

Ex Bibliotheca majori Coll. Rom. Societ. Jesu

08.7.31.





36.5.6.5

# GREGORII MAGNI PAPAE PRIMI

Operum

ELD GIVE M CO TO ORIO

Show DINI- VIII.

EXPOSITIONES IN TESTAMENTUM VETUS

CONTINENT VE DED INE, VT MOX THERA,



Ex Typographia Vaticana.

M. D. LXXXIX.

PAPAE PRIMI

Operum

# ELOGIVM DE MOREGORIO

AND OSITIONES IN TESTAMENTUM VETUS

S. Gregorius in ethicis, moralibus q. affertionibus, cunctle Ecclesia doctoribus prafertur.

CPN PRIPIL CIIS.

" Wallet Carried S.









# LENTCOHIVIS EXPOSITIONVM

# TO MIT II.

# S. GREGORIIJMAGNI

Expositio in Iob Lib. Mor. XXXV. Pag. 305 Expositio in septem psalmos pænitentiales. Pag. 1125 Expositio in Cantica Canticorum Pag. 1196

Homiliarum X X II. in Ezechielem Lib. II. Pag. 1231

y do g dian a regard and the first and a second of Carrier of the first of a train of the control of the the organization of the contract of the contra

# S LY EHC OT TO R IT

Mw de qu'in Republika chthblica cum laude ac gloria doctrine, virtutisq, vegfantur, o culos coquertunt in Gregorium Primum Pontificem, tamquam magnarum illarum virtutunt speculum, qua actuosic priam, ac luminosa cum ince-

teris illius monumentis, tum maxime in libris Moralibus elucent. quos quinque extripinta, bene longos omniq, eruditione excultos in librum beati Iob scripsit. Iis cum mirificam scientia, virtutisq. summæ laudem tribuerint laudatissimi, ac præstabiles in omni doctrina viri eorum testimonia, ad antiquitatis, quam colimus, memoriam infignia, in vnum collecta, ex illustra hac typographia Vaticana emittere non alienum censuimus; vt tam magni Pontificis magno nomine contestatisimaq, laude, mentes omnium fidelium, præfertim eruditarum virorum, inprimisq Beelelise Antistitum quotidie accensa ardentius inflammentur ad assiduum illorum librorum studium: quo affluentes, bene iuuante Deo, iam tandem senescentem laudem illuftrent disciplinæ Christianæ: cuius splendor ad omnes vel disiunctissimas nationes dimanet in dies latius, his præfertim temporibus, quibuscum Sixti Qvinti, Pont. Max.labores vigiliæq. in Ecclesia propaganda illustrandaq, euigilent: eius præclaris exemplis, & factis ætas hæc, a desidiæ somno excitata, se se in omnes partes consormet ad omnem recte agendi progressionem.

## TESTIMONIA ET ELOGIA VETERVM SCRIPTORVM

DE LIBRIS MORALIBVS
SANCTI GREGORII.

#### CANCER

#### ISIDORI HISPALENSIS.

A the Corivs Papa, Romana fadis Apfielica prifiel, companditione time-like the virule from them. companies to the control of t

#### IOANNIS DIACONI.

Chegerin e multi estix regam, mexime, a Leudes Hilplach Fifipo, qui pre cas. Estimato, Il fir Vinglestram legime coden tempore Configuracioni vocarea (i compalo di et et di Constituto Il fir Vinglestram legime coden empore Configuracioni vocarea (i compalo di et dei Constituto Il firm partici per metale presenta del constituto constituto constituto del constituto

#### ADO VIENNENSIS IN CHRON

C Regeria; adhu Aperiforius Ruman Erelfo in Cuspaniunph, bieve triginatquinpa. Ch. rus. 6.

Expelient is 10-6, condui stape thoughim, nighton velos pifopum, in fighe metaparrelliusi creaff, xibero prefent, vicensisti, its luprator lobous ipfins Engledy, quem
de referrelliusi feripfirs, i finusii cremari deber dobberare.

#### HONORII AVGVSTODVNENSIS.

Regerius, Romana Prois Epifesput, orgamum faulti Spirism, incomparabilit someibus Inibal leito, fust pradecosferibus, multa pra fele practara, ac pra obseza are pretesfa, serights. Ad vecl. Leandrum Epifespum, librum lob triginta & quinque volumnuibus, large claquentia finte explanais.

#### D SIGEBERTI GEMBLACENSIS.

Regerins, natione Romanus; ce Pratore Vrbaso, monachus dbóm, foptimus Romane Et-Lio, de leige, I delfa Leinia, Appenrifarius vapa Romana Ecclifia, multa feripht. Roganu a Leadeo collectica. Hiffaleofi Epifopo, librum 160 exposus tripliciter, Hillerice, Allegerice, & Albertice, de Albertice. Borum diaudeus, in fice birus, confinemant bor mitabile opuita tripintapunque libris.

#### IOANNIS TRITHEMII.

Regens Pap primus, en maucho Ordnis santis Recubility, patria Romann, pell Per Un deliving lagram Penellecon statis intendeda Perri anus i redecim, mensions sia, vin indimusi feri, edit pintis cradinssimus, è in sicularius lateris vanga delissimus, rebestigamus princips, splinder philosophusus, è ricurem laures, via é cannerstance integer, aspu addissimus, rebestigamus, recurrent laures, via é e cannerstance integer, aspu addissimus, com se en constituire de la constituire del la constituire de la constituire d

mas ceni, dininas feripearas explenanti, Spiritus fanttus aliquotes vijibili specie apparuts, A cig. arana mysteriarum esrumalem in vijibili magisteria resferanti. Ad Leandrum , Hispalessom Epispanom, Maralium in librum beb triginatagningan biras feripist.

## GREGORIYS IOANNI SYBDIACONO RAVENNÆ.

Strans h. I lad auton, quel ed un quer emdan rétains prelaum et, qui avarrantifiums frater de coloque. Le frégreis ques trainnieux legi commente leui l'été qu'ent en agillan facia, son grate sufrejes quis une egitud que populare, et radios andioris et de agillan facia, son grapracellan generare. Se du ci si et commente gifilaremente qu'en de aprilla princip pour facultaisme de bance merce pracipes informacis. Notac coim mals , dam in hat carne sum , s que design un comigne, a faite homistic intestifi.

Hos samen libros in expositionem lob mittit in Hispaniam ad Leandrum Episcopum, ut ex opistola sequenti intelligi licet.

CREGORIVS LEANDRO EPISCOPO HISPANIARYM.

Linequited

Passe andre indere te fisiem, quie nathe me distite is un tei techni cerdistique. See charites, feti, a librum reçule s pliendis, que me cuitere, neque, summ, qued mis it de sillenni charites, feti, a librum reçule s pliendis, quen in Epifopatan mei texnés friejé, of librum, quen in expérience mei texnés friejé, of librum, quen in expérience saction is to inculadum me frejive cognanis, scatiliant vigite commun felis Probino presiptore saccient tranjmistere curani. Es ne quidenc charitat in es operetente
de querte positic claises sus transfinis, que cen filma inacian, ques excélimo presiden codicettem meassferis dels. Il set itaque Saultina tea fundaj percurrat, e) recesa mas fundajan
afates, a muie culas graciaris fis, quad quest for saterim ad except systemis.

### EX EPISTOLA AD LEANDRYM.

La Cap.

A legraius Paga primus, în lish ed Lendrum triffultyfia cyfiqoyan Commentarisemu del leuciusles crecitares, quat fedit famedis intent es inflereum delarisis teoparetum del leuciusles crecitares, quat fedit famedis intent, es inflereum delarisis teoparetum del leuciusles crecitares, quat fedit famedis intent, es in legraius delaris, no le fuegliar a commentaris de Des façolius acapaseres, qua este, exportentis delares, cercitus, espedias celapus, este delarius contreven. Presidente de cettera basui firer contrapter sums poli finituralis reliquis, presidente presidente de legraius este delarius contreven especialistica experientis delarius este delarius especialistica especialisti

# GREGORIVS IOANNI EPISCOPO SYRACVSANO.

Redik.desp. P. Reteres andig , quèd diqua de bis , qua fripfif em memini ; fratemitas vofira ad menfam 171-apik). Jeam circhie extraviti des facius ; quad mubi aux videur effe fairendum. Quie bus , quad 1819 pro: charitase faitits, poffun quadum, quantum ad me efferance faire depatere.

Os porro commentarios in Iob, quinque & triginta libris dia fiributos, i breuiter fummatimo, libris paruulis decem Simo a Affligemensis monachus collegit: Odo autem Abbas Cluniacensis vno tantum volunine, coq. exiguo, est complexus, id vero ab vtroduc factum est, vt vberrima Sancti Gregorij doctrina, breui comprehensa, sacilius mente animoq. percepta, tamquam epitome quaedam vsui esser non modo ad regulas interpretanti sacram scripturam, sed ad normam vitæ recte sancteq, instituendæ.

# DE INVVENNOTALONE

SANCTI GREGORIII



A PANNS GRAGENS Pepa librum leasi ich getone fault Einauler Hepleing Eiglings, expejan, fien im preinge Otteralium geneurer wiedes jarstige ei wegelfaum readulet. Hille, expejfrum eum in Hijl namm als fehen Hijheleinen dentilt, Hijdenfels some einiteur underen immen behäte western v.
ell metropolit Hijl niet. Decedente erge Reus Leander, faultau führern, gerell metropolit Hijl niet. Decedente erge Reus Leander, faultau führern, germann ein, Adlert practional, freu ein fallauf all derfolissons, elle einem

decession, their chardson, your beautre Leader attainent yite per negligation petuit four, or in just plifficam no invarianters. Post along the general post fourth are tribinated actions registed epistoperon in order United congregation is verterinated fall of compliant Mendium, committed the properties of the configuration of the compliant period of the compliant of the compliant period of the compliant of the compliant period of t

By the states perspan was the energistion of the control of the states of the person of the control of the cont

D veni, ve tua faitfacren petitioni. Tuac epitepsei inquit i Object Domine mi, jh die iji mini diena quifaem ifitesem petitioni pare Caggifiana civili bien nom minist, quam tuas dietat. Ribadit: lecum stapofiana merom excelentificame, de qua queri, dibier andiscontine lecum. Atta devid, falumi, embrie, qui form coverest, ad cum dietum redie. Petite lecum. Atta devid, falumi, embrie, qui que coverest, ad cum dietum redie. Petite codem, que voterest, etclien, tanuam redifia repetitirant, de um lumine, quad prin volente, codem, que voterest, estime, tanuam redifia repetitirant, de um lumine, quad prin volente, receffienta. Manu autum filis perfune refigienta. Muma autum filis perfune refigienta.

#### ARGVMENTVM

#### IN EXPOSITIONEM LIBRI B. IOB.

seu in Moralia Sancti Gregorii Papæ.

#### TOTAL TO



Vantum libris Moralium sancti Gregorij Magni Papa, A veteres tribuerint , cum ex is testimonis perspici facile potest, , qua mox supra in medium allata sunt : tum vero non solum ex diligentia, que ad illos, negligemer olim amissos, studiose impenseq. conquirendos ab Hispanis adhibita est, sed ex eo

etiam, quod in concilio Toletano de is ipsis legendis est decretum sapientissime. Vix dici potest, quam vtiles in omnes recte agendi partes, quantaq. myflicorum ac sanctiorum sensuum obertate crebri illi quidem sint. Nam Gregorius sanctissimus, idemq eruditissimus, non modo in historia explicatione vera ita constans est, vi cum veritate certare videatur, quoufque cam plane depromat. Allegorice autem ad morum castitatem, et sanctitatem omnes bene viuendi rationes aperit, panitentia salutaris viam demonstrat, spiritualis militia pugnas ac victorias in apertum profert, et instituenda denique vita egregias formas ob oculos ponit. Eamq. ob rem libros Moralium inscripsit, vt rette viuendi, retteq. agendi viam omnibus ostenderet . Vittur autem maxime tropologia , sed tanta exemplorum varietate, et copia, ut pene incredibile sit. Allegorias praterea adhibet, ut quodam quasi compendio, rerum humanarum fastu contempto, nihil pra- C ter Deum sitire : neue, quod acriter is reprehendit , huius vita incommoda mala putemus . Sed hac omnia ex testimonijs, paulo ante adductis, atque ex sequents eius epistola, et prefatione, vsug. ipsorum librorum Moralium perspicua sunt. Et vero in vniuscuiusque libri fine, qua suse explicauit, summatim repetit, quo distinctius et clarius intelligentia percipiantur.

### A SANCTISS ECCLESIAE DOCTORIS GREGORII PAPAE,

#### LEANDRVM EPISCOPV M, IN EXPOSITIONEM LIBRI BEATI IOB

BPISTOLA.

Reuerendissimo, et sanctissimo fratri suo Leandro, coepiscopo Gregorius seruus seruorum Dei .

fcens, cum me illic fedis apostolicæ responsa constringerent : & te il- 6.27. de vija luc iniuncta pro causis sidei Vuisigothorum legatio perduxisset, omne in tuis auribus, quod mihi de me displicebat, exposui: quoniam diu longeq. conuertionis gratiam diftuli : & postquam cælesti sum desiderio afflatus, sacularem habitum contemnere melius putaui .

V D V M te, frater beatissime, in Constantinopolitana vrbe cogno- 14. Dist. lib. 1.

Aperiebatur enim mihi iam tunc de æternitatis amore, quod quærerem : sed inolita me consuetudo deuinxerat, ne exteriorem cultum mutarem. Cumq. adhuc me co- Is.Diae. Ill. 1. geret animus, præfenti mundo quasi specietenus deseruire, coeperunt multa contra me ex eiusdem mundi cura succrescere, ve in eo iam non specie, sed, quod est grauius, mente retinerer. Quæ tandem cuncta folicite fugiens, portum monasterij petij: &

- relictis, quæ mundi funt, vt fruftra tunc credidi, ex huius mundi naufragio nudus euafi. Quia enim plerumque nauem incaute religatam, etiam de finu tutissimi littoris vnda excutit, cum tempestas excrescit: repente me sub prætextu ecclesiastici ordinis, in causarum sæcularium pelago reperi : & quietem monasterij, quam habendo non fortiter tenui, qu'am stricte tenenda fuerit, perdendo cognoui. Nam cum mi-hi ad percipiendum facri altaris ministerium, obedientiz virtus opponitur, hoc sub Ecclefiæ colore fusceptum est : quod si inulte liceat , iterum fugiendo deflectitur . Post quæ nolenti mihi atque renitenti, cum graue esset altatis ministerium, etiam pondus est cura pastoralis iniunctum. Quod tanto nunc grauius tolero: quanto me ei imparem effe fentiens, in nulla fiducia confolatione respiro. Quia enim mundi iam tempora, malis crebrescentibus, termino propinquante, turbata sunt, nos, qui internis myfterijs deseruire credimut, curis exterioribus implicamur: sicut eo quoque tempore, C quo ad ministerium altaris accessi, hoc de me, ignorante me, actum est, ve sacri ordi-
- nis pondus accipere; quo in terreno palatio licentius excubarem. Vbi me scilicet multi ex monasterio fratres mei, germana vincti charitate, secuti sunt. Quod diuina factum dispensatione conspicio, ve corum exemplo semper, ad orationis placidum littus quali anchoræ fune reftringerer, cum causarum sæcularium incessabili impulsu fluctuarem. Ad illorum quippe confortium, velut ad tutissimi portus sinum, post terreni actus volumina fluctusq. fugiebam : & licet illud me ministerium ex monasterio abstractum, a pristinæ quietis vita mucrone suæ occupationis extinxetat : inter eos tamen per studios lectionis alloquium quotidiana me aspiratio compunctionis animabat. Tunc eisdem fratribus, etiam cogente te, placuit, sicut ipse meministi, vt librum Beati Iob exponere importuna me petitione compelleret: & prout veritas vires D infunderet, vt eis mysteria tante profunditatis aperirem. Qui hoc quoque mihi in one-
- re fue petitionis addiderunt, vt non folum verba historia per allegoriarum fenfum excuterem, sed allegoriarum sensum protinus in exercitium moralitatis inclinare:adhuc aljud grauius adiungentes, vt intellecta queque testimonijs cingere: & prolata testimonia, si implicita fortasse videretur, interpositione superaddita expositionis enodarem.

APVT

Ox vero, ve in obscuro hoc opere, arque ante nos hactenus indiscusso, ad tanta me pertrahi ac talia agnoui, folo auditus pondete victus, fateor, laffatusq. Cc 3 S. Greg. To. 1.

Matt.9.d Mar.7.d Sap.10.d Num.22.

faccubui. Sed repente inter formidinem deuotionema, deprehensus, cum in largito- A rem munerum oculos mentis attollerem, cunctatione postposita, illico certus attendi: quia impossibileesse non poterat, quod de fraternis mihi cordibus charitatis imperabat. Fore quippe idoneum me ad ista desperaui : sed ipsa mea desperatione robustior, ad illum, pem protinus erexi, per quem aperta est lingua mutorum, qui linguas infantium facit disertas: qui immensos brutosq. asinæ ruditus, per sensatos humani colloquij distinxit modos. Quid igitur mirum, si intellectum sfulto homini præbeat, qui veritatem suam, cum voluerit, etiam per ora iumentorum narrat. Huius ergo robore considerationis accinctus, ariditatem meam ad indagandum fonte tanta profunditaris excitaui. Nam & quamuis corum, quibus exponere compellebar, longe me vita transcenderet, iniutiosum tamen esse non credidi, si fluenta vibus hominum plumbi fistula ministraret. Vnde mox eisdem coram positis fratribus priora libri sub R oculis dixi: & quia tempus paulo vacantius reperi, posteriora tractando dictaui. Cumq. mihi spatia largiora suppeterent, multa augens, pauca subtrahens, atque ita vt inuenta sunt, nonnulla derelinquens, ca,quz, me loquente, excepta sub oculis suerant, per libros emendando composui: quia & cum postrema dictarem, quo stylo prima dixeram, solicite attendi. Egi vero, ve e ea, que locutus sum, studiosa emendatione transcurrens, quasi ad similitudinem dictatus erigerem: & ea,quæ dictaueram, non longe a colloquentis fermone discreparent: quatenus dum hoc tenditur, illud attrahitur, edita modo diffimili res non diffimilis formaretur: quamuis tertiam huius operis partem, ve colloquendo protuli, pene ita dereliqui: quia cum me fratres ad alia pertrahunt, hanc subtilius emendari noluerunt. Quibus nimirum multa iubentibus dum parere modo per expositionis ministerium, modo per contemplationis ascen-sum, modo per moralitatis instrumentum volui, opus hoc per triginta & quinque volumina extensum in sex codicibus expleui. Vnde & in co sepe, quasi postponere ordine expositionis inuenior: & paulo diutius conteplationis latitudini ac moralitatis insudo. Sed ramen quisquis de Deoloquirur, curet necesse est, ve quidquid audientiù mores inftruit, rimetur : & hunc rectum loquendi ordinem deputet, fi cum opportunitas ædificationis exigit, ab eo se, quod loqui coeperat, vtiliter deriuet. Sacri enim tractator eloquij morem fluminis debet imitari. Fluuius quippe dum per alueu defluit, fi valles con cauas ex latere contingit, in eas protinus sui impetus cursum diuertit, cumq. illas sufficienter impleuerit, repente se in alueu refundit. Sic nimirum, sic diuini verbi esse tractator debet: vt, cu de qualibet re disserit, si fortasse iuxta posită occasionem congrua adificationis inuenerit, quasi ad vicina vallem lingua vndas intorqueat : & cum subjecta instructionis campum sufficienter infuderit, ad sermonis propositi alueum recurrat. D

CAPVT 111

S Ciendum vero eft, quòd quædam hiftorica expositione transcurrimus: & per allegoriam, quædam typica inuestigatione perserutamur, quædam per sola allegorica moralitatis instrumenta discutimus, nonnulla autem per cuneta simul solicitius exquirentes tripliciter indagamus. Nam primum quidem fundamenta historie ponimus : deinde per significationem typicam, in arcem fidei fabricam mentis erigimus: ad extremum quoque per moralitatis gratiam quasi superducto adificium colore vestimus . Vel certe quid veritatis dicta, niss reficienda mentis alimenta credenda funt? Quæ modis alternantibus multipliciter differendo, ferculum ori offerimus, vt inuitati lectoris quasi conuiuz nostri fastidium repellamus, qui dum sibi multa obla- E ta considerat, quod elegantius decernat, assumat. Aliquando vero exponere aperta historia verba negligimus: ne tardius ad obscura veniamus. Aliquando autem intelligi iuxta litteram nequeunt, quia superficietenus accepta nequaquam instructionem legentibus, sed errorem gignunt. Ecce etenim dicitur: Sub quo curuantur, qui portant orbem. Et de tanto viro quis nesciat, quòd nequaquam vanas poetarum fabulas sequitur: vt mundi molem subuchi giganteo sudore suspicetur: qui rursum pressus percussionibus dicit : Elegit suspendium anima mea, & mortem ossa mea. Et quis rectum sapiens, credat virum tanti præconij, quem videlicet constat ab æterno iudice præmia pro patientiæ virtute recipere, decreuisse inter verbera suspendio vitam finire? Aliquando eriam, ne fortasse intelligi iuxta litteram debeant, ipsa se verba littera imA pugnant. Ait namque : Pereat dies, in qua natus fum, & nox, in qua dictum est : Con- 100 3.4 ceptus est homo. Et paulopost subijcit : Occuper eum caligo, & muoluatur amaritudine. Atque in eiusdem noctis maledictione subiungit: Sit nox illa solitaria. Qui nimirum natiuitatis dies, ipfo impulsu temporis euclutus, state non poterat.

CAPVT 1 1 1 1.

Vo igitur pacto hunc inuolui caligine optabat, qui elapfus iam non erat : & tamen fi in natura rerum temporalium fubfifteret, fenrire amaritudinem nequaquam posset? Constat etgo, quod nullo modo de die insensibili dicitur : qui sensu percuti amaritudinis optatur. Et si conceptionis nox reliquis noctibus coniuncta discesferat, quo pacto hanc fieri folitariam exoptat? Que ve a lapfu temporis figi non po-

B tuit, ita etiam nec a reliquarum noctium coniunctione separari. Qui rursum dicita: Víquequo non parcis mihi,nec dimittis me,vt glutiam faliuam meam? & tamen pau- Ich 7.4 lo superius dixerat : Quæ prius tangere nolebat anima mea, nunc præ angustia cibi 1066.6 mei funt. Quis autem nesciat saliuam facilius posse glutiri, quam cibum? Qui itaque se sumere cibum denunciat, incredibile est valde, quo ordine glutire posse saliuam negat . Atque iterum dicit : Peccaui , quid faciam tibi o custos hominum ? vel certe : 1067.d Consumere me vis peccatis adolescentia mez? Et tamen alia responsione subiungit: 10 13.d Necenim reprehendit me cor meum in omni vita mea. Quo ergo pacto a corde fuo 100 27.6 minime in omni vita fua reprehenditur, qui peccasse se publica voce testatur? Neque enim fimul vmquam conueniunt culpa operis, & irreprehenfibilitas cordis. Sed nic quæratur, oftendunt, ac si quibusdam vocibus dicant : Dum nostra nos conspicitis su-

mirum verba litteræ, dum collata fibi conuenire nequeunt, aliud in se aliquid, quod perficie destrui, hoc in nobis quærite: quod ordinatum sibiq. congruens apud nos valeat intus inueniri. Aliquando autem, qui verba accipere historia iuxta litteram negligit, oblatum sibi veritatis lumen abscondir. Cumq. laboriose inuenire in eis aliud intrinsecus appetit, hoc, quod foris sine difficultate assequi poterat, amittit. Sanctus namque vir dicit: Si negaui quod volebant, pauperibus, & oculos viduæ expectare 100 31.6 feci : si comedi buccellam meam solus, & non comedit pupillus ex ea : si despexi prætereuntem, eo quòd non habuerit indumentum, & absque operimento pauperem: si non benedixerint mihi latera eius, & de velleribus ouium mearum calefactus est. Quæ videlicet fi ad allegoriz fensum violenter inflectimus, cuncta eius misericordiz facta vacuamus. Diuinus etenim fermo ficut mysterijs prudentes exercet i sic plerumque superficie simplices refouet. Habet in publico, vnde paruulos nutriat: seruat in se-

D creto, vnde mentes fublimiu in admiratione suspendat. Quasi quida quippe fluuius, vt ita dixerim, planus & altus : in quo & agnus ambulet, & elephas natet. Vt ergo vniufcuiusque loci opportunitas postulat, ita se per studium expositionis ordo immutat: quatenus tanto verius fensum diuinæ locutionis inueniat, quanto ve res quæque exegerit, se per causarum species alternat. Quam videlicet expositionem recensendam tuæ beatitudini, non quia velut dignam debui, fed quia, te petente, memini promififfe, transmisi. In qua quidquid tua sanctitas tepidum incultumo, repererit : tanto mihi celerrime indulgeat, quanto hoc me ægrum dicere non ignorat. Nam dum molestia corpus atreritur, afflicta mente etiam dicendi studia languescunt. Multa quippe annorum iam curricula deuoluuntur, quod crebris vifcerum doloribus crucior: horis momentisq. omnibus fracta stomachi virture lassesco: lentis quidem, sed tamen con-E rinuis febribus anhelo. Inter quæ dum folicitus penfo, quia feriptum est: Omnis filius, Heb.12.b qui a Deo recipitur, fla gellatur: quo malis præfentibus durius deprimor, eo de æternis

certius præsumptione respiro. Et fortasse hoc diuinæ prouidentiæ consiliu fuit, vt percussum Iob percussus exponerem : & slagellati mentem melius per slagella sentitem.

CAPVT

C Ed tamen recte considerantibus liquet, quia aduersitate non modica, laboris mei I ftudijs in hoc molestia corporalis obsistir:quòd carnis virtus cu locutionis ministerium exhibere vix sufficir, mens digne non potest intimare quod sentit. Quid namque est officium corporis, nisi organii cordis Er quamliber peritus sit cantandi artifex , explere artem non valet, nisi ad hanc sibimet ministeria exteriora concorder : quia nimi-

#### S. Gregorij Papæ Præfatio 308

artem flatus exprimir, si scissa rimis fistula stridet. Quanto iraque grauius expositionis mez qualitas premitur : in qua dicendi gratiam fic fractura organi diffipat, ve hac peritiz ars nulla componat ? Quarfo aute vt huius operis dicta percurrens, in his verboris folia non requiras: quia per facra eloquia ab corum tractatoribus infructuose loquacitatis leuitas studiose compescitur, dum in templo Dei nemus plantari prohibetur. Et cuncti proculdubio scimus, quia quotiens in folijs male lata segetis culmi proficiunta minori plenitudine spicarum grana turgescunt. Vnde & ipsam artem loquendi, quam Proft. do vit. magisteria disciplina exterioris infinuant, seruare despexi. Nam sicut huins quoque ent. lib. 3. 6. epiftola, tenor enunciat, non metacifmi collisionem fugio: non barbarifmi confusione deuito, situs motusq.prapositionu casusq.seruare contemno:quia indignum vehementer existimo, ve verba calestis oraculi restringa sub regulis Donati. Neque enim hac ab B alijs interpretibus in scriptura sacre auctoritate servata sunt. Ex qua nimiru quia noftra expolitio oritur, dignu profecto est, ve quali edita foboles speciem sua matris imitetur. Nouam vero translationem dissero, sed, vt comprobationis causa exigit, nuono-

rum canticum, quod docta manus imperat, quaffata organa proprie non refultant: nec A

# uam, nunc veterem per testimonia assumo : vt quia sedes apostolica, cui auctore Deo SANCTI GREGORII PAPAE PRAEFATIO

præsideo, vtraque vtitur, mei quoque labor studij ex vtraque fulciatur.

#### IOB. G EXPOSITIONEM LIB. BEATI

De qua Hirpe, vel que tempere fuerit lob.

Gen.36.d

Nter multos sæpe queri solet, quis libri Beati Iob scriptor habearur Er alij quidem Moyfen, alij vnum quemlibet ex prophetis scriptorem huius operis fuille sufpicantur. Quia enim in libro Genescos Iobab de ftirpe Efau descendisse, & Bale filio Beor in regnum successisse describitur:hune Beatu Iob longe ante Moyfi tempora extitiffe crediderut, morem profecto facri eloquij nescietes: quia in superioribus suis partibus folet breuiter longe post secutura perstringere, cum studet ad alia subtilius enun-

cianda properare. Vnde & illic Iobab, priusquam reges in Israel existerent, fuisse memorarur. Nequaqua ergo extitisse ante legem cognoscitur, qui Israeliticorum Iudicu tempore fuisse signatur. Quod dum quida minus caute considerant, Moy sen gestorum illius quasi longe antepositi scriptorem putant:vt videlicet is, qui potuit ad eruditione nostra legis pracepta edere, ipse credatur etiam ex gentilis viri historia, virtutis ad nos exempla mandasse. Nonnulli vero, vt dictu est, scriptorem huius operis vnu quemlibet ex prophetis arbitrantur: afferentes, quod nullus ta my ftica Dei verba cognoscere potuit, nili cuius metem prophetiæ spiritus ad superna subleuauit. Sed quis hec scripserit, valde superuacue queritur:cu tamen auctor libri Spiritus sancti fideliter credatur. Ipse igitur hæc scripfit, qui hæc scribeda dictauit. Ipse scripfit, qui & illius operis inspirator extitit: & per scribentis vocë imitada ad nos eius facta transmisit. Si magni cuiusdam viri susceptis epistolis legeremus verba, eag.quo calamo fuissent scripta, qua reremus : ridiculu profecto effet, si non epistolarum & auctorem scire, sensumo, cognoscere : sed E quali calamo earu verba impressa fuerint, indagare studeremus. Cum ergo rem cognoscimus, eiusq. rei Spiritum sanctu auctorem tenemus, quia scriptorem quærimus, quid 2. aliud agimus, nifi legentes litteras, de calamo perscrutamur? Arbitrari tamé verius pos fumus, quòd ide Bearus Iob, qui certamina spiritualis pugna sustinuit, etiam consummatæ fuæ victoriæ gesta narrauir. Nec mouere debet, quod in eode libro dicitur, dixit Iob : vel hæc, atque illa pertulit Iob. Moris enim scripturæ sacræ est, vt ipsi, qui scribur, fic de se in illa quasi de alijs loquatur. Hinc est enim, quod Moyses ait: Erar Moyses vir mitissimus super omnes homines, qui morabantur in terra. Hinc Ioannes dicit: Hic est discipulus ille, quem diligebat lesus. Hinc Lucas, ait: Quod ambularet duo ex discipulis in via, Cleophas, & alius. Quem profecto alium, du tam studiose tacuit, vt quidam

2\um.12.4 10.10.6 Zuc. 24.6

A dicunt, quid nifi feipfum fuiffe monstrauit? Scriptores igitut facri eloquij, qui impulfu sancti Spiritus agitantur, sic de se in illo testimonium quasi de alijs proferunt. Spiritus ergo sanctus per Moysen locutus est de Moyse. Spiritus sanctus per Ioanne, locutus est de Ioanne. Paulus quoque, quia non ex feipfo loqueretur, infinuat, dices: An experimen 2, Cor. 13.4 tu quæritis eius, qui in me loquitur Christus Hinc est, quòd Angelus, qui Moysi apparuisse describitur, modo Angelus, modo Dominus memoratur. Angelus videlicet, propter hoc,quod exterius loquendo feruiebar: Dominus auté dicitur, qui a interius præfidens, loquendi efficaciam ministrabat. Cum ergo loques ab interiori regitur, & per obfequium Angelus, & per inspirationem Dominus nominatur. Hinc Dauid air: Atten- 7/-77. dite popule meus legem mea:inclinate aurem vestram in verba oris mei. Non enim lex Dauid, aut populus Dauiderat: sed personam eius, ex quo loquebatur, assumens, insius auctoritate loquitut, cuius inspiratione replebatur. Hoc quotidie fieri in Ecclesia cer-

nimus, si vigilanter intuemur. Na stans in medio populi lector clamar: Ego sum Deus Exed. 3.6 Abraam, Deus Isaac, & Deus Iacob. Et quod ipse Deus sit, vere profecto non dicit: nec tamen per hoc, quod dicit, veritatis regulam deferit quia cui ministerium lectione exhibet, eius dominum voce prætendit. Itaque scriptores sacri elognij, quia repleti Spiritu sancto super se trahuntur, quasi extra semeripsos fiunt : & sic de se sententias, quasi de alijs, proferunt. Vnde & beatus Iob fancto Spiritu afflatus, potuit fua gefta, quæ erant, videlicet supernæ aspirationis dona, quasi non sua scribere : quia eo alterius erat quæ loquebatur, quo homo loquebatur quæ Dei funt : & eo alter, quæ erant, illius lo-

quebatur, quo Spiritus fanctus loquebatur, que hominis funt.

Quod ad confutandam impudentiam populi Christiani lob homo gentilis introducitur . Cap. 11. C' Ed iam debemus ifta postponere, & ad consideranda sacræ historiæ gesta propera- 3. Dre. Omnis homo eoiplo, quo homo est, suum intelligere debet auctore: cuius voluntati tanto magis feruiat, quanto se de seipso nihil esse pensat. Ecce auté condiri Deum confiderare negleximus, adhibita funt precepta. Preceptis quoque obtemperare noluimus, adiunguntur exepla: ipía quoque imitari exempla declinauimus, quæ, & dediffe nobis positis sub lege, conspicimus. Quia enim Deus aperte quibusdam sub lege positis locurus est: quasi alienos nos aberidem præceptis aspicimus quibus hæc specialiter locutus non est. Vnde ad confutandam impudentia nostram, gentilis homo ad exemplu deducitur:vt quia obedire homo legi sub lege positus despicit, eius salte comparatione euigilet, qui fine lege legaliter vixit. Errăti igirur homini data est lex:erranti vero etiă fub lege adducitur testimonium eorum, qui exrra lege sunt : vt quia conditi, conditionis noîtræ ordinem seruare noluimus, præceptis admoneremur: & quia præceptis obe-

dire contemplimus, exemplis confunderemur : nec, vt dictum est, coru exemplis, quos lex aftringeret, sed quos lex a peccato nulla cohiberet. Circumscripsit nos diuina proui detia, circumuenit excusarionem nostram: vndique conclusus est aditus tergiuersationis humanæ. Homo gentilis, homo fine lege, ad medium adducitur, vt eorū, qui fub lege sunt, prauitas confundatur. Quod bene per Propheta, ac breuiter dicitur: Erubesce 1/4.23. a Sydon, ait mare. In Sydone quippe figuratur stabilitas in lege positorum: in mari aute, Ex lxx. vita gentilium. Erubesce ergo Sydon, ait mare: quia ex vita gentilium redarguitur vita fub lege politorum:arque ex actione secularium confunditur actio religiosorum:du illi etiam promittendo non feruant, quæ in præceptis audiunt: & isti viuendo ea custodiüt, in quibus nequaquam mandatis legalibus aftringuntur. Qua veto auctoritate li- 4.

E ber iste sit præditus, ipsa sacrarum paginarum soliditas attestatur, dum per Prophera Ezechielem, dicitur: Quod tres folummodo viri liberetur, Noe, scilicet, Daniel, & Iob. Ezec, 14.d Nec immerito inter Hebræorum vitas, in auctoritatis reueretiam vita iusti gentilis adducitur, quia Redemptor noster sicut ad Redemprionem Iudzorum & Genriliù venit, ita vtrorumque vocibus prophetari voluit: vt per vtrumque populum diceretur, qui pro vtroque populo quadoque pateretur. Vir itaque iste summis virtutibus fultus, sibi notus crat & Deo: qui si non flagellaretur, a nobis nullatenus agnosceretur. Virtus quippe etiam per quieté se exercuit : sed virtutis opinio commota per slagella fragrauit: & qui quietus in feipfo, quòd erat, continuit, commotus ad noritia omnium odore fuz fortitudinis aspersit. Sicut enim vnguenta, nisi commota, redolere latius nesciut: & ficut aromata fragrantiam fuam non nifi cum incenduntur, expandunt: ita fancti viri

Matt.17.d

omne, quod virtutibus redolent; in tribulationibus innotescunt. Vnde & recte in Euari- A gelio, dicitur : Si habueritis fidem, tamquam granu finapis, dicetis huic monti : Tranfi hinc,& transibit. Granu quippe sinapis nisi conteratur, nequaqua vis virtutis eius agno . : 1,00) . feitur : nam non contritum lene eft, li veto conteratur, inardefeit : & quod in fe acerrimum latebat, oftendit . Sic vnufquifque vir fanctus cu non pulfatur, despicabilis ac lenis aspicitur: si qua vero illum trituta persecutionis opprimat: mox omne, quod calidum fapit, oftendit: atque in feruorem virtutis vertitur, quidquid in illo ante despica. bile infirmumq. videbatur, quòdq. in se per tranquillitatis tempora libens operuerar exagitatus tribulationibus coactus innotescit. Vnde bene per Propheta dicitur: In die madabit Dominus mifericordia fuam & in nocte declarabit. Mifericordia enim Domini in die mandatut, quia in tranquillo tépore cognoscendo percipitur: in nocte vero de-

Pf.41.b Ex lxx. Int.

claratur, quia donu, quod in tranquillitate sumitur, in tribulationibus manifest atur. B Quantis virtutibus Iob clarucrit . Caput I 1 I.

10b 31.b Iob 31.d Iob 29. b

5. S Ed fubrilius perserurandum est, cur tor slagella perrulit, qui tantă virtutum custo-diam une reprehensione seruauit. Humilitate quippe habuit, quia & ipse testatur. Si contempli judicium subire cu seruo meo, & ancilla mea, cum disceptaret aduersum me. Hofpitalitate exhibuit, sicut ipse perhibet, dicens: Foris non masit peregrinus, oftiu meum viatori patuit. Disciplinæ vigore tenuit, vt ipse indicat, dicens : Principes cessabant loqui, & digitum superponebant ori suo. Mansuetudine in vigore custodinit, sicus 1bidem d. ipfe fatetur, dicens: Cumq. sederem quasi rex, circunstante exercitu, era tamen moren-Dift. 45. c.9. tium confolator. Eleemofynarů largitatem amplexatus est, vt infinuat, dices: Si comedi buccellam meam folus, & pupillus non comedit ex ea. Cum igitur omnium manda-10b 31.b ta virtutum perficeret: vnum ei deerat, vt etiä flagellatus agere gratias sciret. Notum erat quia seruire Deo inter dona nouerat : sed dignu fuit, ve districtio seueritatis inquireret, veru deuotus Deo & inter flagella permaneret. Poena quippe interrogat, si quietus quis veraciter amat. Quem hostis quide ve desiceret petiuit, sed ve proficeret accepit. Fieri enim Dominus benigne permilit, quod diabolus inique postulauit. Nam cum ideirco illu experisset hostis, vt consumeret, tentando egit, vt eius metita augeret. Seri-

ptum quippe est: In omnibus his non peccauit Iob labijs suis. Et quæda verba responfionem illius imperitis lectoribus aspera resonant: quia sanctoru dicta pie intelligere, sicut dicuntur,ignorant: & quia animu dolentis & iusti in semet i psis assumere nesciunt,

leb 1.d

ideo doloris verba bene interpretari non possunt. Mente quippe patientis bene pensare nouit condescensio passionis. Credunt er go beatum lob in suis sermonibus deliquisse, minus caute intuentes: quia si beati lob responsa redarguunt, falsam etiam de co Dothidem b. mini sententiam fuisse restantur. Diabolo namque a Domino dicitur: Considerasti seruum meu Iob, quòd non sit ei similis super rerram?vir simplex & rectus ac times Deu, & recedens a malo? Cui a diabolo mox respondetur: Numquid gratis Iob colit Deum? Nonne tu vallafti eum, cunctamq. fubstantia eius? Sed mitte manu tuam & tange eu, fi non in faciem benedixerit tibi. Hostis itaque in beato Iob vires suas exercuit, sed tamé 6. contra Deum certamen assumpsir. Inter Deum itaque & diabolu beatus Iob in medio materia certaminis fuit. Quisquis ergo sanctum virum, inter flagella positum, in dictis fuis peccasse asserit, quid aliud, quam Deu, qui pro illo proposuerat, perdidisse reprehendit ? Ipfe quippe in fe tentati caufam fuscipere voluit qui eu & ante flagella pretulit,& præferens tentari per flagella permifit. Si ergo excessisse lob dicitur, laudator illius succubuisse perhibetur : quamuis eum nullatenus deliquisse etiam dona testantur. E Quisenim nesciat, quòd culpis non præmia, sed poenæ debe atur? Qui ergo duplicia recipere, que amiserat, meruit, ex remuneratione edocuit: quia nequaqua virium, sed virtus fuir omne, quod dixit. Affertioni quoque huic adhuc adiugitur, quòd ipfe pro ami-

1.7.7.1.10 gracis delinquentibus intercedit. In grauibus namque peccatis quis politus, dum fuis premitur, aliena non diluit. Mundus ergo oftenditur effe de fe, qui emundationem potuit obtinere pro alijs. Si vero hoc quibufdă displicet, quod bona sua ipse narrauit : sciendu est, quia inter tot reru dana, inter tot corporis vulnera, inter tot pignoru funera, amicis ad confolatione venientibus, & ad increpatione prorumpentibus, de vita sua desperare cogebatur.& quem tot detrimeta afflixerant, contumeliofa infuper increpantiu verba feriebat. Hi naque, qui ad confolandu venerant, dum quasi iniustitiz eius exprobrabati

despera-

A defectare cumdem de femeripó fundina compellebane. Quide rgo bosa fus ad meutem resocca, no per idantiam eleuse, i de quale fullagioni inter verba ke vultare ad feme animum reformas. Graui esim deficerationi filmulo men percuitrus, efi fuperas in estabulationibus premiture, de fost inguarum opprobris vegetur. Beausigiur lo fos todo lorum i aculatione confolius, dam labeficărat per opprobria timult, ad thatum 6 fiducis ex aneada via confirmando resocauir. Nequagame rego in iadantis viida cecliniquia contra internum deliperationis impullum, per exteriora preconiorum fuorum verba pue grauit, vedu monaque feceratic que de bono, quod percaficiera, defeperare fu

Quòd cuntias tentationum machinas contra lob satan erexit. Caput 1111.

By Ed iam musi ipfum ordinem tentationis eius exquamur. Inimicus fautiens, & fancti 7

Di vira validifimum pectus debellare contredent, anudas contractum entationum machinas erezir i albului fuhla nitam, interdenten, anudas contractum tentationum autorium entationum entation

C accordent, quasi intua ciuium corda corrupit. Ex bellis enim exterioribut dicimus, quad de interioribus fentiamus. Ininius nanque, feutura, & vrbnem excritibus circumuhdis vallans, si cius muainima iniuda conspectrit, ad alia si pugaandi argumenta concertiti vi intuaciami quovumdam ciuium corda corrumpat: quatena cum extrinsicua impugatarores admouert, internos quoque habeat adutores, a topue increscenta belli foria certamine, de quovum intuis dele considiute, comum peridia who defitura capitaur. Luaque exterius quasi arise constituto, muum ciuitatas illius voi cibibus perculir, quot viculus abueria mueianti. Intua vatem qualcinium corda corrupt; dum fortia hiuta viculus abueria mueianti. Intua vatem qualcinium corda corrupt; dum fortia hiuta viculus abueria perimenti della corruptiona della considera perimenti della considera consi

turbares. Qui a surem nonnumquam plus consurbare verba, quàn wulnera, amicost di p. velidum etl, linguis armanis. Qui quiden, quigi señiores caran, de corum verbis mins foratali dolere poteras. Heliu iunior lubrogatur, ve fanchum pedus tanto acciori vulnere percuerera, quanto contra illudi cibu brachi lyvalioriosi excitares. Esce ad feriendum insuldiffirmin robur inimicus fazienes, quot entarationum iacula insenitences quot obditioni machinamenta circumpodis; acce quot percutificonum tela transfirire fed in his omnimachinamenta circumpodis; acce quot percutificonum tela transfirire fed in his omnirevenium, alitos exoculto transfirirere, qui co licentius quota la tuna feriane, quo is qui pupurata; intentius aducuientes hoftes contra facierin fechatu.

Quanta sucrit patientia tob , & de dinersis percussionum generibus. Caput V.

Titur lob, in huius cerraminis bello depechenfus, fufeepi dannas, quati hoftes contra facermidinuit verba conoloantid, quati hoftes calarce fedi nis somnibus ciscamacho grauirais fue el preorvisique munitus affitis, vandique venientibus gladijs vigilaitere boisuitur amiliam i bilanatura racia deligitie; carame in filiji mottusa requanmietre dote, in 6 carame percutifian patienter roterat, caram in consuge made fundentem,
fore veniente, vin doloris admugunt. Ormais ergo man produitur eits patientia les
tor veniente, vin doloris admugunt. Ormais ergo man produitur eits patientia les
verba vero exerceture ius fapienian. Whethe formitero courist, quia de cângella robore de
verba vero exerceture ius fapienian. Whethe formitero courist, quia de fagiella robore de
verba ratione fuperauit. Amici vero eits, qui ad confolationem quidem venium; endries
deliquific. Neque entira ratura wrum amico iniquo fa habuille credendum eft: fed. dam
difenamere canta fingellorum an expeuta; fac nelpma dilabonume. Percutifionum quippe
difenamere canta fingellorum a nequeut, fac nelpma dilabonume. Percutifionum quippe

Hier, 30. ¢ Ibid, & ZOUS. S. C

que percutitur, non yt præterita corrigat, fed ne ventura committat: alia, qua plerumque percutitur, per quem nec præterita culpa corrigitur, nec futura prohibetur : sed vt, dum inopinata falus percuffionem fequitur, faluantis virtus cognita ardentius ametur:cumq. innoxius flagello atteritur, ci per patientiam meritorum fumma cumuletur. Aliquando enim peceator percutitur, vt absque retractatione puniatur, sicut perituræ Iudæ dicitut : Plaga inimici percuffi te, caltigatione crudeli . Et rurfum : Quid clamas ad me, fuper contritione tua? Infanabilis est dolor tuus. Aliquando percutitur peccator, vt corrigarur, ficut cuidam in Euangelio dicitur: Ecce fanus factus es, iam noli peccare, ne dererius aliquid tibi contingat. Verba enim Saluatoris indicant : quia peccata præcedentia habiti vim doloris exigebant . A liquando quifque non pro præterita culpa diluenda , fed B profutura vitanda percutitur, quod aperte Paulus Apoltolus de semetipio testatur, dices: Ne magnitudo reuelationum extollat me, datus est mihi stimulus carnis mez, angelus 2.Cor.12.b faranæ, qui me colaphizet. Qui enim non ait, quia extulit, sed ne extollat, aperte indicat, quod percuffione illa, ne eueniat, compescitur, non autem quæ euenit, culpa purgatur. Nonnumquam vero quisque nec pro præterira, nec pro futura iniquitate percutitur: fed vt fola diuina uirtutis potentia ex amputata percussione monstretur. Vnde cum Domino in Euangelio de caco nato diceretur: Quis peccauit, hic, aut parentes eius, vt ca-

Zoan, 9. 4

cus nasceretur? respondir Dominus dicens: Neque hic peccauir, neque parentes eius: sed vt manifestentur opera Dei. In qua manifestatione quid agitur, nisi vt ex siagello & meritorum virtus augeatur, et cum nulla præterita iniquitas tergitur, magna de patientia fortitudo generetur? Vnde beatus idem lob præfertur prius voce iudicis, & post manuf Q committitur tentatoris, quem post slagella Deus du remunerans familiarius alloquitur, aperte quantum de verbere creuerit, indicatur. Amici ergo beati Iob, dum percuffionu genera distinguere nesciunt, percussum pro culpa crediderunt: & dum Deum instum in percuffione fua conantur afferere, beatum Iob compulfi funt de iniuftitia reprobare : nescientes videlicet ideo flagellatum, vt pro flagello eius, diuinæ gloriæ laus cresceret, non autem vr per flagella peccata, que numquam commiferar, emendaret. Vnde & ad veniam citius redeunt, quia ignorantia potius, quam malitia peccauerunt. Quorum fuperbiam diuina iuftitia eo vehementer humiliat, quo nequaquam illos ad fuam gratiam, nifi per eum, quem despexerant, reformat. Valde quippe elata mens retunditur, si ipsi, fuper quem fe exalrauit, fupponatur.

Quod fantti , quasi Hella , noltem vita prasentis illuminant . Caput V I.

C Ed libet inter hæc mira diuinæ dispensationis opera cernere, quo modo ad illuminandam noctem viræ præfentis, aftra quæque fuis vicibus in cæli faciem veniant, quoufque in finem noctis Redemptor humani generis, quasi verus Lucifer, surgat. Nocturnum namque spatium dum decedentium succedentiumq. stellaru cursibus illustratur, magno cæli decore peragitur. Vr ergo noctis nostræ renebras suo tempore editus, vicissimo, permutatus stellarum radius tangeret, ad ostendendam innocentia, venit Abel. Ad docenda actionis munditiam, venit Enoch. Ad infinuandam longanimitatem spei et operis, venit Noe. Ad manifeftandam obedientiam, venit Abraam. Ad demonstrandam coniugalis vitæ castimoniam, venir Isaac. Ad insinuandam laboris tolerantiam, venit Iacob. Ad rependendam pro malo bonæ retributionis gratiam, venit Ioseph. Ad oftendendam mansuetudinem, venit Moyfes. Ad informandam contra aduerfa fiduciam, venit Iofue. Ad oftendenda inter flagella patientiam, venit lob. Ecce quam fulgentes stellas in cælo cernimust ve inoffenso pede operis, iter nostræ noctis ambulemus. Nam cognitioni hominii dissina dispensatio quot iustos exhibuit, quasi tot astra super peccantium tenebras calum misit; quoufque vetus Lucifer surgeret, qui æternum nobis mane nuncians, stellis ceteris charius ex diuinitate radiaret. Quem electi omnes dum bene viuendo præcunt, & rebus et vocibus propherando promiferunt, Nullus etenim iustus fuit, qui non eius per figuram nuncius extiterit. Dignum quippe erat vt in semetipsis bonu omnes oftenderent, de quo & omnes boni effent, & quod prodesse omnibus scirent. Vnde & sine cessatione promitti debuit, quod & fine æstimatione dabatur percipi , & fine fine retineri : vt fimul omnia secula discerent, quid in Redemptione communi saculorum finis exhiberer. Vnde & necesse fuit, vt ctiam

A ve etiam beatus lob, qui tant incarnationis eius my steria protulit, eum, quem voce diceret,ex conuerfatione fignaret,& per ea,quæ pertulit,quæ paffurus effet, oftederet:tatoq. verius passionis illius sacramenta prædiceret, quanto hæc non loquedo tantumodo, sed etiam patiendo prophetaret. Sed quia Redemptor noster vna se personam cum 11. fancta Ecclesia, quam assumpsit, exhibuit : de ipso enim dicitur : Qui est caput om- Epbes. 1. nium nostru,& de Ecclesia eius scriptu est: Corpus Christi, quod est Ecclesia. Quisquis Est. 1. d eum in semetipso significat, modo huc ex capite, modo ex corpore designat: vt non fo- 1bidem 4.b lum vocem capitis, sed etiam corporis tenear. Vnde & Isaias Propheta eiusdem Domini verba exprimens, air: Quasi sponso posuit mihi mitram: & quasi sponsam ornauit 1se. 61.d me ornameto. Quia igitur ipfe in capite sponsus, ipsa est in corpore sponsa, necesse est. Ex laza vt cum nonnumqua aliquid de capite dicitur, sensim ac subito etiam ad voce corporis deriuetur : & rurium cum de corpore aliquid dicitur , repente ad vocem capitis afcendatur . Beatus ergo Iob venturi cum suo corpore typum Redemptoris insinuat : vxor 12.

vero eius, quæ eum ad maledicendum prouocauit, vitam carnalium designat, qui intra sanctam Ecclesiam incorrectis moribus positi, quo per fidem bonis iuxta sunt, co per vitam durius premunt : quia dum quasi fideles vitari non possunt, a fidelibus tanto deterius, quanto & interius tolerantur. Amici vero eius, quia dum consulunt, inuehuntur, hæreticorum figuram exprimunt : qui fub specie consulendi agunt negotium seducendi. Vnde & ad beatum Iob quasi pro Domino loquuntur, sed tamen a domino non approbantur: quia videlicet omnes hæretici, dum Deum defendere nituntur, offendunt . Vnde eis apte & ab codem fancto viro dicitur : Difputare cum Deo cupio: Ich ; I. 4 prius vos ostendens fabricatores mendacij, & cultores peruersorum dogmatum. Constat ergo eos hæreticorum typum errando gerere, quos sanctus vir redarguit cultui

peruerforum dogmarum deferuire.

Quod ex ipfo nomine Iob, vel amicorum eius, vita meritum vel actio designatur. Caput VII.

Mnis vero hæreticus in eo, quòd Deum defendere cernitur, veritati illius aduerfatur, Pfalmifta atteftante, qui ait : Vt deftruas inimicum & defenforem. Ini- Pf. 8.4 micus quippe & defensor est, qui Deum, quem prædicat, moribus impugnat. Nam ex vet. quia beatus Iob venturi Redemptoris speciem teneat, etiam nomine demonstrat. Iob quippe interpretatur dolens. Quo nimirum dolore, vel Mediatoris passio, vel sanctæ Ecclesia labor exprimitur, qua multiplici prasentis vite fatigatione cruciatur. Amici quoque eius ex vocabulo nominis meritum sua indicant actionis. Nam Eliphas Latina lingua Domini contemptus dicitur. Et quid aliud haretici faciunt, nifi quòd, D dum falfa de Deo fentiunt, eum superbiendo contemnunt ? Baldath interpretatur veruftas fola. Bene autem omnes hæretici in his, quæ de Deo loquuntur, dum non intentione recta, sed appetitione temporalis gloria videri pradicatores appetunt, vetuftas fola nominantur. Ad loquendum quippe non zelo noui hominis, fed vitæ veteris prauitate concitantur. Sophar quoque Latino sermone dicitur dissipatio speculæ, vel speculatorem dissipans. Mentes nam que fidelium ad contemplanda superna fe erigunt: fed dum hæreticorum verba peruertere recta contemplantes appetunt speculam diffipare conantur. In tribus iraque amicorum Iob nominibus, tres hæretis carum mentium perditionis casus exprimuntur. Nisi enim Deum contemnerent, ne-

quaquam de co peruerfa fentirent: & nisi verustatis praua verba elate loquendo contraherent, in noue vitæ intelligentia non errarent: & nisi in se speculationem bono-E rum destrucrent, nequaquam cos superna institia tam districto examine pro verborum suorum culpa reprobaret. Contemnendo igitur Deum, in vetustate se retinent : sed in verustate retinendo, prauis suis sermonibus speculationi rectorum nocent.

> Quod hareticorum sacrificia Deo accepta esse non possunt, nisi catholicis manibus offerantur . Caput VIII.

Via vero nonumquam hæretici diuinæ gratiæ largitate perfusi ad vnitatem fanctæ Ecclesiæ redeunt , bene hoc ipsa amicorum reconciliatione signatur: pro quibus tamen beatus Iob exorare precipitur, quia hareticorum facrificia accepta Deo esse nequeunt, nifi pro eis vniuersalis Ecclesia manibus offerantur: vt eius meritis remedium falutis inueniant, quam verborum iaculis impugnando feriebant. Vnde & S. Greg. To. 1.

314 S. Gregorij expositio Moralis Lib. I.

Apoc. 1.6 Pron. 9. 4 Espeem pro cis facrificia memorantur oblata : quia dun feptitormis gratis fiptirum A confinentes actipium; quali fisperm oblationibus expianur. Hinc eliquoti nolanus. A pocalypis pre fopem Esclefiarum numerum vinuerfalis Esclefia defignatur. Hinc per Salomon de faspienta dicture: Sapientia addicuturi fibia foomum, esculier columnas fopem; polico espo facrificiorum numero reconciliati hareticis, qual prius fuerint; expiriment, qui perfettioni foperfiomis gratize non infectundo integunurur. Bene autem tauroi pro 6-è arietes lobulile deferibuntura. In rauro quippe ceruix fuperbicin airete autem ducatu gregum fequentimi defignatur. Qui del repo pro est autora airetes, madare, nini commi ducatu fuperbum interficere vrde fe humilis fentiant & poli fe corda innocentim non feducati (uperbum interficere vrde fe humilis fentiant & poli fe corda innocentim non feducati (uperbum interficere vrde fe humilis fentiant & poli fe corda innocentim non feducati (uperbum interficere vrde fe humilis fentiant & poli fe corda innocentim non feducati (uperbum interficere vrde fe humilis fentiant pud poli fequentes greges trabebant. Veniant igitura debeatum lob, idelt, reuerrantura de Catelfant (esperanta loscrifico tauros & arteses malidatos offerart quia v vraiural declefiant feeperanta loscrifico tauros & arteses malidatos offerart quia v vraiuraldum de fisperbo ducatu fapebatu.

Quòd haretici arrogantes argui debent , licet pro eis facrificium fernenter non posit osferri . Caput 1 X .

Pier Heliu autem, qui reclis quidem fenibus loquitur, fed ad flulta clationis verba deminutur, per fona vinificunique arrogantis exprimitum. Multi namque, intra fancham
Ectelefam positi, acte, que fapiuni, recle proferre contenuma. Vade dumine increpationis verba arguitur, nec tamen pro illo factificium offerrur quis fediti quidem eff, led tamen arrogans, per verinitant recluditatas inten ef, effe duminosi dis obditudo acceptable
men arrogans, per verinitant recluditatas inten ef, effe duminosi dis obditudo acceptable
fide effin qua effe debuir, efé fisperna hane, infilira increpans per ofisperfults repella; Vode
& bene Heliu latino efromos defictur. Desa muest in even Dominus meus Arroganses enim
viri intra fancham Ectelefam, quamuis Deum elare visendo refugiant, cum tamen veraciere cedendo conferenture. Qual dell elum, Deus meustile, posimie decree, nific unicu, cul
credidit, aperta profetione monitirar è Vel quid eft, Dominum Deum diecre, nifi hunc &
Doum per diunitatem ercdere, & Dominium ex in caractione perhaber.

Quid fant lekin profined depicies, ita fente Exclefte pol heins with a profine at deaft in emiteit Industrum & Canium, & anime & experimine accurations reddering. Capin. X.

14. Bene auttern polt damma rerum, polt funera pigenorum, polt cruciatus vulnerum polt Cecramina pugnass, verborum, duplici remuneratione fubbeauturaquia mimirum fandta Ecclefta, adame exiam in hae vita polita pola borborbus, quos fulliner, duplicia recipits D

Rom. 11.d

cum, sikepitis plene gentibus, in fine munfi luderorum etiam ad ce corda councrit. Hine enim feriptum efi Donce plenium gentium timorum, che cimmi finel aluma ferett. Diuplicia & podimodii eceipietequia finito labore prefentis reports, son follum ad animardi gaudium, fode etiam ad beatutudum corporum afectudi. V. Jude bene per Prophetam diciente in terra fina diuplicia polifidebunt. Sancii quippe in terra viuentium duplicia polifidente: qui animum beatriudine ments finual & corpora gaudent. Vede & loamuse in Apocal yri, quia aine refarrettionem corporum elimanuse findrorum animass vulti, acardilitis, viene discolectente tempus adolte modeium, donce impletente muneus conferuncum & fratrum corum. Ante refurrettionem quippe flolas inquelus acceptife dici funt, quando cum guia fola abune mentis beatutudine perfumnur. Sinas ser qua cepturi dei funt, quando cum guia fola abune mentis beatutudine perfumnur. Sinas ser qua cepturi dir, quando cum guia fola abune mentis beatutudine perfumnur.

animarum perfecto gaudio, etiam incorrupcione corporum vestientur. Recte autem afflictio quidem beati lob dicitur, sed quantitas temporis in cius afflictione reticetur; quia

fanche Ecclefie in has vita tribulatio cenniur, fed quanto his tempore contennda arque differenda fi; apportus. Vin de con veritatis dictiur. Nonel relution no file empora, vel momenta, quer pater positi in fias poterlate. Per hoc ergo, quiod beatti fob patifio dictiur, docterura quod experimenton tousiuma. Per hoc vero, quod quantitat tempora in patifio docterura quod experimenton formation. Per hoc vero, quod quantitat tempora in patification in the patific patient in the patient patient in the patient patient in the patient patient in the patient patient patient in the patient pat

postmodum de allegoriarum fructu fatiare.

A&.1.b

Apoc. 6. c

S. GRE-

# S. GREGORII MAGNI. PAPAE PRIMI

MORALIS EXPOSITIONIS

Liber Primus.



# TEXTUS LIBRI PRIMI IOB. CAP. I.

IR etat in tetra Hus, nomine Iob: et etat vir ille fimplex et rechus, ac timens Deum, et recedens a malo. Natig. funt ej fe-

prem filij, et tres filiæ. Et fuit possessio eius septem millia ouium, et tria millia camelorum : quingenta quoque iuga boum, et quingentæ afinæ, ac familia multa-nimis . Eratqu vir ille magnus inter omnes Orientales. Et ibant filij eius, et faciebant conuiuia per domos, vnusquisque in die suo. Et mittentes vocabant tres sorores suas, ve comederent et biberent cum eis. Cumq in orbem transifsent dies conuiuij, mittebat ad cos Iob, et sanchificabat illos: consurgensq. diluculo offerebat holocausta per singulos. Dicebat enim: Ne forte peccauerint filij mei, et benedixerint Deo in cordibus suis. Sie saciebat Iob cunctis diebus. Quadam aurem die, cum venissent filij Dei, ve assisterent coram Domino, affuit inter cos etiam Satan. . Cui dixit Dominus : Vnde venis ? Qui respondens, ait : Circuiui terram, et peranibulaui cam. Dixitq Dominus ad eum : Numquid considerasti seruum meum Iob, quòd non sit ei similis in terra : homo fimplex, et rectus, ac timens Deum, et recedens a malo ? Cui respondens Satan, ait: Numquid frustra Iob timer Deum? Nonne ru vallasti cum ac domum eius, vniuersamo, substantiam eius per circuirum? Operibus manuum eius benedixisti, et possessio cius creuirin terra: sed extende paululum manum tuam, et tange cuncta, quæ possidet, nisi in faciem benedixetit tibi. Dixit ergo Dominus ad Satan: Ecce vniuerfa, quæ habet, in manu tua funt: tantum in eum ne extendas manum tuam. Egressusq. est Satan a facie Domini. Cum autem quadam die filij et filiæ eius comederent et biberent vinum in domo fratris fui primogeniti, nuncius venit ad Iob, qui diceret : Boues arabant, et afina pascebantur iuxta cos, et irrucrunt Sabai: tulcruntq.omnia, et pueros percusferunt gladio, et euafi ego folus, vt nunciarem tibi. Cumq adhuc ille logueretur, venit alter, et dixit : Ignis Dei cecidit e calo, et tactas oues, puerosq. confumplit : et effugi ego folus, vi nunciarem tibi . Sed et adhuc illo loquente .

venit alius, et dixit: Chaldet fecerunt tres turmas, et inualerunt camelos, et tulerunt cos: necnon et puetos perculierunt gladio, et ego fugi folus, venunciatem tibi. Adhue loquebatur ille, et ecce alius intrauit; et dixie: Filijs tusi S. Greg. To. 1.

#### S. Gregorij expositio Moralis Lib. I. 316

et fliabus vescentibus et bibentibus vinum in domo fratris sui primogeniti, re- A pente ventus vehemens irruit a regione deferti, et concussit quattuor angulos domus, que corruens oppressit liberos tuos, & morrui sunt : & effugi ego solus ve nunciarem tibi. Tunc surrexit lob, et seidit vestimenta sua, et tonso capire, corruens in terram, adorauit & dixit. Nudus egressus sum de veero matris mez, et nudus revertar illuc. Dominus dedit, Dominus abstulit: sicut Domino placuit, ita factum est i sir nomen Domini benedictum. In omnibus his non peccauit Iob labijs suis: neque stultum quid contra Deum locutus est.

## SANCTI GREGORII MAGNI, ECCLESIAE DOCTORIS CELEBERRIMI.

MORALIS EXPOSITIONIS IN B. 10B, fuper primo capite textus,

#### LIBER PRIMVS.

Quod res immens pracony sit, inter malos landabiliter connersari.

uerit, dicitur: vt eius meritum virtutis exprimatut... Hus namque, quis nesciat, quòd sit terra gentilium? Gentilitas autem co obligata vitijs extitit, quo cognitionem sui Conditoris ignorauit. Dicaturitaque, vbi habitauerit, vt hoc eius laudibus proficiat, quod bonus inter malos fuit. Neque enim valde laudabile est, bonum esse cum bonis: fed bonum effe cum malis. Sicurenim grauioris culpæ eft, inter bonos bonum

17 IR erat in terra Hus, nomine lob. ] Ideireo fanctus vir, vbi habita-

non elle: ita immenfi est praconii, bonum etiam inter malos extitisse. Hinc est, quod isidem beatus Iob, sibimet attestatur, dicens : Frater fui draconum,& socius struthionum. Hinc Petrus magnis Loth laudibus extulit, quod bonum inter reprobos inuehit, dicens: Et iustum Loth, oppressum a nefandorum iniusta conversatione, eripuit. Aspectu enim, & auditu iustus erat, habitans apud cos, qui de die in diem animam infti iniquis operibus cruciabant: Qui nimirum cruciari non posset, nisi praua propinquorum opera & audiret, & cerneret. Et ramen aspectu, & auditu iustus dicitur: quia iniquorum vita, non delectando iusti aures, atque oculos, sed feriendo, tangebat . Hinc Paulus discipulis dicit : In medio nationis prauz & peruersa, inter quos lucetis, ficut luminaria in mundo. Hinc angelo Pergami ecclefiæ dicitut.: Scio vbi habitas, vbriedes eft Saranæ: & tenes nomen meum, & non negasti fidem meam.

Hine fancta Ecclesia sponsi voce laudatur, cum ei in amoris Cantico dicitur: Sicut lilium inter spinas, sicamica mea inter filias. Bene ergo beatus lob, memorata terra lium interipinas, uc amica ince interinas. Den es preconium, inter spinas lilium gentili, interiniquos vixise describitur: vt, iuxta sponii preconium, inter spinas lilium creuisse monstretur. Vnde recte mox subditur:

2. C Implex, & rectus. ] Nonnulli namque, ita funt fimplices, ve rectum quid fit, ignorent: sed eo verz simplicitatis innocentiam deserunt, quo ad virtutem rectis. Path, in op. tudinis non affurgunt : quia dum cauti effe per rectitudinem nesciunt, nequaquam innocentes persistere per simplicitatem possune. Hinc est, quod Paulus discipulos admonet, dicens : Volo vos fapientes effe in bono, simplices autem in malo. Hinc rurfum dicit : Nolite pueri effici sensibus, sed malitia paruuli estote . Hinc per semet ipfam veritas discipulis pracipit, dicens: Estote prudentes sicut serpentes, & simplices ficut columba. Vtraque enim necessario in admonitione coniunxit: vt & simplicitatem co-

S. Park. in ep.

Perric. 4. Job to.d 2.Pet.1.d

Phil.z.b

Apoc. 2.4 Canta-a

ad Rom. Rom. 16. c 1.Cor.14d Matt.10.b A tem columbe afluia ferpentis influeres, & rurfum ferpentis aflutian columbe fimplicitats remperates. Hinceft, quod factus Sprinsu perforiam futum homibus, non nelumba folummodo, séd estam in igne partécit.». Per columbam quippe fimplicitats, per Mattyignem vero zolus indicatus. In columba giruz de, in igne fanchus Sprinsu offendium quia. 48.1.4 quicumque illo plení funt, sie manúsevadun filmplicitatis inferuiunt, vt contra culpas delumentum estam zelo reditunis accordantus. Scoulinz. 3.

Quod bona malis admixta , Des accepta effe non posint . Caput 111.

T Imens Deum, & recedens a malo] Deum timere, est nulla, quæ facienda siun, bora præterire. V Ynde per Salomonem dicituz: Qui Deum timer, nihil megligit. Ectol. 7: Sed, quia nonnulli si colona quedam faciour, y tramem a quibuslam malis minime siu-

a figendamur bene pofiquam, timees Deum dicinur, receden quoque a malo perhibeture. Scriptum quope eft: Declina a malo, & ich conum.. Neque enim boan Doo ac 76;64e
cepta funt, que ante cius oculos malorum admixtione maculantur.. Hine nanque per Beulei, a
cepta funt, que ante cius oculos malorum admixtione maculantur. Hine lacobus atrediatur dicens: Quicumque totam legem feruaserit, offendat autem in vno, fačtus eft omnium reus. Hine Paulus aiz. i Nodicium fermentum totam maffam orrumpit.. Beatus 3
igitur lob, yet oftendatur, quàm nundus in bonis extiiri, solerter indicatur, quàm alicmus a malis fiuti. Mos veco eft learrantum folteyt, cum palefre certamen infinital; pruss
lucharnium membra deferibata, quàm latum validumq. fir pectus, quàm aimum, quàm
pleni tumean il acetti quàm futire pofitus venter, oce mole grauter, nec extremazione
debuliet, yet cum prius a pros certaminia ratus oftenderint, une demum magna fortitudicarene fipchaculum facere (cippo hinforis, in althela no fepirales) virtures enumerans ,
mentis membra deferibit, dicens: [East ille vir fimplex, & rectus, a cimens Deum, &
recedens a malo, 1 yrt, dum membrorum positio magna cognodictur, ex has ipid ia ma

Quad constans lab , in amissione substantia & filiorum , extiterit .

fortitudinis politione subsequens etiam victoria prænoscatur. Sequitur:

Nair, funte i éptem filij & tres filiz.) Sespe ad auaritiam cor parentis illicir feodritas profits. Eo enim ad ambrum congregandæ hereditatis accenditur, quo multis heredibus fecundatur. V ergo beati lob quiam fancta mens fuerir, oftendatur er i tuftus dicitur, et multe profits pater fuilfe perhibetur. Qui in libri huise scordio deuous facificijs offendis afferiturpromptus autem largitatibus estima profit a feme i profi memoratur. Penferendis afferiturpromptus autem largitatibus estima profit a feme i profit memoratur. Penferendis afferiturpromptus autem fargitatibus estima profit a feme i profit memoratur.

D mus ergo, quista fortiudine practius extiritoquem ad hereditatis tenaciam, nec to here dum aftechus inclusatis Sequent; E fait posselloti cuis feptem millis onium: & crisi mili. 4. lia camelorum. Quingenta quoque iuga boum, & quingenta afine, a cfamilia multa nimis. 3 Sciunsquis ad maiorem dolorem, mentem commouent danna maiora. V rigituro filendatur, quanta virtutis extiritimulum fuilf edicitur, quod patienter amifit. Numquam quippe fine dolore amitirum, sifi quod fine amore posfilectur- taque dum fuibfantia
magna deferibitur, & tamen paulo poth patienter amifita perhibetur, qua fine dolore predictir. Notandami quoque eft, quod prius cordis dature,
& podt, opes corporits deferibuntur. Solet erenim rerum abundantia, tanto magis a dimino timore mentem foluter, quanto magis hane caggit diuter? a cogritare. Nam dum
permula figaritur- fiate in intimis fixa prohibeture. Qio de per femet ipfam veritas cum Matt, 11...

# parabolam feminantis exponerer, indecaut decras: Qiu feminantat et lin giaisi s, bic e Tar. La.

eft, qui vérbum Dei audir, & Golicindo filtus feculi, & Eillacia diutiarum, fuffocant ver Mett-to-thum is dit ne findus efficiere. Ecce beatus lob & multa posfilere dicture : & patulo port diutinis facenficijs indanere deferuire perhibeture. Consideremus ergo, ciusi fancitaris ille vir finerir, qui ad ram effetul Dei obfequire foc conçunsaveaute. Nec dum pacceptivirus emicurere, que omnia relinqui preciperer, del ramen beatus lob ciud-demi am praceptivirus emicurere, que omnia relinqui preciperer, del ramen beatus lob ciud-demi am praceptionis vim in conde feruabat : quia minimum fultibatiam finam men-te re reliquerar, quam finedelectarione posifiedosa [Erarq, viville magnus inter omnes Orientales.] Orientales-i portunites, quia gionare i Magnus vero intere Orientales locativir, ac fi a petre dicercuri quia & diutibus dairos fini. Et iann filij cius, & fa ciebant consultata per domos, vanufiqui que fin de ficio & mitriprene seculatus rest forores finas,

S. Greg. To. 1.

Dd 3

vr come-

rt comederent, & bibertent cum ein. Solet inter fratres maior fubblantia, distordie A frierigrationis castéa. O instfirmabilem pateme inflitutionis l'audem... Et pater distordie des l'actives des l'actives de l'ac

Quòd conniuia fine culpa celebrari non possuns, & pene epulas comistatur voluptas.

Caput 1 1 1 1.

5. Se do co obis folerte intucadum, quò peracis dichu conuiui, purgario per fing purgario per fing purgario per fing purgario per fine qui per fine cupia vi poffent, nouerat quia enlagra purgarione facrificiorum diluendar funt pula conuiuirum. Se quidqudi in femere ipils fili; conuiuirum se qua qui qui qui per fine ripis fili; conuiurum carant, parer facrificirum immolando regrebate. Nonnulla qui per funt viria , quae a contiuiris aut (parari vis poffunt, aut certe nequagamp poffunt. Pene cenim fempre replas comitatur voluptas. Nam cum corpusi in refectioni delectatione refolutur, cor ad inane tantur voluptas. Nam cum corpusi in efectioni delectatione refolutur, cor ad inane paragin. Purgario per fine purgario per fine

xerunt ludere. Pene iemper epulas loquacitas (equitur. Cumq. venter reficitur, lingua defrenarur. V nde rectée diues a pud inferos aquam appetere deferibitur, cliems: Pater Abraam miferere mei, & mitre Lazram, ve tintigate extremum digit füt in aquam, & refrigeret lingulum maan, quia eruncio in hac flamman. Prius epulatus verdirigeret lingulum maan, quia eruncio in hac flamman. Prius epulatus verdirimus, inter epulas valde defluere loquacitas (olerce poena indicat etulpamusum eum, quem epulatum quotidis (eplendide veritas diereat, in lingua plus ardere perhibebas. Hi, qui chordarum harmoniam temperant, tanta hanc arte difpendare, ye plerumque cum yna tangitur, longe alia ac multiris inteniaentibus pofita chorda quariatus: cumq. Ha fonitum reddit, illa, qua in codem canu temperas eft, a lijs imperatifist, remits. Sic ergo in feripura facra pleffique des virutibus, face de virigi sugitur. yet.
6. dum foquende aliud infinutar, aliud accando innotefaca. Nihit enim contra diutiem alias gratioi refuerit culpa monfratur. Cum vero fopem, per fingulos dies, frattes contiuis facere deferibuntur, & peradici diebus contuit i lob (epeem facifici do fferens).

myferium refurrectionis colebat. Dies namque, qui nunc Dominicus dicitur; a morter Redemporis el terrius; ¿eliu rodine conditionis odauus; ¿ui & primus in condi-7, tione ell. Sed quia reuolutus feprimum fequirus, octaus recte numeratur. Qui ergo octauo die offerte feprem discribicia dicitur; plenus Sepriformis gratie fiprim pole per feurrectionis Dominio deferuifle perhibetur. Ande & Pfalmus pro octaus præferisjatur; in quo gaudium de refurrectione nunciatur. Sed quia beati lo filipianta beati dicipilita bonz infitrutionis accindi; yt neque per falta in contuitis, neque per verba delinquerent: aperte monfitratur, cum fubdutur. [Dicebate nimu Ne forte peccauerint filij mei & beneditzent Deoi no ordibus fuis.] Perfecto quippe effe in oper & fermone docuerat, propuluba de fola pater cogitatione metuceba.

Pf.6.4

Qued de alterius conscientia non sit temere indicandum. Caput V.

hæc

Via vero de alienis cordibus iudicare temere non debeamus : in fandă luius wf.

1.6-4.4 ir verbis agnoficiums, qui non air : [Qui abenditerumt Deum in cordibus fuise
fedi.Ne forre benedizerim Deo in cordibus fuis. 2) Ynde bene per Paulum dicitur: Nolie ante tempus iudicare, quoaudfuque veniat Dominias, qui illuminabite abfondita
5. tenebrarum, & manifeflabit coniila cordium. Quifquis enim in cogitatione a reclutidime exorbitar, in tenebra peccat. Nose ope catato minus debemus aliena corda aumis renebras illuffrare. Sed hoc folerter imunedum eft, quanta pater fueritate pouit filiorum opera corrieres qui tatanta folicitudine fludut cood a mundate. Quid ad

A hac redoces fidelium dicunt, qui dicipulorum fuorum vel aperta opera neciunt. 2
Quid in fuu excudione oegiaria, qui in cominifis fibis rev ulnera ethorum curant
Ve vero huius fanchi viri operis etiam per feuerantia demonfiterur, recle fubiungituz.
[Sic faciebat 160 cuntida diebus.] Serapti quippe ell-Qui per feueraneri v fuu in fine.] Matt. 10.4
His fallus eti. 1. fi actificio igiquir afacta actio, in cuncibis aturen diebus facrificii, con- 1000
Hantia fancta actionis oftendirus. Hac breuiter hiiforia fequendo transfeurrimusmunc
ordo expolitionis exigit, ve conditi repeteres, allegoriatum in am Gerceta pandamus.

[Vir erat in terra Hus, nomine lob.] Hac per historiam facta credimus, sed 9. per allegoriam iam qualiter sint impleta, videamus. Iob namque, vt diximus, interpretatut dolens: Hus vero consiliator. Quem ergo alium beatus Iob sino nomine exprimit, nife um, de quo Propheta loquitur, dicens: Dolores nostros sipse 1/6-334

Bornauic. Qui Hu terram inhabitat, quia incode populi confliatoris regnat.

Paulus quipe air Chriftum Dei virtueru, & Dei finomia. Aque hex ejofa fapientia. 1.6m.td
per Salomonem dicit: Ego fapientia habito in conflio, & cruditis interfum cogritaprena similare dei propositio del propositi

evin culpam, aut immaniferudinis, aut iniufitire labereur, ad vraque respondit, dienes Qui sine peccato el Nefrum, primus in illam lapidem mitrat. Dat finpili 163-bi citatem maniferudinis Qui sine peccato el Nefrum, Dat zelum iuditire Primus iniliam lapidem mitrat. Maniferudinis Qui sine peccato el Nefrum. Dat zelum iuditire Primus iniliam lapidem mitrata. Vinde de Propietra dicit. Intende propietre, procede, & 79, 44-4 regna propietr veritatem de mansiferudinism de iuditiri. Veritatem quippe requents, mansiferudinem cum iuditiri a conferuanis va ne zelum recliumdis is in maniferudinis pondere amittere, not rurium pondus mansiferudinis zelo recliuncia in perturbateu. Sequitum-i [A citimen Deum, de recelen si malo.] Seripum el de loi. Et 11. replezit eum spiritus timoris Dominis. Incarnatus enim Dominus in seme tiplo, on- 1/6-114. Incapa de la propietra de la composito de la composi

hominem redimerer, mortem pro illo hûmilem fûmpûr. Cuius bene per hoc, quod precedere a malo lo dictiur, de acht de dignatur. I ple quippe receffit a malo, non quod faciendo conzigir, fed quod insteniendo reprobasir: quia vetuftam, quam natus inscuit, humane consertationis vistam deferuir: & nouam, quam fecum detulir, fequacium moribus imperifit.

Quod septenarium numerum frequentissime sacra seriptura pro persectione ponero consucuit. Caput V 1.

N Atiq. funt ei septem filij, & tres filiz. ] Quid in septenario numero, nisi summa persectionis accipitur è Ve emim humanar rationis causas de septenario numero accamus, quæ affertir, quòd ideireo perfechus sir, qui ae rynimo pari constata, & primo impari ex primo,qui dituidi potelt, & primo,qui dituidi non potest e certifilme sei-

E mus, quòd feptenarium numerum feripturà facra pro perfectione ponere conficuitavande è teptimo dei Dominum requieutife aborptus affeita- i. Hine eft etian, quòd fenfeptimus dies in requieur hominabus i, idet i, ir disbatum datus eft. Hine eft quòd losbicus annus, in quo plemaria requieus exprimirus reprem hebiomathes conliumnala distributura de la considera de la consid

# S. Gregorij expositio Moralis Lib. I.

ftoli, quia sanctam Trinitatem in quattuor mundi partibus prædicare mittebantut, A duodecim funt electi, vt etiam numero perfectionem oftenderent, quam vita & voce prædicarent. [ Natz sunt & ei tres filiz . ] Quid in filiabus, nisi infirmiores fidelium plebes accipimus, fidem fancta Trinitatis tenentes? Qua etfi in perfectione operis nequaquam forti virtute permanent, fidem tamen Trinitatis cognitam conftanter tenent. In septem ergo filijs ordo prædicantium, in tribus vero filiabus multitudo auditorum signatur. Possunt etiam per tres filias, tres ordines fidelium designari. Post filios quippe filiz nominantur, quia post Apostolorum conspectam fortitudinem. tres distinctiones fidelium in Ecclesia conversatione secura sunt : pastorum vide-13. licet, & continentium, atque conjugatorum. Vnde & Ezechiel Propheta tres liberatos viros audisse se asserir, Noe scilicet, Danielem, & Iob. Quid enim per Noe, qui arcam in vndis rexit, nifi przpolitorum ordo delignatur, qui dum ad formam vitz R populis præsunt, sanctam Ecclesiam in tentationum fluctibus regunt ? Quid per Danielem, cuius mira abstinentia describitur, nisi continentium vita figuratur, qui dum cuncta, que mundi funt, deserunt, despecte Babylonie alta mente dominantur. ? Quid per lob, nifi bonorum coniugatorum vita fignatut, qui de rebus mun-di, quas possident, dum pia opeta faciunt quasi per terra viam ad cælestem patriam tendunt? Quia igitur post sanctos Apostolos tres ista fidelium distinctiones fecutæ funt, recte post filios , tres filiæ natæ memorantur. Sequitur : [ Et fuit possessio eius septem millia ouium, & tria millia camelorum. ] Quia sideles auditores ex varia conuerfatione collecti funt, quod prius vniuerfaliter memoratis filijs & filiabus dicitur, hoc diftincte postmodum appellatione animalium subinfertur. Quid enim aliud in septem millibus ouium, nisi perfectam quorundam innocentiam exprimit, que ad perceptionem gratie, ex legis pascuis venit. Ouid vero in tribus millibus camelorum, nisi ad plenitudinem fidei veniens, tota 14. gentilium vitiofitas defignatur. ? In feriptura autem facra aliquando cameli nomine ipse Dominus, aliquando autem populus gentilis exprimitut. Cameli enim nomine Dominus designatur, sicut ab eodem Domino Iudzis aduersantibus dicitur: Liquantes culicem, camelum autem glutientes. Culex enim susurrando vulnerat, camelus autem sponte se ad suscipienda onera inclinat. Liquauerunt ergo Iudzi culicem, quia seditiosum dimitti latronem petierunt: Camelum vero glutierunt, quia eum, qui ad suscipienda nostra mortalitatis onera sponte descenderat , extinguere clamando conati funt. Rurfus cameli nomine gentilitas defignatue. Vnde & Rebecca ad Isaac veniens, dorso cameli deducitur: quia ad Christum Dex gentilitate Ecclesia properans, intortis vitiosisq, vitz veteris conversationibus inuenitur. Que, vifo Isaac, descendit: quia Domino cognito, vitia sua gentilitas deseruit, & ab elatione celsitudinis, ima humilitatis petiuit. Qua & verecundata pallio velatur, quia coram illo ex anteacta vita confunditur. Vnde & per Apostolum eisdem gentibus dicitura: Quem ergo fructum habuistis tunc in illis , in quibus nunc erubescitis? Quia igitur pet oues, Hebraos a pascuis legis ad fidem venientes accipimus, nihil obstat ve per camelos, tortos moribus, arque onustos idolorum cultibus, gentilium populos sentiamus. Quia enim ex semet ipsis sibi 15. inuenerunt deos, quos colerent: quasi a semet ipsis eis onus in dorso excreuerat, quod portarent. Potest etiam per camelos, quia communia sunt animalia, Samaritanorum vita fignari. Cameli namque ruminant, sed nequaquam vngulam findunt. Samaritani quoque quasi ruminant, quia ex parte legis verba recipiunt: & E quali vngulam non findunt, quia eam pro parte contemnunt : qui etiam graue onus in dorfo mentis tolerant, quia id omne, quod faciunt, fine fpe aternitatis claborant 1 fidem quippe refurrectionis nesciunt. Et quid esse grauius arque onustius porest, quam afflictionem fæculi prætereuntis perpeti, & nequaquam ad relevationem mentis, gaudia renumerationis (perarc. ? Sed quia in carne Dominus apparens , & Hebratorum populum perfectionis gratia impleuit, & Samaritanorum quoidam ad cognitionem fidei, mira opera oftendendo, perduxit : dicatur recte de vmbra, que veritatem exprimeret, quod & septem millia ouium, & camelorum tria millia possideret, Sequitur: [Quingenta quoque iuga bou, & quingenta alina.] Iam superius dichum est, quod in quinquagenario numero, qui septem hebdomadibus ac monade addita impletur, requies

Matt.23.6

Gen. 14.

Rom. 6. c

## I.d In primum caput B. Iob.

A requies delignatur: denario autem numero fumma perfectionis exprimitur. Quia vero fidelibus perfectio quietis promittitur, quasi quinquagenario decies ducto ad quingentesimum peruenitur. In scriptura autem sacra boum nomine aliquando hebe- 16. tudo fatuorum, aliquando bene operantium vita designatur. Quia enim bouis no mine flultorum vecordia figuratur, recte per Salomonem dicitur 1 Statimg, earn feo Pros.7.e quitur, quafi bos ductus ad victimam. Rurfum; quia boum nomine vita vniuscuins que operantis exprimitur, Legis præcepta teftantur, quæ per Moyfen præcepit, dices : Non alligabis os boui trituranti. Quod aperte rurfus dicitur. : Dignus est operarius Dent. 25.4 mercede sua. Afinorum quoque nomine aliquando stultorum pigritia, aliquando Luc. 10.4 immoderata petulantium luxuria, aliquando gentilium simplicitas designatur.

Stultorum pigritia, afinorum appellatione figuratur, ficut per Moyfen dicitur: Non Dest. 2. b B arabis in boue fimul & afino. Ac fi diceret: Fatuos fapientibus in prædicatione non s.Pat. in Den. socies, ne per eum, qui implere rem non valet, illi, qui præualet, obsistas. Immodera- 149.10. ta quoque petulantium luxuria, afinorum appellatione exprimitur, vt Propheta teflatur, qui ait : Quorum carnes funt, ve carnes afinopum. Afinorum rurfus nomine ; Ezec.23.6 fimplicitas gentilis oftenditur. Vade Hierufalem tendens Dominus, afellum fediffe Mart. 21.4 perhibetur. Quid est enim sedendo asinam Hierusalem venire, nisi gentilium simplicia corda possidendo, ea ad visionem pacis regendo & prasidendo perducere ? Quod vno & facili restimonio ostenditur: quia & per boues Iudzi operarii, & per asinu gentiles populi designantur, cum per Prophetam dicitur: Cognouit bos possessorem suu; 1/4.2.4 & asinus præsepe Domini sui. Quis enim bos, nisi Iudaicus populus extitit, cuius ceruicem jugum legis attriuit ? Et quis afinus, nift gentilitas fuit, quam quilibet feductor

reperit quasi brutum animal, & nulla ratione renitens, quo voluit errore substrauit? Bos ergo possessorem & asinus Domini præsepe cognonir, quia et Hebraicus populus Deum, quem colebat, fed ignorabat, reperit et gentilitas legis pabulum, quod non habebat, accepit. Quod igitar superius nominatis ouibus & camelis dicitur, hoc inferius in bobus & afinis replicatur. Habuir vero & ante Redemptoris aduentum Iudaa boues, quia ad pradicandum misit operarios, quibus voce veritatis dicituz : Va Matt. 23.b vobis hypocrita, qui circuitis mare & aridam, ve faciatis y num profelytum, & cum fuerit factus, facitis cum filium gehenne duplo, quam vos. Quos graue iugum legis presserat, quia exteriora littera mandata tolerabant. Quibus veritatis voce dicitur. Venite ad me omnes, qui laboratis & oneratieftis; & ego reficiam vos. Tollite iugum Matt.11.4 meum super vos, & discite a me, quia mitis sum & humilis corde: Quod ergo in Euan-

gelio bene laborantibus requies promittirur, hoc est, quod hic iuga boum quingenta D memorantur: Quia qui Redemptoris Domino colla subisciunt, quo, nisi ad requiem, 17. tendunt? Vnde & afinz quingenta perhibentur, quia vocata plebes gentilium, dum ad requiem peruenire desiderant; cuncta mandatorum onera libenter portant. Vnde bene, quòd hanc requiem populus gentilis appeteret; Iacob filios alloquens, prophetica hoc fluduit voce fignare, dicens: Ifachar afinus fortis, accubans inter terminos ; Gen. 49.c vidit tequiem, quod effet bona, & terra, quod optima, & supposuit humerum ad por s. Par. is Gra. tandum. Inter terminos accubare, est præstolaro mundi fine requiescere: nihilo de aproca. his, que nunc in medio versantur, querere, sed vltima desiderare. Fortisq. asinus roquiem ac terram oprimam videt, cum simplex gentilitas ideireo se ad robut bonioperiserigit, quia ad aterna vita patriam tendit. Qua ad portandum onus humerum fupponit, quia conspecta superna requie, præceptis etiam grauibus in operatione se E fubijeit, & quidquid intolerabile putillanimitas afferit, hoc ei leue ac facile fpes remn-

nerationis oftendit. Quia ergo ad atesnam requiem pro electorum parte luda a, gontilitasq: colligitur, recte quingenta aiga boum, & quingenta alina habere perhibentur . Sequitur. [ Ac familia multa nimis. ] Quid eft , quòd prius animalium multi- 18. tudo describitur, & familia in extremo memoratur, nifi quod ad cognitionem fidel prius stulta mundi collecta funt, ve postea astuta eius etiam vocarentut. ? Paulo arteftante, qui ait : Non multi sapientes secundum carnem, non multi potentes, non multi 1, Cor. 1. d nobiles, sed que stulta funt mundi, elegit Deus, ve confundat sapientes. Ipsa namque s. Path. in ep. fanda Ecclelia principia, lieterarum perhibentur ignara, ve videlicet cunchis pradio ad Grass. catoribus suis Redempror ostenderet, quod ad vitam ctedentes populos non sermo; fed caufa fuaderer, Sequitur. f Erat vir ille magnus inter omnes Orientales . Quod 192

# 322 S. Gregorij expositio Moralis Lib. I.

Zuhh. 

Redemptor nofter Oriens dicitur, Prophera tellante perhibetur, qui nit. Elecce vir A 
Oriens nomen eius. Omnes tego, qui in hoc Oriente fide confiftun; rede Orientales 
vocaturu. Sed qui o omnes homisest samutumodo homises int. 19fe autre Orienta 
vocaturu. Sed qui o omnes homisest samutumodo homises int. 19fe autre Orientales 
vocaturus. Sed qui o omnes homisest samutumodo homises int. 19fe autre Orientales 
vocaturus. Sed qui o omnes qui in pide Doo nafomurs. fuprats qui a non re carrora adoptro, 
definatura illum diunitatica scalata, qui efi humanitare certeria sparuit (intilini, dinis-

nitate tamen mansit super omnia singulatis.

Quid per allegoricum sensum, per connivium silverum; & vocationem silterum intelligatur.

V 1 1.

E Tibant filij eius & faciebant conuiuia per domos. ] Filij facturi continua per domos ibant a. cum prædicatores Apostoli in diuersis mundi regionibus , virtusti R S.Path. I Mar. 647.16. epulas audientibus, quali edentibus ministrabant. Vnde & eisdem filiis de esurienti-Matt.14.b bus plebibus dicitur. : Date illis vos manducare. Et rurfum: Dimittere eos iciunos Marci6.f nolo, ne deficiant in via, ac fi diceret: in prædicatione vestra verbum consolationis accipiant, ne a veritatis pabulo iciuni remanentes, in huius vitæ labore succumbant. Luc.g.b Hinc rurlum eisdem filijs dicitur : Operamini non cibum, qui perit, sed qui permanet 10.6.€ in vitam aternam. Que conuiuia quo modo exhiberentur, adiungitur, cum protinus subinfertut: [ Vnusquisque in die suo. ] Si ignorantiz obscuritas, fine dubitatione, nox cordis eft, intellectus non immerito dies vocatur. Vnde & per Paulum die Rom.144 citur : Alius iudicat diem inter diem , alius iudicat omnem diem. Ac si aperte dicats Alius quædam, nonnullis intermiffis, intelligit, alius verò omnia intellectu poffibilia, ita ve funt videnda, cognoscie. Vnusquisque ergo filius in die suo conuinum exhibet, quia fanctus quisque prædicator iuxta mensuram illuminatæ inrelligentiæ, mentes audientium epulis veritatis pascit. In die suo Paulus secerat convinium, cum di-2 .Cor.7.€ cebat : Beatiores erunt , si sic permanferint , secundum meum consilium. De die suo Rom.144 vnumquemque admonebat cogitare, cum diceret : Vnufquifque in fuo fenfu abundera Sequitur : [ Et mittentes vocabant tres forores suas, vt comederent & biberent ou eis.] Sorores filij ad conuiuium vocant, quia infirmis auditoribus fancti Apostoli refectionis supernæ gaudia prædicant, corumq. mentes, quia a veritatis pabulo iciunas aspi-

h.t. 4. rent cum cis. 3 Scriptura cum facra aliquando nobis ele cibus, a liquando portus. Cidbus eli in locis oblicarioribus, qui quada exponendo frangierur. 6 mandendo giuriture. Potus vero el in locis apercioribus, qui ai ta forbeur ficur immenitur. Cibb vidir
ture. Potus vero el in locis apercioribus, qua i ta forbeur ficur immenitur. Cibb vidir
tierut pamen, 6, non erat, qui frangerer eis: i delt, infirmi quique feripturur facra
valentiores (sinentias sepicierus exponendo cominius), el qui exponene debeta; non
valet innenii;. Potum vidif (eripturam facram Prophera, cum dicerer: Omnor ficiosres venires ad aiusas. Si nonus aperta mandara non ellent. - or femene tipfar veritas non

21. eiunt, diuini eloquij epulis pascunt. Bene autem dicitur : [ Vt comederent & bibe-

tes venite ad aquas. Si potus aperta mandata non effent, per semetipsam veritas non clamaret: Si quis sitit, veniat ad me & bibat. Quasi cibum & potum vidit Propheta Isa.s.b Iudaa defuisse, cum diceret: Nobiles eius interierunt fame, & multirudo eius siti exaruit. Paucorum quippe est, fortia & occulta cognoscere, multorum vero, hustorian aperta sentire. Idcirco ludza nobiles non siti, sed fame interijste afferit, quia hi, qui præesse videbantur, dum totos se exteriori intelligentia dederant, quod de intimis discutiendo manderent, non habebant. Quia vero sublimioribus ab intellectu interno cadentibus, paruulorum intelligentia & in exterioribus exficcatur, recte illic adiune E gitur : Multitudo eius siti exaruit. Ac si apertediceret : Dum vulgus studium vitæ fuz deserit, jam nec fluenta historiz exquirit. Et tamen occulta facri eloqui) manda, 21 ta & aperta fe intellexisse testantur, qui reprobanti se iudici conqueretes dicunt: Manducauimus & bibimus coram te. Quod aperte exponendo subiungupt: Erin plateis postris docuisti. Quia ergo sacra eloquia in locis obscurioribus exponendo franguntur, in locis vero apertioribus, ita ve inuenta fuerine, potantur, dicatut recte: [ Mittentes vocabant tres forores suas, ve comederent & biberent cum eis. ] Ac fi aperte diceretur : Infirmos quosque blanda ad se persuasione deducebant, quatenus corú men-

cerctur: Inhrmos quoique bianda ad le perluatione decucerpant, quarefuis coru mentes, de magan per contemplationem differentes pafecrent, de parua per hifforiam traaa. dentes nutrirent. Sequitut.: [Cumq. in orbem transifient dies comuluij, mittebat ad cos A ad eos lob, & fanctificabat illos: confurgenso, diluculo offerebat holocaufta per fingulos. ] In orbem dies conuiuij transeunt, cum prædicationis ministeria peraguntur. Peractisq. conuiuis, holocaustum Iob pro filis obtulit : quia pro Apostolis de prædicatione redeuntibus, patrem Christus Redemptor exorauit. Bene autem mittendo fanctificare dicitur, quia dum Spiritum fanctum, qui a se procedit, discipulorum cordibus tribuit, quidquid eis culpæ inesse potuit, emundauit. Recteq. ad offerenda holocausta diluculo consurgere perhibetur: quia per hoc, quòd pro nobis intercessionis sua petitionem obtulit, discussa erroris nocte, humana mentis tenebras illustrauit, ne quo peccati contagio, ex ipfa prædicationis gratia, mens in occulto polluatur, ne sibi qua agit, tribuat: ne sibi tribuendo qua agebat, amittat.

> Quod maledicere Deo, sis de eine beneficio superbire. Caput VIII.

Nde recte subiungitur: Dicebat enim: Ne forte peccauerint filli mei, & benedi-xerint Deo in cordibus suis. ] Deo quippe benedicere, id est maledicere, est de eius munere sibi gloriam prabere. Vnde recte sanctis Apostolis post pradicationem Dominus pedes lauit, vt videlicet aperte monstraret : quia plerumque & in bono ope- 10,13,4 re peccati puluis contrahatut, & inde inquinentur vestigia loquetium, vnde audientium corda mundantur. Nam sape nonnulli dum exhortationis verba faciunt, quamqua tenuiter, sese intrinsecus, quia per eos gratia prædicationis deriuatur, extollunto Cumo, verbo aliena opera diluunt, quasi ex bono itinere puluerem malæ cogitationis fumunt. Quid ergo fuit post prædicationem pedes discipulorum lauare, nisi post prædicationis gloriam, cogitationum puluerem tergere, gressus, cordis ab interna ela-c tione mundare? Nec obstat ab omni moda mediatoris scietta quod dicitur: [ Ne forte peccauerint.] Nam cuncta sciens, sed in semet ipso ignorantiam nostram suscipiens; arque dum fuscipit docens : nonnumquam quasi ex nostra dubitatione loquitur, sicut dicit: Filius hominis veniens, putas, inuenier fidem fuper terram? Expletisergo con- Luc. 18. uiuijs, sacrificium pro filijs lob offerens dicebat : [ Ne forte peccauerint filij mei, & be-

nedixerint Deo in cordibus suis. ] Quia Redemptot noster postquam prædicatores fuos a malis impugnantibus diluit: etiam inter bona, quæ egetant, & a tentatio-Qued omnibus diebus sacrissium Des pro nobis Filius offerre non cessat. Caput IX.

nibus defendit.

S le faciebat lob cunctis diebus.] Cunctis diebus lob facrificium offerre non cessat, 24.

Quia sine intermissione pro nobis holocaustum Redemptor immolat, qui sine cessatione patri suam pro nobis incarnationem demonstrat. Ipsa quippe eius incarnatio nostræ emundationis oblatio est. Cumq. se hominem oftendit delicta hominis interueniens diluit, & humanitatis fuz mysterio perenne sacrificium immolat, quia & hæc funt æterna, quæ mundat. Igitur quia in ipfo expositionis exordio sic personam 25. beati Iob nunciare Dominum diximus, vt designari per illum caput & corpus, idest, Christum & Ecclesiam diceremus: postquam caput nostrum quo modo designatum credatur, oftendimus: nunc corpus eius, quod nos fumus, quo modo exprimatur, indicemus: vt quia audiuimus ex historia, quod miremur, cognouimus ex capite, quod credamus, confideremus nunc ex corpore, quid viuendo teneamus. In nobifinet ipsis namque debemus transformare, quod legimus, ve cum per auditum se animus excitat, ad operandum, quod audierat, vita concurtat.

Quod hi, quos inhabitat confilij firitue, in prasentibue dolent, & ad aterna su-Birant . Caput

V Ir erat in terra Hus, nomine Iob.] Si Iob dolens, & Hus confiliator dicitur., 26.
non immerito per vtraque nomina electus quifque figuratur: quia nimirū confiliatorem animum inhabitat, qui dolens de præfentibus ad æterna festinat. Nam sunt nonnulli, qui vitam suam negligunt, & dum transitoria appetunt, dum æterna vel non intelligunt, vel intellecta contemnunt, nec dolorem fentiunt, nec habere confiliu sciunt. Cumq. superna, quæ amiserunt, non considerant, esse se, heu miseri, in bonis felices putant. Nequaquam enim ad veritatis lucem, cui conditi fuerant, mentis oculos erigunt : nequaquam ad contemplationem patriz æternæ defiderij aciem ten-

# 324 S. Gregorij expositio Moralis Lib. I.

dunt: fod femet jifots in his, ad que protech fum de ferentes; vice patrie diligunt exis. I lumquod patriurus, &ci necitates quain to learne, quáin in caltrate luminis exalit. At contra electorum mentes dum transferoria cunĉa nulla effe conficicit; ad que fine condite, exquirunt: cumq, corum fastischtion inhibit extea Deum tuffict; jafa inquisitionis exercitatione fatigata; illorum cogitato in conditoris fui îp e & contemplatio-ne requiefeit, injuentis interfeit ciulubus a pepeit: e & uniquifque corum adhue in mundo corpor positus, mente tamen extra mundum furgit: taramam exili jugam rolei-rat, deplorar, &c ad lubilmem patriam incasfinalists ie amoris firmulis excita; Cam grago dolons videt quaim sit exercusun, quod perdolit, insenti falubre confilium, emporale hoc depictore; quod percurit: & quo magic asofeti confuli fectionis, ve pertura deservada e confirmenti de confilium de confilium emporale hoc depictore; quod percurit: & quo magic asofeti confuli fectionis, ve pertura deservada e confirmenti de confilium emporatione de confilium emporatione de confilium emporatione e confirmenti de confilium emporatione e con

adhue non habet, magis de infinits, in quitus reuneuri, dojet a kedte ergo interta Hist habitate lob dictur, quita in fécunia conditio delet multiculique dolena aimusis teaetur. Intuendum quoque elt, quod nullus dolor mensi fit in aktione pracipiratoriato.

Qui cimi mac confliti vituunt, qui lelplace reunu eucunbia pracipira deferunt, nullo 
interim cogitationum dolore fairgantur. Nam qui folerter in vite conflito figit mentem, caute fe fei no mini alcione circumfipielindo confiderat. & ne cex re, qua agitur. , 
repentinus finis aduerfusq. furripist, hunc prius molliter polito pede cogrationis play, 
repentinus finis aduerfusq. furripist, hunc prius molliter polito pede cogrationis play, 
repentinus finis aduerfusq. furripist, hunc prius molliter polito pede cogrationis play, 
repentinus finis aduerfusq. furripist, hunc prius molliter polito pede cogrationis 
play, experimenta finis aduerfusq. furripist, hunc prius regordientima perro bello fuperen, 
ne reda percipitatio impellat en prasu per concupifentiam aperro bello fuperen, 
ne reda percipitatio impellat en prasu per concupifentiam aperro bello fuperen, 
dum mens electi quo magis per confilium viuere nititur, co augulfi timeris dolore faGigatur. Sequitat.-!

Eccl. 1. b

If4.11. a

Dappeii, fimplex proculdulos & redus viui, fimplex videlicer opere, redus fidezi fimplex in bonis, que inferius peragit, redus in fumnis, fearies. Sunt namque nonnalli, qui in bonis, que faciunt, fimplices non funt: dum non in his retribution inferius, fed externis l'auorem querunt. V do bene per quendan fapient dicipuz: V z peccaron terram ingredient daubus vijs. Duabus vijs peccaron quippe terram ingredient quando & Die eliquodo opere enhibet, & mundi, quod per cogi-patanta electroum beteinfa implicarati is der ecltrudius vist import inchat, fed charitate confinmant entitunce firandius a malo redus vist import inchat, fed charitate confinmant entitunce firandius a milo redus, a malo pentiture per confirmation of percentage in the confirmation of the confirmation of the percentage of the confirmation of the confir

Quòd fecunditas spiritalu propter septiformem spiritum in silys septem & in tribus siliabus, sides, spes, & charitas intelliganiur. Caput X I I.

Natiuncei feptem filji & tres filiz- ). Septem quippe filij nobis nafcunurt, cum per conceptionem bona congistationis, fandit spirrus feptem in nobis virures oriuntur. Hanc namque internam prolem Propheta dinumerat, cum fipritus mentifectundat, dicensi Requiefect fiquer cum fipritus Dominia, firius fiqueiras & intellectus, fipritus confilij & fortitudinis, fipritus sicientis & pietestas, & replebit cum fipritus timoris Dominia. Cum rego per aduentum Spirrus slandt, faplemtai, intellectus, confilium, fortitudo, ficientis, pietes, ac timor Domini in animo virulcunge anottis figiaturt, quali manfura politeris in mente propagatur, qual fuperne nofire nobilitation in the propagatus and propagatus confirmation for the propagatus of the propagatus confirmation for the propagatus of the propagatus confirmation for the propagat

A fenfus faciunt, spei, fidel, charitatiq. coniungunt. Neque enim ad denarij perfectionem septem filij perueniunt : nisi in fide , spe , et charitare fuerit omne,quod agunt ; Quia vero hanc præcuntium virtutum copiam multimoda bonorum operum cogitatio fequitar , recte fubiungitur:

Qued poffefio outum, et afinorum, et camelorum fit fubingatio illorum, ques aliquando vel formido disfoluit, vel superbia inflat, vel luxuria inquinat.

T fuit possessione in the property of the property of the possession of the property of the pr pe veritate historia, imitari spiritaliter possumus, quod camaliter audiuimus. Ouium enim septem millia possidemus, cum cogitariones innocuas, perfecta cordis munditia, intra nofmetipfos, inquisito veritatis pabulo, pascimus, Erunto, nobis in possessionem eriam tria millia camelorum, siomne, quod in nobis altum, ac tortuofum est, rationi fidei subditur : et sub cognitione Trinitatis, sponte in appetitu humilitatis inclinatur. Camelos quippe possidemus, si quod altum sapimus, humiliter depo-namus. Camelos proculdubio possidemus, cum cogitationes nostras ad infirmitatis fraternæ compassionem slectimus, et vicissim onera nostra portantes, alienæ infirmitati compati condescendendo nouetimus. Possunt etiam per camelos, qui vngulam nequaquam findunt, sed tamen ruminant, terrenarum rerum bonæ dispensationes intelligi:quæ quia habent aliquid fæculi, et aliquid Dei, per commune eas necesse est animal delignari. Neque enim terrena dispensatio, quamuis æternæ vtilitati seruiat, sine 29. perturbatione metis valet exhiberi. Quia igitur per hanc et ad præsens mens confunditur, et in perpetuum merces paratur,quafi commune animal, et aliquid de lege habet, et aliquid non habet. Vngulam namque non findit, quia non se penitus anima ab omni tetreno opere difiungit : fed tamen ruminat,quia bene difpensando temporalia; per certitudinis fiduciam caleftia sperat. Terrena igitur dispensationes quasi camelorum more, capite legi concordant, pede discrepant : quia et cali sunt illa, qua iuste viuentes appetunt et huius mundi funr ea, in quibus opere verfantur. Nos ergo cum eafdem terrenas cognitioni Trinitatis dispensationes subdimus, quasi camelos intra indiuisibilem numerum fide possidemus. Sequitur: [Quingenta quoque juga boum, et 30. quingenta afina. I luga boum in vium noftra possessionis funt, dum concordes virtures exarant duritiam mentis. Quingentas quoque afinas possidemus, cum lascinientes motus restringimus : et quidquid in nobis carnale exurgere appetit, spiritali cordis dominatu refrenamus. Vel certe a sinas possidere, est cogitationes intra nos simplices regere. Que dum in subtiliori intellectu cuttere non valent : quo quasi pigrius ambulant, eo fraterna onera mansuetius portant. Sunt namque nonnulli, qui dum alta non intelligunt, per exteriora conuerfationis opera se humilius premunt. Bene ergo per asinas, pigrum quidem animal, sed tamen portandis oneribus deditum, simplices cogitationes accipimus, quia dum nostram plerumque ignorantiam cognoscimus, leuius onera aliena toleramus. Cumq. nos quasi singularis sapietiz altitudo non eleuar; ad perferendam alieni cordis inertiam, mens se nostra aquanimiter inclinat. Recte autem fiue iuga boum, fiue quingente afine referuntur : quia vel in hoc, quòd pruden-

ter fapimus, vel in hoc, quod humiliter ignoramus, dum æternæ pacis requiem quæri-, Quod multa familia, idest, multitudo cogitationum sit sub mentu dominio restringenda. XIIII.

mus, quasi intra Iubilei numerum tenemur . Sequitur :

C familia multa nimis.] Multam familiam nimis possidemns,cum cogitationes 31. A innumeras sub mentis dominatione restringimus, ne ipsa sui multitudine animu Superent, ne peruerso ordine discretionis nostra principarum calcent. Er bene cogirationum turba multæ familiæ appellatione fignatur. Nam seimus, quòd absente domina, ancillarum linguæ perftrepunt, filentium deferunt, deputati operis officia negli- ( ? gunt, totumg, ordinem fibimet viuendi confundunt. At fi repente domina veniat, mox perftrepentes linguæ reticent, officia vniuscuiusque operis repetunt; sicq. ad opus proprium, ac si non recesserint, reuertuntur. Si igitur a domo mentis ad momentum ratio discedat, quasi absente domina, cogitationum se clamor, velut garrula ancillarum turba multiplicat. Vt autem ratio ad mentem redierit, mox se S. Greg. To. 1.

## 3 2 6 S. Gregorij expositio Moralis Lib. I.

Phil.z. c

confuío ramaltuola compefeit, et quali ancille fead niunc'aum copus stacite repri-A
munt: dum cogitariones protinus causi se fe propris ad urilitatem fuidants. Polificé
mus ergo multam familiam, cum recho itur innumeris cogitationibus rationis difercione dominamus. Quod nimirum cum folerte agimus, lungi peraadem difercionem angelis conamus. Vode reche fuibiungitus: [Eratq virille magnus inter omnes Oficnates]. Ti run canamque magninter omnes Oficnates efficimus, cum
eis fipiritbus, qui orient luci inhærent, prefia carnalis corruptionis nebula, difertionis nofiter activis, inquantum puolibilizat sipperis, fociamus. Vade et per Paulum
diciturs: Nofita consuctatio in cellu est. Quignis tempo dalla se defectius fequitud
diciturs: Nofita consuctatio in cellu est. Quignis tempo dalla se defectius fequitud
diciturs: Nofita consuctatio in cellu est. Quignis tempo dalla se defectius fequitud
diciturs: Nofita consuctatio in cellu est. Quignis tempo dalla se defectius fequitud
diciturs: Nofita consuctatio in cellu est. Quignis tempo dalla se defectius fequitud
diciturs: Nofita consuctatio in cellu est. Quignis tempo dalla se defectius fequitud
diciturs: Nofita consuctatio in cellu est. Quignis tempo dalla se defectius fequitud
diciturs: Nofita consuctation in cellu est. Quignis tempo dalla se defectius fequitud
diciturs: Nofita consuctation in cellus est. Quignis tempo dalla se defectius fequitud
diciturs: Nofita consuctation in cellus est. Quignis tempo dalla se defectius fequitud
diciturs: Nofita consuctation in cellus est. Quignis tempo dalla se defectius fequitud
diciturs: Nofita consuctation in cellus est.

Nofita consuc

Que mede fingula virtutes in fue die conninium faciunt . Caput XV .

32. E Tibant filijeius, et faciebant conuluium per domos, vnufquifque in die fuo. ] Filij per domos conuiuium faciunt, dum virtutes singulæ, iuxta modum, propriam mentem pascunt. Vnde bene dicitur: Vnusquisque in die suo. Dies enim vniuscuiusque filij, est illuminatio vniuscuiusque virtutis. Vt enim hac ipsa dona breuiter feptiformis gratiæ replicem : alium diem habet fapientia , alium intellectus, aliu confilium, alium fortitudo, alium fcientia, alium pietas, alium timor. Neque enim hoc est sapere, quod intelligere : quia multi æterna quidem sapiunt, sed intelligere nequaquam possum. Sapientia ergo in die suo conviuium facit: quia mentem de æternors fpe, et certitudine reficit. Intellectus in die suo conuiuium parat : quia in co,quòd audita penetrat, reficiendo cor, tenebras eius illustrat. Conssium in die suo conuiuium exhibet : quia dum pracipitem effe prohibet, ratione animum replet. Fortitudo in die fuo conuiuium agit : quia dum aduerfa non metuit, trepidanti menti cibos confidentiæ apponit. Scientia in die suo conuiuium parat: quia in ventre mentisignorantiæ ieiunium superat. Pietas in die suo conuiuium exhibet: quia cordis viscera misericordiæ operibus replet. Timor in die suo conuiuium facit : quia dum premit mentem, ne de præsentibus superbiat, de futuris illam spei cibo conforrat. Sed illud in hoc filioru conuiuio perscrutandum video, quòd semetipsos inuicem pascunt. Valde enim singula virtus quælibet destituitur, si non vna alij virtus virtuti suffragetur. Minor quippe eft fapientia, fi intellectu careat, et valde inutilis intellectus eft, fi ex fapientia non sublistat : quia cum altiora sine sapientiæ pondere penetrat, sua illum leuitas gra- D uius ruirurum leuar. Vile est consilium, cui robur fortitudinis deest : quia quod tractando inuenit, carens viribus, víque ad perfectionem operis non perducit. Et valde fortitudo destruitur, nisi per consilium fulciatur: quia quo plus se posse conspicit, co virtus fine rationis moderamine deterius in præceps ruit. Nulla est scientia, si vtilitatem pietatis non habet : quia dum bona cognita exequi negligit, sese ad iudicium ar-Aius ftringit. Et valde inutilis est pietas, ii scientia discretione caret : quia dum nulla hanc scientia illuminat, quo modo misereatur, ignorat. Timor quoque ipse nisi has eriam virtutes habuerit, ad nullum opus proculdubio bonæ actionis furgit: quia dum ad cuncta trepidat, ipfa fua formidine a bonisomnibus torpens vacar. Quia ergo alternato ministerio virtus a virtute reficitur, recte dicitur, quod apud se filij vicissim conuiuantur. Cumq. vna aliam fubleuando fubleuat : quasi pet dies suos numerosa E foboles pascenda conuitium parat. Sequitur:

Tres sorores ad fratrum comunia vocantur, quando gandent virtutes virtutions, & innicensity fibi subserniant, ac ministrant.

Caput X V 1.

31) T mittentes vocabant tres fotores fuas, re comederent et biberent cume in; 3 Cam britantes fortain om acqued agunt, form, fidem perchantarem (inunz, quali opperantes filij, tres ad comizium fotores vocant: vr fides, fipes; charitas in opsubonum gaudeant, qued vanquarque virtus administra. Que quali ext tobo vires accipium, di donis operibus fidentiores fuant, et dum poft cibum; contemplationis rote infundi apperantes for quali expensario protection de la perunta del perunta del perunta de la perunta de la perunta del perunt

contagi

### S. G. dola Bayofa muming al b. I.

A contagli inquinatione peragatur? Nonpumquam namque iphe bonis qua e gimus, ad deterius propinquamus i quia dum latitiam monte parium guandam etiam fecuri tatem gignunt : dumq. mens secura redditur, in torporem laxatur. Nonnumquam vero virtutes aliquantula clatione nos polluunt : & tanto deiectiores apud Deum faciunt, quanto apud nolimeriplos tumidiores reddunt. Vade bene lubiungitum:

olifente de la comercia estatata en estatata en minimo de contrata de la contrata del la contrata de la contrata del la contrata de la contra Vme. in orbem transifient dies conninij, mittebat lob, et fanchificabat illos: 7 Per

racto quippe orbe dierim continui, mittere ad filios, es bas fanctificate, est post virturum fentum intentionem dordis dirigere, et omne oggod agitun diffricta retrasdationis discussione mundares ne bona attimentur, qua mala sunt me faltem neral citer bona putentur fufficientia, cum perfectanon funtas Sigenian ment plerumque decipitur, vraur qualitate mali, aut boni quantitate fallatur. Sed hon vignutum feniud 35. melius preces, quam disculliones inuenius ram ea, que persetusqui emodes meriphs plenius nitimur, fape verius orando quam inneftigando penetranua Com caim mens per quandam compunctionis machinam ad alea fulfallitus tomotsquod ei de feinfa occurrerit, sub feipt a diindicando cortius contemplatut. Vnde et noste subiungitune

Qued belbe auftum per fingules offerre fet fingulerinm vireninm eiernmipecte a mantimos a ce para intenta non propiente de para intenta se communia Onfurgenso, diluculo offerebat holocaufta per fingulos: ] Diluculo namque

confurgimas, cum computtionis luce perfuli humanitatis noften notem defer rimus, et ad veri luminis radios, reculos inesseis aporimus. Atque holocauftum per fingulos filios offerimas, cum pro vnaquaque virture Domino hoffiani noftre precis immolamus, ne fapientil eleuer ne intellectus, dum fubtiliter currie, aberret : ne confilium, dum fe multiplicary confundatione fortifudo, dum fiduciam prabet, pracipitet:ne scienția, dum nouit et non diligit, infletine pietas, dum se extra rectitudinem nclinar, intorqueat : no timor, dum plus infto trepidar, in desperationis foucam mergat. Cum ergo pro vnaquaque virtute , ve pura elle debeat, preces Dominofundimus: quid aliud, quam iuxta filiorum numerum holocaultum per fingulos exhibemus? Holoca uftum namque totum incenfum dicituti. Holocauftum igitus date, eft totam mentem igne compunctionis incendere, va in ara amoris ardeat, et quali delicta propriz fobolis, inquinamenta cogitationis exurato. Sed becagerene feine, mil hi, qui 36. prinfquam cogitationes ad opus prodeant, internos fuos motus folicite circumfpicientes frenant. Hac cautere nelciunt, nili hi, qui vivili custodia munire mentem nos uerunt. Vnde rette in opinata morte extinctus Isboseth dicitur, quem et scriptura facra, non in domo oftiarium, fed oftiariam habuiffe reftatur; dicens : Venientes fis lij Remmon Berothitz, Rethab et Banaa, ingress sunt, seruente die, domum Isboseth, 2. Reg. 4. b qui dormiebat super stratum suum meridie. Ingressi sunt autem domum : et offiaria domus purgans triticum obdorminit: fumentes spicas tritici ; latenter ingressi funt , et percusserunt eum in inguine. Ostiaria triticum purgat, cum mentiscustodia discer-

mendo, virtutes a vitijs separat. Qua si obdormierit, in mortem proprij domini sui, infidiatores admirtit : quia cum diferetionis folicitudo ceffaperit, ad interficiendum animum malignis spiritibus iter pandit. Qui ingressi spicas rollunt: quia mox bonarum cogitationum germina auferunt, atque in inquine feriunt i quia virturem cordia delectatione carnis occidunt : In inguine quippe ferire , est virain mentis delectatione carnis perforare. Nequaquam vero Isboseth ifte hac morte succumberet; si non ad ingreffum domus mulierum, id est mollem custodiam ad mentis aditum deputasset. Fortis namque virilisq. sensus præponi cordis foribus debet, quem nec negligentiæ fomnus opprimat, nec ignorantia error fallat . Vnde bene et Isbofeth appellatus eft; qui custode femina hostilibus gladijs nudarur. Isboseth quippe vir confusionis dicitur, Virautem confusionis est; qui forti mentis custodia munitus non est: quia dum virtutes se agere astimat , subintrantia vitia nescientem necant . Tota itaque virsuce municipalis eft aditus mentis, ne quando cam infidiantes hoftes penetrent fo-

: 2542.

samine neglede cogitationis. Hine Salomon ait : Omni custodia ferua cor tuuro a Press, d. S. Greg. To. 1. quoniam.

### 328 S. Gregorij expositio Moralis Lib. I.

quoniam ex iplo vita procedite. Virtues ergo, quas agimus, dignum eft, ve funmos. A per ab intentiouis origino penfentus, ac ex malo ortu prodeaute, etiam fi reclas funt, quas offentant.

Quanta folicitudine abstineudum sis a malo opere, cum etiam districte ferus Del indiegutur de cogitatione. Caput X I X.

37. V Nde hie quoque reche fubiungitur.: [Dicebar eaim.: Ne forte peecauerint flijf
mei , & beneditsenint Deo in cordibus fuis.] Filij in cordibus maledicauer, cum
et an other appears a monitoring to the control of t

na noftra tribus modis antiquus hoftis infequitur:ve videlicet hoc, quod rectum coram hominibus agirur, in interni iudicis confpectu vitietur. Aliquando namque in bono opere intentionem polluit, ye omne, quod in actione fequitur, eo purum mundumq. non exeat, quo hoc ab origine perturbat. Aliquando vero intentionem boni operis vitiare non prænalet, fed in ipfa actione fe quafi in itinere opponit: vr cum per propositum mentis fecurior quifque egreditut , fubiuncto latenter vitio , quafi ex infidijs perimatur. Aliquando vero nec intentionem vitiat, nec in itinere supplantat, sed opus bonum in fine actionis illaqueat: quantoq. vel a domo cordis, vel ab itinere operis longius recessisse se simular, tanto ad decipiendum bonæ actionis terminum astutius expectat : & quo incautum quemque quasi recedendo securum reddiderit, eo illum repentino nonnumquam vulnere durius , infanabiliusq. transfigit. Intentionem quippe in bono opere polluit : quia cum facilia ad decipiendum corda hominum conspicit, corum deliderijs auram transitorij fanoris apponite ve in his, qua recta facione, ad appetenda ima tortitudine intentionis inclinentur. Vnde recte sub ludaz specie de vnaquaque anima mifera intentionis laqueo capta per Prophetam dicitur : Facti funt hostes eius in capite. Ac si aperte diceretur. : Cum bonum opus non bona inrentione fumitur, huic aduetfantes spiritus ab ipso cogitationis exordio principan-

teti tutte hotteseus in capite. A ei aperte aucitette. 1 uni notteseus in capite. A ei aperte aucitette remone fumiture, hui a ductriante ripintua la bipte copitationia e corroli opticinciana compositioni proprio principata in compositioni proprio principata in compositioni proprio principata in compositioni proprio proprio principata in compositioni proprio propr

in itinere laquoso Plátmifta conspexera, rede prophetico plenus spiritu dicienta. El na via hac, qua ambulabam, jabiconderuna laquoum minhi. Quod bene ac subritires Hieremias infinutat a qui dum gefta foris referre fluduir, qua insus apud nosfmeripios ger. Bereremus; indicauti, citicas: Veneruna cologinar viride Schem, de de Silo, de de Samaria, rafi barba, de ficilitis veltibus, squalentes: munera de rhus habebant in manun, vrosferrent in domo Domini. Egrellius autem Ifmael filius Nathanis in occussium corum de Masspha, incedens de ploram batz. Cumqo occurrifice eis, dint ad costtim corum de Masspha, incedens de ploram batz. Cumqo occurrifice eis, dint ad costterfecir cos. Barbam quippe radunt, qui sido de propris viribus siduciam laberahunto. Vestes scianus, qui sibimenipis in exterioris decoris laceratione non parcunto. Oblaturi in domo Domini thus de munera veniant , qui exhibere se in Dei

facrificio orationem cum operibus pollicentur.. Sed tamen fife in ipfa fandæ deuctionis via caute circumfpicere nefciunt, Ifmael Nathaniæ filius in corum occurfum venit:

Thren.z.a

Pf.141.4

Hier.41.4

A venit: quia nimirum quilibet malignus spiritus, prioris sui Satanæ videlicet exemplo in superbia errore generatus, se ad laqueum deceptionis opponit. De quo & bene dicitur.: Incedens & plorans ibat : quia ve deuotas mentes interimere feriendo pravualeat. semetipsum quasi sub velamine virtutis occultat: & dum concordare se vere lugentibus fimulat, ad cordis intima fecurius admiffus, hoc, quod intus de virtute latet, occidit : qui plerumque se spondet ad altiora prouchere. Vnde & dixisse perhibetur: Venite ad Godoliam filium Aicham. Atque dum maiora promittit, etiam minima fubtrahit. Vnde & recte dictum eft: Qui cum venissent ad medium ciuitatis, interfecit cos. Viros ergo ad offerenda Deo munera venientes, in medio ciuitatis interficit : quia diuinis deditæ operibus mentes, nifi magna se circumspectione custodiant, hoste surripiente, dum B non euaditur, nifi citius ad poenitentiam recurratur. Vnde illic apre fubiungiture De Hierat. b

deuotionis hostiam portant, in ipso itinere, perdunt vitam. De cuius hostis manu cem aurem viri reperti funt inter eos, qui dixerunt ad Ismael : Noli occidere nos, quia habemus in agio thefauros frumenti, & hordei, & olei, & mellis, & non occidit cos. Thefaurus quippe in agro est spes in poenitentia, quæ quia non cernitur, quasi in terra cordis fuffoffa continerut. Qui ergo thefauros in agro habuere, feruati funt : quia qui post incautela sua vitium, ad lamenta pozniteutia redeunt, nec capti moriuntur. Cum vero antiquus hostis neque in exordio intentionis ferit, neque in itinere actionis intercipit, duriores in fine laqueos tendit. Quem tanto nequius obtidet, quanto folum fibi remanfifle ad decipiendum videt. Hos namque fini fuo laqueos oppositos Propheta conspexerat,

cum dicebat : Ipfi calcaneum meum observabunt. Quia enim in calcaneo finis est cor- Pf. 55. poris, quid perhunc nisi terminus signatur actionis? Siue ergo maligni spiritus, siue praui quique homines, illorum superbiæsequaces, calcaneum observant, cum actio-

nis bonæ finem vitiare defiderant. Vnde & eidem serpenti dicitur. Ipsa tuum obser- ex perf. lxx. uabit caput , & tu calcaneum eius. Caput quippe serpentis observare , est initia sug- Gmil. gestionis eius aspicere, & manu solicita considerationis a cordis aditu funditus extirpare. Qui tamen cum ab initio deprehenditur,, percutere calcaneum molitur: quia eth fuggestione prima intentionem non percutit, decipere in fine tendit. Si autem semel cor in intentione corrumpitur, fequentis actionis medietas, & terminus ab hoste callido secure possidetur: quoniam totam sibi arborem fructus ferre conspicit, quam veneni dente in radice vitiauit. Quia ergo fumma cura vigilandum est, ne vel bonis operibus feruiens mens , reproba intentione polluatur , recte dicitur : [ Ne forte peccauerint filij mei, & benedixerint Deo in cordibus fuis. ] Ac fi aperte diceretur. : Nullum est bonum, quod foris agitur, si non pro eo, intus ante Dei oculos, innocentiæ vi-

ctima in ara cordis immolatur. Tota itaque virtute perspiciendus est fluuius operis, si purus emanat ex fonte cogitationis. Omni cura seruandus est a malitiz puluere oculus 39. cordis, me hoc, quod in actione rectum hominibus oftentat, apud semetipsum per vitium praux intentionis intorqueat. Curandum itaque est, ne bona nostra pauca sint : cufandum, ne indiscussa: ne aut pauca agentes, inueniamur steriles: aut indiscussa relinquentes, vecordes. Neque enim vnaquæque vere virtus est, si mixta alijs virtutibus non eft. Vnde recte ad Moyfen dicitur : Sume tibi aromata, facten & onycham, galba- Exago de num boni odoris, & thus lucidiffimum, equalis ponderis erunt omnia: faciesq. thymiama compositum opere vaguentarij, mixtum diligenter & purum. Thymiama ex aromatibus compositum facimus, cum in altari boni operis, virtutum multiplicitate redolemus. Quod mixtum & purum fit, quia quanto virtus virtuti iungitur, tanto incensum boni

E operis fincerius exhibetur. Vnde & bene subiungitur: Cumq. in tenuissimum puluerem 1bidem. vniuería aromata contuderis, pones ex eo coram testimonij tabernaculo. In tenuissimum puluerem aromata vniuerfa contenmus, cum bona nostra quasi in pilo cordis, occulta diicussione rundimus: & si veraciter bona sint, subtiliter retractamus. Aromata ergo in puluerem redigere, est virtutes recogitando terere . & víque ad subtilitatem occulti examinis reuocare. Et notandum, quod de codem pulhere dicitur. Pones ex eo coram te- Ibidem b. stimonij tabernaculo : quia tunc nimirum bona nostra veraciter in conspectu iudicis placent, cum hæc mens subtilius recogitando conterit, & quasi de aromatibus puluerem reddir , ne groffum durumq. fit bonum , quod agitur : ne fi hoc arta retractationis manus non comminuat, odorem dese subtilius non aspergat. Hinc est enim quod sponsa virtus sponsi voce laudatur , cum dicitur : Qua est ista, qua ascendit cara. S.Greg.To.1.

#### S. Gregorij expositio Moralis Lib. I. 330

per desettum, sicut virgula fumi ex aromatibus myrrhæ & thuris, & vniuersi pulue- A ris pigmentarij? Sancta quippe Ecclesia sicut fumi virgula ex aromatibus ascendit: quia ex vitæ suæ virtutibus in interni quotidie incensi rectitudinem proficit, nec sparla pet cogitationes defluit, fed fefe intra arcana cordis in rigoris virga conftringit. Que ca,que agit, dum recogitare semper ac tractare non definit, my rrham quidem & thus habet in opete, sed puluerem in cogitatione. Hinc eft, quod de oblatoribus hoffiz ad Moyfen iterum dicitur : Detracta pelle hoffiz, artus in frufta concidant. Pellem namque hostiæ detrahimus, cum a mentis nostræ oculis superficiem virtutis 40. amouemus. Cuius artus in frusta concidimus, cum distinguentes subtiliter eius intima, membratimq. cogitamus. Curandum ergo est, ne cum mala vincimus, bonis lasciuientibus supplantemur, ne fortasse fluxa prodeant, ne incircumspecta capiantur, ne per errorem viam deserant, ne per lassitudinem fracta, anteacti laboris B meritum perdant. In cunctis enim vigilanter debet se mens circumspicere : arque

in ipfa circumspectionis sua prouidentia perseuerare. Vnde & recte subiungitur: Qued in vanum bone opere laboramus , si v sque in finem non perseneramus . Caput XX.

Ecclab Luc. 22.d

C Ic faciebat Iob cunchis diebus vitæ fuæ. ] Incaffum quippe bonum agirur, fi ante D terminum vitæ deseratur : quia & frustra velociter currit, qui prius, quam ad metas veniat, deficit . Hinc enim eft, quod de reprobis dicitur : Væ his, qui per diderunt fustinentia. Hinc electis suis veritas dicit : Vos estis, qui permansistis mecum in tentationibus meis. Hinc Ioseph, qui inter fratres vique in finem iustus perseuerasse describitur, folus talarem tunicam habuisse perhibetur. Nam quid est talaris tunica, nisi actio confummata? Quali enim protensa tunica talum corporis operit, cum bona C actio ante Dei oculos víque ad vita nos terminum tegit. Hinc est, quod per Moysen Exod.29. b caudam hostiæ in altari offerre præcipimur, vt videlicet omne bonum, quod incipi-C Leu. 3.5 mus, etiam perseueranti fine compleamus. Bene igitur coepta, cunctis diebus agenda funt, ve cum malum pugnando repellitur, ipía boni victoria constantia manu teneatur. Hæc itaque sub intellectu triplici diximus, vt fastidienti anima varia alimenta proponentes, aliquid, quod eligendo sumat, offeramus. Hoc ramen magnopere petimus, vi qui ad spiritalem intelligentiam mentem subleuat, a veneratione historia non recedato.

LIBRI PRIMI MORALIVM FINIS.

#### SANCTI GREGORII MORALIS EXPOSITIONIS

IN BEATVM IOB

#### SECVNDVS.

Continuans moraliter primum caput textus.

GOOF CRIPTVRA facra mentis oculis quafi quoddam speculum opponitut, vt interna nostra facies in ipsa videatur. Ibi etenim foeda, ibi pulchra nostra cognoscimus. Ibi sentimus, quantum proficimus, ibi a profectu quam longe distamus . Narrat autem gesta sanctorum, & ad imitationem corda prouocat infirmorum . Dumq. illorum vi-Aricia facta commemorat, contra vitiotum prælia, debilia noftra confirmat, fitq. verbis illius, vt eo mens minus intet certamina trepidet, quo ante fe politos tot virorum fortium triumphos videt. Nonnumquam vero non folum nobis corum virtutes affetit, sed etiam casus innotescit, vt & in victoria fortium quod imi-

Leui. La

Gen.37-4 Ex ver. lax.

In boc

A nando arripere, & rurfum videamus in lapfibas quid debeamus timero. Ecce esim lob deferibitur tentatione audus, fed Dauid tentatione profitarus, vi & maiorum virtus ípem nofit am foneat, & maiorum cafus ad cuerelam nor humilitatis accinguat quaterms dum illa gandenere fablecana, vi îta metunente prematar, & audientis animus illiac fepi fiducia, hinc humilitate timoris eroditus, nec tenerates (uperbias, quia formidine premitur: nec preflus timore despere, quia ad spei fiduciam virtutis exemplo roboratur.

And Satan inter filies Dei assur shens presents, sicus cacus non videns lumen, a quo ilustratur. El que modo santia scriptura ex qualitacibus aeris, vel temporus, velex corporus situ, vel posicione, lacoram sines exprimat, esfettusq. causarum.

Vadam autem die cum veniffent filij Dei, vr affifterent coram Domino, affuit 2.

The met cost ceiam Saten. J lauerei libet, quo modo fare reloquis in exordij manrationam qualitates exprimant, terminost, cataframs. Aliquando anaque a polirationam qualitates exprimant, terminost, cataframs. Aliquando anaque a poliqualitate temporis figania, quid de ventura afrione fibbijicante. A pontione quippe
locorum diunia feripura exprimie fibbiguencium mentra, finese, catafrum, ficur
de l'fited elicir: quia verba Dei in monte audire non potuit, fed precepta in campeDrati. Hirbus accepit: (ibbiquentem minimium infirmistem populi indicano, qui affendere
ad diumas non valuit, fed femet ipfum in infimis neglecte viuendo lazanit. A pofitione corporis fitura dennaica, ficuria adabas A podiolorum Stephanus I felum, quia - da. 74

dextis virusia Dei feder, flamem fe vidife manifeltar. Stare quippe adiustants eff. Errode flame cenniur, qui in bello certaminis opitulatura. A qualitate acits es fubéqueus demonfratur, ficut Euangeliffa, cum prædicante Domino, nullos tunc ex ludæx credituros dicere, præmificificues: Hiems autem ertat. Scripcum namque eft Quoniam abundabit iniquitas, refrigefere charitast multorum. I deireo et autora cum entre proposation de la desenva de la desenva constitue de la desenva de la desenva constitue de la desenva de la desenva constitue de la constitue de la desenva de la desenva de la desenva constitue de la desenva de la desenva constitue de la desenva de la desenva

mam tuam abs te. Anima quippe, que ad tenebras ducitur, non in die repeti, sed in Luc. 12-6 nocte memoratur. Hincest, quod Salomon, qui sapientiam non perseueraturus accepit, in fomnis hanc & nocte accepiffe describiture: Hinc est, quod Angeli ad Abraam 3. Rog. 3 meridie veniunt, punituri autem Sodomam, ad eam vespete venisse memorantur, Gen. 8. Quia igitur beati Iob tentatio ad victoriam deducitur, a die coepta perhibetur, cum Gm.19. dicitur: [ Quadam autem die, cum venissent filij Dei , vt assisterent coram Domino, affuit inter eos etiam Satan . ] Qui autem Dei filij, nisi electi Angeli vocantur. ? De quibus cum constet, quod obtutibus maiestatis inseruiant : valde quærendum est, vnde veniant, vt coram Domino affiftanto. De his quippe voce veritatis dicitur: Angeli Man. 18.5 eorum in cælis semper vident faciem Patris mei, qui in cælis est. De his Propheta ait: Dan.7.s. Millia millium ministrabant ei, & decies millies cetena millia assistebant ei. Si igitur E semper vident, & semper assistunt : vigilanti cura quærendum est, vnde veniant, qui numquam recedunt . Sed cum de illis per Paulum dicitur : Nonne omnes sunt admi- Hd. 1.d. stratorij spiritus in ministerium missi, propter eos, qui hereditatem capiunt salutis? per hoc, quòd missos cognoscimus, vade veniant, inuenimus. Sed ecce quæstioni qua- 3. ftionem iungimus, & quali dum ansam soluere nitimur, nodum ligamus. Quo modo enim aut semper affiftere, aut videre semper faciem patris possunt, si ad ministerium exterius pro nostra salute mittuntut. ? Quod tamen citius soluimus, si quanta subtilitatis sit Angelica natura, pensamus. Neque enim sic a diuina visione foras exeunt, vt internæ contemplationis gaudijs priuentur : quia si conditoris aspectum

exeuntes amitterent, nec iacentes erigere, nec ignorantibus vera nunciare pollent, fontemo, lucis, quem egredientes ipil perderent, cæcis nullatenus propinatent.

In hoc traque est nune natura angelica a natura nostra conditione distincta, quod A nos & loco circumferibimur, & excitatis ignorantia coartamnr : Angelorum vero spiritus loco quidem circumscripti fint, sed tamen corum scientia longe super nos incomparabiliter dilatantur. Interius quippe exteriusq. sciendo diffusi sunt, quie ipfum fontem scientiæ contemplantur. Quid enim de his, quæ scienda sune, nesciunt, qui scientem omnia sciunt ? Eorum itaque scientia comparatione nofire fcientie valde dilatata eft, fed tamen comparatione dinine fcientie angustas ficut & ipfi illorum spiritus comparatione quidem nostrorum corporum, spiritus funt, sed comparatione summi, & incircumscripti spiritus, sunt corpus . Et mittuntur igitur, et affistunt, quia per hoc, quod circumscripti sunt, exeunt, & per hoc, quod intus quoque præfentes funt, numquam recedunt. Et faciem etgo patris femper vident, et tamen ad nos veniut, quia et ad nos spiritali præsentia foras exeur: B et tamen ibi fe, vnde recesserant, per internam contemplationem seruant . Dicatur ergo: [ Venerunt filij Dei, vt affifterenr coram Domino. ] quia illuc (piritus conuerfione redeunt, vnde nulla mentis auersione discedunt. Affuir inter eos etiam Satan. ] Valde quærendum eft, quo modo inter electos Angelos Satan adelle potuerit, qui ab corum forte, exigente superbia, dudum damnatus exiuit. Sed recte inter cos affuiffe describitur, quia etfi beatitudinem perdidit, naturam tamen eis similem non amisit: etfi meritis prægrauatur, conditione naturæ subtilis attollitur. Inter Dei ergo filios coram Domino affuisse dicitur : quia eo intuitu, quo omnipotens Deus cuncta spirita: lia conspicir, etiam Satau in ordine natura subtilioris videt, attestante scriptura, que dicit: Oculi Domini contemplantur malos & bonos . Sed hoc, quòd affuille Satan coram Domino dicitur, in graui nobis quæftione versatur. Scriptum quippe est: Beati mundo corde, quoniam ipii Deum videbunt . Satan vero qui mundo corde effe non potest, quo modo videndo Domino affuisse potest? Sed intuendum est, quia affuisse coram Domino, non autem vidisse Dominum perhibetur. Venit quippe,vt videretur,

Proud t.a Matt. 5.4

> fuir : figur czcus cum in fole confiftit, ipfe quidem folis radiis perfunditur, fed tamen lumen non videt, quo illustratur. Ita ergo etiam inter Angelos in conspectu Domini Satan adfuit, quia vis diuina, qua intuendo penetrar omnia, non se videntem immundum fpiritum, vidit. Quia enim & ipfa que Deum fugiunt, latere non poffunt, dum cuncta nuda funt superno conspectui, Satan adfuit absens præsenti. Sequitur.

Quod nescire Dei, reprobare sit . Vi dixit Dominus: Vnde venis?] quid est, quod venientibus Angelis electis ne- D J quaquam dicitur: Vnde venitis: Satan vero vnde veniat percontatur? Non enim

non vt videret. Ipfe in conspectu Domini, non autem in conspectu eius Dominus ad-

Luc. 23. 6

requirimus nisi veique quæ nescimus: Nescite autem Dei, reprobare est. Vnde de quibuidam in fine dicturus est : Nescio vos vnde sitis : discedite a me omnes operarij iniquitatis. Sicut & nescite mentiri, vir verax dicitur, qui labi per mendacium dedignatur : non quia si mentiri velit, nesciat : sed quòd falsa soqui veritatis amore contemnat. Quid eft ergo ad Satan dicere: Vnde venis, nisi vias illius quasi incognitas reprobare? Veritatis igitur lumen tenebras, quas reptobat, ignorat : & Satana irinera, quia iudicans,damnat, dignum est, ve quasi nesciens,requirat. Hinc est quod Adæ peccati conditoris voce dicitur : Adam vbi es? Neque enim diuina potentia nesciebat, post culpam feruus ad quæ latibula fugerat : fed quia lapfum vidit in culpa, iam fub peccato velut ab oculis veritatis absconditum, quia tenebras erroris eins non approbat, quasi E vbi fit peccator ignorat, eumq. et vocat, et requirit, dicens: Adam vbi es? Per hoc, quòd vocat, fignum dat, quia ad pomitentiam reuocat. Per hoc, quod requirit, aperte · infinuat, quia peccatores iure damnandos ignorat. Satan ergo Dominus non vocat, fed tamen requirit dicens: Vnde venis? quia nimirum Deus apostatam spiritum ad poenitentiam nequaquam reuocat : fed vias superbiæ eius nesciens,damnat . Igitur du Satan de itinere suo discutitur, electi Angeli requirendi vnde veniant non sunt : quia corum via tanto Deo nota funt, quanto & ipso auctore peragnatut, dumq. soli cius voluntati inscruinnt, co esse incognita nequeunt, quo per approbationis oculum ex ipfo semper ante ipsum fiunt . Sequitur : [Respondens Satan, ait : Circului terram & perambulaui eam. ] Solet per gyrum circuitus, laboris anxietas defignari. Satan

Gen. 3. b

A ergo laborans, terram circuiuit, quia quietus in caliculmine stare contempsit. Cumo, se non peruolasse, sed perambulasse insinuar : quanto peccari pondere in imis prematur, demonstrat. Perambulans ergo terram circuit: quia ab illo spiritalis potentia volatu corruens, malitia fua preffus grauedine, foras ad gyrum laboris venit. Hinc est enim quòd & de elus membris per Pfalmista dicitur : In circuitu impij ambus Pf. 11. lant: quia dum interiora non appetunt, in exteriorum labore fatigantur. Sequitut :>

Quid fit quod ad fatan Dominus loqui dicitur , vel quod Satan Domino respondere perhibetur ... . Caput 1 1 1 1.

Vmquid confiderafti seruum meum Iob, quòd non sit ei similis in terra, vir sim-plex & rectus, ac timens Desi, & recedens a malo?] Hoc, quòd diuina voce beatus Iob simplex & rectus, ac timens Deum, & recedens a malo dicitur : quia subtilirer membratimo, fupra exposuimus, replicare que diximus deuitamus : ne dum discussa repetimus, tardins ad indifcussa veniamns. Hoc ergo nobis est solerter intuendum, uid fit, quòd vel ad fatan loqui Dominus dicitur, vel quòd fatan Domino respon- 5. dere perhibetur. Discutienda quippe oft, que nam sitista locutio. Neque enim vel a Domino, qui summus atque incircumscriptus est spiritus, vel a saran, qui nulla est carnea natura vestitus, humano modo acreus flatus folle ventris attrahitur, ve per organum gutturis, vocis expressione reddatur. Sed dum natura inuisibili natura incomprehensibilis loquitur, dignum est, ve mens nostra qualitatem corporez locutionis excedens, ad fublimes arque incognitos modos locutionis intima fuípendatur. Nos namque, vt ea, quæ sentimus intrinsecus, extrinsecus exprimamus : hæc per orga-

num gurturis, per sonum vocis cijcimus. Alienis quippe oculis intra secretum mentis, quasi post parietem corporis stamus: sed cum manifestare nosmetipsos cupimus, quasi per linguæ ianuam egredimur : ve quales sumus intrinsecus, oftendamus. Spiritalis autem natura non ita est, quæ ex mente & corpore composita dupliciter non est. Sed rurfus sciendum est, quia ipsa etiam natura incorporea cum loqui dicitur, eius locutio negnaquam vna atque eadem qualitate formatur. Aliter enim loquitur Deus ad Angelos, aliter Angeli ad Deum: aliter Deus ad fanctorum animas, aliter fanctoru anima ad Deum : aliter Deus ad diabolum, aliter diabolus ad Deum. Nam quia spiritali natura ex corporea appositione nihil obstat : loquitur Deus ad Angelos sanctos eo iplo, quo corum cordibus occulta fua inuifibilia offendit, ve quidquid agere debeat, in ipia contemplatione veritatis legant, ve velut quada pracepta vocis fint ipia gaudia contemplationis. Quali enim audientibus dicitur, quod videntibus inspiratur.

D Vnde cum corum cordibus, Deus contra humanam superbiam, animaduersionem vltionis infunderet, dixit: Venite descendamus, et confundamus ibi linguam coru-Dicitur eis, qui aderant : Venite, quia nimirum hoc ipfum numqua a diuina contem. Gen,11.b platione decrescere, in diuina contemplatione semper accrescere est: & numquam corde recedere, quasi quodam stabili moru est semper venire. Quibus & dicir: Descendamus & confundamus ibi linguam corum. Ascendunt Angeli, in co, quòd creatorem conspiciunt: Descendunt Angeli, in eo, quòd creaturam, sese in illicitis erigentem, examine diffrictionis premunt. Dicere ergo Dei eft: Descendamus & confundamus ibi linguam corum, in seipso eis hoc, quod recte agatur oftendere, & per vim interna visionis, corum mentibus exhibenda iudicia occultis moribus infpirare. Aliter loquantur Angeli ad Deum, sicut et per Ioannis Apocalypsim dicunt : Di- Apoc. 5. d gnus est agnus, qui occisus est, accipere virtutem, et diuinitatem, et sapientiam.

Vox namque Angelorum est in laude Conditoris ipsa admiratio intima contemplationis . Virtutis diuina miracula obstupuisse, dixisse est : quia excitatus cum reuerentia motus cordis, magnus est ad aures incircumscripti spiritus clamor vocis. Quz vox se quasi per distincta verba explicat, dum sese per innumeros modos admirarionis format. Deus ergo Angelis loquitur: cum eis voluntas eius intima videnda manifestatur. Angeli autem loquuntur Domino : cum per hoc, quòd super semetipsos respiciunt , in motum admirationis surgunt . Aliter Deus ad sanctorum animas, ali- 6. ter fanctorum animæ loquuntur ad Deum. Vnde & in Ioannis Apocalypsi rursum Apocac. dicitur.: Vidi subter altare animas interfectorum propter ver bum Dei, & propter testimonium, quod habebant: et clamabant voce magna, dicen tes: Víquequo Domi-

#### S. Gregorij expositio Moralis Lib. II. 334

Pf.9.d

ne . fanctus & verus, non judicas & vindicas fanguinem noftrum, de his, qui habitant A in terra? Vbi illico adjungitur: Datæ funt illis fingulæ ftola alba, & dictum eft illise vr requiescerent tempus adhuc modicum, donec impleatur numefus conservorum &c fratrum corum . Quid est enim animas vindicta petitionem dicere, niu diem extre-.11 AT mum judicij, & refurrectionem extinctorum corpocum desiderated Magnus quippe carum clamor, magnum eft defideriums. Tanto enim quifque minus clamat, quant to minus desiderat : & tanto maiorem vocem in aures circumscripti spiritus exprimit, quanto fe in cius defiderium plenius fundit. Animatum igitur verba ipfa funt defideria. Nam fi defiderium fermo non effet, Propheta non diceret: Defiderium cordis corum audinit auristua. Sed cum aliter moutrifoleat mens,qua petit, aliter qua petit enr. & fanctorum anima ita in interni fecreti finu Deo inharcant, ve inharendo requiefcant : quo modo dicuntur petere , quas abinterna voluptate conftat nullatenus p discrepare. Quo modo dicuntur vindictam desiderare, quas & voluntarem Dei cere tum elt . &cra qua futura funt . non ignorare ? Sed in ipfo polita, abipfo aliquid peteredicuntur, non quod quidquam deliderent, quod ab eins voluntarte, quem cernunts difcordat : fed quo Deo mente ardentius inhærent , so etiam de ipfo accipiunt ; vt ab ipfo perant, quod eum facere velle nouerunt. De ipfo ergo bibunt, quod ab ipfo fit tiunt : & modo nobis adhuc incomprehensibili, in hoc, quod petendo esuriunt, prassciendo satiantur. Discordarent ergo a voluntate Conditoris, si qua eum vident velle, non peterente ciq. minus inhærerent, fi volentem dare, desiderio pigriori pulsareto Quibus responsum divinitus dicitur.: Requiescite tempus adhue modicum, donec compleatur numerus conferuorum & fratrum vestrorum. Desiderantibus animas bus : Requiescire tempus adhue modicum dicere , eft, interardorem desiderijex ipia præscientia solatium consolationis aspirare: vt & animara vox sit, hoc quod amantes desiderant: & respondentis Deisermo sit, hoc anod eas retributionis certitudine inter defideria confirmat. Respondere ergo eis est, ve collectionem fratrum expectare debeant, corum mentibus libenter expectandi moras infundere: ve cum carnis refurrectionem appetunt, etiam ex colligendorum fratrum augmento granulentucati Aliter Deus loquitur ad diabolum, aliter diabolus ad Deum, Loqui enim Dei eft ad diabolum : vias eius, ac negocia animaduerfione occulta districtionis increpare, ficut hic dieltur: Vnde venis? Diaboli autem ei respondere, est omnipotentimaiestati eins poffe nihil celare. Vnde hic air: [ Circuiui terram,& perambulaui eam ] Quafi enim dicere eius eft, quid egerit, scire quod actus suos oculis illius occultare non possit. Sciendum vero est, quia sicut hoc loco discimus, quattuor modis loquitur. Deus ad 1007-17-17, diabolum : tribus, diabolus ad Deum. Quattuor modis loquitur Deus ad diabolum: quia & injustas vias eius arquit, & clectorum fuorum contra illum inflitiam propo-6.11.200 nit, & tentandam corum innocentiam ci concedendo permittit, & aliquando cum, ne tentare audeat, prohibet. Injustasenim viaseius redarguit, sient iam dictum est s [ Vnde venis? ] Electorum fuorum contra illum fustitiam proponit, cum ait : [ Numouid confiderafti feruum meum Iob : quod non fit ei fimilis fuper terram ? 1 Tentandam corum innocentiam concedendo permittit, ficut ait : T. Ecce vniuer[a, quæ habet, in manu tua funt. ] Rurfumg. eum a tentatione prohibet, cum dicit : [ Tantum in eum ne extendas manum tuam. . ]. Tribus autem modis loquitur diabolus ad Deum. cum vel vias suas insinuat, vel·electorum innocentiam fictis criminibus accusat, vel

& centandam candem innocentiam postulat. Vias quippe suas infinuat, qui ait : [Circuiui terram , & perambulaui eam : ] Electorum innocentia accusat , quia dicit: [ Numquid frustra lob timet Deum? Nonne tu vallasti eum, ac domum eius, vaiuersamq. substantiam eius per circuitum?] Tentandam eandem innocentiam postulat, cum dicit : [ Extende manum tuam, & tange cuncta que possidet, niti in faciem benedizetit tibi . ] Sed dicere Dei eft : [ Vnde venis ? ] ficut & fupra infinuauimus , vi fuz iustitiz itinera malitiz cius increpare . Dicere Dei eft: [ Numquid considerafti feruum meum Iob, quod non fit ci fimilis fuper terram. ? Tales electos fuos iuftifi-. cando facere : quibus nimirum apostara angelus possir inuidere. Dicere Dej est: [ Ecce vniuerfa,qua haber, in manu tua funt. ] ad probationem fidelium, contra eos occulta vi incurfum illum fuz malitiz telaxare, Dicere Dereft: [ Tantum in eum ne extendas manum tuam : ] ab immoderatætentationis impetu eumetiam permittendo reftrinA rethringere. Diaboli autem diezer di: [ Circuini terram, & perambulani e am. ] fagaciatem (un malitis mindibilius sino culio sculeare non podie. Diezer diaboli di:
[ Niquid fruitra lob timer Deum?] contra bonos intra copitationum (un minatum latibula conqueri: corrum, profectibilius insidere, aquei mindeno terpotationis rimasexquitree. Diezer diaboli efi: [ Extende paululum manum tuam, & tange cuncil, qua
poffidet: ] ad affictionem bonorum, malitiz a filbus anthelare. Quo emi corum returnational diaboli d

Quod diabolus non contra Iob , sed contra Dominum certamen init . Caput &

Tymquid confideralli feruum meum lohquod non fit fimilis ei luper terram, vit 8.

Vimquid confideralli feruum meum lohquod non fit fimilis ei luper terram, vit 8.

If implex & reduu, ac timens Deum, & recedenta malo 1] Pracedenti iam fermonante retardatum eit; quia diabolu on contra loh, fed contra Deum erramen propositit, materia vero certaminis beatus lob in medium fair. Et fiin fermonabus lius di-cimus lob inter fagella deliquelle, quod finiture nefas eft, heum etimes in fina proposititi en la contra deliberature lob in medium finiture et finiture proposititi en la contra diabolus beatum lob a Domino petij, fed eum Dominus in diabolu delpedum laudatut. Etni fiin fina sintititi a permadirum noffet, non viciupe rooli proponere. Nee periturum in tentatione concedert, de quo ante tentationem, ex Dei laudibus, in tentatoris menes, inuisis fieterant feces excitates. Sed antiquus adeutrafius cum qua accufet mala, non inuent: ipid ad malum inflectre bona quarit. Cum ed. eo openbus cum contra effectuarur. Cum ed. in verbis accufaiom en verbis accufaiom en

C Vinctur, so accusanem veros notra perceitantir. Cum ne cui veros secularionem repesta, incursomen condis faitare contendis, tamquam bosa facil boso animo non experta in terror perceita del contende del contende

Apocal pit voce angeliea dicerus: Proceetius elt accustos rarum naturoritim, qui ac-quinhar liosa ance confectum pie north de a noche. Scriptura autem facra face die 9. Cuithar liosa ance confectum pie north de la noche. Scriptura autem facra face die 9. cui face non definit riquia modo nosi in prof peris, modo in aductfis accustabile oftendere contendir. In de accusta, cum proficeri male nos vei infinanta. In noche accusta, cum in aducetis nost non habere patientiam demonfirat. Beatum ergo lob, quia necdum flagella attigerante; quala dubte va dei noche accustar polier, omnico non habebas. Quia vero in proficeri smagna fanchitate viguerat, pro cildem proficeri bona illum egile finandabat verticara affectione mentieras, quodo non ad vium Domini fistigui and proficeri supera della proficeri sono illum guite frunantu Doo, differnitarori evitatur boc faculo. Et funt nonnulli, qui vi frunantu Doo, differnitarori evitatur boc faculo. Et funt nonnulli, qui vi frunantur Doo, differnitarori evitatur boc faculo. Et funt nonnulli, qui vi frunantur Doo, differnitarori evitatur boc faculo, est funt nonnulli, qui vi frunantur Doo, differnitarori evitatur boc faculo, est funt nonnulli, qui vi frunantur Doo, differnitarori evitatur boc faculo, est funt nonnulli, qui vi frunantur Doo, differnitarori evitatur boc faculo, est funt nonnulli, qui vi frunantur Doo, differnitarori evitatur boc faculo, est funt nonnulli, qui vi frunantur Doo, differnitarori evitatur boc faculo, est funt nonnulli, qui vi frunantur Doo, differnitarori evitatur boc faculo, est funt nonnulli, qui vi frunantur Doo, differnitarori evitatur boc faculo, est funt nonnulli, qui vi frunantur Doo, differnitarori evitatur boc faculo, est funt nonnulli, qui vi frunantur Doo, differnitarori evitatur boc faculo, est funt nonnulli della differnitari evitatura della differnitari est della differnitari evitatura della differnitari est della differnitari est

eur mo izculor, transmorie via voime 200. Cuan guar conse unha minocor nativa, g p puest quido frori operati fada langet v. reciuns raime reprehendente de operbus non valet, eus memem quali ex cogiationiblus addifeat, mentiens quòd non amore Domini, fed emporali piro fepiratist appetitione l'entiente, nome quod innoue exerciti viziti, Vines ergo beat i lob necions, fed tamen vuumquemque aduerlis probari verius feiens, generadum hune expetit vro qui per diem profigeratais inoffenio gefful inceffierst, fallem in noche aduerliratis impingeret, et ame laudatoris fui oculos offeniope impatientis profitarus is acreet. Vade fubunquit:

Quod diabolus nibil possit nisi permissus. Caput V

Ed extende paululum manum tuam, et tange cuncha, que possidet, nili in faciem Denedixerit cibi . ] Cum fanctum virum Saran tentate appetit, et tamen Domino, vr ma-

vt manum fuam extendere debeat, dicit, valde notandum eft : quia feriendi vites nec ipfe 1 fibi tribuit, qui contra auctorem omnium singulariter superbit. Scit namque diabolus quia quodlibet agere ex semetipso non sufficit : quia nec per semetipsum in co quòd est spiritus existit. Hincest quod in Euangelio expellenda de homine legio dicebat : Si cliots nos, mitte nos in gregem porcorum. Qui enim per semenipsum ire in porcos non porces rat, quid mirum fi fine auctoris manu, fancti viri domum contingere non valebat. Sciendum vero eft, quia fatanæ voluntas semper iniqua est, sed numquam potestas iniusta:quia n semetipso voluntatem habet, sed a Domino potestatem. Quod enim ipse facere inique appetit, hoc Deus fieri non nisi iuste permittit. Vnde bene in libris Regum dicitur: Spiris tus Domini malus irruebat in Saul . Ecce vnus idemque spiritus, & Domini appellatur & malus: Domini videlicer per licentiam potestatis iusta, malus autem per desiderium vo-.2 Juntatis iniuste. Formidari ergo non debet, qui nihil nisi permissus valet. Sola ergo vis illa tremenda est, que cum hostem seuire permiserir, ei ad vsum justi judicii & injusta illius voluntas feruit. Paululum vero manum postulat extendi, quia exteriora funt, que expetit conteri . Neque enim fatan facere fe aliquid multum purat, nifi cum in anima fauciat . vt ab illa patria feriens reuocet , a qua ipse longe telo superbiæ suæ prostratus iaceta Sed quid eft, quod ait : [ Nifi in faciem benedixerit tibi ? ] Nos nempe quod amamus respicimus : quod vero auersari volumus, abeo saciem declinamus. Quid traque Dei sacies nisi respectus eius gratiæ perhibetur intelligi? Ait ergo: [ Extende paululum mantun ruam , & tange cuncta, que possidet , nisi in faciem benedixerit tibi . ] Ac si aperte dicatse Ea, quæ dedifti, subtrahe: nam si accepta perdiderit, respectum gratiæ tuæ, ablatis rebus temporalibus, non requirer. Si enim ea, quibus delectatur, non habuerit, fauorem tuum etiam maledicendo contemnet. Cuius peririone callida nequaquam prouocata veritas vincirur, sed ad deceptionem suam hosti conceditur, quod sideli famulo ad augmentum muneris suffragetur, Vnde mox subditur; . 21

Quo modo Dens tentatori in quibusdam dat licentiam, in alijs vero retinet,

11. E Cee vniuersa, quæ habet, in manu tua sunt: tantum in eum ne extendas manum-tuam.] Consideranda est in verbis Domini dispensatio sanctæ pietatis, quo modo hoftem noftrum permittit, & retinet, relaxat & refrenat . Alia ad tentandum dat , alia ad affligendum, sed abalijs religat. Ecce vniuersa,quæ habet,in manu tua sunt stantum ne in eum extendas manum tuam . [ Substantiam prodit, sed tamen corpus protegitiquod quidem postmodum tentatori traditurusest, sed tamen non simul ad omnia relaxat hoftem, ne vndique feriens frangat ciuem. Mala enim cum multa electis eueniunt; mira D conditoris graria ex tempore dispensantur : vt quæ coaceruata perimerent, possint divisa tolerari. Hinc Paulus ait : Fidelis Deus, qui non patietur vos tentari fupra id, quod poteflis, sed faciet cum tentatione etiam exitum, vt possitis sustinere. Hinc Dauid ait : Proba me domine, & tenta me. Ac si aperte dicat: Prius vires inspice, & tune, vt ferre valeam, tentari permitte. Hoc tamen quod dicitur: Ecce vniuerfa, quæ habet, in manu tua funte tantum in eum ne extendas manum tuam. ] Intelligi & aliter poteft, quia fortem quidem pugnatorem suum Dominus nouerat, sed tamen diuidere ei certamina contra hossem volebat: ve quamuis robusto be llatori victoria in cunctis suppeteret, prius tamen de vno certamine hostis ad Dominum victus rediret : tuneq ei aliud iterum vincendo concederet, quarenus fidelis famulus eo mirabilius victor existeret, quo victus hostis se contra iljum iterum ad noua bella repararet. Sequitur. :

@nid Drus if unte umite, de cutet ammite, de figere a umite, de la figere ammite, de la figer

serram pugillo concludens, oftenditur, quòd ipfe sir circumquaque cunctis rebus, quas

1.Cor.10.6 Pf-25-e

1: Hier.23. e Ecclej.24. Sap.1b.

Ja.23.4

3/4.40b

A creauit exterior. Id namque quod interius concluditur, a concludente exterius continetur. Per sedem ergo, cui præsidet, intelligitur esse interius supraq. Per pugillum, quo continet, exterius lubterq. fignatur. Quia enim ipfe manet intra omnia, ipfe extra omnia, iple fupra omnia, iple infra omnia, et fuperior est per potentiam, et inferior per fustentationem: exterior per magnitudinem, interior per subtilitatem: sursum regens, deorfum continens:extra circumdans, interius penetras, nec alia ex parte superior, alia inferior, aut alia ex parte exterior, atque alia manet interior: fed vnus idemo, totus vbique præsidendo sustinens, sustinendo præsidens, circu mdando penetrans, penetrando circumdans. Vade superius præsidens, inde inferius sustinens, et vade exterius ambiens, inde interius replens, fine inquietudine superius regens, fine labore inferius suftinens, interius fine extenuarione penetrans, exterius fine extentione circumdans. Eft itaque inferior et superior sine loco: est amplior sine latitudine: est subtilior sine extenuatione. Quo igitur ab eo exitur, qui dum per molem corporis nufquam est, per incircumscriptam substantiam nusquam deest? Sed quamdiu fatan pressus maiestatis potentia, appetitum suæ malitiæ exercere non valuir, quasi ante faciem Domini stetit. A facie autem Domini exijt, quia relaxatus diuinitus ab internæ retentionis anguftia, ad fui defiderij effectum venit. A facie Domini exijt, quiadiu vinculis disci- 13. plinz religata quandoque voluntas noxia ad opus processie. Cum enim sicutdidum eft, id quod voluit, implere non valuit, quasi ante faciem Domini stetit, quia illum ab effectu malitiz fuperna difpenfatio coarctauit. Sed a facie Domini exiit, quiă potestatem tentationis accipiens, ad malitiæ suæ vota peruenit. Sequitur:

Qued conninantibus filijs Iob , exipfa comessatione diabolus tentandi occasionem accepit, & que modo de minoribus ad maior a paulatim progreditur. Caput VIII.

Vm autem quadam die filij, et filiæ eius comederent, et biberent vinum in domo fratris fui primogeniti, nuncius venit ad Iob, qui diceret : Boues arabant, et afine pafcebantur iuxta cos, et irruerunt Sabæi, tuleruntq. omnia, et pueros percusserunt gladio, et ego euasi solus, venunciarem tibi. ] Notandum, quæ tempora tentationibus congruant. Tunc quippe diabolus tentandi tempus elegir, quando beati lob filios in conuiuio inuenit. Neque enim folummodo intuetur hostis, quid faciat, fed etiam quando faciat, Nam quamuis potestatem acceperit, aptum tamen ad subuersionem tempus exquisiuit, ve videlicet nobis Deo dispensante proderetur, quia prænuncia tribulationis est latitia satietatis. Intuendum vero est, quam callide ipsa damna que illata funt, nunciantur. Non enim dicitur: Boues a Sabæis ablati funt : fed qui ablati funt, Boues arabant, ve videlicet memorato fructu operis, causa crescat doloris. Vnde et apud Græcos, non folu afinæ, fed afinæ fetæ raptæ referuntur : vt dum minima animalia audientis animu minus ex fui qualitate percuterent, amplius ex fecunditate vulnerarent. Et quia eo magis aduería animum feriunt, quo cum multa funt, etiam subita nunciantur, aucta est mensura gemituum, etiam per particulas nunciorum. Nam fequitur : [ Cum adhuc ille loqueretur , venit alius et dixit : Ignis 14. Dei cecidit de calo, et tactas oues puerosq. consumplit, et effugi ego solus, vt nunciarem tibi. ] Ne rebus perditis minorem audienti dolorem moueat : eius animum ad exercendum etiam ipsis nunciorum verbis instigat. Intuendum quippe est, quam callide dicitur : Ignis Dei , ac si aperte diceretur : Illius animaduersionem sustines quem tot hostijs placare voluisti : illius iram toleras, cui quotidie seruiens insudabas. E Dum enim Deum, cui seruierat, aduersa intulisse indicat, læsum commemorat, in quo excedat : quatenus anteacta obsequia ad mentem reduceret , et frustra se servisse filmans in auctoris injuriam superbitet. Pia etenim mens cum se aduersa ab hominibus perpeti conspicit, in diuinæ gratiæ consolatione requiescit: cumq. tentationum procellas increscere extrinsecus viderit, secessum spei Dominica appetens; intra conscientia portum fugit. Vt vero versutus hostis vno eodemo, rempore fancti viri robustissimum pectus, et humanis aduersitatibus, diuina dispensatione concuteret, et prius Sabæos irruisse intulit, et mox ignem Dei de cælo cecidisse nunciauit, vt quasi omnem aditum consolationis excluderet, dum et ipsum aduetsantem ostenderet, qui consolari animum intra aduersa poruisset, quatenus dum

fe tentatus vndique destitui; atque vndique premi considerat, in contumeliam tan-S. Greg. To. 1.

to audacius, quanto et desperatius erumpat. Sequitur: [ Et adhuc loquente illo, A venit alius et dixit : Chaldai fecerunt tres turmas, et inualerunt camelos, et rulerunt eos, necnon et pueros percusserunt gladio, et essugi ego solus, vt nunciarem tibi. ) Eo-ce iterum,ne quid minus de humana aduersitate doluisset, Chaldzorum turmas irruisse denunciat : et ne illum minus desuper veniens aduersitas feriat, iteratam iram in aere demonstrat. Nam sequitur : [ Loquebarur ille, et ecce alius intrauit, et dixit : Filijs mis et filiabus vescentibus, et bibentibus vinum in domo fratris sui primogeniti, repente ventus vehemens irruit a regione deserti, et concussit quattuor angulos domus, qua corruens oppressit liberos tuos, et mortui sunt, et esfugi ego solus, vt nunciarem tibi. Qui vno vulnere non profternitur, idcirco bis,terq. percutitur, ve víque ad intima quandoq. feriatur. Nunciata itaque fuerat aduerfitas de Sabæis, nunciata dittina animaduerfio per igne de calo, nunciatur ab hominibus iterum camelora raptus, cade fq. puerorum, et dinina indignationis ira repetitur, dum ventus irruens concusti se domus angulos, atque extinxisse liberos indicatur. Quia enim notum eft, quòd abfque fuperno nutu moueri elementa non possint, latenter infertur, quòd ipse contra illum elementa mouerit, qui moueri permisit, quamuis fatan a Domino femel accepta poteffate ad vium suz nequitiz etiam elementa concutere praualet. Nec mouere debet, si spiritus de summis proiectus turbare in vetos acrem potuit: cum nimirum conflet, quiz et damnatis in metallum, ad vium aqua et ignis feruit. Quæsitum est igitur, vt nunciarentur mala: quæsitum est, vt multa:quæsitum est, vt fubita. Sed cum prius aduerfa nunciauit, tranquillo adhuc pectori quasi fanis membris vulnus inflixit: cum vero percuffum cor feriendo repetiit, vt ad impatientic verba compelleret, super vulnera vulnus irrogauit. Intuendu vero est, quam callide curauit hostis antiquus, non tam iactura rerum fancti viri patientia rumpere, quam ipso ordine nunciorum. Qui studens prius parua, et post nunciare maiora, in extremo filiorum mortem intulit : ne vilia pater rei familiaris damna duceret, fi illa iam orbatus audiret, et minus percuteret rerum amissio, pracognita morte filioru: quia videlicet nulla esset hareditas, si illos prius fubtraheret, qui seruabantur hæredes. Sed a minimis incipiens i n vluimum grauiora nunciauit, ve du gradatim deteriora cognosceret, in eius corde doloris locum omne vulnus inueniret. Notandum, quam callide tot malorum pondera, et diuisa, et subita nunciantur : vt et repente, et particulatim crescens, in audientis corde dolor se se ipse non caperet, et tanto ardentius in blasphemiam accenderet, quanto subitis, ac multiplicibus nunciis in se angustus estuaret.

Qued diffolutio prapofitorum fit ruina minorum . Caput IX.

 I N domo fratris fui primogeniti. ] Sed neque hoc neglecte prætereundu puto:quòd filij D
in maioris fratris domo conuiuantur, cum pereunt. Dictum namque est superius, quòd conuiuia peragi fine culpa vix possunt. Vt, ergo nostra, non illorum loquamur: sciendu nobis est, quia omne, quod a minoribus voluptuose agitur, maioru disciplina cohibetur. Cum vero maiores ipfi voluptari deseruiunt, nimirum minoribus lasciuia frena la xantur. Quis enim sub disciplinæ se constrictione retineat, quando et ipsi, qui ius constrictionis accipiut, sese voluptatibus relaxant? Dum ergo in maioris fratris domo conuiuantur, pereunt: quia tunc contra nos hostis vehementius vires aecipit, quando et ipsos, qui pro custodia disci næ prælati funt, ventri feruire cognoscit. Tanto enim licentius ad feriendum occupat subditos, quanto et hi, qui intercedere pro culpis poterant, voluptati vacant. Abfit autem ne tanti viri filios per conuiuioru fludia, ingurgitando ventri vacasse suspicemur: sed tamen veraciter nouimus, quia etsi per disciplina quisque custodiam necessitatis metas edendo non transit, accensa tamen mentis intentio inter conuiuia torpescit : et minus in quanto sit tentationum bello considerat, qui se per securitatem relaxat. In domo ergo primi fratris silios obruit: quia antiquus hossis in minorum morte subuersionis aditum per negligentiam maiorum querit. Sed quia quantis nunciorum iaculis fit percuffus, agnouimus : vit fortis noster, qualis inter vulnera consistat, audiamus . Sequitur.

Quod Job in eo quod filios luxis, es Deum adoranis manifeste oftendit, quam immobilis in Dei et proximi charitate extiterit .

Vnc furrexit Iob, et scidit vestimenta sua: et tonso capite corruens in terram adorauit. ] Nonnulli magnæ constantiæ philosophiam putant, si disciplinæ asperitate A titate correpti, ictus verberum doloresq. non fentiant. Nonnulli vero tam nimis percussionum flagella fentiunr, vt immoderato dolore commoti, etiam in exceslu linguæ dilabantur. Sed quisquis veram philosophiam nititur tenere , necesse est , vt inter vtraque gradiatur. Non est enim pondus veræ virtutis, infensibiliras cordis, quia et valde infana per stuporem membra sunt, quæ et incisa sentire dolorem nequaquam possunt. Rursus virtutis custodiam deserit, qui dolorem verberum vitra quam necesse est sentit : quia dum nimia afflictione cor tangitur, vsque ad imparientiæ contumelias excitatur: et qui per flagella corrigere malefacta debuerat, agit ve nequitia per flagellum crescat. Contra insensibilitatem quippe percussorum per Prophetam Hier. 5.4 dicitur : Percuffifti cos, nec dolucrunt : attriuisti cos, et renuerunt accipere disciplinam . Contra pusillanimitatem percussorum per Psalmistam dicitur : In miserijs Pf. 139.6

B non subsistent. In miserijs namque subsisterent, si æquanimirer aduersa tolerarent. At postquam mête inter flagella corruunt: quasi inter illatas miserias subsistendi con- 17. frantiam perdunt. Beatus itaque Iob, quia veræ philosophiæ regulam tenuit, contra vtraque mira se æquitatis arte seruauit: vt nec quasi dolorem non sentiens, flagella sperneret : nec rursum vitra modum dolorem sentiens, contra judicium flagellantis infaniret. Cunctis enim rebus perditis, cunctis liberis amiffis, furrexit, feidit veftimenta sua, et tonso capite corruens in terram, adorauit. Quod vestimenta scidit, quod tonfo capite in terram corruit, monftrat nimirum, quia flagelli dolorem fenfit. Quòd vero additur: Adorauit, aperte oftenditur: quia in dolore politus contra flagellantis iudicium non excessit. Nec omnino ergo non motus est, ne Deum ipsa infensibilitate contemneret : nec rursum omnino motus est, ne nimis dolendo peccac ret. Sed quia duo funt præcepta charitatis , Dei videlicet amor , et proximi : vt dile-

etionem proximi exolueret, impendit filijs luctum: ne dilectionem Dei desereret, expleuit inter gemitus orationem. Solent nonnulli in prosperis Deum diligere, in adueris autem politi flagellantem minus amare. Beatus autem Iob per hoc, quod motus exterius exhibuit, oftendit quia flagella patris agnouit. Per hoc, quod adorando humilis mansit, oftendit quia amorem patris nec in dolore deseruit. Ne igitur superbus effet non sentiens, in percussione corruit : ne autem se ferienti extraneum faceret, ad hoc corruit, vt adoraret. Mos autem veterum fuit: vt quifquis speciem sui corporis capillos nutriendo, feruaret, cos tempore afflictionis abscinderet : et rursum qui eranquillitatis tempore capillos abfeinderet, cos in oftensione afflictionis nutriret. Beatus igitur Iobtranquillitatis tempore capillos feruaffe oftenditur:cum ad dolotis vium caput totondiffe memoratur: quaterus cum in cunctis cum rebus manus iupet-

na percuteret, etiam sponte illum poenitentia species diuersa fuscaret : sed iste exutus rebus, filijs orbatus, qui vestimenta scidit, qui caput totondit, qui in terram cottuit, quid dicat, audiamus.

Quod in amissione exteriorum maqua consolatio set, considerare quod hac temporalia nec aliquando habumus , ner semper habebimus.

N Vdus egreffus fum de vtero matris meæ, nudus reuertar illuc. ] O quàm altæ fe-di interni confilij præfidet iste, qui scissis vestibus, in terra prostratus iacet. Quia enim iudicate Domino, cuncta amiferat, pto feruanda patientia illud tempus ad memoriam reduxit, quo necdum ista, qua perdidit, habebat: ve dum intnetur quod aliquando illa non habuit, dolorem temperet, quòd amifit. Magna enim confolatio est E in rerum amissione ; illa tempora ad mentem reducere, quibus nos contigit res, quas perdidimus, non habuisse. Quià vero omnes nos terra genuit, hanc non immerito ma-

trem vocamus. Vnde scriptum est : Graue ingum super filios Adam a die exitus de Eccli. 40. ventre matris corum , víque in diem sepultura in matrem corum omnium. Beatus igitut lob, vt patienter lugeat, quod hic amilit, vigilanter attendit qualis huc venerit : ad augmentum autem seruandæ patientiæ, adhuc solerrius inspicit, hinc qualis recedat, et dicit : [ Nudus egressus sum de vtero matris mez , nudus reuertar illuc . Acfi dicat : Nudum me huc intrantem terra protulit , nudum me hinc excuntem terza recipiet. Qui ergo accepta habui, sed relinquenda perdidi, quid proprium amisi?

## S. Gregorij expositio Moralis Lib. II.

Qued diabolus humilitate noftra fternitur , & patientia superatur Caput XII.

18. Via vero confolatio non folum ex confideratione conditionis exhibenda est, fed etiam ex iustitia conditoris, recte subiungit: [Dominus dedit, Dominus abstulit : sicut Domino placuit , ita factum est. ] Sanctus vir, tentante aduerfario, cuneta perdiderat, sed tamen sciens, quia contra se satan tentandi vires, nisi permittente Domino, non habebat, non ait : Dominus dedit, diabolus abstulit, sed Dominus dedit. Dominus abstulit . Fortaffe enim fuerat dolendum, si quod Dominus dedit . hostis abstulisset : at postquam non abstulit, nisi ipse, qui dedit, sua recepit, non nostra abstulit : fi enim ab illo accipimus, quibus in hac vita vtimur, cur doleamus, quòd ipso iudicante exigimur, quo largiente foeneramur? Nec aliquando iniustus est creditor, qui dum prefixo reddendi tempore non conftringitur: quado vult, exigit, quod foeneratur. R Vbi et bene subiungitur : [Sicur Domino placuit , ita factum est.] Cum enim in hac vita ea,quæ nolumus,patimur , necesse eff , vt ad eum,qui iniustum velle nihil potest, ftudia nostra voluntatis inclinemus. Magna quippe est consolatio in eo quod displicet, quòd illo ordinante erga nos agitur, cui non nisi iustum placet. Si igitur iusta Deo placere scimus: pati autem nulla, nisi quæ Domino placuerint, possumus, iusta funt cuncta, quæ patimur, et valde iniuftum eft, fi de iufta passione murmuramus. Sed quia orator fortis quo modo affertionem partis fue contra aduerfarium allegauir, au-diuimus : nunc quo modo in orationis fue termino iudicem benedicendo laudet , audiamus . Sequitur : [ Sit nomen Domini benedictum . ] Ecce omne, quod rectum sensit, Domini benedictione conclusit, vt hinc aduersarius inspiciat, et ad poenam suam victus erubescat: quia ipse Domino contumax etiam in beatitudine conditus extitit, cui homo hymnum gloriæ etiam percussus dicit. Intuendum vero est, quia hostis nofter tot nos iaculis percutit, quot tentationibus affligit. Quotidie namque in acie ftamus, quotidie tentationum eius tela excipimus. Sed et nos contra illum iacula mittimus, si confossi tribulationibus, humilia respondemus. Beatus igitur Iob petcussus damno rerum, percussus morte filiorum: quia vim doloris vertit in laudem conditoris, dicens: [ Dominus dedit, Dominus abstulit: sicut Domino placuit, ita factum eft : fit nomen Domini benedictum . ] Superbum hoftem humilitate percuffit , crudelem patientia strauit:nec credamus, quod bellator noster accepit, et non infflixit vulnera. Quot enim voces patientiæ in Dei laudem percuffus reddidit, quasi tot in aduerfarij pectore iacula intorsit:et acriora valde, quam suftinuit, inflixit. Afflictus enim tetrena perdidit, sed afflictionem humiliter sustinens cælestia multiplicauit: Sequitur:

Quod lob percuffus , nec verbo , nee cogitatione in Deum peecanit. Caput X 111.

19. No omnibus his non peccauit fols habit fuis: neque flutum aliquid contra Deum contra neum motus pollumus nonloquendo peccare beato lob et oris telimonium pethibeture et ondis: Pitus et midicitur; Non peccauit tolo labit fuis, pet una de mum fubditur; 3 Neque flutum aliquid contra Deum locutus eth. 2 Qui enim flutum locutus on ethica per aliquid contra Deum locutus eth. 2 Qui enim flutum locutus on ethica per aliquid contra Deum locutus eth. 2 Qui enim flutum locutus on ethica per conferentia per aliquid contra del per aliquid contra del per aliquid contra ethica eth

Quòd Deus tempsra fine tempore iminetur : & in luce tenebras videts : & diuerfa ordinans non est diuerfus . Capus XIIII.

20. S Ed in hoc quod feriprum est: [ Quadam die cum venissen fhij Dei, vr a affisterent coram Domino: assure inter con estam statu.] discussional minima sur die fastum aliquid coam Domino dicitur: cum apud illum nequaquam curtus temporis mutatione diei noctisse, varietue. Neque enim in ea luce, qua sine accessis qua esti-

A qua eligit, illustrat, et sine recessu ea,qua respuit, deserit, desectus mutabilitatis venit: quia in semetipsa manendo immutabilis, mutabilia euncta disponit : sico. in se tranfeuntia condidit, ve apud se transire nequaquam possint: nec tempus intus in conspe-Au eius defluit , quod apud nos foris decurrit. Vnde fit vt in aternitate eius fixa mancant ca, que non fixa exterius feculorum volumina emanant. Cur ergo apud eum dicitur : [ Quadam die eui nimirum dies vna eft æternitas fua ? ] Quam videlicet nec fine elaudi, nec initio vidit aperiti Pfalmifta, cum dieit : Melior dies eft 2f.83.4 vna in atrijs tuis super millia. Sed eum scriptura facra de temporaliter editis loquitur, dignum est, ve verbis temporalibus veatur : quatenus condescendendo leuet, et dum de aternitate aliquid temporaliter narrat , affuetos temporalibus , fensim ad aterna traijciat : feq. bene nostris mentibus aternitas ineognita, dum verbis cognitis blanditur, infundat. Quid autem mirum, si in sacro eloquio incommutabilitatem fuam Deus prepropere humanæ menti non aperit: quado et refurrectionis fuæ follemnitate celebrata, quibusdam prouectionum accessibus innotuit, in corruptionem corporis, quod resumplit? Luca quippe attestante, didicimus: quòd quibusda se in monu- Luc. 33. 4 mento quarentibus prius Angelos misit: et rursum discipulis in via de se loquentibus iple quidem, fed non cognoscendus, apparuit : qui post exhortationis moras cogno- 1bidscendum fe in panis fractione monstrauit. Ad extremum vero repente ingrediens, non folum se cognoscibilem, sed etiam palpabilem præbuit. Quia enim infirma adhuc gestabant corda discipuli, in cognitione tanti mysterij ira fuerant diuina dispensatione nutriendi, ve paulisper aliquid querentes inuenirent, inuenientes crescerent, et creseentes eognita robustius tenerent. Quia igitut non repente, sed causarum verbo-C rumq. incrementis, quasi quibusdam ad zternitatem passibus ducimur : intus apud eum quadam die aliquid factum dicitur, qui ipsa quoque tempora sine tempore contuetur. An quia etiam satan affuit die quadam, dum hoc sactum dicitur, indicare . . . . facra scriptura studuit : quia in luce Deus tenebras vidit. ? Nos quippe vno codemq. 21. cotuitu lucem, et tenebras contucri non possumus: quia cum in tenebris oculus figitur. lux fugatur : et cum ad lucis se eoruscarionem verterit, tenebrarum vmbra discedit. Illa autem vis, qua euncta mutabilia immutabiliter videt, quasi in die ei satan affuit: quia apostara angeli tenebras sine obseuritate comprehendit . Nos, ve dictum est, vno codema, intuitu contemplari non possumus, et que approbando eligimus, et que reprobando damnamus: quia cum ad hane animus vertitur, ab illa cogiratione separatur : cum vero ad illam reducitur, ab hac , cui inhæsit , remouerur. Deus vero, qui sine mutabilitate simul cuncta respicit, sine distentione comprehendit : videlicet et bo-D na quæ adinuat et mala, quæ indicat, et quæ adinta remunerat, et quæ indicans damnat, in his, quæ diuerfo difponit ordine, diuerfus non eft. In die ergo ei faran affuisse deseribitur : quia lumen æternitatis eius nulla mutabilitatis fuscatione tangitur, et in hoc,quod ei tenebræ præsentes sunt, affuisse inter filios Dei dicitur : quia ea vi iustitiæ immundus spiritus penetratur, qua videlicet mundorum spirituum corda complentur: eoq. radio luminis iste transfigitur, quo illi vt luccant perfunduntur. Inter fi-

Qued faulti Angeli ad adiutorium electrorum, faran vero ad probatenem, Deo ferniat. Caput XV.

Vidi Dominum fedentem füper folium furm set execution celli de extri eins et a finitiris, et cidem effilio quo decipium hebay vafendare et cadar in Ramph 1,47,33,5 Galanth Et disir alius isa, et alius alire. Ee egreffin eft vunge effint Ego demonitiris et alius isa, et alius alire. Ee egreffin eft vunge effint. Ego demonitiris mendas in ore commium Prophetarum eius. Quid enim folium Del, nifi angelicas posentata ex corp firmum et alius et a

lios Dei affuit: quia et fi ille Deo ad electorum adiutorium, ifte ad probationem feruits. Inter filios dei affuit quia et fi ab illis in hac vita laborantibus auxilium pietasis impenditur: ifte occulte euis sultitiz nefeiendo feruiens, ministerium exequi reprobationis conaturs. Vnde bene in libris Regum per Prophetam dicitus:

#### S. Gregorij expositio Moralis Lib. II. 342

Epb. 2:

1fa.53.4

Phil.2.4

Dei , angelorum pars electa: finistra autem Dei, pars angelorum reproba designatur. Non A

enim ministrant Deo solummodo boni, qui adiuuent : sed etiam mali, qui reprobent. Non folum qui a culpa redeuntes subleuent : sed etiam qui redire nolentes grauent . Nec quod cæli exercitus dicitur, angelorum pars reproba in eo intelligi posse perhibetur. Quas enim suspendi in acre nouimus, aues cali nominamus. Et de eisdem spititibus Paulus dicita: Contra spiritalia nequitia in calestibus. Quorum caputenuncians, ait: Secundum prin-Epbef. 6. cipem potestatis aeris huius . A dextera ergo Dei & finistra angelorum exercitus stat, quia & voluntas electorum spirituum diuinæ pietati concordat : & reproborum sensus suæ malitiz feruiens, iudicio districtionis eius obtemperat. Vnde & mox fallax spiritus in medisi profilijsse describitur, per quem Achab rex, exigentibus suis meritis, decipiatur. Neque enum fas eft credere bonum spiritum fallaciæ deseruire voluisse, ve diceret : Egrediar, & ero spiritus mendax in ore omnium Prophetarum eius, fed quia Achab rex ex præcedentibus peccatis dignus erat, ve tali debuisset deceptione damnari : quatenus qui sape volens ceciderat in culpam, quandoque nolens capererur ad poena. Occulta iustitia licentia malignis spiritibus datur, vt quos volentes in peccati laqueo strangulant, in peccati poenam etiam nolentes trahant. Quòd ergo illic a dextris atque a finistris Dei, exercitus cali astitiffe describitur : hoc hic inter filios Dei satan affuisse perhibetur. Ecce a dextris Dei steterunt angeli, qui nominantur filij Dei : ecce a finistris angeli stant, quia affuit inter eos etiam fatan . Sed quia allegoriæ mysteria indagare decreuimus, non inconuenienter accipimus, quòd in die Dominus fatan vidit : quia vias eius in fapientia fua incarnatione corripuit : quasi eum non vidisse, fuerit, tandiu prauitatem illius in humani generis perditione toleraffe . Vnde & ei dinina voce mox dicitur : [ Vnde venis? ] In die fatan requiritur

de viis suis, quia in luce manisestatæ sapientiæ, occulti hostis insidiæ deteguntur. Quia ergo incarnato Domino, diabolus increpatur, & a sua pestifera effrenatione corripitur, re-22. che subiungitur: [Cui dixit Dominus: Vnde venis?] Tunc enim satanæ vias requirendo arguit, cum per mediatoris aduentum perfuationis eius nequitias reprimens, increpauit. Nec immerito in hoc die filij Dei coram Domino aftitiffe referuntur, quia videlicot ad æternæ patriæ vocationem, electi omnes, luce sapientiæ se illustrante, collecti sunt.Quos quamuis incarnata sapientia aggregare affectu operis venerat, diuinitati tamen illius iam per eius præscientiam intrinsecus assistebant. Sed quia de vijs suis antiquus hostis, Redemtore veniente, discutitur, quid dicat audiamus:

> Quod ab Adam ad aduentum Christis fatan nullum , qui sibi plene resisteret , repereris . Capus XVI.

"Ircuiui terram, & perambulaui eam.] Ab Adam quippe, ante aduentum Domini, D omnes post se gentium nationes traxit. Circuitit terram & perambulauit : quia per corda gentiù iniquitatis sua vestigia impressit. Cadens enim a sublimibus humanas mentes jure possedit, quia in culpæ suæ vinculo volentes astrinxit : tantoq. latius in mundo vagatus eft, quanto a rearu illius quifquam liber per omnia inuentus non eft. Cui quafi ex potestate mundum circuiste, est nullum hominem, qui fibi plene relisteret, inueniste. Sed iam fatan redeat, id eft, ab effectu suæ malitiæ vis illum dinina constringat, quia iam apparuit in carne, qui in peccati contagione, ex carnis nihil habebat infirmitate. Venit humilis, quem & fuperbus hostis admiretur : quatenus qui fortiadiuinitatis eius despexerat, etiam humanitatis eius infirma pertimescat. V nde & mox significatione mirjfica, contra eum ipfa humanitatis infirmitas obstupescenda proponitur, vt dicatur: [Numquid confiderafti feruum meum lob, quod non fit ei fimilis in terra ? ] Quod lob interpreterur dolens, paulo ante iam diximus. Dolens vero ipse veraciter per figura dicitur : qui portare dolores nostros, Propheta attestante, perhibetur. Cui in terra similis non est, quia omnis homo tantummodo homo est, ipse autem Deus & homo. In terra ei similis non estquia etsi adoptiuus quisque filius ad percipiendam diuinitatem proficit, pequaqua tamen vt Deus naturaliter effet, accipit. Qui bene etiam feruus dictus eft, quia formam ferui fuscipere dignatus est. Nec maiestati iniuria intulit assumpta humilitas carnis:quia & ve seruanda fusci peret, ne tamé habita permutaret, nec diuina humanitate minuit, nec humana diunnitate consupsit: quia etsi per Paulu dicitur: Qui cu in forma Dei esset, no rapina arbitratus est, esse se aqualem Deo, sed semetipsum exinaniuit sorma serui accipiestei semetipfum exinapiuisse, est ab inuisibilitatis sua magnitudine se visibilem demonstrasse : ve serui

forma

A forma tegeret hoc, quod incircumscripte omnia ex divinitate penetraret. Dei autem ad fatan per figuram dicere, est, numquid considerasti seruum meum lob? vnigenitum filium contra eum in forma ferui admirabilem demonstrare. Eo enim ipso, quo illum tanta virtutis in carne innotuit : quafi fuperbienti aduerfatio, quod dolens consideraret, indicauit. Sed quia bonum, quod miraretur, intulerat : restat, ve ad reprimendam eius superbiam virtutes illius adhuc enumerando subiungat. Sequitur: Homo simplex et rectus, actimens Deum, et recedens a malo. ] Venit namque in- 23 zer homines mediator Dei et hominum, homo Christus Iesus, ad præbendum exemplum vitæ hominibus, simplex : ad non parcendum vero malignis spiritibus, rectus: ad debellandam superbiam, timens Deum : ad detergendam veto in electis suis vita immunditiam, recedens a malo. De ipso enim per Isaiam principaliter dicitur : Et Isa.11.a replebit eum spiritus timoris Domini. Et ipse a malo singularitet recessit, quia facta imitari noluit, quæ in hominibus inuenit, quoniam atteffante Petro: Peccatum non 1.Pet.1.6 fecit, nec inuentus est dolus in ore eius. Sequitur: [ Respondens satan ait: Numquid frustra Iob timet Deum ? Nonne tu vallasti eum ac domum eius, vniuersamq, substan-

tiam eius pet circuitum ? Operibus manuum eius benedixisti, et possessio illius creuit in terra. ] Antiquus hostis Redemptorem humanl generis , debellatorem suum in mundum venisse cognouit: vnde et per obsessum hominem in Euangelio dicitute Quid nobis, et tibi, Fili Dei ? Venisti huc ante tempus torquere nos : Qui tamen prius Man 8.d cum hunc passibilem cerneret, et posse mortalia perpeti humanitatis videret : omne, quod de eius diuinitate suspicatus eft, ei fastu superbiæ suæ in dubium venit. Nihil quippe nisi superbum sapiens, dum esse hunc humilem conspicie, Deum esse dubitauit. Vnde et ad tentationum se atgumenta convertit, dicens : Si filius Dei es , dic vt Mattage

lapides ifti panes fiant . Quia igitur passibilem vidit, non Deum natum, sed Dei gratia custodirum credidit. Vnde et nunc inferre perhibetur: Nonne tu vallasti cum ac domum eius, vniuersamq substantiam eius per circuitum? [ Operibus manuum eius benedixisti, et possessio eius creuit in terra. ] Eum quippe ac domum eius a Deo vallatam dicit, quia tentando eius conscientiam penetrare non potuit. Substantiam eius vallaram afferit, quia electos eius inuadere non præfumit. Operibus manuum eius benedixisse Deum, et possessionem eius excrescere in terra, queritur: quia scilicet tabescens videt, quòd sides elus in notitia hominum, prædicantibus Apostolis multiplicatur. Possessio quippe eius crescere dicitur, dum laborantibus pradicatoribus, sidelium quotidie numerus augetur. Hac itaque faran Deo dixiffe, est ralia inuidendo fensisse. Hac fatan Deo dixisse est, de his tabescendo doluisse. Sequitur : [ Sed extende paululum manum tuam, et tange cuncta, quæ possidet, nisi in faciem benedixetit tibi. ] Quem enim tranquillitatis tempore, Dei gratia custoditum ctedidit, peccare 24.

posse per passionem putauit : Ac si aperte dicat : Interrogatus afflictionibus homo, et peccator agnoscitur, qui in miraculis Deus putatur. Dixit ergo Dominus ad satanos Ecce vniuerfa,quæ habet, in manu tua funt : tantum in cum ne extendas manum tuam. ] Cum factam historiam sub figurali Intellectu discutimus, faranæ manus non potestas, sed tentatio debet intelligi. Vniuersa itaque,quæ habet, in manum tentantis dantur, et in eum tentationis manus extendi prohibetur: quod tamen fieri fubfrantia amissa conceditut : quia nimirum prius Iudza, que possessio eius fuerat, in infidelitate sublata est, et post eius caro patibulo crucis affixa. Qui igitur prius Iudzam aduerfantem pertulit, et postea vique ad crucem venit: quasi prius habita amisit, et post in semetipso aduersantis nequitiam pertulie : [ Egressus, est sara a facie Do- . de mini . ] Sicut et superius dictum est, satan a facie Domini exijt, quia ad desidetij sui vota peruenit. Quasi enim ante ipsum erat, dum propter ipsum, quod male sitiebat, implere non poterat. Cum autem quadam die filij eius, et filiz comederent, et biberent vinum in domo fratris sui primogeniti. ] Beati Iob filios ac filias, vel Apostolorum ordinem, vel cunctorum fidelium multitudinem diximus designasse. Incarnatus autem Dominus prius ex Iudaza ad fidem paucos elegit, et post sibi multitudinem populi gentilis aggregauit. Quis autem maior Domini filius, nisi Iudaicus popu-

tilis populus, qui in mundi extremitate collectus est ? Quia igitut cum fatan villitati

lus accipi debet, qui ei dudum data legis fuerat doctrina generatus : minor aute gen-

hominum nesciens deseruiret, et corruptis persecutorum cordibus, licontiam Domi-

## 3 44 S. Gregorij expositio Moralis Lib. II.

micz paffonie speteret fandi Apoftoli needum aggregandam Doe gentilitarem no-Meneral (political particularem no-Meneral partic

Qu'od simplices perfettissimis adharentes corum insellettu pascantur. Caput XV 11.

2). Oues araban, et afine pascebanus iuxa cos, et irucerum Sabei ; ruteranaç omalini aç repretor perculierum gladio, et etuali ego (olas, yt anuaciraem tobi.) Quid
aliud in figura per boues, quiam bemo operantes equid aliud per a finas, quiam quoddà
impliciter vinentes accipiums 2 Que bene iaste boues pascie reformans; quia mentes
fimplicitum et iam cum ala a fapere non pollum; eo mag si vicina fium, quo et fraterna
paftu e minime duidune. Simul ego (e afine cum bobus reficientum, quia prudentibus
coniuncit radiores, corum intelligentia pascuntur. Sabei autem capituantes interpereantur. E qui aliu capituantium nomine, nui fimmundu [primas defignanter, qui
cundos, quos ribi fiubicium; in antidelitarem capituo ducunt.? Qui et puercos gladio que
cundos, quos ribi indiciente in grautier i catalit vulnerare, quo ence dum husenlis
efemiar, qui cos testatosina dine grautier i catalit vulnerare, quo ence dum husenlis
adhuc inchostronis fine teori ruddine, s'aprition rubus ilmona discriptum; fedini pia
adhuc inchostronis fine teori ruddine, s'aprition rubus ilmona discriptum; fedini pia
adhuc inchostronis fine teori ruddine, s'aprition rubus ilmona discriptum; fedini pia
adhuc inchostronis fine teori ruddine, s'aprition rubus ilmona discriptum; fedini pia
adhuc inchostronis fine teori ruddine, s'aprition rubus ilmona discriptum; fedini pia
adhuc inchostronis fine teori ruddine, s'aprition rubus ilmona discriptum; fedini pia

Quid verbum Deinan percatetium cum non periorint hi, aduerfus quei mala pradixit.

X Y 1 1.

Vid est aurem hoc, quod nuncius venir, qui diceret: [Ego cuasi solus? ] Quis

chi ife nuncius, qui alijs pereuntibus (olus euadit, niĥ propheticus (erma, qui, dum lium mala, omia, que pracisir, qua finus ad Dominum folus redit. 2 hum enim wera dizulie de perdirorum casir cognocieur, quasi inter mortuo vizulie monte de la compania del compa

Quèd dum propoliti gleriam propriam querust , subditerum corda subnertuntur. Caput X I X :

Ymq, adhue ille Joqueretur, venit alter et dizit: I gnis Dei cecidit de celo, et esde 2020 oues, pueroso, confumpfa, et effugi ego folius, vir nunciateure fibi: J Drusmention de la confusion de la confu

A opportunitatem Dominice traditionis exquirebant: fed metudes populum, qua molebanturi innocefere non audebant. Hin critam in co Criptum effaquod difinadendis populis dicunta: Numquid aliquis ex principibus credidit in eum, aut ex Phariffeis 1-17. Sed turba het, qua sono noui elegem, maledidi inn. Quid autemi no inoibus aquei pueris, nifi innoceates quofque; fed tamen adhue infirmos accipimus? Qui dum aduerfitatem Pharifsoro ma exprincipum olerare ruimeurum, infieditarie concrematioceate in construire de la construire de

6 malitiz, fallaciz intecium cuadir fermo prophetis, qui air. Èt nune juni adurfarios confunit. Ac fi aperte dicar Malo non folum igni per vindicham post ronciet
fed nunc citiam per liuorem cremat: quia qui post puniendi fun retributionis fupplicio, nunc femner fipo afficium i muidi a tormento. Puter ego folus fingiens temest: et
june per pilfo cue, puevosq. denunciat, dum prophetis ludaicum populum deferens,
vera fed sint mainfesta, que sir i Zelus apprenendir populum interodirum. Ac fi
verbis inuidentium dedit, zeli june per jir; quia in aliene i muidist fe flamma concremauit. Sequirur ; Sed eril los Abue loquence, venie aliuste ditti c'haldari fecerunt
tres turmas, et inua ferum camelos et tulerunt eos, nec non er pueros perculferant gladioc et fluje go folus, vu nucalem thi. J Quia follados fetecos interpretari nonia.
27.

dioc. et diugi ego l'olus, vi nuociarem tibi. J Quia Chaldano ferocas interpretari noui» 27, mus, qui ali, Daladaroum nomine deligenturi, mi fi perfectuorias autores vique ad e apertos clamores malities protumpentes, cum dicunt : Cucifige, cucifige, ¿ Qui de Lase, » elemențiis rest rumars factuuri, cum fe ad proponeanda quatificore Domino Pharifa; Herodiani, et Sadducei diufieruri. Qui ore quidem fapieniei vicli fun: ried qui flui-tosquodfam porti fe cost razifice redendum eli, fatis turmis cambos tuleruni. Vaui-quifique namque corum ordo in prasa, qua fapuiti, infipientium corda corrupit, et captuitatem dunis. Pradiciare quippe n. Samasti Domino, mui for ammirinati furum in dunis fracturi en dunis redendum elide Redemperoris nodri afciri. Sed niquid ij, qui pro fepti viris viuis multiris mortuis, de redurectionis deloperacione Dominum tentari, nequaquam conati funt credentes Samaritanos a fide reducere, quos conflat fipem reducere discognesse Qui dium externoment.

D quaff. Camelorum more, velut animal mundum ruminant; fed vrimmundum nequaquam rugulam findunte; quamusise coo Gameli ruminantes, fed amen vagulam non
findenes indicente, qui in ludza iuxta literam hiforiam audierant, fed virturit cius
fipitrualiter differente nefeisham. Quos tribus turmis Chaldat; apiunt, dum Pharifasi, Herodiani, et sadduczi ab omni fenfus rechiudine iniqua perfuatione peruertunt. Simulq, pueros gladio feriunt, qui a eft qui la populo voi iam ratione poterant,
eisi pfi non virture rationis, fed poreflaris audioritate contrabant: dumq, fe quafi prapofitos mineral i abblisi volunte reti intelligere aliqui dequentes poolitur, ex auctoritate tamen fufcepit regiminis cosa d'perniciem pertrahunt. A quibus bene folus puer
qui nancier fugit quaf Pharifesis, Herodianis, a que so Saducats iniqua partantibus,
eos nimirum deferents proplicticus fermo conualefcit, qui ait: Et tenentes legem notiera, la
feierant me. Sequirut...!

Quòd primogenius frater si indaieus populus, & domus quatuor angulorum Scriba, & Pbarises, & facendate, & senieres populi, & ventus a rezione descrii immundorum spiritum in santos cursa. Capus X.

A Dhuc loquebatur ille, et ecce alius intrauit, et dixir: Filijs tuis et filiabus vefcen 21.

Mubus, et bibentibus vinaum in domo frattis fui primogeniti repente ventus vebemensi irruit a regione deferti, et conculfit quatruoto angulos domus. Qua corrunts oppreffit liberos tuos et mortui funt. ) Pauloante iam diximus, quod filios et filias pracilentes Apolloso et plebes fubbitas fentiamas, qui in domo fratti sprimegeniti conuitari referuntur: quia in habitatione adhuc Iudaici populi facra pracileationis deliciis

### S. Gregorij expositio Moralis Lib. II.

deliciis vescebantur. TRepente autem vehemens ventus irruit a regione deserti. TRe- A gio deserti est cor infidelium, quod dum creator deserit, nullus inhabitator colit. Ventus autem vehemens, quid aliud, quàm tentatio sortis accipitur i Ventus ergo vehemens a regione deserti irruit : quia in passione Redemptoris nostri contra fideles eius, fortis tentatio a cordibus Iudzorum venit. Potest etiam deserti regio, derelicta immundorum spirituum multitudo non inconuenienter intelligi. A qua ventus venitet domum concutit : quia ab cis tentatio prodijt, et persecutorum corda commouit. Sed hac domus, in qua conuiuabantur filij, in quattuor angulis stabat. Tres enim regentium ordines in synagoga cognouimus, sacerdotum scilicet, scribarum atque seniorum populi. Quibus et si Pharifxos iungimus, quattuor in hac domo angulos inuenimus. A regione igitur deserti ventus venit, et quattuor angulos domus concutit: quia ab immundis spiritibus tentatio irruit, et mentes quattuor ordinum in malitiam & perfecutionis excitauit. Oux domus corruens, oppressit liberos: quia dum Iudxa in crudeliratem Dominica perfecutionis cecidit, Apostolorum fidem desperationis formidine obruit . Teneri enim tantummodo magistrum viderunt : et iam negantes perdiuería fugiebant. Et quamuis interna manus eorum spiritum in præscientia ad vitam renuit, a vita tamen fidei cos interim carnalis timor extinxit. Qui ergo auctorem fulli Iudza fzuiente, reliquerunt, quasi concussis angulis,domo euersa, necati sunt. Quid autem illo tempore de grege fidelium factum credimus, quo fugisse ipsos etiam arietes feimus? Sed inter hæc vnus, qui enunciet, euadit: quia conualuisse se sermo prophetieus, qui hæc denunciauerat, oftendit, dicens de persecutore populo : Dilectus meus in domo mea fecit scelera multa: dicens de bonis prædicatoribus, sed tamen in passione fugientibus: Proximi mei a longe stererunt . Dicens de cunctis valde formidantibus: C Percutiam pastorem, et disper gentur oues gregis. Sequitur:

Hier. 11.¢ Tf.37. Z4ch. 13.b

Quod plebs Iudaica et legis sacramenta a capite et corpore suo amissa sunt et scissa. Vnc surrexit Iob, et scidit vestimenta sua. ] Ruente domo, extinctis filijs; Iob

furrexit : quia Iudza in infidelitate perdita, przdicatoribus in pauore mortis cadentibus, Redeptor humani generis semetipsum a carnis sua morte suscitauit : quia quanto iudicio persecutores suos deseruerit, demonstrauit. Surgere quippe eius, est qua districtione peccatores derelinquat, oftendere : quasi enim iacere eiusest, patienter mala tolerare. Surgit ergo, cum contra reprobos iudicium iuftitiæ exerit. Vnde et recte vestimenta scidisse perhibetur. Quid enim vestimentum Domini nisi svnagoga extitit : quæ prophetis prædicantibus expectationi incarnationis illius adhælit? Sicut D enim his nunc vestitur, a quibus diligitur, Paulo attestante, qui ait : Vt exhiberet sibi gloriofam Ecclesiam, non habentem maculam aut rugam. Quæ enim maculam aut rugam non habere dicitur: profecto vestis rationalis et per actionem munda, et per spem tersa monstratur. Ita cum incarnandu eum Judæa credidit adhærendo, nihilominus vestis fuir. Sed quia expectatus venir, veniens noua docuit, docens mira exercuit, mira faciens, praua tolerauit, vestem qua indutus fuerat, scidit: dum in Iudza alios ab infidelitare fuffulir, alios in incredulitare dereliquit. Quid eft igitur veftis scissa, nisi ludza in contrarije sententije diuisa? Si enim vestie eius scissa non estet. Euangelista non diceret, quòd prædicante Domino, contentio oriebatur in populo, ve alij dicerent, bonus est: alij autem, non, sed seducit turbas. Quasi scissa vestis illius fuit : quæ diuisa per sententias vnitatem concordiæ perdidit, cum et post resurrectio- E nem fuam quibufdam credituris apparuit, et quibufdam non credituris fe abfcondit. Sequitur : [ Et tonfo capite corruens in terram, adorauit . ] Quid per decifos capillos nisi sacramentorum subtilitas, quid per caput, nisi summa sacerdorij dignitas designatur ? Vnde et ad Ezechielem Prophetam dicitur: Tu fili hominis fume tibi gladiu

Ezecb. 5.4

Epbe. s.d

10.7.6

cutum, radentem pilos, et assumes eum, et duces super caput tuum et barbam ; vt videlicer Prophetæ facto, iudicium Redemptoris exprimatur, qui in carne apparens caput rafit : quia a Iudaico facerdorio præceptorum fuorum facramenta abstulit... Barbam rasit, quia regnum Israeliticum deserens, decorem virtutis eius amputauit. Quid vero hoc loco per terram, nifi homo peccator exprimitur? Primo quippe peg-Gen.3. d canti homini dictum est; Terra es, et in terram ibis. Terræ ergo nomine peccatrix gentili-

gentilitas designatur. Nam cum iustam Iudza se crederet, constat quam reproba de gentilitate fentirer, Paulo atteftante, qui ait : Nos natura Iudai, et non ex genti- Gal.1.¢ bus peccatores. Mediator igitur noster, quasi detonso capite, in terram corruit: quia Iudzam deserens, dum facramenta sua ab cius facerdotio abstulit, ad notitiam gentium venit. Capillos enim a capite rafit : quia facramenta legis ab illo fuo primo facerdorio fustulit, et in terram corruit : quia faluandis se peccatoribus dedit : dumq. eos, qui sibi iusti videbantur, deseruit, hos, qui se iniustos et nouerant, et satebantur, assumpsit. Hinc et ipse in Euangelio dicit: Ego in iudicium veni in hunc mundum, 10.9.e vt qui non vident , videant : et qui vident , caci fiant . Hinc et columna nubis, qua in Exed. 13.4 eremo populum præibat, spleudore ignis non in die, sed in nocte radiabat: quia videlicet Redemptor nofter fuz conversationis exemplo, ducatum sequentibus prastans, de justitia sua confidentibus, nulla luce claruit : peccatorum vero suorum tenebrasagnoscentibus ignem sui amoris infulsit. Nec quòd corruere lob dicitur, indignu mens hoc fignificatione Redemptoris arbitretur. Scriptum namque eft : Verbum mi- 1/4.9.6 fit Dominus in Iacob, et cecidit in Ifrael . Iacob quippe supplantator, Ifrael vero videns Deum dicitur. Et quid per Iacob,nisi Iudaicus populus : quid per Israel,nisi gen-

bras agnodeuribus ignem fui a moris infulfir. Nec quod corruere lob dicitur, indigind mens hot fignificatione Redemporis abstreute. Scriptum anaque ell: Verbum mi-1/42, b/ ft Dominus in Iacob, etcecidir in Ifrael. Iacob quippe fupplantator, Ifrael vero videas Deum dicitur. E quip der Iacob, fili fudacios populus quid per Ifrael, anif gentils populus qui per per Ifrael, anif gentils populus defigiatur? Quia quem Iacob per carnis mortem furplantate fluidit., hanc nimirum per cualor Bole quemitato Deum vide. Ad Iacob ergo milifum verbum, hanc nimirum per cualor Bole quemitato Deum vide. Ad Iacob ergo milifum verbum, hanc nimirum per cualor Bole quementa a le venimenta Iudairus populus refipuir, hanc repente confirens populus genitato de la confirmation de la confirmativa de la confirm

militatis infudic. Fect enim, quis fieri docuin ficur et de cius (print udicirut. » [pri fipri- non la pollular pono nobis gentiubus incanarabilibus. » (sque enim perti qui aqualis et, fed pollulare dicirut- quià minirum quos repleuerit, poftulantes facti quaimnis hoc eti filemetipo Rodempion nofte offendit, qui Parene rei al, dum pallioni propinqua- ret, exorauit. Quid enim mirum, if in forma ferni exorando e l'arti riubidist, in qua effam manus poecanitum vique et domotse actrema folcanit l'Sequitus.

Quòd synogoga adultera, pallio littera resento, dum lege carnaliter usi voluit, contempsa est : es legislatorem criminata, undum abire permissi. Caput XXII.

Ny dus egrelius fum devero matris mez : nudus reuernae illue. J. Redemptonis 31. mater just acarenn fynagoga exitij, ec qua ad on pet corpus yribbils procefit. Sed hune intra fe tegmine litteræ adopertum tenuit, dum ad fpiritalem eius intelligentiam mentis oculos aperiren negletir. Hune que in caren humani corporis latentem videre Deum noluit,quaß in diunitate nudum confipiere contemplit. Sed nudus de veren maris vigit equi a 4 fynagoga erane prodiens confipieus ad genes venit. Quod bene I ofeph, relikto pallio,tugientes (ignatum elt. Dum enim muller adulteta on alle llouvi volullet, relikto pallio,fugie foras; qui ad unfynagoga Dornfium pur rum hominem credens, quali sidulterino complexus confiringere voluit: i pfet eggene littere dui ocultis eliquit, er ad cognotechadm ullunitats (se potentia confircuum

littera cius oculis reliquit, et ad cognofendam ditinitatis für potentis confipicum fe gentibus prebuit. Vinde et Paulus dixi: Vique hodie, dum legitur Moyfes, viela-s.cm., le Emenet politum fuper cot corum: qui avidelicet adultera mulier apud femetipfam pallium retinuit, et quem maletecebas, midum amilit. Quia crogo a fynagoga veraiens, fidei gentium confipicuus appaniti, ex vero matris nudus exitut: Sed num quid hanc omnion deferuit ? Evivelit quod per Prophetam dictiur: Si fuerin nume-ofest 1.b rus filiorum Ifrael quad arena maris, reliquiz falux fient ? Vii eft quod feriptum eft: Donce plenitudo gentium intraereceptic omnis Ifrael aluus fiente? Erit ergo quando Rampse que confipicuus, vectiam (ynagoga apparat. Erit in fine mundi proculdulio, quando gentatiu intraereceptic omnis incure filo Produce plenitum; procede veri volte et ben hei clientus: Pludus reuerras illuc. Pludus quippe ad verum matris reuertius, cum in mundi huus remino, oqui in faculo falus homo despicitur, (ynagoga fue oculis Deus and huus remino, oqui in faculo falus homo despicitur, (ynagoga fue oculis Deus and huus remino, oqui in faculo falus homo despicitur, (ynagoga fue oculis Deus and

te fæcula declaratur. Sequitur.

2 wid

## 3 48 S. Gregorij expositio Moralis Lib. II.

Matt. 26. 6

Petri 1.

1.Cor. 3.

Matt. 16.

Quid felim Dei fit dere et auferre, et qu'ed Redempteri noftre multem ex conferile carnie;

Caput X X I I I.

To Ominus dedit, Dominus abstulit: sicut Domino placuit, ita fastum est : sit no-

men Domini benedictum. ] Redemptor noster per hoc, quod Deus est, cum patre dat omnia : per hoc vero quod homo est,a patre accipit omnia . Dicat igitur de ludaa , cum venturum incarnationis eius mysterium crederet: Dominus dedit. Dicat de ludza, cum expectatam incarnationis eius præsentiam contempsisset : Dominus abstulit. Data quippe est, cum per quosdam futura credidit, sed exigente mes rito sua cacitatis ablata eft, eum credita per quosdam venerari contempsit. In se autem credentes edocet, vt in flagellis politi benedicere Domino sciant, cum subditur: [Sicut Domino placuit, ita factum eft: fit nomen Domini benedictum.] Vnde et testante Enangelio cum appropinquare passioni dicitur, accepto pane, gratias egisse perhibetur. Grarias itaque agit, qui flagella alienz iniquitatis suscipit. Et qui nihil dignum percussione exhibuit, humiliter in persecutione benedicit, vt hinc videlicet oftendat quid vnufquifque in flagello culpa propria facere debeat, si ipse aquanimiter flagella culpa portat aliena : ve hinc oftendat, quid in correctione faciat fubditus, fi in flagello politus pati gratias agit aqualis. Sequitur: [ In omnibus his non peccauit lob, neque stultum aliquid contra Deum locutus est. ] Quod nec peccasse, nec stultum aliquid contra Deum locurus afferitur : hoc de illo Petrus, sicur iam prædiximus, aperte testatur, dicens: Qui peccatum non fecit, nec dolus inuentus est in ore eius. Dolus quippe in ore, quanto apud homines prudentius callet, tanto apud Deum stulrins desipit, Paulo attestanre, qui ait.: Sapienria huius mundi, C Rultitia est apud Deum. Quia ergo dolus in oreeius non fuit, stultum proculdubio nihil dixit. Hunc contra Deum facerdotes et principes stulte locutum crediderunt, cum interrogatus passionis tempore, Dei se filium testaretue. Vnde et conquirentes dicunt : Quid adhuc egemus restibus ? ecce ipsi audiuimus blasphemiam . Sed contra Deum nihil stulte dixit: quia vera loquens, hoc de se insidelibus etiam morien-32. do intulit, quod paulopost redemptis omnibus resurgendo monstrauit. Hac in significationem nostri capitis breuiter tractata transcurrimus, nunc ad adificationem cius corporis, ea moraliter tractanda replicemus: yt quod actum foris narratur in opere, sciamus quo modo intus agatur in mente. Nam enm filij Dei assistunt coram Deo, inter eos quoque affiftit et satan : quia plerumque bonis nostris cogitationibus, quæ in corde nostro, aduentu Spiritus sancti operante, seminantur, antiquus ille callide se interserit, et subiungit inimicus : vt bene cogitata perturbet, maleq. perturbara dilaniet. Sed nequaquam nos in tentatione deserit, qui creanit : Nam hostem nostrum, qui secontra nos in insidijs contegit, illustratione sui luminis nobis deprehensibilem reddit : propter quod ei mox dicitur : [ Vnde yenis? ] Callidum namque hostem requirere, est eius nobis insidias declarare : vt quo eum subintrare ad cor cernimus, forti contra illum circumspectione vigilemus. [ Qui respondent ait: Circuiui terram, et perambulaui cam. ] Saranæ terram circuire, eft et carnalia corda perscrutari, et vnde occasionem accusarionis inuenire possit, exquirere. Terram circuit: quia humana corda circumuenit, vt bona tollat, vt mala mentibus inferat, ve inferta cumulet, ve cumulata perficiat, ve perfectos in iniquitatibus ad poenam focios acquirat. Et notandum, quod non transuolasse, sed perambulasse fe allerit : quia nimirum nequaquam quem tentat , velociter deferit : fed vbi molle cor inuenerit, ibi pedem misera persuasionis figit, ve immorando actionis praua vestigia imprimar, et ex fux iniquitatis similirudine, quos valet, reprobos reddat. Sed contra hunc beatus lob laudatur, et dicitur : [ Numquid considera fti serunm meum Iob , quod non sit ei similis super terram : Vir simplex, et rectus , ac timens Deum, et recedens a malo?] Quem diuina inspiratio contra hostem roborat, hunc quasi in satana auribus Deus laudat. Laudare quippe eius est, et prius bona concedere, et post concessa custodire. Sed antiquus hostis eo contra bonos grauius sauit, quo vallari eos diuina protectionis munere conspicit. Vnde et subiungens dicit : [ Numquid frustra lob timet Deum.? Nonne tu vallasti eum, ac domum eius, vniuersamq.

substantiam eius per circuitum.? Operibus manuum eius benedixisti , et possessio

illius

A illius creuit in terra. ] Ac îi apertedicat i Cur laudas cum , quem protegendo roborast Despecto enim me, dignus tuis landibus homo esfer, ii suis contra me viribus flarete. Vade moxet malitinde de homine expetit: quod tamen protector hominis benigne concedit. Nam subditure.

Qu'èd electi in tentatione proficiunt : et quod eis diabolus preparat in ruinam, boc eis Desu conuertis in gloriam. Caput XXIII.

Selectrende patululum manum tuam, se tange cunch, que possider : niú in faciem benediterit tibi. ? Plerumque caim, dum fecundo virtutum fruchus reddimus, dum continua prosperitate posliemus, aliquanalum mense rigiture va s ametips di existiere bona, que habet, arbitereur. Que nimitum bona antiquus holis malirios de attredate appeare, fed hace tentan Deus non silo fenigne pentitite; va dum mensetam contrata experiencia de contrata con contrata con processor de contrata con contrata contrata con contrata contrata con contrata contrata con contrata contrata con contrata contrata con con

B attrechare appeuri, fed have tentari Deus soon mid benigne permittris. vv dium meanstantatione pultatari, inhonis, de quibag saudebat, concurrur i imbecilitatari fur debilitare teo coguita, a infpe diunia adiutorij nobulhus folideutus. Fita, mira diffendatione pietatis: v tv que malignus holito cortenta, v tienterinari, inde mideiron conditor hoe etudiat, v tv viuats. V bode et bene fubbiungitus. · [Ecce vminetfa, que habet, in manu tua finat: etanomum in eum en extendas ananum team.) A dei appert dient Eledi viunicului (que bona fie tibi tentanda exterius tribuo, v trameta iple noueris: quia perfuerantem mini illum in menia radice conferuo. V ide te bene fubbium: . [Egreflung-flatana facie Domini-] quia per hoc, quod vique ad defectum cordis praualere ne-quaquam permitture, eccluiras à binimis, exterios vagaur. v qui etiam fi virunte Cum, honorum corda non vulnera: . Intatanum quipec contra illa feutire permitture. Cum, honorum corda non vulnera: . Intatanum quipec contra illa feutire permitture.

mentis pletumque turbat : eo jofo fori seth, quo refificate. Domino, víque ad intericum, bonorum corda aou vilnera:. Intatanum quipe contra illa fuerie permiritura,
inquantum necefic eft, ve tenationibus crudira folidentur: ne ca, qua agunt, bona
difformation de la compania del compania de la compania del compania de la compania del compania del compania de la compania del compania del

dum fapimus, cum cuncitis, que Conditor dicit, credulitatis so fira fidem prabettus. 

A sette de la dicita de la constanta del constanta de la constanta de l

mansuerudo signari. Et sæpe hostis antiquus cum velle prodesse nos loquendo alijs A conspicit, in quodam torpore otij mentem mergit: vt alijs prodesse non libeat. etiam cum a proprijs vacat. Arantes ergo boues subtrahit, cum cogitationes mentis fraternæ vtilitatis fructibus deditas, per submissum negligentiæ torporem frangit. Et quamuis electorum corda intra arcana sua cogitationis inuigilent, et quid a tentatore sustineant, superantes pensent, eo tamen ipso malignus inimicus aliquid rapuisse se gauder, quo cogitationibus bonorum, vel ad momentum præua-34. let. Sape autem cum praparatam mentem ad tolerantiam videt, quid ab ca maxime diligatur, exquirit, et ibi scandali laqueos inserit: ve quo magis res quæque diligitur, eo per eam facilins patientia turbetur. Et quidem electorum corda ad fe femper folicite redeunt, et femetipsa grauiter, vel pro leui motu excessionis affligunt : et dum mota disennt quo modo stare debuerint, aliquando melius concusta B. folidantus. . Sed antiquus hostis, dum tolerantiz cogitationes, vel ad momentum turbat, quasi abstulisse se ab agro cordis asinas exultat. In his autem, quæ agere disponimus, rationali custodia quid quibusque rebus congruat, solicite pensamus. Sed plerumque hostis, dum subita ad nos perturbatione tentationis irruit, circumspectiones cordis inopinate præueniens, quasi ipsos custodes pueros gladio occidit . Sed tamen vnus fugit, qui alios perijsse nunciet: quia in eo, quòd mens abhoste patitur, rationis discretio semper ad animum redit : et quasi solam se euasisse indicar, quæ apud semetipsam fortiter quidquid pertulerir, pensat. Alijsergo pereuntibus, vnus ad domum redit, dum turbata tentationis motibus discretio ad conscientiam recurrit, ve quod repentinis incursibus præoccupata mens se perdidisse pensat : hoc compunctionis studio afflicta recipiat. [Cumq. adhuc ille loqueretur, venitalter, et dixit: Ignis Dei cecidit de calo, ettactas ques puerosq. confum-

psit, et effugi ego solus, vt nunciarem tibi. ] Quid per oues nisi cogitationum in-Imp p. 17.c. 60. nocentia, quid per pueros, nisi bonorum cordium munditia designatur. ? Calumvero aerem dici paulo ante iam diximus, vnde et aues cæli nominamus. Et scimus, quòd immundi spiritus, qui de calo athereo lapsi sunt, in huius cali terræq. medio vagantur, qui tanto magis corda hominum ascendere ad cælestia inuident , quanto se a calestibus per elationis sua immunditiam projectos vident. Quia ergo ab aeris potestatibus, contra cogitationum nostrarum munditiam, flam? ma liuoris irruit, de calo ignis ad oues venit. Sape enim mundas mentis noftra cogitationes ardore libidinis accendunt, et quasi igne oues concremant, dum cafos motus animi , luxuriz tentatione perturbant . Qui ignis Dei dicitur : quia etfi non faciente Deo, tamen permittente, generatur . Et quia impulsu subito ipsas nonnumquam circumspectiones mentis obruunt, quasi custodes pueros gladio occidunt. Sed tamen vnus incolumis fugit, dum omne, quod mens patitur, perfeuerans discretio subtiliter tespicit, solaq mortis periculum euadit, quia etiam perturbatis cogitationibus, discretio non succumbit, vedamna sua animo tenunciet: et quasi Dominum ad lamentum vocet:

Quanta fit in verum terrenarum diftenfatione difficultas'. Caput X X V .

Se faillo adhae loquența, venit alius, et dixit : Chaldar feceunt tres turmas, et inDusferunc camelos, et tulentune co, necono re puero sperculerun glado, et effugi
ego folus, vt nunciarem tibi -] Percamelos, qui mundum aliquid habent, dum ruminant: et immundum, dum nequaquam vagulam findunt, tupra siam diximus, bonas a
termi temporalium diffendationes intelligi, in quibas quo eft cura diftendiro, cono35- bis multiplicius indidatur immicus. Omnas eimm, qui dipenfadusi etrenis rebus prefided, occulti hofitis iaculis latius parete. Nonnulla enim proudens agree niture, et
fepe dam cautus futura fubilitier presudeis, incantus daman prefenia necupaquam
vider (apec dum prefenibus inuigitat, ad inflantis presudenda dormitat: fape dum
aliqua torpeas gir, quav vigilanter agenda fant, negligit fape dum plus indovigilantem fe in actione eshibet, pifa actionis tia inquievalient rebus fibelitis pestu socce,
filera probiburu. Aliquando dom minia fo centura refringistate ettis, quak olquidebuit. Aliquando ad inferenda neceliaria dum fe latius relaxas, dicit ettiam, qua loqui

A non debuit. Plerumque autem tantis cogitationum voluminibus implicatur, vripfa ferte vix valeat, qua intrafe prouidus versat : et cum nil operefaciat, sub magno cordis sui pondere vehementer insudat. Quia enim dura sunt, que apud semetipsum intus patitur, quietus foris otioluso, lassarur. Plerumque enim quasi ventura animus conspicit, totamq. contra hae intentionem proponit, magnusq. ardor contentionis fe inferit, fopor fugit, nox in diem vertitur; et cum quieta foris membra lectulus renear, intus magnis clamoribus in cordis foro litigatur. Et fit plerumque, vt nulla cueniant, que presuidentur: toraq. cogitatio illa, que diu plena le intentione paraucrat, repente vacua quiescat. Tanto autem longius mens a necessarijs cessar, quanto inania latius cogitat. Quia igitur dispensationis curas maligni spiritus modo tora penti vel pracipitata actione feriunt : modo pigra vel immoderata locutione confundunt : pene autem semper nimis cogitationum molibus premunt : rribus turmis Chal-

dei camelos rapiunt. Quali enim tres turmas contra camelos facere, oft terrenarum dispensationum studia modo illicito opere, modo superstua locutione, modo inordinata cogitatione vaftare: vt dum fe ad administranda exterius mens efficacites extendere nititur, a fui confideratione separetur: et eo damna, que de semetipsa patitur, nesciat, quo erga aliena fortiori studio, quam decet, elaborat. Recta autem mens cum curas dispensationis suscipit, quid sibi, quid proximis debeat, attendit; et nec per alienæ folicitudinis immoderationem sua studia negligir, nec per sua veilitatis vigilantiam, aliena postponic. Sed tamen plerumque dum ad veraque solerter mens inuigilat , dum magnis erga fe , et ea , quæ fibi commissa funt , circumspectionibus vacat, repentino turbata cuiuslibet causa emergentis articulo, ita in præceps rapitur, vtabea subito cunctæ circumspectiones eius obruantur. Vnde et custodes camelorum pueros Chaldai gladio feriunt: sed tamen vnus redit, quia inter hæc discretionis tatio mentis nostræ oculis occurrit, et solicita sibimet anima, quid

subito impulsu tentationis intrinsecus amittat, intelligit . Sequitur : Qued bis, qui iuftitia, prudentia, forsitudine, et temperantia, alijsq. benis firitualibus praditi funt, gratia Dei aliquando se viiliter subtrabat : vt qui de se prasumit, quantum

in fe fit infirmus ; agnofcat .

Caput XXV 1. Dhuc loquebatur ille, et ecce alius intrauit, et dixit: Filijs tuis et filiabus ve- 36. A feentibus et bibentibus vinum in domo frattis fui primogeniti, repente ventus vehemens irruit a regione deserti, et concussit quattuor angulos domus, que corruens, oppressit liberos tuos, et mortui sunt, et essugi ego solus, ve nunciarem tibi. ] Sicut supra iam diximus, regio deserti est immundorum spiritunm multitudo derelicta: qua dum Conditoris sui beatitudinem deseruit, quasi manum cultoris amisit: a qua ventus vehemens venit, et domum subruit: quia ab immundis spiritibus fortis tentatio surrepit, et a tranquillitatis suæ statu conscientiam cuertit : In quattuor vero angulis domus ista consistit: quia nimirum solidum mentis nostre ædificium, prudentia, temperantia, fortitudo, iustitia sustinet. In quattuor angulis domus ista sublistit : quia in his quattuor virtutibus tota boni operis structura confurgit. Vnde er quartuor paradifi flumina terram irrigant: quia dum his quattuor virtutibus cor infunditur, ab omni desideriorum carnalium æstu temperatur. Sed nonnumquam dum menti ignauia sutrepit, prudentia frigescit: nam cum fessa torpet, ventura non prouidet. Nonnumquam dum nonnulla menti de-E lectatio surrepit, temperantia nostra marcescit. Inquantum enim ad delectatio-

nem præsentium ducimnr , intantum minus ab illicitis tempetamur. Nonnumquam se timot cordi infinuat, et vires nostra fortitudinis turbat : et eo minores contra aduersa existimus, quo quædam perdere immoderatius dilecta formidamus. Nonnumquam veto amor sui se menti ingerit, camq. latenti motu a rectitudine iustitia diuertit : et quo se totam auctori reddere negligit, co in se iustiria iuri contradicit. Ventus ergo vehemens quattuot angulos domus concurit, dum fortis ten-tatio occultis motibus quattuor virtutes quatit : et quasi quassatis angulis, domus ruitur, dum pulsatis virtutibus, conscientia turbatur. Intra hos autem quattuor domus angulos filij conuiuantur : quia intra arcana metis, quæ principaliter his quattuor vintutibus ad summæ rectitudinis culmen erigitur, virtutes ceteræ quasi quædam cordis S. Greg. To. 1.

35

foboles fe inuicem pascunt. Donum quippe spiritus, quod in subiecta mente, ante A alia, prudentiam, temperantiam, forritudinem, iustitiam format: candem mentem ve contra singula que que tentamenta erudiar, in septem mox virtutibus temperar. Ve contra stultitiam, sapientiam : contra hebetudinem, intellectum : contra præcipitationem . confilium : contra timorem fortitudinem : contra ignorantiam , fcientiam s contra duritiam, pietatem: contra superbiam, det timotem. Sed nonnumquam, dum mens nostra tanti muneris plenitudine arque vbestate fulcitur: si continua in his fecuritate perfruitur, a quo sibi hæc sint, obliniscitur: seq. a se habere putat, quod numquam fibi abeffe confiderat. Vnde fit, vt aliquando fe hæc eadem gratia vriliter subtrahat , et præsumenti menti quantum in se infirmetur , ostendat . Tune enim vete cognoscimus bona nostra vnde sine, quando hæc quasi amittendo, sentimus, quia a nobis feruari non poffunt. Ad hoc itaque intimanda humilitatis magifterium, fit pletumque, vt irruente tentationis articulo, tanta flultitia sapientiam nostram feriat: ve turbata mens, qualiter malis imminentibus obuiet, vel contra tentationem quo modo se praparet, ignoret. Sed hac ipsa stultitia cot prudenter cruditur: quia vade ad momentum desipit, co post verius, quo et humilius sapit, et sapientia vnde quasi amittitur, inde certius possidetur. Aliquando dum sublimia intelligendo in elatione se animus erigit, in rebus imis et vilibus graui hebetudine pigrescita ve repente sibi etiam ima clausa videat, qui pernix summa penetrabat. Sed hæc ipfa hebetudo intellectum nobis, dum subtrahit, seruat: quia dum ad momentum cor humiliat, verius, ad sublimia intelligenda confirmat.. Aliquando dum cuncta nos agere confilij gravitate gaudemus, pulfante caufæ emergentis articulo, pracipitatione fubita rapimur: et qui nos fempet disposite vixisse credidimus, repente intima confusione vastamur: sed tamen eiusdem confusionis eruditione discimus, ne nostris viribus consilia nostra tribuamus, et tanto maturius ad grauitatem reffringimur, quanto ad hanc quafi amiffam redimus. Aliquando dum mens fortiter aduerfa contemnit, subortis aduersitatis egentibus, hanc metus vehemens percutit : fed per hunc concussa discit cui tribuat , quod in quibusdam fortitet stetit : et tanto post validius fortitudinem retinet, quanto hanc repente, irruente formidine, sibi iam quafi elapfam videt. Aliquando dum magna nos feire gaudemus, repentinz ignorantiæ cæcitate torpefcimus: fed quo ignorantia mentis oculus ad momentum clauditur, co post ad scientiam vetius apetitur: vt nimirum flagello suz czcitatis cruditus, et scire ipsum,a quo habeat, sciat. Aliquando dum religiose cuncta disponimus, dum pietatis viscera plene nos habere gratulamur, quadam mentis duritia irruente percutimur: sed quasi obdurati cognoscimus cui pietatis habita bona tribuamus, et pietas verius velut extincta recipitur, dum quali amilia amplius amatur. Aliquando dum subiectum se diuinæ formidini animus gaudet, repente superbia tentante rigescit : sed tame valde mox timens,quia non timet,ad humilitate se iterum fe-Rinus inflectit, et tanto hanc folidius recipit, quanto eius virtutis pondus quasi amittendo pensauit, Euersa igitur domo, moriuntur filij: quia turbata in tentatione conscientia, ad vtilitatem propriæ cognitionis raptim et in momento temporis ob-37 · ruuntur genitæ in corde virtutes. Qui profecto filij intus per spiritum viuunt, dum exterius carne moriuntur: quia videlicet virtutes nostra tentationis tempore etsi in momento turbatæ ab status sui incolumitate deficiunt, per intentionis tamen perseuerantiam integre in mentis radice subsistunt. Cum quibus etiam tres forores occumbunt: quia in corde nonnumquam per flagella turbatur chariras, per formidinem concutitur spes, per quæstiones pulsatur fides . Sape enim quasi a conditoris amore torpescimus, dum vltra quam nobis congruete credimus, flagello fatigamur. Sæpe dum plus, quam necesse est, mens formidat, fiduciam sibimet spei debilitat. Sæpe dum immensis quæstionibus animus tenditur, perturbata sides quasi defectura fatigatur. Sed tamen viuunt filiz, que,domo conculfa,moriuntur : quia etfi inera conscientiam, spem, fidem, charitatemo, pene occumbere perturbatio ipsa renunciat: has tamen ante Dei oculos viuas perseuerantia recta intentionis seruat. Vnde et puer,qui hæc nunciet, folus euadit : quia mentis discretio etiam inter tentamenta incolumis permanet. Agitq.puer, vt Iob filios flendo recipiat : dum, discretione nunciante, dolens animus vires, quas quali amittere coepetat, poenitendo conferuat.

A Mira autem hoc nobifeum dispensatione agitus, ve mens noftra culpa nonnumquam pullatione feritature. Nam elle 6 magnasti virium homo crederech nollulum vinquam earundem virium derfedum intra mentis arcana fentiret. Sed dum, renazione irruentequaturi, erqual vira, quàm fidicii, fatiguar ezi contra holis lui indidas maniamen humilitatis oltendirar et vude le pertime circ enemiter cadere, inde accipit fortiars flares. - I renazus autem, non folum vires a quo accipita, distiler fed quanta assi vigilantia feruet, incelligite. Sepe enim quem tentationis certamen fuperare nonvalunt, fuia determis fecurias firature. Namd uma flatim fe quifque into ior remiett, dirifolutam mentem corruptori prolifutir a rif eum ex dispensation (uperas pietatis, tentatio non repense vehemente rimens, fed emperato accellie ordiden spullar i aminium ad infidias prouidendas euigita, ve contra holtem fe in certamine cautius accimination de vehen felus inguiruri. Tunc firaturis clo. ) Sedere entimquieficenis elli.

mitum da iniudia prosiolendas euigitat, yet contra bottem le in certamine cautius acpara de ceber fishinginiste i l'une (investi do ). Sedere emin,quisi-cennis eltaffurgere, decertantis. Auditias ego aduerfis, fungere, eft expertis tenazionibus menproficie qui avvientura piere. « Quibas minimum tentationibus etiam diferentingiure i Scidir vefitimena fua. J Vefitimenta fondimus cum diferencio opera notira
giure i Scidir vefitimena fua. J Vefitimenta fondimus cum diferencio opera notira
eterafaruma. Si enim non apud Deum opera notira qualit vefitimenta non tegerent, noquaqua vocc angelica diceretur-Beausa, qui vigilaret cuffodit vefitimenta fua, no nuquaqua vocc angelica diceretur-Beausa, qui vigilaret cuffodit vefitimenta fua, no nuqua simblet e, et videant turpitudinem dius e jurpitudo enim nofita tuno cernituri,
cum vita reprehensibilis ante instrumu oculos in indicio, nequaquam fubfequentis
boni operis regimine velature. Sed quia cum culpi a ternamur, ad lamenta accendimus:
atque jufs ilamentis exciteti, ad peripiciendam lucem infiltris fubbilius oculos mentis
e peritums, quadir dolore vefitimenta cicindimus squia ex fletu, difercione cerefecente,

acque pius samenus excretar, a perspiciendam iucem iutine jubitius oculos ments of aperimus, quai no doore velimenta (indimine squia ex fletu, affectione cerefecte, cunta, que a gimus, diffricitus irata mans iudicamus. Tunc omnis noftra clatio corruir, tunc cuncta aba mino copitationus migenfuiase adur. Vinde et fubitiut.: [Etconfo capite corruens in terram adorauit...] Nam quid moraliter per capillos, mid defluentes amini cogitationes accipinus 3½ vade etalà Esclefiz dicitut.: Situ Con4.4 vitta occitica labia sua, sponfa, et eloquium tuum dulce. Vitta quippe crines capita sitringit... Labia sego fonda ficur vitta funt quia exhortatione fanche Ecclefiz, cunta in aditiorum mennibus diffu e cogitationes liganut, ne remifia defluant, ne fige pri lificia fapagam, ne figarfe condis oculos depramant: fed quafi ad vaam fe intentionem colligant, dum vitta eas fanche predicationis ligat... Quam refere co-tionam affeire, quai fanchorum predicatio folio charitatis adore fammefeir... Quid

Dveto per caput nilí ca, que principale vnaiícuiu fique aficioris eft, mem ip fa fignatur?

Vnde et alfas dictiur i se fouem de capire uno mode flecia. Olemu quippe in capite su charias in mentest deficit oleum a capite, cum charitas difeedit a mente. Capite ergo nodete, eft cogistationes figure flus as mente referante. Et totola capite in terram corruit, qui reprellis prafiumptionis flux cogistationis bus, quàm in semetiplo infirmus fit, humilitera a gnosti. Difficile temmque eft quempis ma gna agree, es a pud femetiplomi 19-de ma gnis actibus cogistationis flux cum non habere. Eo ipfo entin, quo contra vità de ma gnis actibus cogistationis que and femetiplam al rente reinmente cite i anne, se effe ma qui alicuius menti affinnat, nec se peccare in cogistatione situ attiminationis putat. Ante districti autem indicio seculos santo detertis delinquitur, quanto culpa occuliuius, e pene incorrigibiliter perpertatur, et zanto ad vorandum lasius pater souca, guanto culpa condi-

a quanto de cincelopa agiturar e de é confidens anima, difefatoria emastone, pul fentaquatemus infirmata, quid fis, inneniat es pratimipeionis proprie fallum deponato. Mox caim ve tentation mentem pullacente, omis acoquiaronam nontrarum pratimprio, rumultusq, conquierier. Mens enim cum fis in elationem erigits, quad in pyrannidem ercumpie. I abete autem vrannidis fue faelliters fuenente fibines cogiaziones no della considerato della proprie della considerato della cons Num.6.b

menter irruentibus a præsumptionis sua cogitationibus mens undatur. Quid est A enim, quod Nazarzi capillos nutriunt, nifi quod per vitam magnæ continentiæ prefumptionum cogitationes crefcunt? Sed quid eft, quod deuotione completa, caput Nazarzus radere, capillosq in igne facrificij ponere iubetur : nisi, quod tunc ad perfectionis fummam pertingimus, cum sic exteriora vitia vincimus: vt etiam cogitationes superfluas a menre resecemus? Quas nimirum facrificij igne concremare est flamma eas diuini amoris incendere : vt totum cor in Dei amore ardeat, et cogitationes superfluas concremans quasi Nazarai capillos deuotionis perfectione consu-40. mat. Et notandum, quòd in terram corruens adorauit . Ille enim veram Deo orationem exhibet, qui semetipsum, quia puluis sit, humiliter videt, qui nihil sibi virtutis tribuit, qui bona, que agit, esse de misericordia conditoris agnoscit: Vnde et competenter dicit : [ Nudus egreffus fum de vtero matris mez : nudus reuertar illuc . ] Ac fi tentatus animus et infirmitatis suz inopia deprehensus dicat : Nudum me in side prima gratia genuit, nudum eadem gratia in affumptione faluabit. Est namque magnum animi turbati folatium: vt pulsatus vitijs, cum se quasi nudari virtutibus con-spicit, ad solam misericordiæ spem recurrat: et eo se nudari non sinat, quo se a virtutibus humiliter nudum putat: qui etsi fortasse aliqua virtute in tentatione detegitur, infirmitatem tamen propriam agnoscens, ipsa melius humilitate vestitur; et valde robustius, quam steterat, iacet, cum sibi sine diuino adiutorio cessat tribuere quod habet. Vnde et manum mox largitoris et iudicis humiliter agnoscit, dicens: [ Dominus dedit , Dominus abstulit . ] Ecce tentationibus eruditus creuit , qui et in virtute habita largitatem dantis, et in perturbatione fortitudinis, potestatem tollentis agnoscit. Qua tamen fortitudo non tollitut, sed perturbata satigatur qua-tenus concussa mens, dum se hanc iam iamq. quasi amittere trepidat, semper sacta humilis numquam perdat. [Sicut Domino placuit, ita factum eft: fit nomen Domini benedictum. I In hoc, quod interna perturbatione concutimur, dignum eft, vt ad conditoris iudicium recurramus, vt inde cor nostrum adiutori nostro maiores laudes exhibeat, vt pulfatum verius imbecillitatem fuz infirmitatis penfat. Bene autem dicitur : [ In omnibus his non peccauit Iob labijs fuis, nec stultum aliquid contra Deum locutus est. I quia folerti cura custodire dolens animus debet, ne cum se intus tentatio stimulat, inverba foras illicita locutionis erumpat, ne de probatione murmuret : et ignis,qui hunc velut aurum concremat, pet excessium sermonis illiciti

in paleæ fauillam vertat. Quod Prophetic Santtie et adeft et abest spiritus prophetia.

Caput XXVII.

Amos 7.b

Virtutis dantur, donis fancti Spiritus fentiamus. Alij namque prophetia, alij genera linguarum, alij virtutes curationum dantur. Sed quia dona hac ipsa non semper in mente codem modo sunt, liquido ostenditur, quòd ne se mens in præsumptione eleuet, aliquando vtiliter fubtrahuntur. Nam fi prophetiz fpiritus Prophetis femper adeffet : nimirum Elifeus Propheta non diceret : Dimitte eam, anima enim eius in amaritudine est, et Dominus celauit a me verbum. Si prophetiæ spiritus Prophetis semper adesset: inquisitus Amos propheta non diceret: Non sum propheta, vbi et subdidit: Neque filius propheta, sed armentarius puer ego sum, vellicans fycomeros. Quo modo autem propheta non fuit, qui de futuris tot vera prædixit ? Aut quo modo propheta fuit, fi de fe in præfenti vera denegauit ? Sed E quia cadem hora, qua requifirus est, prophetiæ sibi spiritu deesse sensit, de semetipso testimonium veraciter intulit, dicens: Non sum propheta. Qui tamen secutus adiunxit : Et nunc audi verbum Domini : Hæc dicit Dominus: Vxor tua in ciuitate fornicabitur, et filij tui et filiæ tuæ in gladio cadent, et humus tua funiculo metierur: et tu in terra polluta morieris. Quibus prophetæ verbis aperte oftenditur : quia dnm de se illa loqueretur, impletus est: et mox habere prophetandi spiritum meruit, quia se prophetam non esse humiliter agnouit. Et si prophetia spiritus prophetis semper adesset: Dauid regi de rempli se constructione consulenti, nequaquam Nathan propheta concederet, quod post paululum negaret. Vnde bene et in Euangelio scriptum est : Super

T Ihil vero obstat si hoc, quod de virtutibus diximus, de his, quæ in ostensione

2.Reg.7.4

quem videris spiritum descendentem, et manentem super eum, hic est, qui baptizat. In cun-

- An custis samque da cellus sípitius venir, fed in folo mediatore femper, fingulariter permaner; quai eius humanitarem numquam deferrit, ex cuius diuniartes procedit. In illo girur manet, qui folus et omnia et femper poteth. Nam fidelesqual succeptium, cum figororum dona femper habere, viv volunt, non poffune, hunc'es acceptile quasi in transfuss oftensione testinates. Sed cum trustum de codem sipritus veritatis ore discipuits dictiurs. Apad vos manchie, et in vobie ent, quidel, quod duinia vo-latab ec mediatoris signium hoe, eadem sanchi sipritus mantin declaratus, cum dictium: material declaratus, cum dictium: material declaratus, cum dictium: material material declaratus, cum dictium: magistiv come et in discipuits manter quo modo intim super cum 3 signium cum quod in mediatore permaner? Quod tamen cirius cognoscimus, si dona cius dem spiritus discenamus.
- B And fant quadam dona Spirins fantli , fine quibus nemo ad visam persenit , et alia in professi vista ad fublidismo temporalum necesfistasm visita. Capat X Y I I I.

Lia namque funt dona illius, fine quibus ad vitam nequaquam perting itut:alia, 42. A quibus vitæ fanctitas pro aliorum vtilitate declaratur. Mansuerudo namque, humilitas, patientia, fides, spes, charitas, dona eius sunt: sed ea, sine quibus ad vieam homines peruenire nequaquam possunt. Prophetiæ autem, virtus curationum, genera linguarum, interpretatio fermonum, dona ejus funt : fed qua virtutis eius præsentiam pro correctione intuentium oftendunt. In his igitur donis sine quibus ad vitam perueniri non potest, Spiritus sanctus, siue in prædicatoribus suis, siue in electis omnibus semper manet : in illis autem, quibus per ostensionem illius non nostra vita setuatur, sed aliorum quaritur, nequaquam semper in pradicatoribus permanet, quia semper quidem corum cordi ad bene viuendum præsidet, nec tamen per eos virtutum figna femper oftendit : fed aliquando fe eis a fignorum oftenfionibus subtrahit, vt eo humilius virtutes eius habeantur, quo habitæ teneri non poffunt . Mediator autem Dei et hominum , homo Christus Iesus , in cunctis eum et semper et continue habet præsentem ; qui et ex illo idem spiritus per substantiam profertur. . Recte ergo cum in fanctis prædicatoribus maneat, in mediatore fingulariter manere perhibetur : quia in istis per gratiam manet ad aliquid, in illo autem per substantiam manet ad cuncta. Sicut enim corpus nostrum sensum tantummodo tactus agnoscit, caput autem corporis, ysum simul omnium quinque senfuum poffidet : vt videat , audiat , gustet , odoretur , et tangat : ita membra superni capitis in quibusdam virtutibus emicant i ipsum vero caput in cunctis virtutibus fla-

gratu. Dillimilites ergo Spiritusis illo maner, cui fe ad votum fubliantialiter exlibet, et a quo per naturam aumquam tecediu. Dona vero eius, quibus ad vitiau
tenditur, fine periculo amitti non poflunt i dona autem, quibus virs fanditas demonfiratur, plerumque, vei dichume fi, med filpendio fuberbanturut. Illa ergo por
nofira eruditione tenenda funt, shee pos alienis profetibus exquirendau. In illis
nos terreat formido, ne pereatri, in illis vero ad rempus aliquando fublastic nonfoletur humilitas quia adetationem menem fortaffe fubleuantu. Cum igitur conconstitution de la constitution de la constitución de la constitución de la constitution de la constitución d

LIBRI SECVNDI MORALIVM FINIS.

# 

## SANCTIGREGOR

#### CAPITIS SECVNDI TEXTVS.



EATVS IOB ad mortem petitus in tentatione, ad vitam creuit ex A verbere : et antiquus hostis vnde se bona eius æstimauit extinguere, inde doluit multiplicasse. Sed quia in primo certamine se succibuis-se considerat, ad alia se tentationum bella restaurat, et de sancto viro mala adhuc impudenter sperat : quia bona malus credere non. poteft, vel experta. Ea autem, que in prima eius percuffione præmiffa funt, iterum fubnectuntur, cum dicitur.

#### Caput



Actum est autem, cum quadam die venissent filij Dei, et starent coram Domino; venisset quoque satan inter eos, et staret in conspectu eius, vt diceret Dominus ad satan : Vnde venis? B Qui respondens, ait: Circuiui terram, et perambulaui eam.

Et dixit Dominus ad faran. : Numquid considerasti seruum meum lob, quod non fit ei fimilis in terra : vir fimplex et rectus, ac timens Deum, et recedens a malo, et adhuc retinens innocentiam. Tu autem commouisti me aduersus eum, vt affligerem eum frustra. Cui re-

fpondens fatan ait : Pellem pro pelle, et cuncta, que habet homo, dabit pro anima fua: alioquin mitte manum tuam, et tange os eius et carnem, et tune videbis, quòd in faciem benedicat tibi . Dixit ergo Dominus ad fatan. : Ecce in manu tua est : verumtamen animam illius serua. Egressus igitur satan a facie C Domini , percustit lob vicere pessimo a planta pedis vsque ad verticem cius , qui testa faniera radebat, sedens in sterguilinio. Dixit autem illi yxor sua: Adhuc tu permanes in simplicitate tua? benedic Deo, et morere : qui ait ad illam: Quali vna de stultis mulicribus locuta es. Si bona suscepimus de manu Domini, mala quare non sustineamus? In omnibus his non peccauit lob labijs suis. Igitur audientes tres amici Iob omne malum, quod accidislet ei , venerunt singuli de loco suo, Eliphas Themanites, et Baldath Suites, et Sophar Naamathites. Condixerant enim, vt pariter venientes visitarent eum et confolarentur. Cumq, eleuassent procul oculos suos, non cognouerunt eum. Et exclamantes plorauerunt, scillisq. vestibus, sparserunt puluerem super caput fuum in cælum. Et sederunt cum eo in terra septem diebus, et septem nochibus, et nemo loquebatur ei verbum. Videbant enim dolorem esse vehementem.

Hæc quia latius supra disseruimus, melius silentio præterimus: ne, dum sæpius discussa repetimus, tardius ad indiscussa veniamus. Quamuis hoe, quod voce Domini ad faran dicitur: Vnde venis? nequaquam æstimo, quod ita ei, vt prius, dicatur. A Cum edin ab oc cert anine, in quo relazant fuene, vidius redit et vude venit, requiritur, qui vude venite, feitur, qui vude contra me subcretto monium erigere conaris. Vadi et mox Dominus eum beati lob bons, ficus prius dievere, hac cum videoria et rriumphis enumerans adiungit y Estadhuc erienne sinnococtiant fusum.) A est aperte dieste y Tuqui dem executifi multitam : fed ille innocentiam non amifit et vude te affirm fil profedum eius imminures; nude compuflus es eius profectu deferuire cqui a mentis impocentiam, quam gloriofe tenute in tranquillitate, gloriofius feruaux in verbere.) Sequiture:

Quòd initi & fruitra perculiumun & non fruitra: non fruitra, quia augetur vita meritum:
fruitra, quia in bis non punitur peccatum.
Caput, II.

TV autem commouifi me aduerfus eum, vt affligetem eum fruftz... Cun fir Deusiuffus et verzux, valde querendum eft, quo modo beatum lob fruftra affliverar eft, alter en ponuti culif, qual fici. Vt regoluflor verzue virzque conseniant; quatenus et vera dicat et iniufta non faciat, cognociamus beatum lob et inxta aliquid truftra querentum et vera dicat et iniufta non faciat, cognociamus beatum lob et inxta aliquid hort furtup a perculima. Quia enim influxe verzu, hæede femeripfo afferit oftendamus et vernum extritife, quod dixit; et rectum fuffie, quod ficit. Necefle quippe erat, vt fandur vir Deo foli ibique, cognitus, quanta virtuse polieret, ad imitandum cunĉis innoceferet. Aprez namque alijvirtustis exempla non darer, fi i pefine en ematione remanere. Actum chergo, vvitres cias

exempla non daret, fi ipfefine tentatione remaneret. Actum eftergo, vetvires cius cunchis iminandas ipfa via perendifioni oftenderet, e e fingella procederen quod intranquilliate latuiflet. Sedesidem flagellis creuit vitrus pattemat, aque ex dolore verberis, andla eff glori a remunerationis. Verego indebo Domnis vertias, recitatod autem teneatur in fados beatus lob et non fruitra percutiru, quia sugecur meritum et atmen fruitra percutirut, quia nullum punitra admidima. Fruitra enim percufa fia eff, cui culpa anulla recidirut, et non fruitra percutiret, quia remineratum cumularut. Sed quid eff quod dicienza, y Commonisti inte educationi in recidirut, quia suma contra verba di co

D piaule. Illa enim vis. quae abique neceffiareo omnia creauti, et fine defectu omnibus pretider, et fine labore cuncha fuifientar, è fine occupatione regit, etiam fine
commotione corrigire; ficq. humanas mentes ad ea quae volucire, fiagellis formate
vin disseffiaise vimbram a fine incommunabilistatis luce nontrancalera. Sequitue.2[Refpondens fatan aite.3 Pellem pro pelle, et candàs, quae habet home, dabie pro
almis filia: aldoquin mirte manum mann, et range occiase et carrenn, et une videbis, quod in faciem benedicar (bis. 2) militare poste propose de la filia de la commissione de la commissi

E habet homo, dabi pro anima fina. Act füsperte dietars Ideiros lobtore extra fe hagella equanimiter patitur; equis pauet, ne fighe feitauts. Caterago carmieft, quid
ainno affechaum carnalium motus non est, quia dum fibinetipi mentir, minus
fuorum percuffiones fentis. Vode entro extraem feriendam porthal eticars.
[Mitte manum nuam, et rango os eiuse et annem, et etun videbis; quòdi in faciem benediest tibi. ] Superius dixerats: Tange cantâs, que polifiet, et tune videbis, quòd
in faciem bendicia tibi. Nun cuuli prioris propolitionis obliutes facture, de alija alia
postitulas. Quod tamen reche duinta difientatione permintirur: quarenus altereator
impudens vel fape vidus obmutectar. Seguitures.

#### 558 S. Gregorij expositio Moralis Lib. III.

Luc ego Dominis al datan » Ecce in mahutus eli «veruntamen aninam illius fesuu. Il Ecce ietum permilionen verberis constitutu endolai procettionis, éce ledum
fuum diuna difecultato cuthodiendo idectris, deferendo e urdorit: alia illius prodit, alia
procegit ». Escimi trounto lode deferente imanu rani aduerfari), homo quid. Cife? Il alip
iz ego iulitita permilifonis permiliceut quasdam libra picants i quattenus in vuo codemi,
cettaminea de Genus laumilia ex oppetilione proficila; se konfisi urgibenen ex permilifono
fuccumbar «Maouisraque aduerfarij lancitus vier radiru», sed ramen in instrais adiunotes
fui manu retineru. De illa quippe oulus fiut que quibus in Enangelio jula Vertiassi diese
Non rapiet eas quifquam de manu mea «C. tamen expetenti holit dicitue.» Ecce in manu ma ell. Idene regio im mano Pel ; idem in mano el diaboli. Nam dicens: In manutua
eft, cum prottuis adiungii. » Veruntamen animam illius ferual, parbirer pius adiunot inanotute iquia senuri quem concellife, de dando non dedir, quem adererlari fui actuli ej3. ciem ablocodir. Quid el autem loc, quod ad fatan dicitue. » Animam illius ferna? Quo
enim patentile colloids, que udiodigia fernper trimupere apperiz. y Sed fernare fatan di
cituu, jarunppen non anderes fions contrain patrem in oranone polindamus dicentes libcure eft, a renationis nos illectora non munico. Et nun consiste renationis hapitum non
inducis, cum gentan nos vitta cultum polifums non memiries. Sette ero Dominus induis
induis, cum gentan nos vittas cultum polifums non memiries. Sette ero Dominus induis
induis.

10,10.6

Matt. 6. a

citur, irrumpere non audere : ficut econtrario patrem in oratione postulamus dicentes: Ne nos inducas in tentationem. Neque enim in tentationem Dominus inducat, qui femper a tentatione subditos miscricorditer protegit: sed tamen in tentationem quali eius inducere eff , a tentationis nos illecebra non munico. Et tune nos in tentationis laqueum non inducit, cum tentari nos vltra, quam possumus, non permittit. Sicut ergo Dominus indus cere nos in tentationem dicitur, fi nos ab aduerfario induci patiatur : ita aduerfarius feruare animam dicitur, cum hanc tentando superare prohiberur. . [ Egressus igitur satan a facie Domini. ] Quo modo fatan a facie Domini exeat, ea, que iam superius dicta sunt, manifestant. Sequitur : [ Percussit lob vicere pessimo, a planta pedis vique ad verticem eius. ] Duobus semper modis siagella pensanda sunt : vt scilicet perpendantur, aut qualia fint, aut quanta. Nam fæpe multa ex qualitate, fæpe grauia ex quantitate leuigantur: si videlicet cum multa funt, non sint grauia, cum vero grauia, non sint multa. Vt igitur ostendatur, quo modo asperitatem stagelli aduersarius contra fanctum virum non solum per neguitiam qualitatis, fed etiam per pondus quantitatis exarit : adl demonstrandam qualitatem dicitur : Percuffit eum vicere pessimo : ad insinuandam vero quantitatem subiungitur: A planta pedis víque ad verticem: vt nimirum nihil in mente vacet a gloria, in cuius corpore nil vacat a poena. Sequitur. 1

2 nid multi facularbu diguitatibu praditi vas fillid, guad galat, quim cis sit sun-Caput 1111.

Q Vitella faniem radebas, édems in ferequilimio. J Vade tella mili ex luro conficitud quid vero elifanies corporis mil lutum l'Saniem ergo radere tella perhibettu, acti aperte dicerteur. Luto tergebat lutum. Pendibat quippe vir fantus, vande imprum freu

rat quod gestabat, & fragmento vasis fictilis confractum vas fictile radebat. Quo facto, patenter oftenditur corpus fuum quo modo fibi fanum fubdidit, quod & percuffum fic despiciens curauit : quam ille mollitiem sane suz carni concessit, qui non vestem, non digitos, sed testam etiam vulneribus admonit. [ Testa ergo radebat saniem: ] vt semetipfum & in fragmento confiderans, etiam de exterfione vulneris fumeret curam mentis. 4. Quia vero sepe per ea, quæ circa corpus sunt, animus inflatur: & per hoc, quod erga nos agitur, fragilitas nostri corporis ab oculis cordis amouetur, ficut nonnulli feculares cum E temporalibus dignitatibus fulciuntur, dum locis altioribus præfident, dum multorum obsequia sibi suppetere ad votum vident: fragilitatem suam intueri negligunt, et vas sichile, quod gestant, quam sit velociter conterendum, oblimiscentes omnino non attendunt. Beatus autem Iob vt confiderationem suæ fragilitaris etiam ex circumstantibus traheret, et ante oculos suos vim sux despectionis augeret, non qualibet in terra, que pene vbique munda reperitur, sed in sterquilinio sedisse perhiberur. In sterquilinio ponebat corpus, et ex terra fumpta, qua effet carnis fubstantia, bene proficiens perpenderet animus. In flerquilinio ponebar corpus, ve etiam ex loci foctore caperet, quod feitine corpus ad fortorem rediret.

Quid fet, quod Deus in boc faculo fic despicit, quas ante facula sublimiter elegit. Caput V.

C'Ed ecce cum beatus Iob tot rerum damna fustinet, tot funeribus pignorum percussus dolet . tot vulnera tolerat : dum decurrentem faniem testa radit, dum per putredinem defluens in sterquilinio residet, intueri libet quid est, quòd omnipotens Deus quos sibi tam charos in æternum conspicit, tam vehementer quasi despiciens affligit. Ecce autem dum beati lob vulnera cruciatusq. confidero : repente mentis oculos ad Ioannem reduco, & non fine grauissima admiratione perpendo, quòd ille prophetiz spiritu intra matris vterum impletus : atque, vt ita dixerim, priusquam nasceretur, renatus : ille amicus sponfi, ille, quo inter natos mulierum maior nemo furrexit: ille fic propheta, vt plus etiam quam propheta, ab iniquis in carcerem mittitur, et pro puellæ faltatu, capite truncatur, et vir tanta scueritatis pro risu turpium moritur. Nunquidnam credimus aliquid fuisse, quod in eius vita illa sic despecta mors tergeret? Sed quando ille vel in cibo peccauit, qui locuftas folummodo et mel filuestre edit. ? Quid Deo vel de qualitate sui tegminis deliquit, qui camelorum pilis corpus operuit ? Quid de conversatione sua offendere potuit, qui de eremo non recessit ? quid illum loquacitatis reatus polluit, qui dissunctus longe ab hominibus fuit. ? Quando illum vel filentij culpa artigit, qui ad fe venientes tam vehementer Matt.3.0 increpauit, dicens: Genimina viperarum, quis demonstrauit vobis sugere a ventura ira ? Luc. 3. 4 Quid est ergo, quod Iob Dei testimonio prafertur: et tamen plagis vique ad sterquilinium Mare. La fternitur? Quid est, quod Ioannes Dei voce laudatut, et tamen pro temulenti verbis in saltatricis pramium moritur? Quideft, quòd Deus omnipotens sic vehementer in hoc faculo despicit, quos sic sublimiter ante secula elegit, niss hoc, quodpietati sidelium patet:

quoniam ideireo sie eos premit in infimis, quia videt quo modo remuneret in summis, et foras víque ad despecta deijeit, quia intus víque ad incomprehésibilia perducit? Hinc ergo vnuíquiíque colligat, quid illic fint passuri, quos reprobat, si hic sic cruciat, quos amat. Aut quo modo ferientur, qui in iudicio arguendi funt : fi fic eorum vita premitur, qui , ipfo iudice tefte, laudantur ? Sequitur :

Quod diabolus cum nos tentat, antiqua artis infidias repetit, & quia feit quo modo Adam decipi foleat , ad Enam recurrit , & quod infins fit in flerquilinio, qui iniufins fuerat in paradifo . . Caput: VI. Dixit autem illi vxor sua: Adhuc permanes in simplicitate tua? Benedic Deo et mo-rere, l'Antiquus hostis humanum genus duobus modis tentare consueuit, ve videlicet

corda stantium aut tribulationibus frangat, aut persuasionibus molliat. In vtrisque ergo D contra beatum Iob se vehementer exercuit. Nam prius patrifamilias intulit damna rerum, orbauir patrem morte filiorum, percuffit incolumem putredine vulnerum. Sed quia putrescentem foris, sanum adhuc interius stare conspexit, & quem exterius nudum reddidit, hunc interius ditiorem fieri per exhibitam laudem conditoris intiidit, callide cogitans pensat, quòd contra se athleta Dei vnde premitur, inde subleuatur, victusq. ad subtilia tentandi argumenta conuertitur. Nam antique artis insidias reperit, et quia seit 5. quo modo Adam decipi foleat, ad Euam recurrit. Beatum enim Iob inter tot rerum damna, inter tot percussionum vulnera, quasi in quadam virtutum arce stare inuictum vidit. in alto quippe mentem fixerat : et ideireo hanc hostiles insidiz irrumpere non valebant : Quæritur ergo ab aduerfario, in hanc arcem munitifirmam quibus gradibus afcendatur: Vicina eff autem viro mulier, arque subiecta. Cor igitur mulieris tenuit, & quasi scalam, E qua ad cor viri ascendere potuisset, inuenit. Occupauit animum coniugis, scalam mariti . Sed nihil hac arte przualuit , quia fanctus vir subiectam sibi mulierem , & non przepofitam attendit: & recta loquens docuit, quam ferpens vt peruerfa loqueretur, infligauit. Dignum quippe erat vt fluxam mentem virilis censura restringeret, cum prosecto& de ipio primo lapiu humani generis, docet, quòd docere mulier recta nesciret. Vnde bene et per Paulum dicitur.: Docere autemanulieri non permitto. Quia nimirum aliquando cum 1.7im. 1. docuit, a sapientiz aternitate separauit. Antiquus itaque hostis ab Adam in sterquilinio victoriam perdidit, qui Adam in paradifo superauit : atque adiutricem suam mulierem dum ad verba malæ perfuafionis accendit, ad doctrinam fancte eruditionis mifit : & quæ excitata fuerat, ve perderet, erudita est, ne periret. Sic sic a nostris viris fortibus hostis percutitur, vr fua ei etiam tela rapiantur. Vnde enim fe exaggerare æftimat dolorem vulne-

ris, inde

1000 2

Eccl. 2 2.0 Hier.9.4 Matt. 10.8

ris, inde ei contra semetipsum suggerit arma virtutis. Ex verbis autem male persuaden- A tis coniugis vigilanter debemus aspicere, quòd antiquus aduersarius non solum per semetip fum, led per eos etiam, qui nobis adhærent, flatu fatagit noftre mentis inclinare. Cum enim cor nottrum fua perfuatione non fubruit, ad hoc nimirum per linguas adhærentium repit . Hinc enim scriptum est: A filijs tuis caue, & a domesticis tuis attende. Hinc per Prophetam dicitur.: Vnufquifque fe a proximo fuo custodiat, & in omni fratre fuo non habeat fiduciam. Hinc rurfum scriptum est: Inimici hominis domestici eius. Callidus namque aduerfarius, cum a bonorum cordibus repelli se conspicit, eos, qui ab illis valde diliguntur, exquirit, & per corum verba blandiens loquitur, qui plus ceteris amantur : ve dum vis amoris cor perforat, facile perfuationis eius gladius ad intimæ rectitudinis munimina irrumpat. Post damna igitur rerum, post funera pignorum, post vulnera, scissio rasq. membrorum, antiquus hostis linguam mouit vxoris. Er notandum, quo tempore viri mentem fluduit virulento fermone corrumpete . Verba enim post vulnera intulit, ve nimirum cum vis doloris ingrauesceret, facile persuasionis suggestio peruersa praualeret. Sed fi ipfum fubtiliter tentationis eius ordinem perpendimus, qua calliditate fauiat, inuenimus. Mouit namque prius damna substantia, qua & extra naturam profecto effent, de extra corpus. Subtraxit filios, quod iam extra naturam quidem non effent, fed tamen adhuc aliquatenus extra proprium corpus : ad extremum percussit & corpus. Sed quia vulneribus carnis ad mentis vulnus peruenire non valuit, etiam coniuncta mulieris linguam quæsiuit. Quia enim aperto certamine superari se doluit, de ore coniugis iaculum quasi de insidijs intorsit, qua prosecto diceret : [ Adhuc permanes in simplicitate tua ? benedic Deo, & morere. ] Eccetentando omnia abstulit, ecce tentando mulierem reliquit, & fancto viro callide cuncta diripuit : sed valde callidius adiutricem suam mulierem reservauit, que dicat: Adhuc permanes in simplicitate tua? Verba sua Eua repetit. Nam quid est dicere: Simplicitatem desere, niss obedientiam, pomum vetitum comedendo, contemne ? Et quideft dicere : Benedic Deo, & morere : nili tranfcendendo præceptum vltra, quam es conditus, viue ? Sed Adam noster fortis in sterquilinio iacuit, qui in paradifo quondam debilis stetit: nam illico ad male suadentis verba refpondit, dicens:

Quid eft , quod Ifain 45. feriptum eft : Ego Dominus formans lucem , et creans tenebras , faciens pacem, et creans mala . Caput VII. Vasi vna de stultis mulieribus locuta es: Si bona accepimus de manu Domini, ma-

la quare non sustineamus?] Ecce vbique hostis frangitur, vbique superatur, per cuncta tentationum argumenta succubuit : quia et illuc suum familiare solatium etiam D de muliere amisir. Inter hæc igitur sanctum virum intueri libet, foris rebus vacuum, intrinsecus Deo planum. Cum Paulus Apostolus in semetipso diuitias sapientiz interna conspiceret, seq. ipsum exterius esse corruptibile corpus videret, air: Habemus thesaus rum istum in valis fictilibus. Ecce in bearo lob vas fictile sciffuras vicerum exterius sensite fed hic thefaurus interius integer manfit. Foris enim per vulnera crepuit, fed indeficientes interius nascens thesaurus sapientiz verba sancta eruditionis emanauit, dicens: [ Si bona accepimus de manu Domini, mala quare non fustineamus? ] Bona scilicer dona Dei vel temporalia vel æterna, mala autem, flagella præfentia appellans, de quibus per Prophetam Dominus dicit: Ego Dominus, et non estalter, formans lucem, & creans tenebras. faciens pacem, & creans mala. Neque enim mala, que nulla fua natura fubliffant a Domino creantur : fed creare fe mala Dominus indicat, cum res bene conditas nobis male. agentibus, in flagellum format : vt ea ipfa et per dolorem, quo feriunt, delinquentibus mala fint, et per naturam, qua existunt, bona. Vnde et venenum mors quidem est homini: fed tamen vita ferpenti. Amore enim præfentium ab Auctoris noftri dilectione recesfimus, et peruersa mens dum dilectioni creatura se subdidit, a Creatoris societate difiuni xit. Ex his ergo ab auctore ferienda erat, quæ errans auctori præpofuerat: vt vnde homo culpam non timuit superbus admittere, inde poenam corrigendus inueniret : & tanto citius resipisceret ad illa, qua perdidit; quanto doloris plena esse conspicerer qua quassiuit. Vnde & bene dicitur: Formans lucem, et creans tenebras: quia cum per flagella exterius

doloris tenebræ creantur, intus per eruditionem lux mentis accenditur. Faciens pacem et creans mala : quia tune nobis pax cum Deo redditur, cum hac, qua bene funt condira

fed male

2.Cor.4.b

Ifa.45-4

A fed male concupita, in ca, que nobis mala funt, flagella vertuntur. Per culpam quippe discordes Deo existimus, dignum ergo est, vt ad pacem illius per flagella redeamus: vt cum vnaquaque res bene condita nobis in dolorem vertitur, correcti mens ad auctoris pacem humiliter reformetur. Hæc itaque flagella beatus Iob mala nominat: quia sa lutis et tranquillitatis bonum, qua perturbatione feriant, pensat. Sed illud valde in eius verbis intuendum eft, contra pet suasionem coniugis quata considerationis arte se colligat, dicens : [Si bona accepimus de manu Domini, mala quare non sustineamus?] Magna quippe confolatio tribulationis est, si cum aduersa patimur, auctoris nostri ad memoria dona reuocemus. Nec frangir quod ex dolore obuiat, si menti citius hoc, quod ex munere fubleuat,occurrat. Hine namque scriptum est: In die bonorum ne im- Ecol. 11.4 memot sis malorum, et in die malorum ne immemor sis bonorum. Quisquis enim dona percipit, sed donorum tempore nequaquam etiam flagella pertimescit, in elationem per latitiam corruit. Quisquis autem flagellis atteritur, sed flagellotum tempore, nequaquam fe ex donis, que cum contigir accepisse, consolatur, a statu mentis omnimoda desperatione destruitur. Sic ergo vtraque jungeda sunt:vt vnu sempet ex altero fulciatur : quatenus et flagelli poena memoria temperet doni et doni latitiam mordeatsuspicio ac formido flagelli. Sanctus ergo vir ve oppressam mentem inter vulneta mulceat, in flagellorum doloribus blandimenta donoru penfat, dices: [Si bona fufcepimus de mann Domini, mala quare non sustineamus? TVbi er bene præmittit, dicens: [Locuta es quasi vna ex stultis mulicribus.] Quia enim sensus praux voluntatis mn-licribus, non autem sexus in vitio est: nequaquam ait: Locuta ex quasi vna ex mulicribus, sed quasi ex inepris mulieribus, vt videlicet ostendatur: quia quod prauum fa-C pit , accidentis stultitia, non autem condita fit natura . Sequitur :

Quod ficus iniufta dicere , ita instarcticere , peccasum est . Caput VIII.

N omnibus his non peccauit Iob labijs fuis . ] Duobus modis labijs delinguimus, cum aut iniusta dicimus, aut iusta reticemus. Nam si aliquado et tacete culpa non effet, Propheta non diceret: Væ mihi, quia tacui. Beatus igitur Iob in cunctis, quæ egit, 1/4, 6, 6 labijs suis minime peccauit quia nec contra ferientem superba dixit, nec contra suadentem, recta reticuit. Nec loquens ergo, nec tacens deliquit: quia et flagellanti patri gratias reddidit, et male suadenti coniugi doctrinæ sapientia ministrauit. Quia enim sciuit quid deberet Deo, quid proximo: scilicet patientia conditori, sapientiam coniugi:idcirco et hanc redarguedo docuit, et illum, gratias agendo, laudauit. Quis auté nostrum. si vnu quodlibet vulnus tanta huius percussionis acciperet, non mox ab intimis proftratus jaceret? Ecce ftratus foris vulneribus carnis, erectus intrinfecus munimine. permanet mentis: et sub semetipso omne iaculum transuolare conspicit, quod in se exterius districta manu sæuiens hostis figit : vigilanter deprehendit iacula, modo vulneribus contra se a facie, modo verbis quasi ex latere intorta. Et bellator noster circumuallantium certaminum feruore deprehensus, vbique patientiz suz clypeum opponit : vndique venientibus spiculis obuiat , et per cuncta virtutu latera circumspectam contra irruentia vulnera meutem roborat. Sed antiquus hostis quo valentius vincitur, eo adhuc ad infidias ardentius inftigatur. Nam quia vxor increpata tacuit, protinus alios qui increpandi ad contumelias sur gerent, excitauit. Sicut enim damna rerum studuir crebrius nunciando percutere, ita nunc robustum pectus satagit verborum contumelijs fæpius feriendo penetrare. Sequitur:

Quòd vbi virtus discretionis perditur, intentio, que initium virtutis habuit, finem accipit criminis. Caput 1X.

Gitur audientes tres amici lob omne malum, quod accidific ei, venerunt finguli de loco (no telliphas Themanites, Baldath Suites, et Sobphar Namanthies. Conditiceata chim, vi pariter venientes villarent eum, et confoliarentur. I Quia ex condition admilio inoliationem weniunt, et inter fe er erga percuffium quante charitatis fuetins, demonfratur. Quamuis et per hoc, quod l'eriptura cos tanti viri amicos fuil feetaurus, quia boni fludigi er etezh Guerin tientenionis, oftenditura. Sed tamen has-ipfa illorum intentio, eisa di verba prorumpentibus, ante diffrieli iudicis oculos, (ubor ta indiferencios, fufacur. sequiture.)

5. Greg. To. 1.

Hh

2mis

Y Vmg. eleuassent procul oculos suos, non cognouerunt eum, et exclamantes plorauerunt, sciffisq, vestibus sparserunt puluere super caput suum in calum. ]Quia percuffi speciem plaga mutauerat, amici plorantes exclamant, vestes scindunt, capita puluere afpergunt: ve cum mutatum eum, ad quem venerant, cernerent, ipfam eriam consolarotum specie spontaneus dolor immutaret. Ordo quippe consolationis est, ve cum volumus afflictum quempiam a moerote suspendere, studeamus prius moerendo eius luctui concordare. Dolentem namque non poteft consolari, qui non concordat dolori : quia eo ipfo, quo a mœrentis afflictione discrepat, minus ab illo tecipitur, a quo mentis qualitate separatur. Sed emoliri prius debet animus, ve afflicto congruat, congruens inhæreat, inhærens trahat. Neque enim ferrum ferro coniungitur, finon B vtrumque exustione ignis liquetur : et durum molli non adhæret, nisi prius eius dutitia temperata mollescat, vt quasi hoc ipsum fiat quod curatur, vt teneat. Sic neciacentes erigimus, nisi a rigote nostri status inclinemur: quia dum rectitudo stantis a iacentis firu discrepat, eum, cui condescendere negligit, nequaquam leuat. Amici igitur beati Iob ve afflictum a dolore suspenderent, curauerunt necessario simul dolere. Et cum vulneratum illius corpus viderent, studuerunt ipsi vestes scindere: et cum immutatum conspicerent, studuerunt puluere capita foedare: quatenus afflictus vir tanto facilius corum verba reciperet, quanto in eis fuum aliquid de afflictione cognouiso, fet. Sed inter hæc sciendum est, quia is, qui afflictum confolari desiderat, mensuram neceffe est dolori, quem suscipit, ponat : ne non solum dolentem non mulceat, sed intemperate dolens, afflicti animum ad pondus desperationis premat. . Sic enim dolor nofter mærentium dolori jungendus eft, vt per temperamentum subleuet, non autem per augmentum grauet. Vnde fortasse colligendum est, quod amici beati Iob plus-

quam necesse fuetat, in consolatione dolucrunt, qui dum percussionem cernunt, sed percussi mentem nesciunt, ita in immensum luctum versi sunt, ac si percussus virtante fortitudinis, in plaga corporis etiam a corde cecidiffet . Sequitur: [ Sederuntq. cum

eo in terra septem diebus et septem noctibus, et nemo loquebatur ei verbum: videbant enim dolorem eius esse vehementem. ] Vtrum continuis septem diebus et septem no-Etibus cum afflicto Iob sederint, an certe diebus septem, et noctibus totidem instantia ei crebræ visitationis adhæserint, ignoramus. Sæpe enim rem quamlibet tot diebus agere dicimur, quamuis non eifdem diebus ad eam continue vacemus. Sape vero feriptura facra sic totum pro parte, sicut pro toto parte ponere consucuit. Pro toto enim partem loquitur, sicut Iacob familiam describens dicit : Intrauit Iacob in Ægyptum cum animabus septuaginta. Qua nimirum cum animas memorat, constat quia intrantium et corpora comprehendit. Rurfum totum pro parte infinuat, ficut ad mo-

numentum Maria queritur, dicens: Tulerunt Dominum de monumento, et nescimus, vbi posuerunt eum . Solum quippe corpus Domini quæsitura venerat, et totum simul Dominum sublatum deplorat. An ergo et hoc in loco totum pto parte dicatur, incertum est. Sed tamen hoc, quod diu tacuerunt, et quandoque loquendo reprobati funt, neglecte prætereundum non eft. Sunt namque nonnulli, qui et loqui præcipitanter incipiunt, et effrenate coepta effrenatius exequuntur. Et funt nonnulli, qui tarde quidem loqui inchoant : fed femel inchoantes , habere modum elocutionis ignorant . Amici igitur beati Iob dolorem videntes diu ta cuerunt: fed tarde inchoantes indiferete locuti funr, quia parcere dolenti noluerunt. Tenuerunt linguam, ne propere incipe- E ret, sed incipiente semel nequaquam moderati sunt, ne se ex consolatione vique ad contumelias effrenaret. Et bona quidé intentione ad confolandum venerant: sed hoc, quod pia mens Deo mundum obtulit, locutio præcipitata vitiauit. Scriptum quippe est: Si recte offeras, non recte autem diuidas, peccasti . Recte namque offertur, cum recta intentione quid agitur. Sed recte non dividitur, si non hoc, quod pie agitur, etiam subtiliter discernatur. Oblata enim recte dividere, est quælibet bona nostra studia solicito

discernendo pensare. Quod nimirum qui agere dissimulat, etiam recte offerens peccat. 10. Sape ergo, et quod bono studio gerimus, du discernere caute negligimus, quo iudicetur fine, nescimus: et nonnumqua hoc fit reatus criminis, quod putatur causa virtutis. Quisquis autem amicoru beati Iob facta considerat, quam pia ad eum intentione ve-

Path, in Gen. 647.74 Gen,46. £ 8. Aug. lib. 16. cap. 4. de cin. Dei. 10.20.b

nerint.

passio puluere capita conspersisse. Sed tamen inchoantes loqui, vnde se astimauerunt

præmium mercedis acquirere: inde eos contigit reatum reprehensionis inuenire : quia incautis fape ad peccati finem verritur, etiam quod pro folo ftudio mercedis inchoatur. Ecce pracipiti locutione perdiderunt bonum, quod tanto labore mercati funt. Et nisi diuina gratia offerre eos sacrificium pro suo reatu pracepisset, inde a Domino iufte puniri poterant, unde se placere Domino mirabiliter aftimabant: inde judici displicent, vnde sibi quasi pro defensione iudicis per effrenationem placent. Idcirco vero hac dicimus, vt ad memoriam legentium reuocemus, quatenus folicite quifque consideret ea, quæ malo voto perpetrantur: quanta Dominus animaduersione puniat, fi inchoata bono studio, sed negligentia indiscretionis admixta, tanta inuectione caftigat. Quis non mercedis caulam peregisse se crederet, si aut in desensione Dei quidquam contra proximum diceret: aut certe septem diebus ac noctibus pro proximi dolore tacuiflet.? Et tamen amici beati Iob hac agentes ad culpam laborando venerunt: quia confolationis quidem bonum, quod agebant, nouerant: fed cum quanta agendum effet discretionis libra, nesciebant. Vnde necesse est, vt non solum intueamur quod agimus, sed etiam cum quanta discretione peragamus. Primum quidem ne mala quoquo modo, postmodum vero ne bona incaute faciamus. Ad quæ nimirum bona folicite peragenda, Propheta nos admonet, dicens: Maledictus homo, qui facit opus Hier. 18.6 Dei negligenter. Adhoc vero ista proficiunt : vt ante terribilis iudicis subtile atque incomprehensibile examen non folum mala, que commissmus, sed ipsa ctiam, si qua C in nobis funr, bene gesta, timeamus: quia sape in iusto iudicio culpa esse deprehenditur, quod virtus ante iudicium putatur. Et vide expectatur pia merces operis, inde

Quod hac, qua supraditta sunt in persona tob, allegorice referentur ad Christum,

supplicium iuftæ sequitur vitionis.

T Ac iuxta historiam breuiter tractata percurrimus:nunc ad allegoriarum myste- 11. Trium verba vertamus. Sed quia in exordio huius operis dum de vnitate capitis et corporis tractaremus, folicita intentione præmifimus quanta in eis fit compago charitatis:quia nimirú et Dominus multa adhuc per corpus quod nos fumus patitur: et iam eius corpus, id est Ecclesia, de suo capite, videlicet Domino, in calo gloriatur: ita nunc passiones exprimi eiusdem capitis debent, ve oftendatur quam multa etiam D in corpore suo sustinet. Si enim capur nostrum tormenta nostra non tangerent nequaquam pro afflictis membris perfecutori fuo etiam de calo clamaret: Saule, Saule, 48.0.4 quid me persequeris ? Si cruciatus nostri, eius poena non essent, conuersus afflictusque Paulus minime diceret: Suppleo ea, qua defunt passionum Christi, in carne mea. Er ta. Col. 1.4 men resurrectione iam sui capitis exaltatus dicit: Qui nos contesuscitauit et consedere Eph. 2. b fecit in calestibus. Nempe hunc in terra persecutionum tormenta constrixerunt : sed pœnarum fuarum ponderibus pressus, ecce iam per gloriam capitis in calo residebat. Quia ergo in omnibus vnitu caput, et corpus nouimus, fic a perfecutione capitis incipimus:vt fubfequenter tamen ad corporis flagella veniamus. Sed hoc,quod quada die fatan coram Domino aftitiffe dicitur:quòd vnde veniat, percontatur:quòd beatus lob magnis conditoris praconijs praferrur : quia iam la pe discussimus, replicare deuita-

E mus. Si enim diu mens rebus discussis inuoluitur, peruenire ad indiscussa præpedirur. Ibiergo allegoria nunc initium ponimus, post verba sape repetita, adiunctu noui aliquid scimus. Itaque ait: [Commouisti me aduersus eum, ve affligerem illum frustra.] Si beatus iob Redemptoris nostri in passione positi specie tenet, quo modo a Domino ad satan dicitur: Commouisti me aduersus cum? Mediator quippe Dei et hominum, 1. Tim. 2. b homo Christus lesus, ve cul pas nostra rransgressionis extingueret, venit mortalitatis noftræ flagella tolerare. Sed quia vnius cum patre eiusdemq. naturæ est, quo modo per fatan motu fe aduerfus eum Pater afferit ? cum conftet quod Patris Filijq, concordia nulla potestatis inaqualitas, nulla volutatis diuertitas interrupat? Sed tame idem, qui Patri est aqualis per diuinitatem, venit propter nos ad flagella per carnem. Qua nimirum flagella non fusciperet, nisi formam damnati hominis redimedo sumpsisset. S. Greg. To. 1. Hh 2

#### 364 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. III.

Pf. 68. a

Luc.4.e

Hier.11.d

Et nisi primus homo delinqueret, secundus ad passionu probra minime veniret. Cum A ergo primus homo per fatan a Domino motus est, tunc est Dominus in homine sectido commotus: fatan itaque ad huius afflictionem Dominum tunc commouit, quando in paradifo primum hominem a iuftitiæ culmine, inobedientiæ culpa, proftrauit. Nifi enim Adam primum per voluntarium vitium in animæ mortem traxisset: Adam secundus fine vitio in carnis mortem voluntariam non veniret. Bene ergo ei etia de Redemptore nostro dicitur: [ Commouisti me aduersus eum, vt affligerem illum fruftra. ] Ac si apertius dicatur : Dum ifte non sua, sed illius causa moritur : tunc me in huius afflictionem commouisti, cum illum a me callida persuasione traxisti. De quo et bene additur, [fruftra.] Fruftra quippe afflictus eft, qui et culpa vitione pressus eft, et culpæ contagio inquinatus non est. Frustra afflictus est, qui in carne natus, propria admiffa non habuit, et ramen poenam carnalium fine culpa fuscepit. Hinc est enim, R quòd per Prophetam loquitur, dicens: Quæ non rapui, tunc exoluebam. Alius namque ad paradifum conditus, diuing potentia fimilitudinem fuperbe rapere voluit : fed tamen culpas hujus fuperbiæ fine culpa mediator exoluit. Hinc eft, quod Patri quidam fapiens dicit: Cum sis iustus, iuste omnia disponis: eum quoque, qui non debet puniri, condemnas. Sed penfandum est, quo modo iustus sit, et omnia iuste disponat, si eŭ, qui non debet puniri, condemnat. Mediator etenim nofter puniri pro femetipfo non debuit: quia nullum culpe contagium perpetrauit. Sed si ipse indebitam mortem non susciperet, numquam nos a debita morte liberarer. Pater ergo cum iustus sit, iustum puniens, omnia iuste disponit: quia per hoc cuncta iustificat, quòd eum, qui fine peccato eft, pro peccatoribus damnat : vt eo electa omnia ad culmen iustitia surgerent, quo is, qui est super omnia, damna iniustitiæ nostre sustineret. Quod ergo illic damnatus cum non debeat, dicitur : hoc hic afflictus frustra, memoratur. Qui tamen juxta semetiofum frustra afflictus est, iuxta vero nostra acta non frustra. Rubigo quippe peccati purgari non potuit, nisi igne tormenti. Venit itaque sine vitio, qui se subijceret sponte tormento: vt debita nostræ iniquitati supplicia, eo reos suos iuste amitterent, quo hunc a semetiplis liberu iniuste tenuissenr. Frustra ergo et non frustra afflictus est: quia in se quidem admissa non habuit, sed proprio cruore reatus nostri macula tersit. sespondens satan ait: Pellem pro pelle, et cuncta, que habet homo, dabit pro anima sua: Alioquin mitte manum tuam, et tange os eius, et carnem, et tunc videbis quod in faciem benedicat tibi. ] Malignus spirirus cum Redemptorem nostrum miraculis coruscare conspicit, clamat: Scimus quod sis fanctus Dei. Qui hac dicens, cognoscendo Dei filium pertimescit: sed tamen vim supernæ pietatis ignorans, dum passibilem considerat, hominem purum putat. Multos aute sub sanctitatis specie in pastorali po- D fito loco didicerat, qui alieni valde a visceribus charitatis pro minimo aliena damna. pensabant. Hunc ergo quasi ex alijs colligens: quia subtractis multis, superari non vidit : vique ad eius carnem per tactum passionis exarsit . Velut si diceret : [ Pellem pro pelle, et cuncta, que haber homo, dabit pro anima sua: Alioquin mitte manum tuam, et tange os eius et carnem, et tunc videbis quod in faciem benedicat tibi . ] Ac si aperte dicat : Moueri ex his, quæ extra se sunt, negligit: sed rune veraciter qui sit a gnoscitur, fi in fe ipfo quod doleat, experiatur. Hæc per fe fata cu ficri appetit, non verbis, sed defiderijs dixit . Hæc per membra fua, et verbis et desiderijs intulit . Ipse quippe loquitur, cu iuxta Prophetæ voce, eius sequaces dicunt: Mitramus lignum in panem eius, et eradamus eti de terra viuentiuti. Lignum quippe in pane mittere, est configendo eius corpori ftipité crucis adhiberi, et vită illius de terra viuentiu eradere se posse æstimăt : E quem dum mortale conspicinnt, finiri morte suspicantur. [ Dixit autem Dominus ad fatan: Ecce in manu tua eft, veruntamen animă illius ferua. Conditorem omniu fatanæ manui traditum quis vel desipiens credat? sed tamen edoctus veritate, quis nesciat quod eiusde satanæ membra sunt omnes, qui ei pernerse viuendo iunguntur? Mebrum quippe eius Pilatus extitit, qui víque ad mortis extrema, venientem in redemptionem noftram Dominum non cognouit. Corpus autem eius principes facerdotu extiterunt, qui Redemptorem mundi a mundo repellere, víque ad crucem persequendo, conati funt. Cum ergo se pro nostra redemptione Dominus membrorum satanæ manibus tradidit:quid aliud quam eiufdem fatanç mauum in fe fçuire permifit, vt vnde ipfe ex terius occumberet, inde nos exterius interiufq. liberater! Si igitur fatanæ manus, eius,

potestas

A potestas accipitur, eius manum iuxta carnem pertulit, cuius potestatem corpotis vsque ad sputa, colaphos, flagella, crucem, lanceamq. tolerauit. Vnde et Pilato, eius videlicet corporis membro, ad passionem veniens dicit: Non haberes in me potestatem 10.194 vllam nisi tibi data esset desuper. Sed tamen hanc potestatem . quam contra se ei extrinsecus dederat, suis seruire lucris intrinsecus compellebat. Pilatus enim vel sată, qui eiusdem Pilati caput extirerat, sub potestate illius, super quem potestatem acceperat. tenebarur : quia et superior ipse disposuerat hoc, quod inferius accedens a persecutore tolerabat : vt cum ex mala mente infidelium furgeret , vtilitati tamen electorum. omnium, ipfa quoque crudelitas deseruirer. Pie igitur disponebat intus, quod semetipfum pati nequiter permittebat foris, Hinceft enim, quod de illo in coma dicitur: Sciens Iesus, quia omnia dedit ei pater in manus : et quia a Deo exiuit, et ad Deum va- 10 13.4 B dit: furgit a coma, et ponit vestimenta fua. Ecce in manus persequentium iturus, sciebat, quòd in manu sua ipsos etiam persecutores acceperat. Qui enim omnia accepisse se nouerat, constat quia et ipsos, a quibus tenebatur, tenebat: vt ipse in se ad vsum pietatis intorqueret, quidquid corum contra se malitia permissa sauiret. Dicatur etgo ei : [ Ecce in manu tua est , ] quia ad feriendam carnem sauiens licentiam accepit, fed potestati illius nesciens deseruiuit . Animam, vero illius seruare pracipitur, non. 13. quod hanc tentare prohibearur, sed quod hanc superare non posse, conuincitur. Neque enim ficut nos, qui puri homines fumus, irruente fape tentatione concutimur; ita-Redemptoris nostri anima tentationis est necessirare turbata. Hostis namque nofter, etfi in excelfum montem, eum, quem permiffus affumpfit, duxit: fi daturum fe Matt. 4. b regna mundi perhibuit, si quasi in panes vertendos lapides ostendit : mentem ta- Luc. 4 b men Mediatoris Dei et hominum tentatione quassare non valuit. Sic enim dignatus est hæc exterius cuncta suscipere : ve tamen mens eius interius diuinitati suæ inharens inconcusta permaneret. Qui etsi quando turbatus spiritu infremuisse dici- 10.22.4 tur : ipse tamen diuinitus disponebat , quantum ipse humanitus turbaretur , qui immutabiliter omnibus præsidens, et semetipsum mutabilem in satisfactione infirmita-

authentiet. Outen ergo ne revisifié puntum authée de la propiet par de production de la bumanitate, quarunt discourse, resiam utublequair écit. Quis vero cum recht diligimus, pilhi in rebus condrits anima noftra charius amamus, et feur animam noftram cos diligere dicinus, quibus amorits no tric per pinere pondus conamur poreft per eius animam nechorum vira fignari. Et cum fatana di friendam Redemprois carre permittitur, ab amima feparatur e qui cum corpas eius ab pafficieme accipir, efectos cias aimetian potefares amimte. Camp, illustrato per crutem moritur, borum men animam illus ferusa.) A ef la pertre audita Et Lecentraim contra corpus eius accipe, e, et ab lechti sillus eques apud fe ante fectual praeficiem possiblet, ins prauz dominationis perdo. Efegrellas igrur fatana facie Domini, percufii lo bi vicere pellino, a planta podis vique ad verticem. J Nullus in hac vira electroum went; qui non huius hoits aduers fa diffuniti. Membra surem noftra Recomposie astructure, etiam quita Abel (e effe perhibuit, qui ins mortem, de quoi finjeum et la Stear agust corrant tota Va. 51,6 dente fe obmuterfec, et non aperte os fuum, nool flum places in faceticlo; fe dente fe obmuterfec, et non aperte os fuum, nool flum places in faceticlo; fe dente fe obmuterfec, et non aperte os fuum, nool flum places in faceticlo; fe dente fe obmuterfec, et non aperte os fuum, nool flum places in faceticlo; fe dente fe obmuterfec, et non aperte os fuum, nool flum places in faceticlo; fe dente fe obmuterfec, et non aperte os fuum, nool flum places in faceticlo; fe dente fe obmuterfec, et non aperte os fuum, nool flum places in faceticlo; fe dente fe obmuterfec, et non aperte os fuum, nool flum places in faceticlo; fe dente fe obmuterfec, et non aperte os fuum, nool flum places in faceticlo; fe dente fe obmuterfec, et non aperte os fuum, nool folium places in faceticlo; fe dente fe obmuterfec, et non aperte os fuum, nool folium places in faceticlo; fe dente fe obmuterfec et noun noon folium places in faceticlo; fe dente places de menter den

corpus expugnare faran conaus eft. A planta ergo pedis vique ad verticem valnus E, inuitie, quia prius ab hominibus inchoaus, vique ad ipium caput Ecclefis fasiendo perueini. Bene autem dicituz.» [ Tefta faniem radebat.» ] Quid enim aliud in manu Dominiente eft, niic care on notre fabitantes intro Gimpra. Fernim tefta igne folidatur. Caro autem Domini co ex patifione fuir robultior extitit, quo per infirmitatem moriens, a morte fine infirmitate furerexts. » Note rede estam per Prophetam dicitiz. - Exartit veltar teft avirus mea. Sicut refla esim eiu virtus exartit, quifis «7fat. Repez caris infirmitatem perilioni fat igne obstatia. Qui deve per fuderimal fat. Repez caris infirmitatem perilioni fat gigne obstatia. Qui deve per fuderimal fignari. Vade per Pfalimifitam dicituz: Libera me de fanguioibus. Santes iraque. 77,50. putredo fanguini eft. Quid ergo accipiums fanem, nii cettus peccata ex longar versultare peiora. 2 Vultus iraque in faniem verticur, cum neglecta culpa viu detes. S. Geg. To. t.

etiam moriens tacendo fignauit. ? Ab ipfo itaque mundi exordio Redempotis nostri

Ifa.66. a

1. Tim. 2.b rius grauatur. . Mediator itaque Dei et hominum, homo Christus Iesus, corpus suum A manibus perfequentium tradens, faniem testa rasit; quia peccatum carne deleuit. Rom. 8. 4

Venit enim , ficut scriptum est in similitudinem carnis peccati : vt de peccato damnaret peccatum. Dumq. hosti obijcit innocentiam carnis sua, extersit contagia carnis nostra, et ex qua nos captiuos inimicus tenuit, per illam nos liberos expiauit, quia quam nos instrumentum fecimus cnlpæ, hæc nobis per Mediatorem versa est in arma iustitiæ. Testa ergo sanies raditur, cum carne culpa superatur. Bene autem subditur: [ Sedens in sterquilinio. ] Non in foro, in quo lex perstrepit: non in adificio, quod se culmine in alta sustollit: sed in sterquilinio residet: quia videlicet Redemptor humani generis ad carnem veniens, atteffante Paulo, infirma mundi elegit, ve confunderet

1.Cor.1.d fortia.. An non quasi ruentibus adificijs in sterquilinio residet, qui relictis Iudais superbientibus, in ea , quam dudum abiecerat , gentilitate requiescit ? Extra habitaculum reperitur in vulnere, qui in eo quòd Iudæam aduerfantem pertulit, paffionis dolorem agente propria despectus sensit : Ioanne attestante, qui ait : In propria venit, Luc. 15.b

et sui eum non receperunt. Sed quo modo sedens in sterquilinio conquiescat: hac eadem de semetipsa Veritas dicat: Ait enim: Gaudium erit in calo super vno peccatore ponitentiam agente, quam super nonaginta nouem iustis, qui non indigent poenitentia. Ecce dolens in sterquilinio sedet, qui post perpetratas culpas libenter corda poenitentium possidet. An non quasi quoddam sterquilinium sunt corda poenitentium, qui dum mala sua siendo considerant, quasi ante se stercora, sese abijciendo coaceruant? Percussus ergo Iob montem non petijt, sed in sterquilinio sedit : quia ad passionem Redemptor veniens, alta superborum corda deseruit, et in afflictorum cordium humilitate requieuit. Quod tamen de se,et prius, quàm incarnaretur, indicauit, cum per Prophetam dixit : Ad quem respiciam, niss ad humilem et quietum, et tre-Ex invers.lax. mentem fermones meos? Quis vero considerer, is, qui tot pia hominibus intulit, quot

ab hominibus peruersa tolerauit? Quis consideret, quanta nunc vsque tolerat, etiam cum de calo super corda fidelium regnat? Ipse quippe quotidie patitur omne, quod a reprobiseius electi lacerantur. Et quamuis caput huius corporis, quod videlicet nos fumus,iam fese super omnia liberum erexerit, reproborum tamen vulnera adhuc per fuum, quod deorfum retinet, corpus fentit. Sed quid ifta de infidelibus dicimus, cum in ipfa quoque Ecclesia multos carnalium, prauis moribus contra Redemptoris vitam pugnare videamus? Sunt namque nonnulli, qui hunc, quia gladijs non possunt, peruerfis actibus infequentur : quia dum fibi in Ecclefia vident deeffe quod ambiunt, hoftes bonorum fiunt : et non folum prauæ semetipsos actioni inserunt, sed etiam iuftorum rectitudinem inflectere ad peruerfa moljuntur. Æterna quippe intueri negligunt, et appetitui temporalium mentis pufillanimitate fuccumbunt, tantoq, ab aternis altius corruunt, quanto bona temporalia esse quasi sola suspicantur. His iustorum simplicitas displicet, et cum occasionem perturbationis inueniunt, suam eos arripere duplicitatem suadent . Vnde hoc quoque congruit apre quod subditur : Dixit aurem illi vxor fua: [ Adhuc permanes in fimplicitate tua ? Benedic Deo, et morere. ] Cuius enim speciem male suadens mulier tenuit, niss quorumlibet carnalium in Ecclefic finu positorum, qui quo verbis professe fidei intus sunt, eo bonos incorrectis fuis moribus peius premunt. Nam minus fortasse nocuissent, si non cos sancta Ecclefia introrfus admittens víque ad fidei cubile reciperer, quos dum per professam fidem recipit, fibi proculdubio pene ineuitabiles facit. Hinc eft, quòd premente turba, vna cit: Quis me tetigit? Cui cum discipuli responderent: Tarbæ re premunt, et affligunt,

Redemptorem nostrum mulier tetigit: vnde et idem Redemptor noster protinus di- E Marc. S.C et tu dicis : Quis me retigit ? illico adiunxit : Tetigit me aliquis. Nam et ego noui, Matt.9.b virtutem de me existo. Luc.8.d Multi ergo Dominum comprimunt, et vna tangit, quia carnales quique in Eccle-

fia eum premunt, a quo longe funt : et foli tangunt, qui huic veraciter humiles adiunguntur. Turba igitur premit : quia multitudo carnalium quo intus admittitur, eo grauius toleratur. Premit, et non tangit : quia et importuna est per præsentiam, et absens per vitam. Nonnumquam enim prauis nos sermonibus, nonnumquam vero so lis peruersis moribus insequuntur. Suadent namque aliquando quæ tenent, aliquando veto etsi non suadent, præbere tamen iniquitatis exempla non cessant. Qui igitur A ad mala nos, vel verbis, vel exemplis illiciunt, profecto persecutores nostri sunt, a quibus tentationum certamina sumimus, quæ sastem in corde vincamus. Sciendum vero est: quia carnales in Ecclesia aliquando metu, aliquando vero audacia suadere peruersa contendunt : cumq. ipsi vel pusillanimitate, vel elatione deficiunt : hæc iustoru cordibus infundere, quasi ex dilectione moliuntur. Carnalem videlicet mentem Petrus anre Redemptoris mortem, refurrectionema, retinebat. Carnali mente Saruix filius duci suo Dauid adiunctus inhæserat : sed tamen vnus formidine, alter elatione peccabat. Ille quippe mortem magistri audiens dixir: Absit a te Domine, non erit Mar. 8.d tibi hoc. Hic vero iniurias ducis non ferens, ait: Numquid pro his verbis non occi- Matt. 26.4 detur Semei , qui maledixit Christo Domini ? Sed illi mox dicitur : Redi post me sata- 2. Reg. 16.b na : et hic cum germano audiuit protinus : Quid mihi et vobis filij Saruiz, cur effi- Ex ven edite

B ciamini mihi hodie in satan. ? Male itaque suadentes angeli, apostatæ appellatione censentur: qui verbis blandis ad illicita quasi diligentes trahunt. Valde vero deteriores funt, qui huic culpæ non formidine, sed elatione succumbunt: quorum specialiter beati lob vxor figuram tenuit, quæ marito fuadere fuperba tentauit, dicens : F Adhuc permanes in simplicitate tua? Benedic Deo, et morere. ] Simplicitatem in marito redarguit, quòd transitoria cuncta despiciens, puro corde sola æterna concupiscit. Ac si apertedicat: Quid simpliciter aterna appetis, et sub malis prasentibus aquanimiter ingemiscis? Excedens, aterna despice, et mala prasentia, vel moriens euade. Sed electi quique cum praua intus a carnalibus tolerant, quantam in se for- 16. mam rectitudinis oftendant, discamus ex verbis vulnerati et incolumis, sedentis, et erecti, qui ait : [Locuta es quali vna ex stultis mulieribus : Si bona accepimus de manu

Domini, mala quare non sustineamus? ] Sancti viri tribulationum bello deprehensi, zafra 114. 25. cum vno codemq, tempore alios ferientes, alios fuadentes ferunt, illis opponunt fcu- 447.5 tum patientiæ, istis iacula intorquent doctrinæ: atque ad verumque pugnandi modum mira virtutis arte se erigunt, quatenus et peruersa intus sapienter doceant, et foris fortiter aduería contemnant: hos docentes corrigant, illos tolerantes premant. Infurgentes namque hoftes patiendo despiciunt, infirmantes vero ciues compatiendo ad falutem reducunt : illis reliftunt, ne et alios subtrahant, istis medentur, ne vitam rectitudinis funditus perdant.

Quòd ad exemplum Apostoli Pauli , iusti positi in dolore tribulationis propria, non deserunt curam viilisasis aliena.

V Ideamus castrorum Dei militem, contra veraque præliantem. Ait enim: Foris 2.Cor.7.4

pugnæ, intus timores. Enumerat bella, quæ extrinsecus tolerat, dicens: In a.Cor.21.d periculis fluminum, periculis latronum, periculis ex gentibus, periculis in ciuitate, periculis in solitudine, periculis in mari, periculis in falsis fratribus. In hoc autem bello, quæ contra aduersarium spicula intorqueat, adiungit: In labore et ærumna, Ibidem. in vigilijs multis, in fame, et fiti, in iciunijs multis, in frigore, et nuditate. Sed inter tot certamina deprehensus dicat, quanto vigiliarum munimine etiam castra custodiat. Nam protinus adiungit: Præret illa , quæ extrinsecus sunt , instantia mea quotidiana, folicirudo omnium Ecclesiarum. Ecce in se bella fortiter suscepit, et tuendis se proximis misericorditer impendit. Narrat mala, quæ patitur, subiungit bona, que impartitur. Pensemus ergo cuius laboris sit, vno codemo, tempore foris aduersa tolerare, intus infirma protegere. Foris pugnas patitur: quia verberibus scinditur,

E catenis ligatur : intus metum tolerat, quia passionem suam non sibi, sed discipulis obeffe formidat. Vnde et eisdem scribit, dicens: Nemo moucatur in tribulationibus 1.Tbeff-3.4 istis. Ipsi enim scitis, quòd in hoc positi sumus. Aliorum quippe casus in propria passione metuebat, ne dum discipuli ipsum afflictum pro fide verberibus agnoscerent, fideles se esse profiteri recusarent. O immensæ charitatis viscera, despicit quod ipse patitur, et curat, ne quid prauæ persuasionis discipuli in corde patiantur. Ipse enim in se contemnit vulnera corporis, et in alijs vulnera medetur cordis. Habent quippe hoc justi proprium, ve in dolore politi tribulationis suz, curam non deserant vtilitatis alienæ: et cum de se aduersa patientes dolent, alijs necessaria docentes præuident: et quasi percussi quidam magni medici agrotant. Ipsi tolerant scissuras vulneris, et alijs proferunt medicamenta sanitatis. Valde autem minoris laboris est, aut docere

#### S. Gregorij expositio Moralis Lib. III. 368

eum nihil toleras: aut tolerare, cum nihil doces. Vnde fancti viri ad vtraque fe fo- A lerter extendunt, et cum tribulationibus fortasse feriuntur, sic exteriora bella suscipiunt, vt folicire cogitenr, ne proximorum interiora lacerentur. Sic fancti viri fortes in acie adfiftunt, er illine iaculis aduerfantia peftora feriunt: hine fento postpositos debiles tuenrur : arque ita vtrobique velocirate circumspectionis inuigilanr : quatenus et ante se audaces confodianr, er post se trepidos a vulnere defendant. Quia igitur sancti viri sic sciunt foris aduersa tolerare, vt intus eriam nouerint peruersa corrigere, dicatur recte: [ Locuta es quasi vna ex stultis mulieribus. ] Quia enim electis dicirur : Virilirer agite, et conforretur cor vestrum : mentes carnalium, que fluxa Deo intentione deseruiunt, non immeriro mulieres vocantur. [Si bona accepimus de ma-nu Domini, mala quare non sustineamus?] Ac si dicat: Si ad bona aterna tendimus, quid mirum, si remporalia mala sufferamus? Hæc aurem bona solicite Paulus inspexerar, quando illara æquanimiter mala tolerabar, dicens: Non funr condigne paffioneshuius remporis ad superuenturam gloriam, quæ reuelabitur in nobis. [ In omnibas his non peccauit lob labijs fuis. I Sancti viri cum perfecurionem intus forisq. pa-

tiuntur, non solum in Dei iniurijs minime excedunt : sed neque contra ipsos aduersarios contumeliosa verba iaculantur. Quod dux bonorum recte Petrus admonet, dicens: Nemo vestrum patiatur quasi homicida, aut fur, aur maledicus. Maledicus 1. Pet. 4.6 enim patirur, qui passionis sua tempore in sui salrem iniuriam persecutoris effrenatur. Sed quia Redemptoris corpus, fancta nimirum Ecclefia, ita pondus dolorum portat, vt humilitatis modum per verba non transcar : recte de hoc dolente dicitur : In omuibus his non peccauit Iob labijs suis : neque stultum aliquid contra Deum locutus est. 17. [1gitur audienres tres amici Iob omne malum, quod accidisser ei, venerunt singuli de

loco fuo: Eliphas Themanites, et Baldad Suites, et Sophar Naamarhires. ] In præfatione huius operis diximus, quia amici beari Iob, etsi bona intentione ad eum conuenerinr, hærericorum tamen idcirco speciem renenr: quia ad culpam indiscrete loquendo dilabuntur. . Vnde er illis ab codem bearo Iob dicitur. : Disputare cum Deo cupio, prius vos ostendens fabricatores mendacij, et peruersiorum cultores dogmatum.

templationis inclinant.

Tf. 30.

Rom. 8.4

Quod locus fanttorum sit humilitat , sicut econtra reproborum locus superbia . C' Ancta itaque Ecclesia omni hoc rempore peregrinarionis suæ in afflictione consti-

D tuta, dum vulnera fuftinet, dum membrorum fuorum lapfus dolet: infuper alios fub Christi nomine tolerar hostes Christi. Ad augmentum namque doloris eius, etiam harerici in conrentionem conueniunt, eamq. quasi quibusdam faculis, irrationabili-bus verbis transfigunt. Bene autem dicitut.: Venerunt de loco suo. ] Harericorum quippe locus ipfa fuperbia eft : quia nisi prius in corde inrumescerent , ad praux afferrionis cerramina non conuenirenr. Ira namque malorum locus est superbia, sicut est Eccl. 10.4 econtra, humiliras locus bonorum. De quo loco per Salomonem dicitur: Si spiritus porestatem habenris ascenderir super re, locum tuum nedimiseris. Ac si aperre dicar: Si rentaroris spiritum contra re in aliquo præualere consideras: humilitarem poenirenriæ non derelinquas . Qui quia locum nostrum humilitatem poenitentiæ dixerir ! verbis sequenribus ostendit, dicens : Quia curatio cessare facier peccata maxima. Quid enim est aliud humilitas lamenri, nisi medicina peccati ? Hæretici igitur de loco suo veniunr: quia contra sanctam Ecclessam ex superbia mouentur : quorum peruería quoque actio ex ipía fuorum nominum interpretarione colligirur . Dicuntur enim, Eliphas , Baldad , Sophar : et ficut superius diximus , Eliphas interpretarus est, Dei conremptus. Nisi enim Deum conremnerent, nequaquam de co peruersa sentirenr. Baldad autem interpretatur, vetustas sola. Dum enim vere vinci refugiunt, et peruerso studio esse victores quarunt, noua vita conuersationem negligunr: et ex sola vetustate est, quod intendunt. Sophar vero speculam dissipans inrerpretatur. Hi etenim, qui in sancta Ecclesia siti sunr, Redemptoris sui mysteria side vera humilirer conremplantur. Sed dum hæretici cum falsis allegationibus veniunr, speculam dissipant : quia corum mentes, quos ad se trahunt, ab intentione recta conQu'ed tres amics lob hareticorum typum habeant, et ex ipsorum nominibus corum actio, et intentio exprimatur . Caput X I I I I.

B Ene autem loca, de quibus veniunt, congrua hareticorum aftibus describuutur. 18.
Dicitur enim Themanites, Suites, Naamathites. Thema namque interpretatur, Auster: Sui, loquens: Naama, decor. Austrum autem ventum calidum esse quis nesciat? Hæretici igitur, quia ardentius appetunt sapere: quasi plusquam necesse est, student calere. Desidia quippe torpori frigoris: et rursum inquietudo immoderatz curiositatis, intemperato concordat calori. Quia ergo amplius, quàm debent, calorem sapientia percipere appetunt, ab Austro venire referuntut. Ab hoc calore immoderate sapientie, mentes fidelium Paulus temperare curauerat, cum dicebat: Non plus sapere , quam oporret sapere : sed sapere ad sobrietatem. Hinc eft , quod Rom. 12.4 Dauid valles falinarum percutit: quia videlicet Redemptor noster suz districtionis 2.8cg.8.6

examine in his, qui de illo praua fentiunt, stultitiam immoderati saporis extinguit. Sui autem dicitur loquens. Calorem quippe non vr bene viuant, fed vr elate loquantur ; habere desiderant. A Thema igitur et Sui , id est , a calore , et loquacitate venire referuntur: quia per hoc, quòd scripturarum lectioni se studiosos exhibent, solius verbis loquacitatis, non autem visceribus charitatis calent. Naama vero interpretatur, decor : quia enim docti non esse, sed videri appetunt ex eruditionis verbis speciem bene viuentium fumunt. Et per calorem loquacitatis in fe imaginem oftendunt decoris, ve eo per decorem lingua peruería facile perfuadeant, quo foeditatem vita

sensus calliditate occultant: Sed neque ipsa locorum nomina, inordinata sunt narratione diffincta. Prius enim Thema, postmodum Sui, ac deinde Naama ponitur: quia prius illos inordinatus calor accendit in corde : deinde nitor loquacitatis erigit, et tunc demum decoros hominibus hypocrisis oftendit. [ Condixerant enim, vt pariter venientes visitatent eum , et consolarentut. ] Condicunt enim fibi hæretici,quando praua quædam contra Ecclesiam concorditer sentiunt, et in quibus a veritate discrepant, sibi in falsitate concordant. Omnes autem, qui nos de aternitate erudiunt. quid aliud faciunt, nisi in peregrinationis nostra nos afflictione consolantur. Haretici autem, quia sanctam Ecclesiam sua docere desiderant, ad eam quasi consolantes appropinquant. Nec mirum, quòd qui aduerfantium formam exprimunt, nominentur amici, cum ipfi quoque traditori dicitur :: Amice ad quid venifti ? Et diues , Matt. 16.e qui in inferni igne exuritur. Abraam filins vocatur: quia etfi per nos mali corrigi nes Luc. 16.

gligunt : dignum tamen eft, vt a nobis non ex fua nequitia, fed ex noftra benignitate amici nominentur. [ Cumq. eleuassent procul oculos suos, non cognouerunt eum.] Hærerici quique cum fanctæ Ecclesiæ facta considerant, oculos leuant: quia ipsi videlicer in imo politi funt, et cum eius opera respiciunt, in alto sunt sita, qua cernunt, fed tamen hanc in dolore positam, non agnoscunt. Ipsa quippe appetit hic mala recipere, ve possit ad æternæ remunerationis præmiú purgata peruenire. Plerumque prospera metuit, et disciplina eruditionis hilarescit. Haretici igitur, quia pro magno præfentia appetunt, eam in vulneribus positam non cognoscunt. Hoc namque, quod in illa cernunt, in fuorum cordium cognitione non relegunt. Cum ergo hac et aduerfitatibus proficit, ipfi fuo stupori inhærent: quia per experimentum ignorant, quæ vident . [ Sciffisq. veftibus, sparferunt puluerem super caput suum in calum. ] Sicut vestimenta Ecclesia cunctos fideles accipimus: vnde et per Prophetam dicitur. 1 Om- 1/4.49.6

nibus his velut ornamento veftieris: ita hareticorum veftes, funt omnes; qui eis concorditer inharentes, illorum erroribus inuoluuntur. Habent vero haretici hoc proprium, quòd in eo gradu, in quo de Ecclefia exeunt, diu frare non possunt : sod ad deteriora quotidie ruunt, et fentiendo peiora, in multis se partibus scindunt: atque a semetipsis plerumque longius confusionis suz altercatione dividuntur. Quia ergo hos, quos sux perfidix adiungunt, adhue in multa diuisione dilaniant : dicatur recte, quod amici, qui veniunt, vestes rumpant. Ruptis autem vestibus, corpus oftenditur: quia Sape scissis sequacibus, malitia cotum cogitationis aperitur, vt discordia dolos pates faciat, quos gravis prius concordiz culpa claudebar. Puluerem vero in calum luper capita spargunt. Quid vero per puluerem, nisi terrena intelligentia : quid per caput, nili hoc, quod principale nostrum est, mens videlicet, designatur? Quid per cælum,

nifi præceptum fupernæ locutionis exprimitur ? Puluerem ergo fuper caput in cælum A spargere, est saculari intellectu mentem corrumpere, et de verbis calestibus terrena sentire. Diuina antem verba plus discuriunt plerumque, quam capiunt. Super capita igitur puluerem spargunt: quia in præceptis Dei per terrenam intelligentiam vitra fuarum mentium vires enituntur.

Quid fit, quod amici tob septem diebus cum eo sedere in terra perhibentur. Caput XV.

S Ederuntq. cum eo in terra septem diebus, et septem noctibus. ] In die quæ vide-mus, agnoscimus: in nocte autem aut cæcitate nil cernimus, aut dubietate caligamus. Per diem itaque intelligentia, per noctem ignorantia designatur. . Septenatio vero numero summa vniuersitatis exprimitur. Vnde et non amplius, quam seprem diebus omne hoc tempus transitorium consummatur. Quid est ergo, quod amici lob consedere ei septem diebus, et septem noctibus referuntur, nisi, quod hæretici, vel in his, in quibus verum lumen intelligunt: vel in his, in quibus ignorantic tenebras patiuntur, quasi infirmanti sanctæ Ecclesiæse condescendere simulant, eig. sub blandimentorum specie dolos deceptionis parant? Et quamuis, vel in his, qua intelligunt, vel in his, quæ intelligete non possunt, elationis typo turgidi, magnos se apud semetiplos altimant : nonnumquam tamen fe Ecclefia fancta specietenus inclinant, et dum verba molliunt, virus infundunt. In terra ergo confedere, est aliquid de imagine humilitatis oftendere : vtdum humilia exhibent, perfuadeant fuperbagua docent. 20. Potest vero per terram ipsa etiam mediatoris incarnatio designari. Vnde et ad Ifrael dicitur: Altare de terra facietis mihi . Altare enim de terra Domino facere , est in in-Ext. 10.1.2.4. carnationem mediatoris sperare. Tune quippe a Deo munus nostrum accipitum, quando in hoc altari nostra humilitas, idest, super Dominica incarnationis fidem, posuerit quidquid operatur. In altari ergo de terra oblatum munus ponimus, si actus

Exed.20.6 649.37.

nostros Dominica incarnationis fide solidamus. Sed sunt nonnulli haretici, qui fa-Cam mediatoris incarnationem non denegant : fed aut de divinitate aliter, quam eff. æstimant, aut in ipsa a nobis incarnationis qualitate discordant. Qui ergo veram nobifcum incarnationem Redemptoris perhibent, quasi cum lob in terra pariter sedent. Septem vero diebus et septem noctibus in terra consedere describitur: quia vel in hoca quod aliquid de plenitudine veritatis intelligunt, vel in hoc, quod fue ftultitie tenebris excacantur, incarnationis myfterium negare non poffunt. Cum bearo ergo lob in terra sedere, est veram Redemptoris carnem cum saneta Ecclesia credere. Aliquando vero harerici contra nos etiam inpplicijs fauiunt, aliquando nos folis verbis infequuntur : aliquando quietos laceffunt , aliquando, finos tacentes videant , quiescunt : D et mntis amici funt, loquentibus aduerfantur. Vnde quia beatus Iob necdum ad illos aliquid differens, dixerat, recte fubiungitur : [ Et nemo loquebatur ei verbum. ] Tacentes enim aduersarios habemus, si veræ fidei filios prædicando generare negligimus. Si autem recta loqui incipimus, graues mox contumelias ex corum responfione fentimus, protinus in aduersitatem profiliunt, et contra nos in vocem doloris erumpunt : quia videlicet metuunt, ne corda, que in infimis pondus stultitiz aggrauat, ad altum vox recta loquentis trahat. Quia ergo, vt diximus, mutos nos adnersarij diligunt, loquentes odiunt : recte apud racentem lob dicitur : [ Nemo loquebatur ei verbum .] Nonnumqnam tamen enm per torporem mertia, fidelinm corda considerant, erroris semina spargere loquendo non cessant. Cum vero mentes bonornm vident alta sapere, et ad patriam reditum quarere, de arumna huius & exili) strenue dolere, circumspectione solicita linguam frenant: quia vident, quòd contra corda dolentium incassum loquentes citius obmutescunt. Vnde et recte cum diceretur : [ Nemo loquebatur ei verbum, ] mox cauta filentij fubinfertur, cum dicitute: [Videbant enim dolorem eius esse vehementeme. ] Cum enim amoris Dei dolor vehemens corda nostra transsigit, passim praua loqui adueruersarius metuit: quia videt, quòd intentam mentem lacessens, non solum ad peruersitatem trahere non valet, fed per excitatam forfitan fapientiam, et quos tonnerat; perdit.

Qued nonnumquam res gesta in actione male fint, in fignificatione vero virtutem prophetia contineant : ficut in Dauid et vxore Vrie accipitur . Caput XVI.

F Ortaffe aliquos mouet nos hac ita dixiffe, quòd quæ bene ab amicis gesta sunt, ma-21. le ab hæreticis gerenda significent. Sed sic plerumque res quælibet per historiam Parker, bl. a. virtus est, per significationem culpa, sicut aliquando res gesta, in facto causa damnationis eft, in scripto autem prophetia virtutis. Quod verum esse citius ostendimus. si vnum sacræ scripturæ testimonium ad vtraque probanda proferamus. Quis nam-que audiens, non solum sidelium, sed ipsorum quoque insidelium hoc sactum iuxta

historiam non omnimodo detestetur, quòd Dauid in solario deambulans, Bersabee 2.Rg. 11.6 Vria concupiscit vxorem? Quem tamen a pralio reuertentem, ire ad domum admonet, pedes lauare. Qui protinus respondit, dicens: Arca Dei sub pellibus est, et ego indomo mea requiescam.? Quem Dauid ad mensam propriam suscepit, eig. epistolas, per quas mori debeat, tradit. Cuius autem Dauid in solario deambulans typum tenet , nisi eius, de quo scriptum est : In sole posuit tabernaculum suum. } Et quid est 25. 18. Berfabee ad se perducere, nisi legem littera, carnali populo coniunctam, spiritali sibi intellectu fociare? Berfabce enim puteus septimus dicitur : quia nimirum per cognitionem legis, infusione spiritalis gratia, perfecta nobis sapientia ministratur. Quem vero Vrias, nifi Iudaicum populum fignat? Cuius nomen interpretatum dicitur lux mea Dei. Iudaicus enim populus: quia de accepta legis scientia extollitur, quasi de Dei luce gloriatur. Sed huic Vriæ Dauid vxorem abstulit, sibiq. coniunxit: quia videlicer manu fortis, quod Dauid dicitur, in carne Redemptor apparens, dum de se spiritaliter loqui legem innotuit: per hoc,quod iuxta litteram tenebatur, hanc a Iu-

daico populo extraneam demonstrauit, sibiq. coniunxit : quia se per illam prædicari declarauit. Vriam tamen ad domnm ire Dauid admonet , pedes lauare : quia incarnatus Dominus veniens Iudaico populo præcepit, vt ad conscientiam redeat, sordes operum fletibus tergat, spiritaliter legis mandata intelligat, et post tantam duritia praceptorum, fontem baptifmatis inuctiiens, ad aquam post laborem recurrat. Sed Vrias, qui arcam Domini esse sub pellibus meminit: respondit, quòd domum suam intrare non possir. Ac si Iudaicus populus dicat : Ego mandata Dei in sacrificijs carnalibus video, et redire ad conscientiam per spiritalem intelligenriam non requiro. Quasi enim arcam esse sub pellibus dicit , qui præcepta Dei non nisi ad exhibendum ministerium sacrificij carnalis intelligit. Hunc vamen etiam redire ad domum nolemem, Dauid ad mensam vocat: quia quamuis Iudqicus populus ad conscientiam renerti contemnat, ei tamen Redemptor veniens mandata spiritalia prædicat. dicens : Si crederetis Moyfi, crederetis fortitan et mihi : de me sqim ille feriplit . Le- 10.5.f gem itaque ludaicus populus tenet, quæ eius diuinitatem loquitae: cui idem populus credere dedignatur... Vnde et Vrias ad Ioab cum epiftolis, ex quibus occidi de-

beat, mittitur: quia idem ipse ludaicus populus legem portat, qua conuincente moriatur. Dum enim mandata legis retinens implere renititur : ipfe nimirum defert iudicium vnde damnetur. Quid ergo per factum istud Dauid scelestius? quid Vria mundius dici potest ? Sed rursus per mysterium, quid Dauid sanctius, quid Vria insidelius inuenitur : quando et ille per vita culpam, prophetia fignat innocentiam, et iste per vitæ innocentiam, in prophetia exprimit culpam ? Non ergo incongrue per ea, que bene ab amicis lob gesta sunt, male ab hæreticis gerenda signantur: dum virtus sa-E cri eloquij fic transacta narrat, vt ventura exprimat: fic in facto rem approbat, vt ei in mysterio contradicat: sie gesta damnat, vt hæc mystice gerenda persuadeat. Igitur quia allegoria mysteria membratim enodantes expleuimus: nunc moralita- 22. tis intelligentiam raptim tangentes exequamur. Ad obscuriota quippe disserenda mens properat: et si apertis diu inuoluitur, clausa, vt dignum est, pulsare prapeditur. Sæpe antiquus hostis postquam menti nostræ tentationum cerramen inslixerit: ab ipio fuo certamine ad tempus recedit, non vt illata malitia finem prabeat sed ve corda, qua per quietem secura reddiderie, repente rediens facilius inopinatus irrumpat. Hincest, quod ad tentandum beatum virum iterum redit : eiusg. cruciatus expetit, quem tamen ei superna pietas retinendo concedit, dicens : [ Ecce in manu tua cft, tantum anima illius serua . ] Sic quippe ille nos deserit, ve custodiat : sic custo-

Matt. s.d

Ind.6,b

Ind.

dis, yt tamen permifo temationia articulo, flatum nobisnofiza infirmitatis oftendat. A more a facto Domini exit, a sque a planta que si sigue ad vertica accrptum friente du vilnetatir: quin nimura qua fi omne corpas, menti illatir temationibus, laceria do que un qua financia qua financia prepripri. A minimis incipienis, a que vique que de la companio del colazionimo que utilidad proporti presento estinitiva y quammis del chatio mention a modera ti deliberazionem tames faulta reditantis, vique ad confentius nollitiem non infectatu. Debemas tamena per afigeritatem per inferitationem per afigeritation deliberazionem que a companio del companio del

Quid moraliter teffa finiem radimme, cum enfoam a voluntate, et allione mundamus. Et quid mysterg facrificium Hieroboal contineat. Caput XVII.

Vi testa saniem radebat. ] Quid enim per testam nisi vigor districtionis: quid per faniem, nisi fluxus illicitæ cogitationis accipitur? Percussi ergo testa samem radimus, cum post pollutionem cogitationis illicita, nosmetipsos aspere diiudicando mundamus. Potest ctiam testa fragilitas mortalitatis intelligi. Testa ergo faniem mundare, est mortalitatis curfum, fragilitatemq. pensare, et putredinem misera delectationis abstergere. Nam dum quisquis considerat, quam citius caro ad puluerem redeat: festine superat hoc, quod se de carne intus turpiter impugnat. Cum ergo ex centatione praua mentem cogitatio influit: quali ex vulnere fanies decurrit. Sed citius fanies tergitur, fi in confideratione nostra fragiliras quasi in manu testa teneatur. Neque enim paruipendenda funt, quæ quamuis víque ad effectum non pertrahunt, tamen illicite in mente versantur. Hinc est, quod quasi a vulneribus Redemptor saniem radere venerat, cum dicebat: Audistis, quia dictum est antiquis: Non mochaberis. Ego autem dico vobis, quòd si quis viderit mulierem ad concupiscendum eam, iam mocchatus est eam in corde suo. Sanies itaque tergitur, cum culpa non solum ab opere, sed eriam a cogitatione resecutur. Hincest, quod Gedeon cum a paleis frumenta excuterer, angelum vidit, ad cuius imperium protinus hadum coxit, quem fuper petram posuit, et ius carnium desuper effudir: qua angelus virga tetigit, caq.

iuper perram pount, e fractarum desuper cutaur, squa angutur rige codere rige is existed petra confumptir. Quid e mini frumenum virge codere rige codere cutadie iudicia vitiorum paleis virentum gram demociar, quamo fe indicinus nomi apparet qui at anto magra. Qui occidi hadum pracipi, citel, quamo fe indicinus homi mes ab exertoribus pargar. Qui occidi hadum pracipi, ic fius carnium defuper fundi. Demociar pracipita per anto per per anto poni, e rius carnium defuper fundi. Quem alium fundi per peram ponimus, cum corpus noftrum in Chrifti mitatione cutadiente. Quem alium fundi per peram ponimus, cum corpus noftrum in Chrifti mitatione cutadiente. Quem alium fundi per peram ponimus, cum corpus noftrum in Chrifti mitatione cutadiente. Que demociar que inconcritatione Chrifti finfase sis a fe carnales, ogitarione caranium defuper cunaturus. Que ramen mova angelus virga tangit: quai i prentionem noftram nequaquam porefas diuin adduroi defertis. De pera autem ignite siste, er ius carnes, confumi: qui and affasus a Redemptore fipritus, tanta cor noftrum flamma companditionis concremat, vrome e, quod in coi illicerum eft, e operati, ex cogitationis curatus. Que arame mova e, quod in coi illicerum eft, e operative, e cogitationis curatus. Que arame mova e, quod in coi illicerum eft, e operative, e cogitationis curatus. Que areau con que esta con contenta que per que de contenta que mova en que que mova en que de contenta que mova en que mova en que de contenta que en que

in perram ius fundere, hoc est hic faniem ich mundare. Perfect amim mens folerter intiggliet: vronn follom perters agere renuar, fedomne einm, quod nie per E 33, cogitationes turpiter liquatur; sergat. Sed fæpe de ipfa vistoria bellum oritutz. ve cum immunda cogitatio vincitur; vistoria animus leatione pulfeture. Sie ergo mentem necesse en munditam erigi; ve tamen folicite debeat in humilitates fablem:

Quod in co, quod Iob in sterquilinio sedere dicisur, describitur vera bumilitatu consideratio.

Caput X V I I I.

 A gessimus, mentis oculos pœnitendo reducere, ve cum ante nos peccatorum stercora cernimus, omne, quod in animo de elarione furgit, inclinemus. In sterquilinio sedet, qui infirmitatem suam folicitus respicit, et sese de bonis, que per gratiam perceperit, non extollit. An non in sterquilinio apud se Abraam sederat, qui dicebar: Loquar ad Gen. 18. 4 Dominum meum, cum sim puluis et cinis? A perte enim cernimus in quo se apud se loco posuerat, qui pulnerem se, ac cinerem, etiam cum Deo loqueretur, aftimabat. Si igitur ita sedespicit, qui vique ad honorem diuinæ collocutionis ascendit, solicita intenrione pensandum est, qua poena illi feriendi funt, qui et ad summa non proficiunt, er tamen de minimis exrolluntur. Nam funt nonnulli, qui cum parua agunt, de semetipsis magna sentiunt : in altum mentem subleuant, et præire se ceteros virtutum meritis putant. Hi nimirum apud se introrsus humilitatis sterquilinium deserunt et elationis fastigia ascendunt : illum videlicet imitantes , qui se primus apud se extulit, sed

eleuando prostrauit: illum imirantes, qui accepta conditionis dignitate contentus non fuit, dicens: In culum confcendam, super astra culi exaltabo solium meum. Vnde 1fa.14.6 et ei male coniuncta Babylonia, idest, confusa multirudo peccantium, dicir: Sedeo re- 1/2.47. gina, et vidua non fum. Quifquis ergo introrfus inrumescit, in altum se apud semetip. Ex edit. lan. fum ponir. Sed eo se grauius in infimis deprimir, quo de se infima veraciter sentire conremnit. Sunt vero nonnulli, qui nihil quidem virtutis student agere, sed tamen cum alios peccare conspiciunt, iustos se in corum comparatione suspicantur. Neque enim corda omnium, vna vel similis culpa transfigit. Hunc namque superbia illaquear, illum forsitan ira supplantat: hunc autem auaritia cruciat, illum vero luxuria inflammat. Et plerumque contingit, vt is, quem superbia deprimir, alium respiciat qualiter ira fuccendat : et quia se non citius ira instigat, meliorem se iracundo iam reputat, at-C que aqud semeripsum quasi de iustitia extollitur: quia pensare visium negligit quo

grauius tenetur. Plerumque contingir, vt is, quem auaritia fauciar, alium in luxuriæ voragine merfum cernat : et quia fe a pollutione carnali alienum respicit, quibus iple fordibus spiritalis vitij intrinsecus polluitur, non attendit: dumq. in alio pensar malnm, quod ipfe non haber, in se negligit considerare quod habet: sicq. fit, vt dum ad aliena dijudicanda mens ducitur, proprij iudicij lumine priuetur, et eo durius contra aliena superbiat, quo sua negligentius ignorar. At contra hi, qui ad alta virtu- 24. tum surgere veraciter appetunt, cum alienas culpas audiunt, mox cor ad proprias reducunt set tanto rectius illas diiudicanr, quanto verius istas deplorant. Quia igitur electus quifque in infirmitatis fuæ consideratione se comprimit, dicatur recte, quod vir fanctus in sterquilinio dolens sedet. Qui enim vere se humiliat, continua considerationis oculo, quibus circumfeptus fir delictorum fordibus, proficiens penfat. Sciendum vero est, quia plerumque in prosperis importuna tentatione mens tangitur. Sed

tamen aliquando er aduería exterius patimur, et intus tentarionis impulfu fatigamur: weet carnem flagella crucienr, et tamen ad mentem carnalis suggestio inunder. Vnde et bene post tot beati lob vulnera, ad huc subjuncta sunt etiam male suadentis vxoris verba, quæ ait: [ 'Adhuc permanes in fimplicitate tua? Benedic Deo, et morere.] V xor quippe male fuadens, est carnalis cogitatio mentem lacessens. Sape enim, vt dictum eft, et foris flagellis atterimnr, et intus carnali suggestione fatigamur. Hinc est enim, quod Hietemias deplorat, dicens: Foris interficit gladius, et domi mors similis Threa.1.8 eft. Foris enim gladius interficir, cum nos exrerius feriens vindicta configit; Sed domi mors similis est: quia et flagella quidem fustinet, et tamen intus conscientia a tentatio-

F. nis fordibus munda non est. Hine Dauid ait: Fiant tamquam puluis ante faciem ven- 2/34. el, et angelus Domini affligens cos. Qui enim in corde suo aura tenrationis rapitur. quasi anre venti faciem puluis eleuatur. Et cum inter hac dinina districtio percurita quid alind, quam angelus Domini affligir? Sed hac aliter aguntur a reprobis, aliter ab electis. Illorum namque corda ira tentantur, vt consentiant : iustorum vero rentationes quidem susciplunt, sed repugnant. Illorum mens delectabiliter capitur, etsi ad tempus, quod male fuggeritur, displicet: fed postmodum per deliberationem libet: Iusti vero sie tentationum iacula excipiunt, vt semper resistendo fatigentur: etsi quando víque ad delectationem tentata mens rapitur, ipíam tamén citius subreptionem fuz delectationis erubescunt, et forti censura redarguunt, quidquid intra se exurgere carnale deprehendunt. Vnde er bene mox fubiungitut : .

### 374 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. III.

Qu'dd fub virsutis specie blanda ad nos facie vitia veniunt: sed quid veneni insus habeant, in sine ossendunt. Caput XIX.

Ocuta es quasi vna ex stultis mulieribus: Si bona suscepimus de manu Domini, mala quare non fustineamus? Dignum quippe est, vt sancta mens, spiritali correptione comprimat, quidquid apud se carnale insolenter immurmurat, ne caro, aut loquens afpera, ad impatientiam pertrahat, aut loquens blanda, ad libidinis fluxa diffoluat . Censura igitur virilis , illicitæ cogitationis suggestionem redarguens, disfolutam turpitudinis mollitiem deprimat, dicens: [ Locuta es quasi vna ex stultis mulieribus. TEt rurfum confideratio munerum cogitationis afperæ impatientiam refrenet, dicens: [ Si bona suscepimns de manu Domini, mala quare non sustineamus? ] Quifquis autem subigere vitia appetit, et ad aterna interna retributionis culmina vera intentionis greffibus tendit : quo magis vallari fe vitiorum bello vndique confpicit, co fe virtutum armis robuftius accingit : et tanto minus iacula metuit, quanto contra hac venienția fortiter pectus munit. Sed plerumque dum contra hoc tentationum bellum fulciri magnis virtutibus nitimur, quadam se nobis vitia sub specie virtutum tegunt, et quasi blanda ad nos facie veniunt: sed cuius aduersitatis sint, discussa sentiutur. Vnde etamici beati Iob quasi pro consolatione conueniunt, sed in contumelias erumpunt s quia infidiantia vitia virtutum faciem fumunt, fed hostili inuectione nos feriunt. Nam fæpe immoderata ira, justitia: er fæpe dissoluta remissio, misericordia vult videri. Sæpe incautus timor humilitas: sape effrenata superbia appetit libertas apparere. Ad confolandum ergo amici veniunt, sed ad increpationis verba dilabuntur, quia nimirum vitia virtutum specie palliata, blanda quidem superficie inchoant : sed aspera nos contrarietate perturbant. Bene autem dicitur : [ Condixerant enim fibi, vt pariter venientes visitarent eum. ] Vitia quippe sibi sub virturum prætextu condicunt, quia sunt quedam vitia, que aduerfum nos inter fe quadam conuenientia coniunguntur, ficut fuperbia et ira, et remissio et timor. Vicina namque est ira superbia et remissio et imori. Condicendo ergo veniunt, que contra nos fibi ex quadam prauitatis cognatione fo-25. ciantur. Sed si zrumnam nostrz captiuitatis agnoscimus, si ex amore zretnz patriz in intimis dolemus, vitia, que male letis surrepunt, bene tristibus prevalere non posfunt . Vnde et bene fubditur : [ Cumq. eleuassent procul oculos suos , non agnoucrunt eum. ] Afflictos enim nos vitia minime cognoscunr : quia triste cor mox, vt pulsauerint, reprobata refiliunt, et que nos latos quafi nouerant, quia penetrabant, marentes cognoscere nequeunt, quia ipso nostro rigore franguntur. Sed antiquus hostis,quo in eis fortiter deprehendi se conspicit, eo illa sub virtutum imagine altius abscondit. Vnde et subditur : [ Et exclamantes plorauerunt, sciffisq, vestibus, sparserunt puluerem fuper caput fuum in cælum ; et sederunt cum eo in terra septem diebus et feptem noctibus.] Signatur enim pietas per ploratum, discretio per scissionem vestium, affectus operum per puluerem capitum, humilitas per fessionem. Aliquando enim pium quid hoftis infidians fimulat, vt ad crudelitatis terminum deducat : ficut eft, cum plecti per disciplinam culpam prohibet, quatenus, quæ hic non reprimitur, igne gehennæ feriatur. Aliquando discretionis imaginem oculis obijcit, vt ad indiscretionis laqueos perducat : sicut est, cum impulsu eius pro infirmitate nobis plus alimentorum quasi discrete concedimus, sed indiscrete contra nos bella carnis excitamus; A liquando affectum simulat bonorum operum, sed per hunc, inquietudinem irrogat laborum : ficut est, cum quis quiescere non valet, et quasi de otio iudicari timet. Aliquando imaginem humilitatis oftentar, ve affectum veilitatis subtrahat: sicut est. cum quosdam, plusquam sunt, infirmos arque inutiles sibimeripsis afferit, vt dum se nimis indignos considerant, res, in quibus prodesse proximi poterant, ministrare pertimescanr. Sed hæc vitia, quæ sub virtutum specie antiquus hostis occultat, valde subtiliter manus compunctionis examinat. Quia enim veraciter intus dolet, qua agenda foris, quave non agenda fint, fortiter prauidet. Si enim nos vis compunctionis in intimis afficit, omnis strepitus prauz suggestionis obmutescita. Vade et

fequitur.: [Et nemo loquebatur ei verbum, videbant enim dolorem eius effe vehementem.] Si enim cor veraciter doler, linguam contra nos vitia non habent. Nam

cum plene vita rectitudinis quaritur, superuacua suggestio praustatis obturatur.

### . II In secundum caput B. Iob. 0.2

A Sape autem fi forti nos studio contra vitiorum incentiua stringimus : ipsa etiam vitia ad víum virtutis immutamus. Nonnullos namque ira poslidet, sed hanc, dum rationi fubijeiunt , in fancti zeli ministerium vertune. Nonnullos superbia erigit , sed dum diuma formidini animum inclinant; hanc ad defensionem iusticia in vocem liberæ auctoritatis immutant. Nonnullos fortitudo carnis illecebrat : fed dum exercendis pijs operibus corpus fubdune , vnde iniquitatis stimulos passi sunt, inde pietatis lucra mercantur. Vnde et bene idem beatus lob post multa certamina hostias pro amicis immolat. Quosenim per contentionem diu hostes pertulit, quandoque per facrificium ciues reddir : quia dum viriofas qualque cogitationes fubigendo in virantes vertimus: tentationum aduersa studia per intentionis hostiam, quasi ad amica corda permutamus . Hae nos in tribus voluminibus tripliciter differuisse sufficiat. In ipfo namque operis huius exordio velut in molem nafeitura arboris lingua radicem fiximus: ve expositionis ramos postmodum, proutsingula expetunt loca. producamus. a choire and annual annual LIBRI TERTIL MORALIVE FINIS.

# SANCTIGREGORII

MORALIS EXPOSITIONIS

IN BEATVM IOB,

O V A R T V S.

Deducens secundum caput finaliter, et tertium inchoatiue.

#### Section to the contract of .....

CAPVT PRIMVMI



VI textum confiderat, et fensum sacræ locutionis ignorat, non tam se eruditione instruit, qu'am ambiguitate confundit : quia nonnumquam fibi litteræ verba contradicunt, fed dum a femetipfis per contrarietarem differunt , lectorem ad intelligentiam veritatis mittunt. Quid enim eft, quòd Salomon ait: Melius eft co. Eccl. 7.4 medere et bibere : et non longe post subijeit : Melius est ire ad domum luctus, quam ad domum conuiuij? Cur luctum conuiuio pretulit, qui prius esum potumq.laudauit ? Si enim per electionem bonum est comedere et bibere, proculdubio melius esse debet ad domum gaudij, quam

ad domum lamenti properare: Hinceft, quòd iterum dicit: Lætare iuuenis in ado- Eccl.12. b lescentia tua. Et paulo post adiunxit: Adolescentia et voluptas vana sunt. Quid est hoc, quod vel prius reprehendenda præcipit, vel post, præcepta reprehendit, nisi quod ipfis littera verbis innuit : vt qui difficultatem exterius patitur, veritatis intelligentia consideret, quam sequatur? quæ nimirum veritatis intelligentia cum per cordis humilitatem quæritur, affiduitate legendi penetratur. Sicut enim ignotorum hominum facies cernimus, et corda nescimus, sed si familiari eis locutione coniungimut, vsu colloquii corum etiam cogitationes indagamus: ita cum in facro eloquio fola hiftoria afpicitur, nihil aliud, quam facies videtur : fed fi huic affiduo vfu conjungimur, cius nimirum mentem quali ex collocutionis familiaritate penetramus. Dum enim alia ex alijs colligimus, facile in verbis agnoscimus, aliud esse, quod incimant, aliud, quod fonant. Tanto autem quifque notitia illius extraneus redditur, quanto in fola eius fuperficie ligatur. Sequirur.

S. Greg. To. 1.

## S. Gregorij Expof. Moralis Lib. IIII.

Quod hae verba fecundum litteram uccipienda non funt. Caput I 1.

Cccenim, quod bearus Iob diei fuo maledixiffe describitur, dicens: [ Percar dies, in qua natus fum, et nox, in qua dictum est : Conceptus est homo. ] Si superficiotenus historia attenditur, quid his verbis reprehensibilius inuenitur. ? Quis autem nosciat diem, in quo natus est, nequaquam tunc stare potuisse? Motus quippe est temporis, ve ftarum non habear manfionis. Quia enim per ventura rendit ad effe, femper ex præteritis festinat non esse. Cut ergo vir tantus ei malediceret rei , quam nequaquam subsistere non ignoraret. FSed fortasse aliquis dicat, quòd ex eo pondus virtutis eius aspicitur: quia tribulatione commotus, illi rei maledictum irrogat, que confrat, quod minime sublistat. Sed hoc citius perspecta ratio destruit: quia si subsistebatres, cui malediceret, pernitiofum maledictum intulit : fi autem non fubliftebat, oriofum. Quifquis vero eius spiritu plenus est, qui ait : Omne verbum oriosum, quod locuti fuer int homines, rationem reddenr de co in die judicij : ita otiofa admittere, ficut etia pernitiofa formidat. Cui adhuc fententia adiungitut: [ Dies ille vertatur in tenebras , non requirat cum Deus desuper , et non sit in recordatione, et non illustretur lumine, obscurent eum tenebræ et ymbra mortis, occupet eum caligo, et inuoluatur amaritudine. Noctem illam tenebrosus turbo possideat, non computetur in diebus anni nec numeretur in mentibus : fit nox illa folitaria, nec laude digna, expectet lucem, et non videat, nec ortum furgentis auroræ. ] Dies, qui elapfus curfu temporis fcitur, cur verti in tenebras dicitur. ? Et cum constatet , quia non subsisteret, cur optatur vt eum vmbra mortis obscuret? vel quem diem caligo occupet, quem implicatio amaritudinis non inuoluit? Aut quam noctem tenebrolus turbo possideat, quam nullus status tenet? Aut quo modo optatur fieri solitaria, qua transcundo iam fuerat nulla? Aut lucem quo modo expectet, que et fenfu caret, et in proprio statu non perma-

Matt. 12.d

649.5.

10.3.4

Sap. 6.4

Qued quantum apud nos valet aqua baptismatis, tantum apud veteres valuit, vel pro parnulis fola fides, vel pro maioribus facrificium, vel pro Hebrais circumcifionis Caput I I I.

ner? Ouibus adhuc verbis fubilcit:

Vare non in vulua mortuus fum, egressus ex vtero non statim perij ? Quare exceprus genibus? Cur lactarus vberibus? Nunc enim dormiens filerem, et fomno meo requiescerem.] Numquid si egressus ex vtero statim perijsset, retributionis meritu ex hac ipfa perditione susciperet? Numquid æterna requie abortiui perfruuntur? Quifquis enim regenerationis vada non foluitut, reatus primi vinculis ligatus tenetur. D De conf. dift. 4. Quod vero apud nos valer aqua baptifmatis, hoc egit apud veteres, vel pro paruulis fola fides, vel pro maioribus virtus facrificij, vel pro his, qui ex Abraz stirpe prodierat, Inopercep. mysterium circumcisionis. Nam quia vnusquisque cum primi parentis culpa concipitur. Propheta testatur dicens: Ecce enim in iniquitatibus conceptus sum et in peccatis concepit me mater mea. Et quia is, quem falutis vada non diluit, originalis culpæ fup-

Pf. 50. 4 plicia non amittir, aperte per semetipsam veritas perhibet, dices: Nili quis renatus suerit ex aqua et Spiritu fancto, non habebit vitam æternam. Quid eft ergo, quòd in vulua fe mortuum fuisse desiderat, et potuisse se quiescere einsdem mortis beneficijs sperat, du constat, quòd nequaquam cum requies vitæ susciperet, si a reatu illum originalis culpæ nequaquam diuinæ cognitionis facramenta liberassent? Qui adhuc cu quibus quie-scere potuisser, adiungit, dicens: [Cü regibus et consulibus terræ, qui ædisscant sibi so- 🗷 litudines. ] Quis ignoret, quod reges terra, ac confules eo a folitudine longe funt, quo innumeris obsequentiù cuneis constipantur? vel quam difficile hi ad requiem tendunt, qui tam duris rationum multiplicium nexibus aftringuntur ? feriptura refte, que ait: Iudicium duriffimu his, qui præfunt, fiet. Vnde et in Euangelio veriras dicit: Cui mul-

Luc. 12.2 tum datum est, multum quaretur ab eo. Qui adhuc quos in cadem requie socios habuiffet, infinuat, dicens: [ Aut cum principibus, qui possident aurum, et replent domos fuas argento. ] Rarum valde eft, ve qui aurum possident, ad requiem tendant, Matt. 19.5 dum per semetipsam veritas dicate: Difficile, qui pecunias habent, intrabunt in regnum cælorum. Nam qui hic multiplicandis divitijs inhiant, quæ alterius vitte gau-

3. dia speranti Quod tamen, ve Redemptor noster valde rarum, et ex solo diuino miraculo euenire

A uenire posse monstratez: Apud homines, inquit, hoc impossibile est, apud Deum autem possibilis omis funct. Quià gistur verba hae in superficie a ratione discondant, ipst iam literera indicat, quodi nies sanctius vir iuxta literara mishi dicat. Sed fi prius in sacro loquio alia maledida difcutimus, hoc, quod beati lob ore protatum est, subritus indagamus. Quid est enim, quod Dausid, qui terribuentius sss. 1 justice 1, stamme ano n'eddidit; cum Saul et Ionatha bello occumberent, Gelboe montibus ma. Patter, sha. delaixt, dicense: Montes Gelboe, en cros, nece plutia venia si super vos, neque sim desperante primitiarum è quia bis abieclus est citypeus fortium, clypeus Saul, quasi non este values olco.

Quid sit, qu'od Hieremies dixit: Maledictus vir, qui dixit patri meo, natus est sibi masculus. Caput 1111.

Videft, quod Hieremias cum prædicationem finan cerneret, audientium diffimeo, dicens: Natus eft hip que maculative practicens: Maledidus vir, qui annunciauit partir
meo, dicens: Natus eft hip que maculatu l'Quide gros montse Gelboe, Saul mortene,
deliquerum, quatenus in cos, nec ros, nec plutus cadeers, et ab omni cos viriditaits
graves de l'appearant de l'appea

Y agr primitavim elle non pollint. Superbe quippe Hebrarorim mentes primitiuos frutturson ferunt: qui ai na Kedemporis aducunt ex parte maximi ai perdida remanentes, primordia fidei fequi noluerunt. Sanda namque Ecclefa in primitipi fuir multivindine genuim frecundara, y vis in mundi fine ludeo, quo intennenti, fulcipit: et extrema colligeas, cos quafi reliquias frugum ponito. De quibus nimirum reliquiis filias, dicti: 5t fueri namensa filiorum lifaca quafi arean amais, reliquias falua fent. Il. 10-0 Polfunt tameni dictico Gelboe montes ore Prophete maledichi, vv dum fruchis exarce 12-vv. intendida en contrato profificore strea fileritatis damno ferianum, capamusis plim argung-yd Iedichonis fenteniam acciperent, qui apud fe mortem regis fulcipere, iniquitate fua exigente, merculfien. Sed quide (4, quod a Propheta maledictions fenteniam vir ille 4-fulcepit, qui nativitatem illius parti nunciautic hoc nimitum tanto intrinfectu maiora implicato plenum eft, quatoro extrinfectus humanas tazione vacurum. Nam fi quid accurate stato aballe fortale fonuille, acquaquam nos ad fudulum interioris intelle-

D'us accenderes. Eo ergo nobis plenius alquid intus innuir, quo foris tationabile nihil offendit. S' étimi ex maris fue verco ho in mundo Propheta affigendus prodiji, natuitatis eius nancius quid deliquit? Sed quid perfona Propheta fluctuantis, inil per peane meritum veniem kumanis geneis mutabilita defigantus. Et quid er patrem illius, niti iffede quo nafcimus, mundus exprimitus. Et quis eftile vir, qui natiutateun notram pari anunciat, nifi aniquis nofisit? Quitcum nos in cogitationabus fluctuare considerat, malorum mentes, qui ex auchoritate huius mundo praeminent, ad perfusionem nofite deceprionis infliga. Cump, nos agree infirma configeration, esquali fortia fauoribus excellir, et quod fit natus mafculus, loquitur: cum corruptoras everitatis, per mendicaim mos extinife graufatur. Partie riego mafculum nature denunciat, quando huit mundo emm, que mo perfusier in factum innocentis corficus vir qui altata. Van cum cuilbre peccini aque fuper c'incidicus: Feccili envir qui altata. Van cum cuilbre peccini aque fuper c'incidicus: Feccili envir qui affuntati. Partie ma mafculus in mundo perhibetus. P fure i taque vir, qui inafculum nature qui ma facticus riegi i plot eius naucio reprobium gasti dum nodire comporniu mais in maledicus regia i plot eius naucio reprobium gasti.

inprovem denionitrat. Nam cum culiber peccana arque fuper'. antidicitur: Fecfit factur vir quid alla, qualm narue mafclulari mundo perhibetur. Pure i taque vir, qui mafcalum natum nundar, madelicturi: quia iplo citas nuncio reprobum gaudum noffit corruptoris indicatur. His expo fenpurar facte maledicionibus dicitamas, quida pud beatum 100 in voce maledicitonis inquiramus, ne quem Deus poft valhera ex verbar a remunera; lebeto verba cut redarguerenon inedigene prafimari. Pulhera ex verbar a remunera; lebeto verba cut redarguerenon inedigene prafimari, prafit pravirusmque hec, que in prafatione fuerant exquirenda diffinismus, verba lam hilloriza differente exequamus.

S. Greg. To. r.

li 3 TER

#### TERTIVM CAPVT BEATIIOB.



OST hæc aperuit Iob os suum, et maledixit diei suo, et locutus est: Percat dies, in qua natus sum, et nox, in qua dictum cst: Conceprus est homo. Dies illa vertatur in tenebras. Non requirat cum Deus desuper, et non illustret lumine. Obscurent eum tencbræ et vmbra mortis. Occupet eum caligo, et inuoluatur amaritudine. Noctem illam tenebrofus turbo poffideat. Non computetur in diebus anni, nec numeretur in mensibus. Sit nox

illa folitaria, nec laude digna. Maledicant ei , qui maledicunt diei , qui parati funt suscitare Leuiathan. Obtenebrentur stellæ caligine eius. Expecter lucem, et non videat, nec ortum surgentis aurora, quia non conclusit ostia ventris, qui portauit me, nec abstulit mala ab oculis meis. Quare non in vulua mortuus sum, egressus ex vtero non statim perij ? Quare exceptus genibus ? cur la-Clatus vberibus? Nunc enim dormiens filerem, et somno meo requiescerem cum regibus, et consulibus terræ, qui ædificant sibi solirudines : aut cum principibus, qui possident aurum, et replent domos suas argento, aut sicut abortiuum absconditum non subsisterem, vel qui concepti non viderunt lucem. Ibi impij cessaucrunt a tumultu, et ibi requieuerunt fessi robore, et quondam C vincti pariter fine molestia. Non audierunt vocem exactoris. Paruus et magnus ibi funt, et seruus et liber a Domino suo. Quare misero data est lux, et vita his, qui in amaritudine anima funt ? Qui expectant mortem, et non venit, quafi effodientes thefaurum, gaudentq. vehementer, cum inuenennt fepulchrum. Viro, cuius abicondita est via, et circumdedit eum Deus tenebris. Antequam comedo, suspiro, et quasi inundantes aquæ, sic rugitus meus, quia timor, quem timebam, euenit mihi, et quod verebar, accidit. Nonne diflimulaui? nonne filui? nonne quieui? Et venit super me indignatio.

Iob istis verbu non maledixisse sentiendum.

Caput V.

P Off hac aperuit Iob os fuum, et maledixit diei fuo dicens: Pereat dies, in qua natus fum. ] Non est neglecte differendum, quod dicitur, aperuit os fuum . Scriptura enim facra ex his , quæ tenuiter ptæmittit , reuerenter expectanda indicat , quæ fubiungit. Sicut enim claufa vafeula, quid intus habeant, ignoramus, aperto vero ore vasculorum, quid intrinsecus contineatur, agnoscimus: ita sanctorum corda, quæ claufo ore occulta funt, aperto ore deteguntur : et cum cogitationes detegunt, os aperire referuntur, vt intenta mente quali apertis vasculis, quid intus contineanr, feltinemus cognoscere, ac nosmetipsos corum intimo odore recreare. Vnde et sublimia præcepta Domino in monte dicturo, præmittitur: Aperiens os fuum dixit: quamuis illic et hoc accipi debeat, quia tunc os fuum in præceptis aperuit, in quibus dudum E aperuerat ora Prophetarum. Valde autem folerter intuendum eft, quod dicitutes Post hac, vt nimirum rei virtus, que agitur, veraciter ex tempore sentiatur. Prius enim vastitas rerum, extinctio pignorum, dolor vulnerum, persnasio coniugis, aduentus amicorum describitur, qui scidisse vestes, exclamantesq. fleuisse, puluere capita conspersisse, et diu considentes in terra tacuisse memorantur, ac deinde subiungitur : Post hae aperuit lob os fuum, et maledixit diei suo : yt ipso videlicet narratio> nis ordine perpendatur, quia nequaquam maledictum per impatientiam protulit, qui ad maledictionis vocem amicis adhuc tacentibus erupit. Si enim ira motus malediceret, audito damno fubftantia, cognita morte filiorum, eum proculdubio ad maledictionem dolor excitaret. Sed tunc quid dixerit, audiuimus. Ait namque: Do-. Gre. 3 . . . minus

Matt. 5. 4

A minus dedit, Dominus abstulit. Rursum: Si ira motus malediceret, saltem percusfus in corpore, vel male suasus a coniuge, maledictum inferre potuisset. Sed quid tunc respondit agnouimus. Ait namque: Locuta es quasi vna ex stultis mulieribus. Si bona suscepimus de manu Domini, mala quare non sustineamus? Post hæc vero describitur, quia amici veniunt, flent, consident, tacent: moxq. subiungitur hoc, quod diei fuo maledixisse perhibetur. Nimis itaque incongruum est , vt suspi- 1bid. cemur, cum nullo instigante, nullo pulsante: ex impatientia ad vocem maledictionis erumpere, quem nimirum nouimus inter damna rerum, mortemq. filiorum, inter vulnera corporis, inter verba male fuadentis vxoris, magna Creatori præconia humili mente reddidisse. Parefecit ergo, qua mente hæc quietus dixerit, qui tot Dei laudes etiam percussus enarrauit. Neque enim postmodum percussus superbire potuit, quem et in percussione dolor humilem oftendit. Sed cum certo nouimus, quod malediêtum facra scriptura prohibet, cur recte aliquando fieri dicimus, quod vetari codem

Quibus modis scriptura proferat maledictum.

facro eloquio non ignoramus?

S Ciendum vero est, quòd seriptuta sacra duobus modis maledictum memorat, 24,9,6,22, aliud videlicet, quod approbat, aliud, quod damnat. Aliter enim maledictum profertur iudicio iustitia, aliter liuore vindicta. Maledictum quippe iustitia iudicio, ipsi primo homini peccanti prolatum est, cum audiuit : Maledicta terra in opere tuo. Gen.3.c Maledictum iudicio iuftitiæ proferrur, cum ad Abraam dicitur : Maledicam male- Gen. 12. 4 dicentibustibi. Rurfum quia maledictum non iudicio iustitia, sed liuore vindicta promitur, voce Pauli Apostoli prædicantis admonemur, qui ait: Benedicite, et nolito Rom. 12. 6

maledicere. Er rurfum: Neque maledici regnum Dei possidebunt. Deus ergo maledicere dicitur, et tamen masedicere homo prohibetur, quia quod homo agit malitia vindicta, Deus non facit nifi examine et virtute iustitia. Cum ergo sancti viri male- 24.9.26.28. dictionis fententiam proferunt, non ad hanc ex voto vitionis, fed ex iustitia examinis erumpunt. Intus enim subrile Dei indicium aspiciunt, et mala foris exurgentia. quia maledicto debeant ferire, cognoscunt: et eo in maledicto non peccant, quo ab interno judicio non discordant. Hinc est , quod Petrus in offerentem sibi pecunias Simonem, fententiam maledictionis intorfit, dicens? Pecunia tua tecum fir in perditionem. Qui enim non ait : est, sed sit, non indicativo, sed optativo modo se hac dixisse in Ad. 8. c gnauit. Hinc Helias duobus quinquagenarijs ad fe venientibus dixit : Si homo Dei 4.Reg. 1.b fum, descendar ignis de calo, et consumar vos. Quorum verorumque sententia quan-

D ta feueritatis ratione convaluit, terminus caufa monftratiit. Nam er Simon aterna perditione interijt, et duos quinquagenarios desuper veniens flamma consumpsio Virtus ergo subsequens testificatur, qua mente maledictionis sententia promitur. Cum enim et maledicentis innocentia permanet, et tamen eum, qui maledicitur, vfque ad interitum maledictio absorbet, ex verinsque partis fine colligitur, quia ab vno et intimo iudice in reum fententia fumpra iaculatur. I girur fi fubriliter beati Iob verba pensamus, non est eius maledictio ex malitia delinquentis, sed ex rectitudine iudicis: non est ira commoti, sed doctrina tranquilli. Qui enim tam recta maledicens intulit, non perturbationis vitio succubuit, sed doctrine magisterium impendit. Vidit gnippe amicos cum clamore flere, vidit veffes scindere, vidit puluere capita conspergere, vidit consideratione sue percussionis obmutescere et vir sanctus inspexit, quia hi,qui prospera temporalia requirebant, ex comparatione mentis proprie, cum temporali fractum aduerfitate crediderant. Perspexit, quod transitoria afflictione per-

cuffum desperate non flerent, nisi ipsi desperatam mentem ab spe incolumitatis internæ fubtraherent : et dum erumpit foras in vocem doloris , vulneratis intus oftendit virtutem medicaminis, dicens 2. Qued mutabilitatem huius transitoria vita, in qua nati sumus, santine quisque perire

Ereat dies,in qua natus fum. ]. Quid enim debet per diem natiuitatis; nifi om no hoc tepus nostra mortalitatis intelligi? quod quamdiu nos in hac nostra mutabilitatis corruptione retinet, aternitatis nobis incommutabilitas non apparet. Qui

### 380 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. IIII.

igitur diem iam aternitatis videt, agre diem fuz mortalitatis sustinet. Et notandum, A quia non ait : Pereat dies, in qua conditus fum : fed pereat dies , in qua natus fum. In die quippe iustitiæ homo est conditus, sed iam in tempore culpæ natus. Adam enim conditus, sed Cain primus est natus. Quid est ergo diei natiuitatis maledicere, nisi aperte dicere, dies mutabilitatis pereat, et lumen aterniratis erumpat? Sed quia perire duobns modis dicere folemus: aliter enim perire dicimus quando aliquid optamus vt non sit, et alitet petire dicimus, quando optamus, vt male sit: hoc quod de hoc die fubdirur : [ Obscuret cum caligo , et inuoluatur amaritudine : I liquido oftendir quia dies ifte non ita, ve non fit, fed ita perire optatur, ve male fit. Inuolui enim amaritudinenon potest, quod omnino perditum penitus non est. Hoc autem tempus noftræ mutabilitatis non quandoque ita periturum, id est, transiturum est, vt male sit, fed vt penitus non fit, Angelo in facro eloquio atteftante, qui ait : Per viventem in fa- R cula, quia tempus iam non etit. Nam etii Propheta dicit. Erit tempus corum in æternum quia per momenta rempus deficit, nomine temporis corum defectum vocauit. oftendens, quod fine fine omnimodo defectu deficiút hi qui a visionis intima consolatione separantur. Quia ergo nostra mortalitatis hoc tempus non ita, ve male sit, sed ita perit, vt non fit, quærendum eft, quid fit quod non ita vt non fit, fed ita perire optatur, vt male fit. Humana enim anima, seu Angelicus spiritus ita immortalis est ve mori possit: ita mortalis, ve mori non possit. Nam beate viuere, siue per vitium. fine per supplicium perdit. Essentialiter autem viuere, neque per vitium, neque per supplicium amittit. A qualitate enim viuendi deficit, sed omnimodo subsistendi interitum nec motiens sentit. Ve ergo breuitet dixerim, et immortalitet mortalis. eft, et mortaliter immortalis.

Apoc. 10.b Pf.77.

Gen.z.a

2.Cor.11.b

Quòd antiquut hostis, dies intepretatur, qui promittens, eritis dy, quast transsignransse in Angelum lucis, humano generi peccatum tentando persuasts.

Ym igitur dies, vt pereas, opetur, er paulo poli imoluendus amarirudine dien trut, quem credamus, quod vi fankus diei nomine exprimere voluit, ni di apoflatam liprirum, qui in viuendi ellentia etiam moriendo fubilitirè quem preditio vita non fuber bit, quia in averno dolore politic/cruando mori simmortalis extinguite. Qui (2.5) iam a beatirudinis gloris deiectus, abbuc opeture, vt pereas, vt videjucet retrufus dignis fupplicits, estam tentandi licentiam amitrat.

And per diem dilettis peccasi, per nottem vero cacitas mentis possit intelligi. Capat 1X. Di
IS nimirum diem se exhibet, quia per prospera incipie; sod in nochis tenerașa semper destinit,quia ad aduceră perducir. Diem namque se ostendosar,cum dicerer: In

quacumque die comederitis ex eo, aperientur oculi veftri, et eritis ficut dij. Sed noetem intulit, cum ad mortalitatis tenebras perduxit. Dies itaque est illata promiffio meliorum, sed nox est exhibita ipsa experientia calamitatum. Antiquas hostis dies eft, per naturam bene conditus, fed nox est per meritum ad tenebras delapfus. Dies est, cii pollicendo bona humanis aspectibus lucis se angelum simulat, Paulo atteftante qui ait: Iple enim fatanas transfigurat fe in angelu lucis. Sed nox eft, cum mentes confentientiu erroris tenebris obscurat. Vir ergo sanctus in dolore proprio causam totius humani generis deflens, et nihil speciale omnimodo in speciali vulnere cogitans, reducat ad animum originem culpa, et consideratione infitia, dolorem temperet poena. Videat humanum genus, vnde et quo cecidit, et dicat: Pereat dies, in qua natus fum, et nox, in qua dictum est, conceptus est homo. Ac si apertedicat: Perest spes ab apostara angelo illara, qui diem se simulans ex promissione divinitaris emicuit, sed noctem se exhibens, lucem nobis nostra immortalitatis obscurauit. Pereat antiquus hostis, qui lucem promissionis ostendit, sed peccati tenebras contulit. Qui quasi diem se blandiendo innotuit, sed víque ad tenebrosam noctem ex impressa cordis cacitate perduxir. Sequirur: [Dies illa vertatur in tenebras.] Quasi lucet dies ista mentibus hominum, cum prauitatis eius persuasio prospera creditur, et qualis sir intrinsecus; non videtur. Sed cum iniquitas illius, sicut est, agnoscitur, dies false promissionis quafi quibufdam ante iudicis nostri oculos tenebris obscuratur, quia videlicer, qualis est

ex me-

A ex merito, talis perspicitur in blandimento. In tenebras ergo dies vertitur, quando aduerfa intelligimus, etiam quæ profpera fuadendo pollicetur. In tenebras dies vercitur, quando antiquus hoftis qualis est sæulens, talis a nobis perspicitur etiam sub blandimentis latens, ne fictis prosperitatibus quasi ex diei lumine illudat, et veris miferijs ad peccati tenebras pertrahat. Sequitur : [ Non requirat eum Deus desuper, et non illustret lumine. ] Omnipotens Deus sicut ex nihilo bona facere potuit, ita cum voluit per incarnationis fuz mysterium, etiam perdita bona reparauit. Duas vero 9. ad intelligendum fe, creaturas fecerat, angelicam videlicet, et humanam : vtramque vero superbia perculit, atque ab statu ingenitæ rectitudinis fregit. Sed vna tegmen carnis habuit, alia vero nihil infirmum de carne gestauit. Angelus namque solummodo spiritus, homo vero et spiritus est, et caro. Misertus ergo creator ve redimeret, illam ad fe debuit reducere, quam in perpetratione culpa, ex infirmitate aliquid constat habuisse, et eo amplius debuit apostatam angelum repellere, quo cum a persistendi fortitudine corruit, nihil infirmum ex carne gestauit. Vnde recte Psalmista cum misertum Redemptorem hominibus diceret, ipsam quoque causam misericordia expreffit, dicens :

Quod ideo misereus est homini , quia cum caro esset, ex infirmitate peccanit .

T memoratus est, quia caro funt. Ac si diceret : Quo corum infirma vidit, co 75, 77. diffricte culpas punire noluit. Eft adhuc aliud, quo er perdirus homo reparari debuit, et superbiens spiritus reparari non possit : quia nimirum angelus sua malitia cecidit, hominem vero aliena proftrauit. Quia ergo humanum genus ad lucem poenitentia, Redemptoris aduentu reducitur, apostata vero angelus ad restaurationis 6 lucem nulla spe veniæ, nulla connersationis emendatione reuocatur: dicatur recte: Non requirat eum Deus desuper, et non illustret lumine. Ac si aperte diceretur: Quia ipse tenebras intulit, toleret fine fine, quod fecit, nec vmquam lumen pristini status recipiat: quia hoc etiam non suasus amisit. Sequitur : [Obscurent eum tenebra et vmbra mortis. ] Per ymbram mortis, obliuio debet intelligi : quia ficut mors interimit vitam, ita obliuio extinguit memoriam. Quia ergo apostata angelus æternæ obliuioni traditur, vmbra mortis obscuratur. Dicatur igitur: Obscurent eum tenebræ et vmbra mortis, id est, sic eum erroris sui cacitas obruat, vt nequaquam vlterius ad lucem poenitentia per diuini respectus memoriam resurgat . Sequitur : [ Occupet eum 10. caligo, et inuoluatur amaritudine. ] Antiquus hostis nequiriz suz vinculis astrictus aliud eft , quod nnnc patitur , aliud quod in fine patietur. Quia enim a lucis intimæ D ordine cecidit, nunc femetipfum intrinfecus erroris caligine confundit. Sed post hoc amaritudine involuitur : quia ex merito spontanea caliginis, aterno gehenna tormento cruciatur. Dicatur ergo. Is qui ferenitatem lucis intime perdidit, quid eff.

quod ante extremum supplicium tolerat? [Occupet eum caligo. ] Subiungatur etiam que illum poena subsequens etiam sine termino deuastat: [ Inuoluatur amaritudino. ] Omne quippe, quod inuolutum est, finem suum quasi nusquam indicat, quia ficut non oftendit quo incipit, ita non detegit quo defiffit. Inuolui ergo amaritudine antiquus hoft is dicitur, quia superbiæ eius supplicia non solum omnimoda, sed etiam infinira præparantur. Quæ videlicet eius pœna tunc initium accipit, cum districtus ad extremum judicium judex venit : Vnde bene fubditur :

Quid per annum , diem , mensemq. intelligatur , et quid item sit annum Domini placabilem Caput X I.

T Octem illam tenebrofus turbo possideat. ] Scriptum quippe est : Deus manifeste 7/. 49. venier, Deus noster, et non silebit. Ignis in conspectueius ardebit, et in circuitu eius tempestas valida. Tenebrosus ergo turbo hanc noctem possidet, quia apostatam spiritum a conspectu districti judicis ad aterna supplicia, pauenda illa tempestas rapit. Turbine ergo nox ista possiderur, quia superba eius cacitas districta animaduerfione percutitur. Sequitur: [ Non computetur in diebus anni, nec numeretur in menfibus. ] Annum prædicationem supernæ gratiæ non inconuenienter accipimus: quia ficut in anno congestis diebus tempus perficitur, ita in superna gratia virtutum multiplex vita completur. Potest per annum etiam multitudo intelligi redemptorum,

quia ficut ex dieru multitudine annus ducitur , îta ex collectione bonorum omnium . A illa electorum innumerabilis vniuersitas expleturo. Hune namque annum perfecta 16.61.4 multitudinis Ifaias prædicat, dicens: Spiritus Domini fuper me, co quod vnxerit me . Ad nunciandum mansuetis misit me , vt mederer contritis corde , et prædicarem captiuis indulgentiam, et claufis apertionem, ve prædicarem annum placabilem Domini . Annus enim placabilis Domini prædicatur, cum futura plebs fidelium, veritatis lumine illustranda prædicitur. Quid vero per dies, niss singulæ quæque electorum mentes, quid per mentes niti multiplicate corum Ecclefia, que vnam catholicams faciunt, defignatur. ? Illa ergo non non computetur in diebus anni , nec numereturin mensibus, quia antiquus hostis superbiæ suz tenebris pressus, aduentum quidem Redemproris conspicit, sed nequaquam ad veniam cum electis redit. Hincenim scriptum eft: Nufquam enim Angelos apprehendit, fed femen Abraæ apprehendit:

Quod Chrifins , non Angelus , fed homo fattus eft , Hoc enim fieri debuit , quod Caput X I I. I Deireo namque Redemptor nofter, non Angelus, fed homo factus est, quia hoe pro-

reret, et homine in semetipso aprehendendo repararet. Possunt etia dies hi, qui in inter-

Hch.2 ¢

L.Cor.S.a

na luce permanent Angelici spiritus: menses autem, coru ordines et dignitates intelliit. gi. Singuli enim quique spiritus, quia lucet, dies sunt. Sed quia certis quibusdam dignitatibus distinguuntur, vt alij, throni, alij, dominationes, alij, principatus, alij, potestates fint, pro hacipia distributione agminum, menses vocatur. Sed quia antiquus hostis nequaqua ad meritum lucis, nequaquam ad ordinem supernorum agminum reducitur, nec in diebus anni nec in mentibus numeratur. Sic quippe illum perpetratæ cæcitas fuperbiæ grauat, vt vltra ad illa claritatis intimæ fuperna agmina non redeat. Nequaquam iam frantibus lucis dignitatibus admifcetur, quia tenebrarum fuarum merito semper ad ima deprimitur. Qui quia ab illa patria calestis frequentia exors in perperuum permanet recte adhuc fubiungitur : [ Sit nox illa folitaria , nec laude digna. ] Nox illa folitaria efficitur, quia distinctione perpetua a frequentia patrix superna separatur. Quod tamen intelligi et aliter potest, vt videlicet hominem, quem sibi socium ad perditionum fecerat, amittat, et folus cum suo corpore hostis percat dum multos, quos destruxerat, Redemptoris gratia reformat. Solitaria ergo nox efficitur, cum fublatis eis qui electi funt, folus hottis antiquus æternis gehennæ ignibus mancipatur. Bene autem dicitur : [ Nec laude digna . ] Cum enim humanum genus erroris tenebris pressum, deos lapides crederet, per hoc, quòd idolis seruiebat, quid aliud D quam feductoris fui facta laudabat? Vnde per Apostolum Paulum bene dicitur: Scimus, quia nihil est idolum, sed que immolant gentes, demonijs immolant. Qui ergo idolorum venerationi substrati sunt, quid aliud, quam noctis renebras laudaucrute Sed ecce iam cernimus, quia nox illa non esse laude digna cognoscitur, cum iam a redempto humano genere, idolorum veneratio reprobatur: et nox folitaria relinquitur , quia cum damnato apostata spiritu ad tormenta nonitur. Sequitur: [ Maledicant ei qui maledicunt diei, qui parati funt suscitare Leuiathan. ] In translatione veteri ita non dicitur, sed maledicat eam, qui maledixit diem, qui capturus est grandem cetum. Quibus verbis aperte oftenditur, quòd a fancto viro in fine mundi ventura antichrifti perditio prauidetur. Malignus namque fpiritus, qui per meritum nox est, diem fe in mundi fine simulat, cum fe quasi Deum hominibus oftentat, cum claritatem fibi divinitatis fallacitet tribuit, et fe, supra omne, quod Deus vel dicitur, vel coli-

tur, extollit. Noctem igitur maledicit, qui maledicit diem, quia ille nunc eius malitiam destruit, qui illustratione aduentus sui tunc etiam potentiam eius fortitudinis extinguit. Vnde et bene subiungitur : [ Qui capturus est grandem cetum. ] Huius enim ceti fortitudo in aquis capitur : quia antiqui hostis versutia baptismi sacramento superatur. Sed quod translatione veteri de auctote omnium dicitur, hoc translasione hac, quæ ad nos ex Hebræo eft, Arabicog, fermone deriuata, de electis eius An-

gelis memoratur. De his namque dicitur :

Qued

Qu'ed fantti angeli diabolo, qu'ed divinitatem homini promiferit, exprebrent, quorum poteffati substratus, et ad probandum elettos excitatus, et religatur ne extinguat Caput X I I I .

Aledicant, ei qui maledicunt diei. ] Diem se quippe iste superbiens spiritus oftentare etiam angelicis potestatibus voluit, cum se super ceteros quasi in potentia diuinitatis extollens, tot post se ad interitum legiones traxit. Sed hi nimirum, qui in auctore suo humili corde perstiterunt, cum errori eius noctem inesse conspicerent. diem claritatis illius de semetipsis humilia sentiendo calcauerunt: qui nunc nobis doli eius tenebras indicant, et quam sit illius despicienda ficta claritas, demonstrant. Dicatur ergo de tenebrosa nocte, qua humana infirmitatis oculos clausit: [Maledicat

ei,qui maledicunt diei, ]id est, illi electi spiritus erroris eius tenebras damnadas denuncient, qui magnitudinem claritatis illius iam ab exordio fictam vident. Bene aute subditur:[Qui parati sunt suscitare Leuiathan.] Leuiathan quippe interpretatus dicitur additamentum corum. Quorum scilicet nisi hominum? Recte autem additamentum eorum dicitur, quia postquam primam culpam mala suggestione intulir, hanc quotidie augere grauioribus perfuationibus non defistit . Vel certe per exprobrationem Leuiathan vocatus est, id est, additamentu hominum dictus. Eos namque in Paradiso immortales reperit, sed divinitate immortalibus promittedo, quasi eis aliquid vitra quam erant, se addere spopondit. Sed dum blande non habita se daturum perhibuit, callide et habita fubtraxit. Vnde et eundem Leuiathan ita Propheta describir, dicens: Super Le- 1/4.27.4 uiathan serpentem vectem, super Leuiathan serpentem tortuosum. Leuiathan quippe

iste, in co quòd se addere homini spopondit, tortuosis adeum finibus irrepsit, quia dum falso impossibilia promisit, vere et possibilia sustulie. Quarendum vero nobis est, 12. cur qui serpentem dixerat, tortuolumq. illico subiungens, interposuit vectem : nist forte quod in serpentis tottitudine fluxa mollities, in vecte autem eft duritie rigiditas. Vt ergo hunc et durum fignaret et mollem, et vectem nominat et serpentem. Durus quippe est per malitiam, mollis per blandimenta. Vectis ergo dicitur, quia vique ad necem percutit, serpens autem, quia se per insidias mollitet infundit. Sed hunc Leuiathan electi angelorum spiritus, nunc in puteo abyfli clausum premunt. Vnde scri. 1900.20. a prum est: Vidi Angelum descendentem de cælo, habentem clauem aby sii, et cathenam magnam in manu fua , et apprehendit draconem ferpentem antiquum , qui est diabolus et satanas, et ligauit cum per annos mille, et misit cum in abyssum. Quem tamen in mundi fine ad apertiora certamina renocant, et totum contra nos in suis vi-D ribus relaxant . Vnde illie rurfum feriptum eft : Cum completi fuerint mille anni, fol- 1bid.

uctur fatanas. Ille enim apostata angelus, qui ita conditus fuerat, vt angelorum ceteris legionibus emineter, ita superbiendo succubuit, vt nunc stantium angelorum ditioni substratus sit, quatenus vel nunc ad viilitatem nostram, eis ministrantibus, teligatus lateat, vel tunc ad probationem nostra, eis relaxantibus, totis se suis contra nos viribus folutus exerceat. Quia igitur hi electi spiritus superbum a postatam comprimunt, qui humiles hunc sequi noluerunt, ipsisq. administrantibus disponitur, vt ad intentionem aperti certaminis destruendus funditus quandoque reuocetur, dicatur recte: [Qui parati funt fuscitare Leuiathan.] Qui ramen hostis callidus ad aperta bella necdum fuscitatus est, quo modo quorundam mentes nox ista nunc latenter obscuret, infinuat . Sequitur :

Qued hypocrita, qui quafi stella in notte videntur, erroris sui caligine sape obscurantur, vt etiam foris in actione confundantur . Caput X I I I I.

Brenebrentur stellæ caligine eius. ] In scriptura sacra stellarum nomine aliquan- 13 . do sanctorum iustitia, que in huius vite tenebris lucet, aliquando vero hypocritarum fictio demonstratur, qui bona qua, faciunt, ad percipiendas laudes hominibus oftendunt. Si enim recte viuentes, stellæ non essent, nequaquam Paulus disci- Pbila. b pulis diceret : In medio nationis prauæ et peruersæ, inter quos lucetis sicut luminaria in mundo. Rurfum si inter cos, qui recta agere videntur, quidam de actione sua retributionem fauoris humani non quarerent, nequaquam stellas Ioannes ruere a ca- Apoc.2.a lestibus videret, dicens: Milis draco caudam, et traxit tertiam partem stellarum.

Draconis

### 384 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. IIII.

Draconis enim cauda stellarum pars trahitur : quia extrema persuasione antichristi A quidam qui videntur lucere, rapientur. Stellas namque in terram trahere, est eos, qui videntur studio vita calestis inharere, ex amore terreno iniquitate aperti erroris inuoluere. Sunt namque nonnulli, qui ante humanos oculos velut magnis operibus lucent, fed quia hec ipfa opera a mundo corde non prodeunt, capti in occultis cogitationibus, noctis huius tenebris obscuranturqui sape ea qua mudo corde non faciunt, etiam opera amittunt. Quia ergo nox præualere permittitur, quando et inter bona opera cordis intentio minime mundatur, dicatur recte : [ Obscurentur stella caligine eius, I id est, cos, qui ante humanos oculos quasi bonis operibus splendent, malitia antiqui hostis obscurare præualeat: et hoc, quod ante humana iudicia sumpserat lumen laudis deponant . Caligine quippe noctis obscurantur, cum corum vita aperto errore confunditur : vt nimirum rales etiam foris in actione appareant, quales apud fe- B 14. metipfos intus diuino parere iudicio non formidant . Sequitur : [ Expettet lucem et non videat, nec ortum furgentis aurora. ] In euangelio Veritas dicit. : Ego fum lux mundi . Sicut autem idem Redemptor noster vna persona est cum congregatione bonorium infe namque capur est corporis, et nos huius capitis corpus: ita antiquus

non videat, necorrum furgentis aurores. Il neuangelio Veritas diccio: Ego fum lux mundi. Sicu atuem diem Redemptor nofte van persona efte um congregazione bonorium, ipfo namque capur eft corporis, et nos huius capitis corpus: itia antiquus hostis van persona eft cum cunda capiticione reproborum, quais piec ista diniquitatem quasi caput praxminet, illi autem dum ad perfusida deferiutum, velut fubiunchum capiti corpus inherent. Quod ergo de han cotek; del antiquo hostie dictium; digiumm eft, ve ad corpus cius; id eff; ad micuos quodque deriuettus. Quia i girut Redemptor notter humani genesis tux eft, quid eft, guode de han cote citicium: Lexpetie lucemet non videat i mili quod fun montali qui indem, quare est citicium est aporte lucemet non videat i mili quod fun montali qui indem, quare e Qui confirmum eft englic Deuna, et al ria, il activita autem negant. Hinimirum aut prasa littagua facturi, aut recla opera non reclatorio del confirmum est del confirmum del confirmum autorio del confirmum autorio

dos arbitrantus, et quanto fe ex multorum aflimatione irreprehenfibiles putant, sanoliem difficili indicij fecurius expedant. De quibus hene per Prophezam dicitust Vadefiderantibus diem Domini. Quibus beatus lob debitam lententiam profere, predicentis fludio, non oprantis voto dienas § Expectel tuem, et non videat. Nox quippe illa, ille videlicer tenebrofus hoftis, in membris fuis lucem expectat, et non videbuquia vel hi, qui fidem fine operbus seriente, euro pro eadem fide in extremo indiciofaltara fe polle confidunt, spes corum frutrabitur, qui hanc male viuendo demoliti din; quam confiendo tenerentus vel hi,qui pro-bumana laude in bona actione fe exbibensincalium a veniente indice retribut oncem bonorum operum sperant, qui adum secim oftenationem faciunt laudis, san praemium ab humano or ecceperum. Veritate direfante, qua air i Amen dico vobis, receperum mercedem fuamu. Vbi etbene fibbungritur ? Nec corum furgentis autora; 3]

Aurora quippe Ecclefia dicitur, quæ a peccatorum suorum tenebris ad lucem iu-

Amos 5.0

Atlib Hitie permusatur. V nde ethane fponfui in Camitorium cantico miratur, dicease. Quie ethia, quae progreturiu quala surora confurgens è quala autora quippe electorum furgit Eccleia, quie presuntai prifitime tenebras deferit, et fefe in noui luminis fullgorem consertis. In illa girur luce, quie in diritti indicis aduentu monfaratur, corpus dannati hoftis ortum furgentis autore non viderequia cum difrictus sudex ad retributionem veneris, inquas quifuque fucurum caligine menirorum prefitis, viquasa claritate fancta Eccleia in intrum lumen cordi situ gratigonera. Tune namqueele-torum mens in altum rappitur, yr diumintatis radjis illufretur, et quo eius retpectu corum mensi in atum rappitur, yr diumintatis radjis illufretur, et quo eius retpectur rora fit, cum moralitaris raque ignovariis fua reterbas industus smirrita. In india core quo adhue autora eth, fecta vitera men vitim plenius in regno confummat. Ora uti staqua autora ethe fectorum clarifecturis Eccleia, que videre neque unter reprobiquia a confpectu difrite il indicis malorum fuorum y pondere prefit ad tenebras pertra dumate. V ndo erece per Propheram dicisus: Tollarut impiss, ne videxe gloriam.

Pf.30.000 Dei. Hinc eft, quòd de hac aurora per Pfalmifram diciture Abfcondes cos in abfcondito vultus tul, a conturbatione hominumb. Electus caim quifque in indicio per internum.

A ternum visum in vultu diuinitatis absconditur, dum reproborum foris cacitas distri-& animaduersione iustitiæ repulsa turbatur. Quod etiam non inconuenienter ad præsens accipimus, si simulatorum corda subtilius indagamus. Arrogantes namque et hypocritæ bonorum facta exterius aspiciunt cosq. in factis suis laudari ab hominibus agnoscunt, corumq. celebre nomen mirantur, et quòd probene gestis laudes suscipiant vident, sed quanto studio easdem laudes sugiant, non vident. Aperta corum opera confiderant, sed quòd sola spe intima hac operentur, ignorant. Qui enim vera luce iustitiæ clari sunt, prius a tenebris internæ intentionis immutantur, vt obscuritatem intus terrenæ apperitionis plene deserant, et corda sua ad supernæ lucis desideria perfecte conuerrant, ne cum alijs apparent lucidi, sibimetipsi sint obscuri . At-rogantes ergo quia bonorum facta considerant, corda non pensant, imitantur vnde laudari foris valeant, non vnde intus ad iustitiæ lumen surgant : et quasi ortum sutgentis aurore videte nesciunt , quia intentionem religiose mentis considerare con- 16. temnunt. Potest etiam sanctus vir gratia prophetici spiritus plenus, Iudaz persidiam, Redemptore veniente, conspicere, eiusq. cacitatis damna per verba hac quafiex optantis qualitate prophetate, ve dicat: Expectet lucem , et non videat. nec ortum surgentis aurora. Iudza quippe lucem expectauit, et non vidit : quia humani generis Redemptorem venturum quidem prophetando sustinuit, sed venientem minime cognouit : et quos ad spem aperuit mentis oculos , ad præsentiam lucis . clausie. Que et surgentis aurore ortum non vidit , quia infirma illa sancte Ecclesie primordia venerari contemplit: dumq. hanc labefactari suorum mortibus credidit, ad quæ fortia perueniret, ignorauit. Sed quia de infidelibus loquens, iniqui capitis membra innotuit, ad ipsum rursum iniquorum capur verba conuertit, dicens: Quia C non concludit oftia ventris, qui portauit me, nec abstulit mala ab oculis meis.] Quod vnicuique hominu venter est matris, hoc vniuerso humano generi extitit habitatio illa fumma paradifi. Ex ipfa namque proles humani generis velut ex ventre prodijt. et quali ad incrementa corporis, fic ad augmenta propagiuis foras emanauit. Ibi conceptio nostra coaluit, vbi origo hominum homo primus habitauit. Sed huius ventris oftia serpens aperuit, quia persuasione callida in corde hominis mandatum ezleste dissoluit. Huius veneris ostia serpens aperuit, quia munita supernis monitis claustra mentis irrupit. Sanctus igitur virin poena, quam tolerat, ad culpam menris oculos reducat. Doleat hoc, quod tenebrosa nox, id est, antiqui hostis obscurafuggeftio humanis metibus intulit:doleat hoc, quòd fugeftioni callida humana mens in sua deceptione consensit, et dicat : Quia non conclusit oftia ventris, qui portauit D me, nec abitulit mala ab oculis meis . Nec moueat quod non conclusisse queritur, quem aperuisse paradisi ianuam detestatur. Non conclusit enim dicit , aperuit : et mala non abstulit, irrogauit. Quali enim auferret, si quiesceret : et quali clauderet, si ab irruptione cessare. Pensat namque de quo loquitur, et perpendit quod prauo spiritui quasi lucra nobis dedisse fuerat, si damna non intulisse. Sic nos de latroninibus loquimut , quia captiuis fuis donant viram , si non abstulerint . Libet hac ab inchoarione repetere, atque ex eo, quod in viu præfentis vitæ recognoscimus, moraliter retractare. Beatus Iob considerans, postquama mentis statu succubuit genus 17. humanu,quanta in rebus prosperis fiducia subleuetur, vel quanta ex aduersis perturbatione frangatur, ad illum, quem habere in patadiso potuir incommutabilitatis statum, mente recurrit et mortaliratis lapfum per prospera et aduersa variantem, quam E despicabilem cernerer, maledicendo declarauit, dicens:

Quid fit, quod lob diem, in qua natus eff , perire optat , et nottem, in qua eft conceptus : et cur bomo in die dicatur nafci , in notte vero concipi .

D Ereat dies, in qua natus fum, et nox, in qua dictum est: Conceptus est homo. Quasi dies quædam est, cum mundi huius prosperiras arridet. Sed dies iste in noctem definit, quia sæpe temporalis prosperitas ad tribulationis tenebras perducit. Hunc prosperiearis diem Propheta despexerat, cum dicebat: Diem hominis non concupiui, tu Hier.17, e cis. Hanc tribulationis noctem postremo incarnationis sua tempore passurum se Dominus nunciabat,cu per Pfalmita quasi ex præterito diceret : Víque ad noctem incre- Pf. 14. puerunt me renes mei. Potoft ause per diem, peccati delectatio, pernocte vero cacitas S.Greg. To.1.

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. IIII. 386

Gen.1.4 Pf. 81.

1,Cor.3.4

Ross, 2. 6

Pf. 31.

mentis intelligi, per quam se homo patitur in culpæ perpetratione prosterni . Optat A igitur perire diem, vt omne, quod blandiri culpa cernitur, vigore iuffitiæ interueniëte, destruatur. Optat etiam perire noctem, vt quod cacata mens etiam per consensum perpetrat, animaduersione pomitentia extinguat. Sed quarendummobis est, cur in die homo natus dicitur, In nocte conceptus? Scriptura facra tribus modis homine appellat, scilicet aliquando per naturam, aliquando per culpam, aliquando per infirmitarem. Homo quippe per naturam dicitur, ficut sciptum est: Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram. Homo perculpam, sicut scriptum est: Ego dixi dij effis, et filij excelsi omnes, vos autem sicut homines moriemini . Ac si aperte dicar: Sicut delinquentes obibitis. Vnde et Apostolus Paulus ait : Cum sit inter vos zelus et contentio, nonne carnales estis, et secundum hominem ambulatis? Ac si aper-

te dicat: Qui discordes mentes ducitis, nonne adhuc ex-reprehensibili humanitate peccatis? Homo per infirmitatem dicitur, sicut scriptum est: Maledictus homo, qui speru Hier. 17.b fuam ponit in homine . Ac si aperte diceret, in infirmitate. Homo ergo in die nascitut, sed in nocte concipitur, quia nequaquam ad delect ationem peccati rapitur, nisi prius per voluntarias mentis tenebras infirmetur. Ante enim cæcus in mente fit, et poltmodum fe reprobæ delectationi fubsternit . Dicatur ergo : Pereat dies, in qua natus fum, et nox, in qua dictum est : conceptus est homo, id est, pereat delectatio, que in culpam hominem rapuit, percat incauta mentis infirmitas, que eum víque ad tenebras prani confensus excacauit. Homo enim dum blandimenta delectationis caute non perspicit, etiam in noctem nequissimæ perpetrationis ruit. Solerter ergo vigilandum est, vt cum blandiri culpa inchoat , ad quantum interitum mens trahatur , agnoscat. Vnde et apte subditur: [ Dies illa vertatur in tenebras . ] Dies quippe in tenebras vertitur, cum cul pa in info delectationis exordio, ad quem perditionis finem rapiat, videtur. In tenebras ergo diem vertimus cum nosmetipsos districte punientes, ipsa delectationis praux blandimenta per diftricta poenitentia lamenta cruciamus, et cumflendo infequimur, quidquid in corde taciti ex delectatione peccamus. Quia enim fidelis quisque cogitationes in iudicio exquiti subtiliter non ignorat : Paulo attestante, qui ait : Iter se inuicem cogitationum accusantium, aut etiam desendentium semetipfum introrfus discutiens, ante indicium vehementer examinat, vt districtus index co iam tranquillius veniat, quo reatum fuum, quem discutere appetit, iam proculpa pu-

nitum cernit. Vnde et recte subiungitur : Qued a nobis non requirat Deus qua per panitentiam constat effe dimiffa . CAPRE XVI.

18. Non requirat cum Deus desuper. ] Requirit Deus, quæ iudicando discutit, non Drequirit quæ ignoscendo in suo sam iudicio impunita derelinquie. Hic itaque dies, id eft, hac peccati delectatio a Domino non requiritur, fi animaducrijone spontanea punitur, Paulo atteftante, qui ait : Si nosmetipsos diiudicaremus, non vik 1.Cor.11.d a Domino iudicaremum. Deo ergo diem nostrum requirere, est contra mentem nostram subtiliter in iudicio, omne, quod de culpa gratulamur admissum, indagare. In qua scilicet requisitione, illum tunc seuerius percutit, quem sibi nunc mollius pepercisse deprehendit. Bene autem sequitur: [ Et non illustret lumine. ] In iudicio namque Dominus apparens, omne, quod tunc redarguir, lumine illustrat. Quali enim sub quadam obscuritate tegitut quidquid tunc in memoriam iudicis non reuo-Ephe. s.b

catur. . Scriptum quippe eft : Omnia autem , quæ arguuntur ; a lumine manifestantur. Quali quadam tenebra peccata poenitentium absconduntur, de quibus per Prophetam dicitue : Beati, quorum remissa sunt iniquitates, et quorum tecta sunt peccata. Quia ergo omne, quod regirur, velut in tenebris occultatur, in die extremi judicij non illustratur lumine, quod non discutitur vitione. Actus namque nostros, quos tunc iuste punire noluerit, ipsa sibi aliquo modo sciens diuina misericordia abfcondit . In lumine vero oftenditur , quidquid tunc in conspectu omnium demonstratur. Hic ergo dies vertatur in tenebras, vi videlicet omne, quod delinquimus, nos per poenitentiam feriamus. Hunc diem Dominus non requirat, et lumine non illustret, vt scilicet nobis culpam nostram ferientibus, ipse hanc extremi judicij animadnersione non increpet. Ipse autem iudex venturus est, qui cuncta penetret, cuncta perstringat. Qui quia voique est, locus quo fugiatur, non est . Sed quia correctio

nostra

A noftræ fletibus placatur, folus ab illo locum fugæ inuenit, qui post perpetratam culpam nunc se in poenitentia abscondit : Vnde et apre adhuc de hoc delectationis die fubiungitur:

Quod carnalis delectationis diem tenebra flesuum et panisentia lamenta, et recordatio mortis obsenvent . Capit X V I 1.

Bicurent eum tenebræ, et vmbra mortis.] Diem profecto tenebræ obscurant. quando delectationem mentis inflicta poenitentia lamenta transuerberant. Poffunt etiam per tenebras occulta iudicia defignari. In lucenamque quod videmus agnoscimus, in tenebris vero aut omnino nihil cernimus, aut incerto visu caligamus. Occulta nam que iudicia quafi quædam ante nostros oculos tenebræ sunt, quia

perscrutari nequaquam possunt. Vnde et de Deo scriptum est : Posuit tenebras la- Pf. 17. tibulum fuum. Et quia abfolui non meremur, agnoscimus, sed præueniente nos diuina gratia per cius iudicia occulta liberamur. Diem igitur tenebræ obscurant, cum flendum nostræ delectationis gaudium, ab illo iustæ animaduersionis radio, inscrutabilia eius iudicia misericorditer occultant. Vnde et apte subiungitur: [Et 20. vmbra mortis. In scriptura enim sacra vmbra mortis aliquando obliuio mentis accipitur, aliquando imitatio diaboli, aliquando mors carnis. Vmbra enim morris, obliuio mentis accipitur, quia, vt et superius diximus, sicut mors hoc, quod interficit, agit vt non fit in vita : ita et obliuio hoc, quod intercipit, agit vt non fit in memoria. Vnde et recte quia loannes Hebræorum populo eum, cuius obliti fuerant, Deum prædicare venichat, per Zachariam dicieur : Illuminare his, qui in tene- Luc.t.b

bris et in ymbra mortis fedent. In ymbra enim mortis federe, est a diuini amoris notitia in obliuione latescere. Vmbra mortis imitatio antiqui hostis accipiture. Ipfe enim quia mortem intulit, mors vocatur, Ioanne atteftante, qui ait : Et nomen Apor 6.b illi mors. Per ymbram igitur mortis, eius imitatio designatur, quia sicut ymbra iuxta qualitatem corporis ducitur, ita actiones iniquorum de specie imitationis eius exprimuntur. Vnde recte Ifaias cum gentiles populos ab antiqui hostis cerneret imitatione defeciffe, cosq. ad veri folis ortum refurgere, quæ certo futura confiderat, quasi ex præteritis narrat, dicens: Sedetibus in tenebris et v mbra mortis, lux orta est eis. Vm- 1/4.9.4 bra enim mortis mors carnis accipitur, quia sicut vera mors est, qua anima separatur a Deo, ita vmbra mortis est, qua caro separatur ab anima. Vnde recte voce martyru per Prophetam dicitur : Humiliasti nos in loco afflictionis, et operuit nos ymbra mortis. Pf. 43. Quos enim constat non spiritu, sed sola carhe mori, nequaquam se vera morte, sed D ymbra mortis dicunt operiri. Quid est ergo, quòd beatus lob, ad obscurandum diem

prauæ delectationis, postulat ymbram mortis, nisi quòd ad delenda peccata ante Dei oculos Dei et hominum Mediatorem requirit, qui folam pro nobis mortem carnis fusciperet, et veram mortem delinquentium per vmbram suz mortis deleret. Ad nos quippe venit, qui in morte spiritus carnisq. tenebamur : vnam ad nos suam mortem derulit, et duas nostras, quas reperit, soluit. Si enim ipse veranque susciperet, nos a nulla liberaret. Sed vna misericorditer accepit, et iuste vtramque damnauit. Simpla suam duplæ nostre contulit, et duplam nostram moriens subegit. Vnde et non immerito vno die in sepulchro, er duabus noctibus iacuit, quia videlicer lucem suæ simplæ mortis, tenebris duplæ nostræ mortis adiunxit. Qui ergo solam pro nobis mortem carnis suscepit, vmbra mortis pertulit, et a Dei oculis culpa, quam secimus, abscondit. Dicatur E igitur recte : Obscurent en tenebra et vmbra mortis. Ac si aperte dicereturille veniat, qui ve a morte carnis et spiritus debitores eripiat, mortem carnis non debens, soluat. Sed quia nullum peccatum Dominus inultum relaxat : aut enim nos hoc flendo infe- 21.

quimur, aut ipse judicando reservat, restat vt ad emendationem suam semper mens solerter inuigilet. In quo ergo fibi quifque mifericorditer fubueniri defiderat, hoc neceffe eff, vt confitens tergat. Vnde et apre subiungitur : [ Occupet eum caligo . ] Quia enim in caligine oculus confunditur, ipía per pœnitentiam menti nostræ confusio,caligo nominatur. Nam sicut caligo nebulofa congerie obscurat diem, ita confusio perturbatis cogitationibus obnubilat mentem. De qua per quendam dicitur : Est confusio Ecclase adducens gloriam. Cum enim ad mentem male gesta poenitendo reducimus, graui mox morrore confundimur, perftrepit in animo turba cogitationum, morror conterit, anxietas

S. Greg. To. 1.

388

Rom. 6.4

anxietas deuastat, in arumnam mens vertitur, et quasi quodam nubilo caliginis ob- A scuratur. Hac namque caligo confusionis corum mentem salubriter oppresserat, quibus Apostolus dicebat : Quemenim fructum habuistis tunc in illis, in quibus nunc erubelcitis? Hunc ergo peccati diem caligo occupet, id est, blandimentum nequitia. afflictio, poenitentia digno marore perturber . Vnde et apte subiungitur : [ Inuoluatur amaritudine. ] Dies enim amaritudine involuitur, cum ad cognitionem mente redeunte, peccati blandimenta cruciatus poenitentiz fequitur. Diem amaritudine inuoluimus, cum praux delectationis gaudium qux supplicia sequatur, aspicimus, et asperis hoc fletibus circundamus. Quia enim hoc, quod inuoluitur, ex latere omnis partis operitur, inuolui dies amaritudine optatur, quatenus quæ mala in correctis imminent, ex omni parte quisque conspiciat, et voluptatis sua lasciuiam tristitia lamentis tergat . Sed fi diem , quam peccati delectationem diximus , tot impeti precibus audiuimus, vt videlicet circumdantes fletus expient, quidquid delectatus per negligentiam animus deliquit, quanta animaduersione poenitentia huius diei nox ferienda est. videlicet ipfe iam confensus ad culpam? Sicut enim minoris culpæ est cum carnaliter mens in delectationem rapitur, fed tamen delectationi fuz per spiritum reluctatur. ita grauioris et plenæ nequitiæ est, ad peccati illecebram non solum delectatione pertrahi, sed etiam consensu famulari. Tanto igitur artiori manu ponitentia, mensa pollutione tergenda est, quanto se per consensum conspicit sordidius inquinatam. Vnde et apte subiungitur.: [Noctem illam tenebrosus turbo possideat.] Quasi enim quidam turbo tempestatis, est concitatus spiritus mæroris. Nam dum peccatum quisque, quod fecit, intelligit: dum prauitatis fux nequitiam subtiliter pensat, marore mentem obnubilat, et quasi concusso serenæ lætitiæ aere, omnem in se tranquillitatem cordis pœnitentiæ turbine deuastat . Nisi enim recognoscentem se animum iste turbo contereret, nequaquam Propheta dixiffet : In spiritu vehementi conteres naues Thar-22. fis. Tharfis quippe exploratio gaudij dicitur. Sed cum vehemens ponitentia spiritus

Pf. 47.

nihil ei iam nifi flere libeat, nihil nifi quod se terrere possit attendat. Ponit namque ante oculos illine districtionem iusticia, hine meritum culpa: conspicit quo supplicio digna sit, si parcentis pietas desit, que per lamenta presentia ab eterna eruere pona consueuit. Spiritus ergo vehemens Tharsis naues conterit, cum vis compunctionis valida, mentes nostras huic mundo, quasi mari deditas, salubri terrore confundito, Dicit ergo: [Noctem illam tenebrosus turbo possideat, ]id est, perpetrationem culpa, non blandimenta secura quietis foueant, sed pie sauiens amaritudo pomitentia irrumpat. Sciendum vero est, quia cum peccata impunita relinquimus, a nocte possidemur: cum vero hac animaduersione poenitentia plectimus, nimirum nos noctem, quam fecimus, possidemus. Sed tunc peccatum cordis sub iuris nostri possessionem reducitur, si cu incipit, reprimatur. Vnde et diuina voce Cain praua cogitanti dicitur: In foribus peccatum tuum aderit, sed sub te erit appetitus eius, et tu dominaberis illius. In foribus quippe peccatum adest, cum in cogitationibus pulsat. Cuius appetitus subter est, eig. homo dominatur, si cordis nequitia inspecta, citius prematur, et priusquam ad duritiam crescat, reluctanti menti subigatur. Vt ergo delictum suum citius animus fentiat, et culpæ tyrannidem sub iure suo poenitendo restringat, dicatur recte: [ Noctem illam tenebrofus turbo possideat . ] Ac si aperte dicatur : Ne captiua mens culpa seruiat, culpam a ponitentia liberam non relinquat. Et quia quod flendo insequi-

mentem occupat, omnem in ea explorationem reprehensibilis gaudij perturbat, ve

Gen. 4. b

Non computetur in diebus anni, nec numeretur in mendbus.] Illuminationis zofitra annus tunc perficitus, quando apparente arterno iudice landar Ecclelig, peregrinationis ilu vita completur. Tunc laboris fiu iremunerationen recipit, cum expleto hoc belli tempore, ad patriam redit. Vinde bene per Prophetà dictur: Benediese corona anni benignitaris tua. Qual enim conona anni benedicitur: cum finio laboris
tempore, vitrutum remuneratio conferura. Dies vero huius anni funt fingular quarque
vitrutes, mendies autem multiplicia faka vitrutum. Sed ecce cum per faduciam men

crigitur

Tf.65.

A eriginu, yr (prest quod vaniente iudice, de virutibn remunereur, occurunt ciu memorie etti musta) paug seffic valde formidat, no diffridut sudez, qui venir, vi virustes remuneres, ettim es, que illicite gefta funceraminans, fubriliere penfer, ne cum annum compler, ettiam nochem mumeret. Dieast iasque de hac noche 1 [Non compuretur in diebus anni, ne en ameretur is menibus: ] Actiditrichum iudicem exoret, dienes i Cum expleco faneta Ecclefate empore, extremo te expanini manifelbas, fie dona, que consulitit, remunera, yr mala, que commifimus, non requiras. Si enim nos illa in diebus anni computatur, nome, quod egimus, exp rantuatis noftra e attimatione confunditur. Et clies virturum iam non lucene, fi hos in confectu usoanumerata notire nochi terobrole confulio oblecuter. Sed i de mode moftra mousanumerata notire nochi terobrole confulio oblecuter. Sed in de mode moftra mousanumerata notire nochi terobrole confulio oblecuter. Sed in de mode moftra mousse propositione della confunditura della confunditura della confunditura.

Ottovilla folizată, neclaude digna. Joun nonnull, qui non folum nequaquam deflent, quod faciunt, cide riam laudare et defindere non definume, Friminmu dum defendirus, culpa geminatur. Contra quod reche per quendam dicitur: Feccatii, non adjicia iterum. Peccatum quipe peccaso adjicir, qui male gefa teim defendir ex nockem illam folizatiam non relinquir, qui culpar fue renebris etam patroci-gia definiciona adjungir. Hine fu, quid pri pus home de erroristi in obre requifitus, cara fina definiciona adjungir. Hine fu, quid pri pus home de erroristi in obre requifitus, cara

dem nochem effe foliaraism nolust, quia dum requifitione ad preninentiam vocarettu, ei adminiculas exculationis admixt, dicens: Multer, quam decilim him fociam, dec 6ra, Ja die mihi de ligno, et comedi: fellicet exceffis fui virium in autorem latenter retorquens, as fil dicertet: 1º tuo ceafone delinquendi prabuilit, qui multierm dedifit: Hince eff, quòd huius errotis ramus in humano genere ex illa nine vique radice prortatiru, vique odma elagitur a, sabue ettam defendatur. Diexau regro; 1 Sin nox illa folitaria, nec laude digna. ] Ac fi aperte exoret: diesus: Culpam, quam fecimus, folitaren, ance a demi nadature et defendura; no nonfectu non nothir indicis multiplicitus aftringat. Peccare quidem non debuimus, fed vinnam alia non integentes, veles, raciter infequitur, qui aim adamoren pradentis feculi multa opperitu profipritatii indiratir, qui aim adamoren pradentis feculi multa opperitu profipritatii indiratir, qui aim adamoren pradentis feculi multa opperitu profipritatii indiratir, qui aim adamoren pradentis Feculi multa opperitu profipritatii indiratir, qui aim adamoren pradentis Feculi multa opperitu profipritatii indiratir, qui aim adamoren pradentis Feculi multa opperitu profipritatii cuiu suda quadam prefecultoren pendat. Vide et bene fubblitur. 2

Al delicane ci,qui maledicune dici. J. A. G ia perce dicar. Illi huis no dis tenchras Vere procinculo of reinan, qui iam lucem protiperiratis foculi delipicites, calcana. Sienim diem leritiam delectarionis accipismus, recte de hac noche dictrur. Maledicane ei, qui iamalectune dei ci qui a minimum illi veraciere mala transfacta per animaduerifonionem pomitentise corrigunt, qui iam sad bona fallentia nulla delectatione rapium-gue. Nam quou so datue noza iasi ad delectata, fallentia nulla delectatione rapium-gue. Nam quou so datue noza iasi ad delectata, fallentie efiquod certinitar, quia perpersata alia de plorant. Sì autem, ye fiapra dictium efi, pactem, fia gefficionem callidam antiqui hotis accipiuma, il lim adelectere nocti intelligend fiunt, qui deir maledicant.

tiqui hostia accipinuus, illi maledicere nocli intelligendi fant, qui diei maledicente, qui feilicer illi transfactas culpas vere puniunt, qui maligni feductoris insidias inipe di fuggestione blanda deprehendunt. Bene autem s sibiliti.

Daid didoilum contros fo societani, qui en qua mando fant, mente contemnant, ca, qua Dei

Dood diabalum contra se suscitant, qui ea, qua mundi sunt, mente contemnunt, ça, qua Dei sunt plena intentione desiderant. Caput XXI.

V japatai func fulcitare Louiathan JOmnes enim, qui es, quæ mundí funt, mente calcane, et es a, qua Dei funt e, plean intentione deficierant » Leuiathan conara fe infuitante, qui a cius malitiam infligatione fue conuerfationis inflammant». Nam qui sins voluntati fubiech funt, quadi qui eto ab illo iure possidentur, efuperbus S. Greg. To. 1. Kk 3 corum

### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. 1111.

state dominatur. Sed cum vniuscuiusque spiritus ad Conditoris sui desiderinm recalescit, cum torporem negligentiz deserit, et frigus insensibilitatis priftinz igne sandi amoris accendit : cum libertatis ingenitæ meminit, et teneri ab hofte feruus erubefeite quia idem hostis se considerat despici, quia vias Dei videt apprehendi, dolet contra le captum reniti, et mox zelo accenditur, mox ad certamen mouetur, mox ad tentationes innumeras contra rebellanrem mentem fe excitat, atque in omni arte lacerationis infligat, vt tentationum iacula intorquendo confodiat cor, quod dudum quieto jure possidebat. Quasi dormiebat quippe, dum sopitus in prauo corde quiescerets fed excitatur in prouocatione certaminis, cum ius amiferit peruerfæ dominationis. Huic ergo nocti maledicant, qui parari funt suscitare Leuiathan, idest, hi se contra peccatum fortiter in iudicio districtionis erigant, qui in suis tetationibus excitare antiquum aduersarium non formidant. Scriptum namque est : Fili accedens ad seruitutem Dei, sta in iustitia et timore, et præpara animam tuam ad tentationem. Quisquis enim accingi in diuino feruitio properat, quid aliud, quam se contra antiqui aduersarij certamen parat, vt liber in certamine ictus suscipiat, qui quietus sub tyranno in caprinitate seruiebat? Sed in eo ipso, quòd mens contra hostem accingitur, quòd alia vitia subigit, alijs reluctarur, aliquando de culpa aliquid, quod tamen non valde noceat, remanere permittitur. Et sape mens, que aduersa multa et fortia superata vnum in se et fortasse minimum, quamuis magna intentione inuigilet, non expugnat. Quod diuina nimirum dispensatione agitur, ne ex omni parte virtutibus splendens, in elatione subleuetur, vt dum in se parum quid reprehensibile videt, et tamen hoc subigere non valet, nequaquam fibi, fed auctori victoriam tribuat in his, que fubigere @ fortiter valet. Vnde et bene subiungitur:

eorum rex quafi quadam securitate perfruitur, dum eorum cordibus inconcussa pote- A

Quod santti nolentes aliquas peccati reliquias trabant, et quod ad erudiendum Ifraelem tributarius in medio Ephraim relinguatur Chananaus.

Btenebrentur ftellæ caligine eius. ] Stellæ quippe huius noctis caligine obtenebrantur, quando, et hi, qui magnis iam virtutibus splendent, adhuc de obscuri. rate culpæ aliquid renitentes fustinent, ve etiam magna vitæ claritate luceant, et tamen adhue noctis reliquias nolentes trahans. Quod ad hoc, ficut dictum eft, a gitur, vt mens proficiens ad virtutem iustitiz, sua melius infirmitate roboretur, et inde verius in bonisluceat, vnde eam etiam nolentem, parua reprehensibilia humiliter obscurant. Vndeet bene cum Israelitico populo percepta repromissionis terra partiretur, Ephraim tribui Chananaus gentilis populus non occifus, sed factus tributarius D dicitur, ficut scriptum eft : Habitauit Chananaus in medio Ephraim tributarius. Quid enim Chananaus, gentilis videlicet populus, nisi vitium significat? Et sape magnis virtutibus terram promissionis ingredimur, quia spe intima de aternitate ro-25. boramur . Sed dum inter acta fublimia , vitia quædam parua retinemus , quasi Chananæum viuere in terra nostra concedimus. Qui tamen nobis tributarius esticitur, quit hoc ipfum vitium, quod fubigere non possumus, ad vsum nostræ vtiliratis humilie ter retorquemus, vt co de se mens, et in summis vilia sentiat, quo suis viribus etiam parua, que appetit, non expugnat. Vnde et bene rurfum scriptum eft : Hæ funt gentes, quas Dominus dereliquit, vt erudiret in eis Ifraelem. Ad hoc namque quadam minima vitia nostra retinentur, vt fese nostra intentio solicitam in certamine semper exerceat, et eo de victoria non superbiat, quo viuere in se hostes conspicit, a quibus E adhuc vinci formidat. Ifrael ergo referuatis gentibus eruditur, quando in quibufda mi

nimis vitijs elatio virtutis noftræ comprimitur, et in paruis fibi refiftentibus difcit, quod ex se maiora non subigit. Hoc tamen, quod dicitur: Obtenebrentur stella caligine eius, intelligi et aliter potest. Nox quippe illa, consensus videlicet ad culpam, que ad nos primi parentis est excessu propagata, mentis nostre oculum tanta obscuritate perculit, vt omnis homo in huius vita exilio, cacitatis fua tenebris preflus, quantalibet vi ad aternitatis Inmen intenderit, penetrare non possitor Post poenam namque damnati peccatores nascimur, atque ad hanc vitam cum mortis nostre merito venimus, et cum ad fupernæ lucis radium aciem mentis erigimus, ipfa infirmitatis nostræ obscuritare caligamus. Et quidem multi in hac infirmitate carnistanta virtute. ..... 101 pri t

roborati

Ind.3.a

Iof. 16.b

Ecclas

A roborati funt, ve resplendere mundo quasi stellæ potuissent. Multi in tenebris vita præfentis, dum superiora de se exempla exhibent, astrorum more nobis desuper lucent, sed quantalibet coruscatione operis fulgeant, quantolibet se igne compunctionis accendant: nimirum constat, quia dum corruptibili adhuc carne grauati sunt, æternum lumen ficut eft, videre nequaquam poffunt, dicat ergo : [ Obtenebretur ftellæ caligine cius, ] idest, etiam illi in contemplatione sua, antiquæ noctis adhuc tenebras fentiant, de quibus nimirum constat, quod humano generi in huius vitæ caligine, virtutum fuarum iam radios expandant : quia etfi mente iam ad fumma exiliunt, adhuc tamen in infimis primæ culpæ pondere grauantur. Vnde fit, vt et foris exempla lucis velut aftra præbeant, sed tamen intus vique ad fixe visionis certitudinem pressi noctis caligine, non ascendant. Sape autemita mens accenditur, ve quamuis in carne sit po-R fita, in Deum tamen omni fubiugata carnali cogitatione, rapiatur : nec tamen Deum ficut est, conspicit, quia hanc nimirum, sicut dictum est, in carne corruptibili pondus primæ damnationis premit. Sæpe etiam ita, vt est, se absorberi desiderat, vt æternam vitam, is possit fieri, fine interuentu cor porez mortis attingat. Vnde Apostolus Paulus, cum ardenter internam lucem quæreret, fed tamen, vtcumque exterioris mortis damna formidaret, ait: Quamdiu fumus in hoc habitaculo, ingemiscimus grauati, 2.cor.5.a co, quod nolumus expoliari, fed superuestiri, ve absorbeatur, quod mortale est, a vita. 26. Sancti igitur viri videre verum mane appetunt, et, fi concedatur, etiam cum corpore illud attingere lucis intima fecretum volunt. Sed quantolibet ardore intentionis exiliant, adhuc antiqua nox aggrauat, et corruptibilis huius carnis oculos, quos hostis callidus ad concupifcentiam aperuit, iustus iudex a contuitu interni sui fulgoris prec mit. Vnde et bene fubditut:

Quod quantalibet virtute sancti nunc fulgeant, resurrectionis tamen gloriam nondum intelligunt, quam expettant . Caput XXIII.

[ Xpectet lucem, et non videat, nec ortum surgentis aurora. ] Quantalibet namque intentione adhuc peregrina mens fatagat , videre lucem ætetna ficut eft, non valet: quia hanc ei damnationis fuz cacitas abicondit. Ortus vero aurora, est illa noua natiuitas refurrectionis, qua fancta Ecclefia etiam carne fuscitata oriturad contemplandum lumen æternitatis. Si enim ipfa carnis nostræ resurrectio quasi quædam natiuitas non esset, de ea veritas non dixisset : In regeneratione, cum sederit filius ho- Matt. 19.4 minis in fede maieftatis fux. Effe ergo hanc ortam vidit, quam regenerationem voca. Luc. 22.4 uit . Sed quantalibet virtute electi nune fulgeant, que erit illa noue natiuitatis gloria, penetrare nequeunt, qua tunc cum carne ad contemplandum æternitatis lumen afcendunt. Vnde et Apostolus Paulus ait: Quod oculus non vidit, nec auris audiuit, 1. Cor. 2. q nec in cor hominis ascendit, que preparauit Deus diligentibus se. Dicat ergo: [ Expectet lucem et non videat, nec ortum furgentis aurora, ] quia spontaneo vitio tenebrata nostra infirmitas, nisi prius per mortem pœnæ suæ debitum soluat, claritatem lucis internæ non penetrat . Sequitur :

Quod institia exigit, ve ca inniti patiamur, qua ex arbitrio et sfonte volentes fecimus.

Via non conclusit oftia ventris, qui portauit me, nec abstulit mala ab oculis meis. ] Sicut et superius dictum est , non conclusit, dicit , aperuit : et non abstu-É lit, irrogauit. Hac itaque nox, videlicet culpa, oftia ventris aperuit: quia concepto ad peccarum homini delideria concupifcentia carnalis referauit. Oftia quippe ventris, funt desideria concupiscentia carnalis, de quibus per Prophetam dicitur: Intra in cu- 1/a.26.c bicula tua, et claude oftia tua. Cubicula quippe ingredimur, cum fecreta mentis no. 8.4m. 11m. 1. Aræ intramus. Oftia autem claudimus, cum defideria illicita coercemus. Hæc itaque concupifcentiæ carnalis oftia, dum confensus noster aperuit, ad innumera nos mala corruptionis pertraxit. Vnde etiam nunc sub mortalitatis pondere gemimus: quamuis ad hanc arbitrio nostro venerimus, quia et iudicij sic iustitia exigit, vt quod sponte fecimus, inuiti toleremus. Sequirur : [ Quare non in vulua mortuus fum? Egreffus ex vtero non fratim perij? Cur exceptus genibus? Cur lactarus vberibus?] Abiit nos credere, quod beatus lob ganta spiritus scientia præditus, tanta interni judicis arte**ftatione** 

statione laudatus, abortiuum se optet interissie. Sed quia, sicut etiam per remunerationem cognoscitut, intus habet testem suz fortitudinis, intus pensanda sunt cius pondera locutionis.

Quod peccatum quattuor modis in corde, et quattuor consummatur in opere. Caput XXV

Vartuor quippe modis peccarum perpetratur in corde, quattuor confummatur in opere. In cordenamque suggestione, delectatione, consensu, et defensionis audacia perpetratur. Fit enim suggettio per aduersarium, delectatio per carnem, confenfus per spiritum, defensionis audacia per elationem. Culpa enim, que terrere mentem debuit, extollit, et deiiciendo eleuat, fed grauius eleuando supplantar. Vnde et illam primi hominis rectitudinem antiquus hostis, his quattuor ictibus fregit. Nam ferpens suasit, Eua delectata est, Adam consensit, qui etiam requisitus, confiteri cul- B pam per audaciam noluit. Hoc vero in humano genere quotidie agitur, quod actum in primo parente nostri generis non ignoratur. Serpens suasit: quia occultus hostis mala cordibus hominum latenter fuggerit: Eua delectara est: quia carnalis sensus, ad verba serpentis mox se delectationi substernir. Consensum vero Adam mulieri præpositus præbuit : quia dum caro in delectationem rapitur, etiam a sua rectitudine spiritus infirmatus inclinatur. Et requisitus Adam confiteri culpam noluit : quia videlicet spiritus, quo peccando a veritate difiungitur, co in ruinæ fuæ audacia nequius obduratur . Eisdem etiam quattuor modis, peccatum consummatur in opere. Prius namque lates culpa agitur : postmodum vero etiam ante oculos hominum sine confusione reatus aperitur : dehinc et in consuetudinem ducitur : ad extremum vero, vel falsæ spei seductionibus, vel obstinatione misera desperationis enutritut. Hos iraque peccati C modos, qui vel in corde latenter fiunt, vel patenter opere perpetrantur, beatus lob confiderat, et humanum genus in quor peccarorum gradibus lapfum fir, deplorat, dicens: [ Quare non in vulua mortuus ium ? egrefius ex vtero non statim perij ? Cur exceptus genibus? Cur lactatus vberibus? ] Prima enim vulua conceptionis fuir lingua malæ fuggestionis. Sed peccator in vulua moreretut, si moriturum se homo in ipsa suggeftione cognosceret. Qui tamen ex vtero egressus est, quia postquam in peccato eum fuggerens lingua concepit, foras mox etiam delectatio rapuit. Post egressionem vero exceptus eft genibus: quia cum ad delectationem carnis prodijt, nimirum culpam per confensionem spiritus, subiectis cunctis sensibus, quasi suppositis genibus, confummauit. Sed genibus exceptus, etiam vberibus eft lactatus. In confeniu enim culpæ addictis spiritus sensibus, multa cassa siducia argumenta subsecuta sunt, que naram in peccato animam, virulento lacte nutrierunt, et ne aspera mortis supplicia metueret, hanc blandis excusationibus fonerunt. Vnde et primus homo post culpam audacior extitit, dicens: Mulier, quam dedisti

28. Gen.3.b

1fa.3.6

mihi fociam, dedit mihi de ligno, et comedi. Qui quidem per timorem femetipfum absconfurus fugerat, sed tamen requisitus innotuit quantum etiam timens timebat. Cum enim ex peccato præsens poena metuitur, et amissa Dei facies non amatur : timor ex tumore est, non ex humilitate. Superbit quippe, qui peccatum, si liceat non puniri, non deserit. Sed his, sicut dictum est, quatruor modis culpa, vt in corde agitur, etiam opere perpetrarur. Air enim : [ Quare non in vulua mortuus fum ? ] Vulua quippe peccantis, est hominis culpa latens, que occulte peccatorem concipit, et reatum fuum adhuc in tenebris abscondir, [ Egressus ex vtero non starim petij ? ] A vulua de vtero exitur, cum peccator, que in occulto commiserie, hec etiam in aperto committere non erubescit. Quasi enim ab occultationis sua vulua processetant, de quibus Propheta dicebat : Et peccatum fuum ficut Sodoma prædicauerunt, nec absconderut. [Quare exceptus genibus?] Quia nimirum peccator cum iam de iniquitate fua non confunditur, in iniquitate eadem etiam adminiculis pessima confuetudinis toboratur. Quasi genibus peccator fouetur, ve crescat, dum culpa consuetudinibus firmatur, vt vigeat. [Cur lactatus vberibus?] Quia dum prodire culpa in vium coeperit, nimitum se, vel falsa spe diuina misericordia, vel aperta miseria desperationis pascit, vt eo nequaquam ad correptionem redeat, quo vel factorem fuum, pium fibi inordinate simular, vel hoc, quod fecit, inordinate formidar. Beatus igitur vir humani generis lapfus afpicit, et quibus pracipitiis merfum fit in foucam iniquitatis, intendit dicens:

A dicens : [ Quare non in vulua mortuus fum ? ] ideft, in ipfa occulta perpetratione peccati, cur a carnis vita mortificare me nolui? [ Egreffus ex vtero non flatim perij ? ] idest, postquam ad apertam iniquitatem exij, cur me tunc saltem perditum non cognoui? Perisset quippe in suo iudicio, si se perditum cognouisset. [ Quare exceptus genibus?] ideft, etiam post apertam culpam, cur me adhuc in illa etiam consuetudo suscepit, ve valentiorem ad nequitias redderet, et prauis me vsibus sustinens foueret? [ Cur lactatus vberibus? ] idest, postquam in culpæ consuetudinem veni, cur me ad attociorem nequitiam, vel falfæ ípei fiducia, vel lacte miferæ desperationis enutriui? Cum enim culpa in vium venerit, ci iam animus ctiam fi appetat, debilius refiftit: quia quot vicibus prauæ frequentationis aftringitur, quasi tot vinculis ad mentem ligatur. Vnde fit vt eneruis animus, cum folui non valet, ad quadam fe folatia falfa 20.

R confolationis inclinet, quatenus venturum iudicem tanta fibi mifericordia spondeat: vt eos etiam, quos arguendos inuenerit, penitus non occidat. Cui rei hoc deterius accidit, quod ei multorum fimilium lingua confentit? cum multi etiam male gefta landibus exaggerant. Vnde fit, vt incessanter crescat culpa, fauoribus nutrita. Curari autem vulnus negligitur, quod dignum præmio laudis videtur. Vnde bene per Salomonem diciture: Fili mi, fi te lactauerint peccatores, ne acquiefcas eis. Peccatores Pron. t. a etenim lactant, cum vel perpetranda mala blandimentis inferunt, vel perpetrata fauoribus extollunt. An non lactatur, de quo per Psalmistam dicitur: Quoniam lau- Ps. 9. datur peccator in desiderijs animæ suæ : et qui iniqua gerit benedicitur ? Sciendu quo- Ex ver. edit, que est, quod tres illi modi peccătium iuxta descensus sui ordinem facilius corriguntur, quartus vero iste difficilius emendatur. Vnde et Redemptor noster puellam in

domo, iuuenem extra portam, in sepulchro autem Lazarum suscitauit. Adhuc quippe quasi mortuus iacet in domo, qui latet in peccato. Iam quasi extra portam educitur, cuius iniquitas víque ad inuerecundiam publicæ perpetrationis aperitur. Sepultura vero aggere premitur, qui in perpetratione nequitia etiam viu consuctudinis pressus grauatur. Sed hos ad vitam miseratus reuocat, quia plerumque diuina gratia, non folum in occultis, fed etiam in a pertis iniquitatibus mortuos, et mole praux confuetudinis pressos, respectus sui lumine illustrat. Quartum vero mortuum Redemptor noster, nunciante discipulo, a gnoscit, nec tamen suscitat: quia valde difficile est, yt is, quem post vsum male consuetudinis etiam ad vltimum adulantium linguæ excipiunt, a mentis sua morte reuocetur. De quo et bene dicitur: Sine mortuos sepelire mortuos. Mortui enim mortuos sepeliunt, cum peccatores peccatorem fauoribus pre- Luc. 9. b munt. Quid est enim aliud peccare, quam occumbere, et sepelire, quam abscondere?

D Sed qui peccantem laudibus prosequuntur, extinctum sub verborum suorum aggere abscondunt. Erat autem et Lazarus mortuus, sed tamen non a mortuis sepultus. Fideles quippe mulieres illum obruerant, quæet in eius mortem viuificatori nunciabant. Vnde et protinus ad lucem redijt, quia cum in peccato animus moritur, citius ad vitam reducitur, fi super hunc solicitæ cogitationes viuunt. Aliquando autem, ficut et superius dictum est, falsa spes mentem non intercipit, sed hanc deterior desperatio configit : quæ dum omnem spem veniæ funditus interimit, erroris lacte animam vberius nutrit.

> Primi homines si non peccassent, qualis fuisset conditio. Caput XXVI.

Onsideret igitur sanctus vir post primam culpam quanta deterius homo mala 30. commist, postquam paradisum perdidit, vsque ad quanta huius exilij prærupta descendit, et dicat : [Quare non in vulua mortuus sum? ] idest, cum serpentis fuggestio peccatorem me conciperet, tune vtinam quæ me mors sequeretur, agnouillem, ne vique ad delectationem fuggeftio raperet, et morti artius ligaret. [Egref-fus ex vtero non flatim perij?] Ac fi dicat: Vtinam ad exteriorem delectatione exiens, quòd interiore lumine priuabar, agnouissem : et saltem in ipsa delectatione occumberem, ne per consensum mors acrius puniret. [ Cur exceptus genibus? ] Ac si dicate Vtinam minime me confensus subiectis prauitati sensibus excepisset, ue ipsa me confensio ad audaciam deterius raperet. [Cur lactatus vberibus?] Ac si dicat : Vtinam blandiri faltë mihi post mala perpetrata noluissem, ne tanto me culpæ nequius astringerem, quanto me in illa mollius fouerem. His itaque reprehensionum suarum voci-

### S. Gregorij Expof. Moralis Lib. IIII.

bus in parente primo se peccasse redarguit. Sed si ad zrumnam huius exilij nequa- A quam homo peccando descenderet, dicat qua perfrui quiete potuisset, Sequitur: [ Nunc enim dormiens filerem, et fomno meo requiescerem . ] Ad hoc quippe in paradifo homo politus fuerat, yt li fe ad Conditoris fui obedientiam vinculis charitatis aftringeret, ad cælestem angelorum parriam quandoque fine carnis morte transiret. Sic namque est immortalis conditus, ve tamen si peccaret, et mori posset : et sic mortalis est conditus, vt si non peccaret, etiam non mori posset : atque ex merito liberi arbitrij beatitudinem illius regionis attingeret, in qua, vel peccare, vel mori non posset. Vbi igitur post redemptionis tempus, carnis morte interposita, electi transcunt, illuc proculdubio parentes primi fi in conditionis fuz ftatu perftitiffent, eriam fine morte corporunt transferri potuissent. Dormiens igitur sileret, et somno suo homo requiefceret : dum ad aterna requiem patria ductus, quasi secessium quendam a clamore hoc n humana infirmitatis inucniret. Post peccatum namque quasi clamans vigilat, qui contentionem carnis propriæ repugnans portat. Hoc quietis silentium iam homo conditus habuit, cum contra hostem suum liberum voluntatis arbitrium accepit. Cui qui fua fponte fuccubuit, mox de fe, quod contra fe perstreperet, inuenit, mox in certamine infirmitatis tumultus reperit : et quamuis in pacis silentio ab auctore fuerat conditus, hosti tamen sponte substratus, clamores de pugna tolerauit. Ipsa enim carnis fuggeftio, quasi quidam clamor est contra quietem mentis, quam ante transgreffionem homo non fensit : quia nimirum, quod de infirmitate posset tolerare, non habuit . Postquam vero se sponte hosti subdidit , astrictus culpa sua vinculis, in quibusdam ei etiam nolens feruit, et clamores in mente patitur, cum caro spiritui reluctatur. An non clamores intrinsecus audiebat, qui prauæ contra se legis verba tolerabat, di- C cens: Video aliam legem in membris meis repugnantem legi mentis mez, et captiut me ducentem in legem peccati, quæ est in membris meis? Contempletur ergo vir sanctus, in quanta cordis pace quiesceret, si serpentis verba suscipere homo noluisset, et dicat: [ Nunc enim dormiens filerem, et fomno meo requiescerem , ] idest , intra mentis secretum ad conditoris contemplationem secederem: nisi me extra me tentationum zumultibus consensus prima culpa prodidisset. Huius autem quietis gaudijs cum quibus etiam focijs perfrueretur, adjungit, dicens:

Quod per reges et consules , sanctos velit angelos intelligi , cum quibus homo conuenisset ab initio, nifi ipfe onue peccati voluntarie sumpsiffet . Capus XXVII.

Rom.7.d

Pf. 8.

Zach.z.a

31. (Vm regibus et consulibus terræ.] Ex rebus insensibilibus discimus, quid de senfibilibus atque intelligibilibus fentiamus. Terra namque aere fecundatur, aer D autemex cæli qualitate disponitur. Sic iumentis homines, hominibus angeli, archangeli vero angelis præfunt. Nam quòd iumentis homines præfint, et viu cernimus, et verbis Pfalmiftæ docemur, qui air : Omnia subiecisti sub pedibus eius, oues et boues vniuerfas infuper et pecora campi. Quia vero hominibus angeli præfint, per Prophetam testatur angelus, dicens: Princeps regni Persarum restitit mihi. Quod vero angeli a superiorum angelorum potestaribns dispensentur, Zacharias propheta perhibet, qui ait : Ecce angelus, qui loquebatur in me, egrediebatur, et angelus alius egrediebatur in occurfum ejus, et dixit ad cum : Curre, et loquere ad puerum istum, dicens: Abfque muro habitabitur Hierusalem . Si enim in ipsis officijs sanctorum spirituu nequaquam potestates summa minimas disponerent: nullo modo hoc, quod homini diceret angelus, ab angelo cognouisset. Quia igitur cunctorum Conditor, omnia per se- E metipfum tenet, et tamen ad diftinguendum pulchræ vniuersitatis ordinem, alia alijs dispensantibus regit, non immeriro reges, angelorum spiritus accipimus, qui quo

auctori omnium familiarius feruiunt, eo fubiceta potius regunt. Cum regibus ergo dormiret : quia nimirum iam cum angelis homo quiesceret, si persuasoris linguam sequi noluisset. Qui bene eriam consules vocantur, quia spiritali reipublicæ consulunt, rdem inf. 13. : dum nos fibi ad regnum focios iungunt. Bene confules vocantur: quia dum ipfis nunarlikas. Mor. ciantibus voluntatem Conditoris agnoscimus, in eis proculdubio consultum ab hac angustia nostræ tribulationis inuenimus. Sed quia beatus Iob sancto arernitatis spi-32 . - ritu impletur, et fuisse, vel futurum esse æternitas non habet, cui nimirum, nec præteri-

ta transcunt, nec que futura sunt, veniunt : quia cuncta per præsens videt, poteft futu-

ros

A cop predicatores Ecclefa in perfenta fipitius contemplari, qui podquam de corpotibus transfunts, neduquiam per moratum fipiti, duct anriqui patres, a citellis patitis perceptione differuntur. Mos quippe, ye a carnis colligatione exeune, in celefitis
fode quiefcume, Paulo attetlame, qui air scienut quoiam in terretfris domas noftra 1-Cer. Jahuius habitationis diffoluatur, quoia difficationem ex Doo habemus, domum non
manufadam, acternam in celtus. Pirusa tuern, quaim Redempore nofter morte dia, humani generis poenam folucret, coretiam, qui celefitis patris vias fectati funt, pofigrefulum carnis, inferni claufite tenement: non ve pena quaff peccatores piecleret, fed ve cosin locis remotioribus quiefcentes, quis noclami interceffio Mediatoris
datenerat, shingreful regni, rectus prima culpp profitore, reperture, in finn Abras
requiefcere La acum contemplatur. Qui profecto di adune in mins non effent, hos ille
Lacidat
in tormenius potitus pori videcte. Vada et idente Redempora nofter pronofitre culpi
in tormenius potitus non videcte. Vada et idente Redempora nofter pronofitre culpi

enquielere Lazaum comemplatur. Qui proficho fi adhuc in imis son effent, hos ille Luchda in tormenis polius non videre. Vade et idem Redempton nother pro nothez culpa debito occumbens, inferna penetrat, yr fion, qui et inha ferant, ad calefhi archucat, Sed quo nunc hono redempuna aferodat, illus profedo fi pecare noluilete, etiam fine redemptione peringeret. Confideret ergo vic fanchus quia di non peccaffet; illus etiam non tedempuna s'enderet, adoup predicatores fancios, polt redemptionem necessite efficient mango labore peruenire.. Et cum quibus siam munc quiesferete, infantet, diecess: 1 Cum regibue et confidibus erent...... Rege quipe funt fanchi predicatores Ez. 33. elestis, qui et commisso fibi rede disponer, et fius bene regere corpora feiunt, quia didideriorum mous infe temperant, super fuibelitic orgitationable sige virtusir regans. Qui bene etiam terra confules vocantur. Reget enim sunt, quia sibinteripis interpolational descriptions de la confidera de la commissiona de la confidera de la confider

prefidenterere auem confules, qui extinchi peccatoribus, vite prebent confultum. Reges finn, qui femeipfos repre feitunt errar auef unt confule, qui a terrenas mentes per exhortationis fus confulum, ad caleftia pertrahunt. Anterra conful non erat, qui dechaz i De virginibus auem praceptum Domini non habeo, confulum unem Len, de Pt iterum: Bearior erit, fi fic permanferit, fecundum confilium meum. Bene autem fubblitur.s

Qued seruitranquillas animas habeant, fily vero munds huim densis cogitationum tumultibus in corde vexentur. Caput XXVIII.

Vi ædificant fibi folitudines. ] Omnes enim , qui vel illicita appetunt , vel in hoc mundo videri aliquid volunt, denfis cogitationu tumultibus in corde comprimuntur. Dumq. desideriorum turbas intra se excitant, prostratam mentem pede D miferæ frequentationis calcant. Alius namque iuri fe luxuriæ fubdit, atque ante mentis oculos (chemata turpium perpetrationum fingit:et cum effectus non tribuitur ope-ris, hoc crebrius agitur intentione cogitationis. Voluptatis perfectio quæritur,et concuffus eneruiter animus, hinc inde et folicitus et cacatus, occasionem nequissima expletionis rimatur. Mens itaque hac quasi quendam populum patitur, qua insolenti cogitationum tumultu vastatur. Alius ira se dominio strauit, et quid in corde, nisi iurgia etiam, que desunt, peragit? Hic sepe presentes non videt, absentibus contradicit, intra semeripsum contumelias profert et recipit, receptis autem durius respondet: et cum qui obuiet, nullus adfiftir, magnis clamoribus rixas in corde componita-Turbam itaque hic intus fuftinet, quem pondus vehemens inflammatæ cogitationis premit. Alius iuri se auaritiæ tradit, et fastidiens propria, aliena concupiscit. Hic plerumque concupita adipisci non valens, diem quidem in orium, noctem vero in cogitationem versat: torpet ab vtili opere: quia fatigatur illicita cogitatione, confilia multiplicat, et sinum mentis cogitationum inuentionibus latius expandit: peruenire ad concupita fatagit, atque ad obtinenda hæc,quofdam fecretissimos causarum meatus quarit. Qui mox, vr in causa aliquid subtile inuenifie se aftimat , iam se obtinuisfe, quod concupierat, exultat: iam quid etiam adeptæ rei adiungat, excogitat, atque vt in melio ri statu debeat excoli, pertractat. Quam quia iam quasi possidet, et quasi ad meliorem speciem adducit : mox insidias inuidentium considerat, et quid contra se iurgij moueatur, pensat, et exquirit, quid respondeat: et cum rem nullam teneat, iam indefensione rei, quam appetit, vacuus litigator elaborat. Quamuis ergo de concu-

pita re nihil coeperit : habet tamen in corde iam fructum concupiscetiz laborem rixz.

Graui itaque populo premitur, qui instigantis auaritize tumultu vastatur. Alius se A zyrannidi fuperbiz fubijcir, et cor miferum, dum contra homines erigit, vitio fubfternit . Honorum sublimium infulas appetit, exaltari successibus exquirit, rotumq.quod esse desiderat, sibi apud semetipsum in cogitationibus depingit: iam quasi tribunali præsider, iam sibi parere obsequia subiectorum vider, iam ceteris eminer, iam alijs mala irrogat, alijs quæ irrogauerint, recompensat. Iam apud semetipsum stipatus cuneis ad publicum procedit : iam quibus obsequijs sulciatur, conspicit, qui tamen hæc cogitans folus repetit: iam alia conculcat, alia fubleuat: iam de conculcatis fatisfacit odijs, iam de subleuatis recipit fauores. Qui igitur tot phantasmata cordi imprimit, quid aliud ifte, quam fomniu vigilans videt? Qui ergo tot rerum causas, quas fingit, tolerat, nimirum intrinfecus natas ex defiderijs turbas portat. Alius iam illicita refugit, sed tamen bonis mundi carere pertimescit: concessa tenere appetit, videri inter homines minor erubescit, et curat summopere ne inops sit in domo, ne despectus in publico. Exquirit quid sibi sufficiat : quid necessitas subiectorum petat, atque vt sufficienter iura patronatus subditis expleat, patronos quarit, quibus ipse famuletur, fed dum his familiariter jungitur, corum proculdubio causis implicatur, quibus sæpe consentit in illicitis, et mala, quæ propter semetipsum non appetit, committit propter alia , quæ non dereliquit . Nam fæpe dum honorem suum in hoc mundo imminui trepidar, ea apud maiores personas approbat, quæ iam per proprium iudicium damnat. Is dum folicite cogitat, quid patronis debeat, quid subiectis, quid sibi au geat, quid affectibus profit, quali tanta frequentia turbarum premitur, quanta cu-34. rarum importunitate laceratur. At contra fancti viri, qui nihil huius mundi appetunt , nullis proculdubio in corde tumultibus premuntur: omnes quippe inordinatos C desideriorum motus a cubili cordis, manu sancta considerationis eijciunt: et quia tranfitoria cuncta despiciunt, ex his nascentes cogitationum insolentias non patiuntur: folam namque æterna patriam appetunt, et quia nulla huius mundi diligunt, magna mentis tranquillitate perfruuntur. Vnde et recte dicitur : [ Qui ædificant fibi folitudines. ] Solitudines quippe ædificare, est a secreto cordis, terrenorum desideriorum tumultus expellere: et vna intentione æternæ patriæ, in amorem intimæ quietis anhelare. An non cunctos a se cogitationum tumultus expulerat, qui dicebat: Pf. 16, b Vnam petij a domino, hanc requiram, vt inhabitem in domo Domini omnibus diebus vitæ meæ? A frequentia quippe terrenorum desideriorum fugerat, et ad magnam videlicet solitudinem semetipsum contulerat, vbi eo tutius nihil extraneum conspiceret, quo incompetens nihil amaret. A tumultu rerum corporalium magnum quendam fecessum petierat quietam mentem, in qua tanto purius Deum cerneret, quanto hunc cum se solo solum inueniret. Bene autem hi, qui sibi solitudines con-Aruunt, etiam consules vocantur: quia sic in se solitudinem mentis adificant, vetamen, in quo præualent, alijs per charitatem consulere minime desistant. Hunc er go, quem modo prætulimus confulem, paulo subtilius perpendamus, quo modo ad prebenda vitæ sublimioris exempla, subiectis populorum cuneis, virtutum calculos spargat. Ecce ad infinuandam retributionem boni pro malo, de semetipso fatetur, dicens: Si reddidi retribuentibus mihi mala, decidam merito ab inimicis meis inanis. Ad dilectionem conditoris excitandam infinuat, dicens: Mihi autem adhærere Deo, bonum eft. Ad formam fanctæ humilitatis imprimendam, fecreta cordis fui indicat, dicens: Domine non est exaltatum cor meum, neque elati funt oculi mei. Ad imitandam zeli rectitudinem exemplo suo nos excitat, dicens: Nonne qui ode- E runt te Domine oderam, et super inimicos tuos tabescebam? Perfecto odio oderam illos, et inimici facti funt mihi. Ad æternæ nobis patriæ desiderium succendendum, vitæ præsentis longitudinem deplorat, dicens: Heu mihi, quia incolatus meus pro-

Pf. 70 25.72. Pf. 120. Pf.138.

Pf.119:

Hier. 15.d

propriæ, tot nobis virtutum calculos sparsit . Sed iste alijs consulens, quo modo sibi etiam solitudinem ædificet, narrat. Ait enim: Ecce elongaui fugiens, et mansi in folitudino. Fugiens se clongat, quia turba desideriorum temporalium in altam Dei contemplationem se subleuat. Manet vero in solitudine, quia perseuerat in remota mentis intentione. De qua bene folitudine Domino Hieremias ait : A facie manus tuæ folus fedebam, quoniam comminatione replesti me. Facies quippe manus Dei,

longatus est. Largitate nimirum consulatus emicuit, qui exemplo conuersationis

A est illa percussio iusti iudicij, quia superbientem hominem a paradiso repulit, et in hac excitate prasentis exilij inclusit. Comminatio vero eius, est terror adhuc supplicij sequentis. Post faciem igitut manus adhuc nos minæ terrificant : quia per experimentum iudicij iam nos, et pœna præsentis exilij perculit : etsi peccare non delistimus, aternis adhuc supplicijs addicit. Consideret ergo vir sanctus, proio-Aushue, vade homo ceciderir, arque hune post ista peccantem, quo adhue iustitia iudicantis rapir, et cunctas a se desideriorum temporalium turbas eijciat, seq. in magna mentis solitudine abscondar, dicens : A facie manus tuz solus sedebamo: quoniam comminatione replesti me . Ac si aperte dicat: Dum considero, quid iam per iudicij experimentum patior, a tumultu delideriorum temporalium, trepidus mentis secessum pero, quia et adhuc illa acrius, que minaris, eterna supplicia formido . Bene ergode regibus arque consulibus dicitur: [ Qui ædificant sibi solitudines. ] Quia hi, qui et se bene regere, et consulere alijs sciunt: quoniam præsentari interim illi intima quieti non possunt, hanc apud semetipsos per studium tranquille mentis imitantur. Sequitur: [ Cum principibus, qui possident aurum, et replent domos suas argento. ] Quos alios principes, nisi sanctæ Ecclesiæ rectores vocat, quos indefinenter in loco prædicatorum præcedentium diuina dispensatio fubrogat ? De quibus eidem Ecclesia Psalmista, ait : Pro patribus tuis nati sunt ti- 17.44. bi filij: constitues cos principes super omnem terram. Quid vero aurum, nisi sapientiam appellat? de qua per Salomonem dicitur: Thesaurus desiderabilis requie- Pron.21.6 scit in ore sapientis. Aurum nempe sapientiam vidit , quam thesaurum vocauits, Exedit.vet. Que et recte auri appellatione fignatur : quia ficut auro temporalia, ita fapientia bona arerna mercantur. Si aurum sapientia non esset, nequaquam Laodicea Ecclefiz ab Angelo diceretur ; Suadeo tibi emere a me autum ignitum. Autum quip- Apoc.3. e pe emimus, cum accepturi sapientiam, prius obedientiam prabemus. Ad quem videlicet contractum bene nos quidem Sapiens excitat, dicens : Concupifti sapien- Eccli. 1.d tiam, serua mandara: et dominus præbebit illam tibi. Quid autem per domos, nisi conscientiz designantur? Vnde sanato cuidam dicitur: Vade in domum tuanto., Maria a Ac si aperte audiat : Post exrerius miraculum ad conscientiam reuertere : et qualem te intrinsecus Deo debeas exhibere, perpende. Quid etiam per argentum, nisi diuina eloquia figurantur, de quibus per Psalmistam dicitur: Eloquia Domini, elo- 15,11,6 quia casta, argentum igne examinatum. Eloquium Domini argentum igne examinatum dicitur : quia fermo Dei si in corde figitur, tribulationibus probatut. Vir igitur fanctus spiritu atemitatis plenus, quaque futura sunt colligat: et quos lon- 36. ge post futura sacula gignerent, laxato mentis sinu comprehendat, et magna admiratione consideret : cum quibus electis sine labore in aternitate quiesceret, si per appetitum superbiz nemo peccasset, et dicat: [ Nuncenim dormiens filerem, er somno meo requiescerem cum regibus, et consulibus terra: qui adificant sibi solitudines, aut cum principibus, qui possident aurum, et replent domos suas argento.] Quia enim si parentem primum nulla peccari putredo corrumperet, nequaquam ex se silios gehennæ generaret : sed hi , qui nunc per redemptionem saluandi sunt , soli ab illo electi nascerentur, eosdem electos aspiciat, atque cum eis quo modo quiescere Exid.3.c potuisset, intendat. Videat fanctos Apostolos sic susceptam Ecclesiam tegere, vt ei rædicationis verbo non definant confultum præbere, cosq. reges et confules appellet. Videat post hos in corum loco rectores exurgere: qui et sapienter viuendo au-E rum possideant, et alijs recta prædicando, argento sacra locutionis enitescant : eosq. principes repletis conscientiarum domibus auto et argento diuites memoret. Sed quia aliquando prophetico spiritui nequaquam sufficit, ve ventura pravideat, niss cordi prophetantis etiam præterita, et antiqua repræsentet, sanctus vir infra supraq. oculos aperit, et non folum ventura conspicit, sed etiam transacta ad memoriam reducit. Nam protinus adiungit: Quod primis faculi patres abortinos dicat : quia prater pauces, ques Atoyfes feripfit, maxima pars nobis humani generis occupatur. Caput XXIX. Vt sicut abortiuum absconditum non subsisterem: vel qui concepti non videtunt

A Ve ficur abortiuum abfeonditum non substitetem: vel qui concepti non videtunt lucem.] Abortiuum, qui anne plenum tempus ocitur, extincti protinus occul-

tatur. Quos ergo fanctus vir alios abortiuos vocat, cum quibus se quiescere poruisse A considerat, nisi electos quosque, qui ab ipso mundi primordio ante redemptionis tempus exorti sunt, et tamen huic mundo semetipsos mortificare curaucrunt? Qui conicriptæ legistabulas non habentes, quast in vtero mortui funt : quia auctorem suum naturali lege timuerunt : et cum venturum Mediatorem crederent, fluduerunt summo opere mortificandis voluptatibus, etiam quæ scripto non acceperant præcepta feruare. Tempus itaque illud, quod iuxta mundi initium mortuos huic faculo patres nostros protulit, quasi abortini vterus fuit. Ibi namque Abel, qui occidenti se fratri restitisse non legitur. . Ibi Enoch, qui talem se exhibuit, ve ambulaturus cum Domino transferretur. Ibi Noe, qui per hoc, quòd diuino examini placuit, immundo mundo superstes fuir . Ibi Abraam, qui dum peregrinus est in saculo, factus est amicus Deo. Ibi Isaac, qui caligantibus carnis oculis, per ætatem quidem præsen- B

Gen. 9.4 Gen.17-4 Gen. 27.4 Gen. 28. 4

Gen.4b

tia non vidit, sed per virtutem prophetici spiritus, in futuris etiam sæculis magna videndi luce radiauit. Ibi Iacob', qui iram fratris humiliter fugit, clementer edomuit : qui prole quidem fecundus extitit, fed tamen spiritus vbertate fecundion, eandem prolem sub prophetiz suz vinculis astrinxit. Bene autem abortinum hoc absconditum dicitur : quia a mundi primordijs, dum quosdam paucos, Moyse scribente, cognoscimus, pars nobis maxima humani generis occultatur. Neque enim tot iuftos folummodo víque ad acceptam legem extitific credendum est, quot Moyfes breuissima descriptione perstrinxit. Quia ergo a mundi primordio edita multitudo bonorum, ex magna parte notitiæ nostræ subtrahitur: absconditum hoc abortiuum vocatur. Quod et non substitisse dicitur : quia enumeratis paucis, corum frequentia nullo apud nos memoriæ scripto retinetur. Recte vero additur : [ Vel qui con- C cepti non viderunt lucem. ] Hi namque, qui post acceptam legem in hoc mundo nati funt, auctori fuo ciusdem legis funt admonitione concepti, sed tamen concepti minime lucem viderunt : quia ad aduentum incarnationis Dominice, quamuis

10. 8. b Matt.13.6

hanc fideliter crederent, peruenire nequiverunt. Incarnatus onippe Dominus dicit : Ego fum lux mundi. Atque ipfa lux ait : Multi Prophete et iufti desiderauerunt videre, quæ videtis, et non viderunt. Concepti igitur non viderunt lucem : quia ad spem venturi Mediatoris, apertis pro phetarum vocibus excitati, nequaquam potuerunt cernere cius incarnationem. In his itaque conceptus interior formam fidei edidit : fed hanc vique ad apertam visionem diuinæ præfentiæ non perduxit : quia priushos a mundo mors interueniens rapuit, quam manifesta veritas mundum il-38. luftrauit. Vir igitur fanctus spiritu aternitatis plenus, manu cordis cuncta laben- D tia ad memoriam aftrinxit: et quia angusta est omnis creatura Creatori, per eundem spiritum, qui nil ex se, vel iuxta se aliud, nisi semper esse habet, omne, quod erit, quod præterijt, conspicit: ac infra supraq. mentis oculum tendit, et venien-

tia, vel transacta considerans, ad æternum esse medullitus inardescit, dicens: [ Nunc

enim dormiens silerem. ] Nunc quippe præsentis est temporis. Et quid est stantem femper in præfenti quietem quærere, nisi ad illud, cui nihil venit, nihil præterit, gaudium ærernitaris anhelare ? Quod nimirum Veritas semper esse suum, vt nobis vtcumque infunderet, Moyfe mediante infinuat, dicens: Ego fum, qui fum: Et dices Exed.z.c filijs Ifrael: Qui est, misit me ad vos. Sed ecce, quia labentia conspicit, quia semper præsens gaudium quærit, quia venturæ lucis memorat, quia electorum eius ordines enumerans penfat : ipfam iam nobis apertius quietem huius lucis infinuet, et E quid apud illam quotidie de prauorum conuerfatione agitur, verbis manifestioribus demonstret. Sequitur:

Quod in luce , qua Deus eft , nec eft sumultus concupi scentiarum , nec labor peccati , sed munditia mentis, et pacifica quies . Caput X X X.

electio

39. T Bi impij cessauerunt a tumultu, et ibi requieuerunt fessi robore. ] Paulo ante iam diximus,quia corda peccantium per hoc, quod strepitus desideriorum possidet, gra-'uis cogitationum instigantium tumultus premit. Sed in hac luce, quam concepti minime viderunt, a tumultu suo impij cessare perhibentur: quia nimirum Mediatoris aduentu,quem patres in lege politi diu præstolari funt, ad vire fuæ requiem populi gentiles inuenerunt, Paulo artestante, qui ait: Quod quarebat Israel, hoc non est consecutus,

### In tertium caput B. lob. O.

39

A electio autem consecuta est. In hac itaque luce impij a tumultu cessant, dum peruerforum mentes, veritate cognita, laboriofa mundi defideria fugiunt, et tranquillitati intimi amoris acquiescunt. An non ad cessationem vocat lux ipsa, quæ ait: Venite ad Matt. 1. d me omnes, qui laboratis et onerati estis, et ego reficiam vos i rollite jugum meum firper vos, et discite a me, quia mitis sum, et humilis corde, et inuenietis requiem aninabus vestris: jugum enim meum suaue est; et onus meum leue? Quid enim graue mentis nostræ ceruicibus imponit, qui vitari omne desiderium, quod perturbar præcipit? Quid graue subiectis subet, qui declinare laboriosa mundi huius irinera admo-Attestante autem Paulo Apostolo: Christus pro impije mortuus est . 1 Sed ideir- Rom. 5.4 co dignata est pro impijs lux ipsa occumbere, ne impij in renebrarum suarum tumultu remanerent. Conrepletur ergo vir fanctus, quod lux per incarnationis fuz mysterium ex graui labore impios eripit, dum ab corum cordibus defideria prauitatis tergit : contempletur, quòd conuerii quique quietem, quam percipere in æternitate desiderant, hic iam per tranquilliratem mentis deguftant, et dicat : [ Ibi impij ceffanerunt a tumultu, et ibi requieuerunt fessi robore. ] Omnes enim, qui in hoc mundo fortes sunt robore, quasi sortes sunt, non robore defessi. Qui vero in auctoris sui amo re roborantur, quo magis in concupita Dei fortitudine connalescunt, co a propria virtute deficiunt. Et quo robustius æterna appetunt, co a temporalibus salubri defectionelassantur. Hinc Pfalmifta amoris fui robore fessus dicebates Defecit in falutare Pf. 118. tuum anima mea. In falutare enim Dei proficiendo defecerat, quia æternitatis lucem defiderans, a carnisiam fiducia fractus anhelabat. Hinc turfum dicit: Concu- Pf. 83. piuit, et defecir anima mea in atria Domini. Qui nimirum cum diceret: concupiuit, recte subdidit: Et desecit. Quia valde minor est diuinitatis concupiscentia, quam non mox etiam proprius sequitur desectus. Qui enim ad appetenda æternitatis atria accenditur, dignum profecto est, vt ab hoc temporalitatis amore lassetur: vt tanto frigescar ab studio sæculi , quanto surgit ardentior in amorem Dei. Quem scilicet si perfecte arripit, mundum etiam plene derelinquit : et eo funditus temporalibus moritur, quo ad supernam vitam altius afflatu æternitatis animatur. An non robore lam se inuenerat, que dicebat: Anima mea liquefacta est, ve dilectus locutus Can. 5.b eft ? Quia nimirum mens dum occultæ locutionis aspiratione tangitur, a statu suæ fortirudinis infirmata, ipio, quo absorbetur, desiderio liquature inde se apud semetipe fam fessam inuenit, vnde vltra se esse conspicit fortitudinem; quam conscendit. Hinc Propheta cum visionem Dei se conspexisse diceret, adiungit: Elangui et agrotaui Dans, e Der dies plurimos quia cum ad virtutem Dei mens aftringitur a fortitudine propria vero amore sublimia respicit, iam in hoc mundo du plicibus incedere desiderijs nescit. Gen. 32.0 Vno enim pede innititur, qui folo Dei amore roboratur: et necesse est, ve alius marcescar, quia mentis virtute crescente, oportet proculdubio, vi carnis fortitudo languescar. Beatus igitur Iob alta fidelium corda respiciat, atque perpendat quem finum intimæ quietis inueniunt, dum a viribus proprijs in Deum proficiendo lassantur, et dicar: [Ibi requieuerunt festi robore.] Ac si aperte insinuet, dicens: Illic requies lucis remunerat, quos hic interius recreans profectus fatigat. Nec mouere debet , quod lucem nominans, nequaquam subdit in hac , fed ibi . Quam enim continere electos conspicit, quasi locum nostrum hanc esse deprehendit. Vnde Psalmista cum incommutabilitatem æternitatis aspiceret, dicens: Tu autem idem ipsees, et Pf. 101. E anni tui non deficient: hnnc electorum locum esse denunciat, subdens: Filij seruorum tuorum inhabitabunt ibi. Deus enim, qui sine situ omnia continet, nobis ad se venientibus locus non localis manet. Quem locum dum pertingimus, etiam ipfa in hac vita mentis nostræ tranquillitas, quanta fuerit perturbatio videmus : quia ets iam iusti in prauorum compararione quieti sunt, in astimatione tamen quietis intima omnimodo quieti non sunt. Vnde et bene subditur: [ Et quondam vin-& pariter fine moleftia. ] Iuftos enim quamuis nullus desideriorum carnalium tumultus possideat, duris tamen vinculiseos in hac vita positos, suz molestia corruptionis ligat . Scriptum quippe est : Corpus, quod corrumpitur, aggrauat animam : Sap. 9.6 et deprimit terrena inhabitatio sensum multa cogitante. Eo itaque ipso quod adhuc mortales funt, corruptionis suz pondere grauatur, et a stricti molestia vincti sunt:quia

S. Greg. To. 1.

in illa adhuc libertate vita incorruptibilis non exurgunt. Aliud namque de mente, A alind de corpore tolerant : et contra femetipfos quotidie interno certamine defudant . An non duro moleftiz vinculo ligantur, quorum nimirum mens fine labore in ignorantia foluitur, et non nifi cum studio laboris eruditur. ? Que coacta erigitur, libens iacet, ab infimis vix leuatur : et tamen eleuata protinus labitur : femetipfam laboriose vincendo, superna conspicit: sed reuerberara, lumen, quod se irradiauerat, refugit. An non duro moleftiæ vinculo ligantur, quos cum accensus spiritus ad sinum pacis intima pleno desiderio pertrahat, feruente certamine caro perturbat ? Qua ets iam ante faciem velut ex aduerfo, acie erecta, non obuiat, adhuc tamen a mentis donfo, quasi captina submurmurat, et quamuis timendo, sed tamen turpi strepitu, in corde speciem pulchræ quietis fordat . Electi igitur etsi valenter omnia superant cum fecuritatem pacis internæ defiderant, grauis eis est molestia, adhuc habere, quod vincant. Quibus exceptis, etiam ea vincula sustinent, que grauis exterius necessitas aftringit. Efurire quippe, fitire, lassescere, vincula corruptionis sunt: que scilicet folui nequeunt, nifi cum in illam immortalitatis gloriam nostra mortalitas per-41. mutatur. Replemus etenim refectionibus corpus, ne extenuatum deficiat : extenuamus abstinctia, ne nos repletum premat. Vegetamus hoc motibus, ne situ immobilitatis intereat : fed citius hoc collocando fiftimus, ne ipfa fua vegetatione fuccumbat. Adiumentishoc vestium tegimus, ne frigus interimat: et quasira adiumenta proijcimus, ne calor exurat. Tor igitur diversitatibus occurrentes, quid agimus, nifi corruptibilitati feruimus : ve faltem multiplicitas impenfi obsequij corpus sustineat, quod anxieras infirma mutabilitatis grauat. ? Vnde bene per Paulum dicitur: Vanitatienim subiecta est creatura non volens, sed propret eum, qui subiecit cam in spe: quia et ipsa creatura liberabitur a seruitute corruptionis, in libertatem gloriæ

Vandarīvaim fubieda eft creatura non volens, fed proper e um , qui fubicciteamin efte equa er jed creatura liberalinar a fertiunte corruptionis, in liberatem gloriz filorum Dei. Vanitati quippe cecatura non volensfubdimt: quia homo, qui ingeni-ez confiloriza fitatum volens defereiti, pefficis intile mortalitatis pondere, nolens mu-eabilitatis fue corruptioni feruit. Sed creatura hec une a femitute corruptionis eriptura, cum ad filorum Dei glorismi incorrupta refürgendo fubileutate. Hic taque corruptibili came exuimur, quafi abhis, quibas nune altringimur, moleliza vineusli relaxamur. Prefenari anamqueiam Dec quipmus, fed ablum consalis corporis obiligatione præpedimur. I ure ergo vindt dicimur: quia adhue incellum nothri deliderij ad Deum liberum non habemud. Vade bene Paulus settem deliderians, fed amen adhue corruptionis fue farcinam portans, vindtus clamat: Capio diffolis, e etfic cum Chritto. Diffoliu einm non queretere, faif fe proceludiboi rindtum veletere. Etaz au-Drita, gaudebat Propheta, cum diceter: Diruptifi vincula mea, this facrificabo hoptis, gaudebat Propheta, cum diceter: Diruptifi vincula mea, this facrificabo hoptismi fues facrague fantas via, quel connecte specatores lux un filam laudis. Contempleuri taque fantas via, quel connecte specatores lux un firm para de la conseniente su que de connecte specatores lux un firm laudis.

Rom.3. 4

Phil. 1.6

Pf. 115.

Carino. Dilloiu enim fon quereet, niu ie procuudoso vincium valeret. Hze augen viacula, quia certifine rumpenda in refurredione confexerar, iam qualitupta, gardobat Propheta, cum diceret: Dirupifit vincula mea, ibb facrificabo homentine properti de la compania del compani

Quèd diabibus exalter intelligeure, et quèd in parais et megais, férais et libreis fecundum dillintlionem meriarum, accipienda fit in retributione fauttoram, dillintis deguissum. Capat X X X I.

On exaudierunt vocem exaforis. ) Quis alius debet nomine exaforis intelligi, him operatus ille perfusor, qui humano generi femel deceptionis nu municon rultir, et adhue quotidi expecter mortis debirum non defifiti: qui in paradi fo homini peccatin pecunia commodutu, fed iniquitate eceferent, hena quotidice d'iviti es rigigit des control pecunia commodutu, fed iniquitate eceferent, hena quotidice d'iviti es rigigit des control pecunia commodutu, fed iniquitate eceferent, hena quotidice d'iviti es rigigit est.

A exadotis vox, eft cutatio mifera fuggefilosis. Audimus autem vocem exadoris, oun eius tentrione pulfamur, fed non exadimus, si pulfami refilirimus. Audit de infiris Nonexaudirum vocem exadoria qui matento confirire. Dietaur itaque dei infiris Nonexaudirum vocem exadoria qui matento contentire. Dietaur itaque qui tennentur nonexaudium, qui a confenire contemnum. Sed qui a quo vialde 42, mens amar, cirami inferuno fegui replicate besaut solo, qui internen pach frequentiam diligens confipiri, deferiptioni eius isreum inferuit, defens i? Parusse emagnus sib sinter: efferun libra a Dominos sito. 3 Qui aña havira nobre idi directio operum, erite ni lla proculdubio diferetio dignitatum: ve quo bic a lius alium merito superat, illic alius alium retributione trancendar. Node in Euasgelio Veriresa dict: la somo superatis mel manssone multa sutr. Sed in cissem multa sima finance multa sima controlla paratis mel manssone multa sutr. Sed in cissem multa sutra visa moris in illa pace nos fociati. pa sparatis mel manssone multa sutra sed concorsi qui a tanta vi samonis in illa pace nos fociati pa sparatis mel manssone multa sutra concorsi qui a tanta vi samonis in illa pace nos fociati pace a sociati pace sutra della pace nos fociati pace sutra della pace nos fociati pace sutra della pace nos fociati pace sutra della pace nos fociati.

patri mei mantiones multæ funt. Sed ne eitdem multæ manfonibus erit aliquo modo tæptete 
p inja ternbuinoum diuerficia concoras quia tanat via monris in lla pace nos fociali 
t etquod in fe quifque non acceperit, hot fa acceptife in aino exulteto. Vind et non 
tern manfones multæ funt. et et amen eundem denarium difquest laboranera accipiunt; quia van cantis erit bezirudo lætitæ, quamuis non van fir ommibus fublmitas vitæ. Paruum et magnum in hate luce confiperate, qui et xvoc capitis dicebat: Imperfedum meum viderum coali rui, et inlibro tuo omnes (éribentur. Paryi. 18, 
uum et magnum confiperate, cum dicebat: Benedixi omnes timentes ( Dominis yil. 
yil. 19, 
puffloraum maiorbuis. Bene autem (höbirat. : [ Et ferusa liber a Domino fuo. ]
Seriptum quippe eft: Omnis, dui peccat, ferusus eth peccata; quis minimum quifquis
1.8.4.

fe prauo delidério fubicit, iniquirais domaio dudum liber a menti colla fuppontia.

Sed huis domainio contradicimus, cum iniquirai, que mot cepera, fuchramus reum

confuendini violenter refilitimus, exdeideria peruerfa calcanes contra hanc ius nobis libertatis ingeniez vendicamus: cum culpam pomiencolo percutinus, maculas

fondum fictibus lauamus. Plerumque autem iam mens quidem, quòd fe peruerfe

ggill meminis, deplorat: iam praue acha non floum deferts, (ed marififims citam

lamentis punit: extramen dum corum, quaz egis, reminifictur, grauirer iudeis paucor

terretur. Iam feperfecte conuerris, fed adunc le perfecte in fecuritarem non erigir:

quia dum, quanta fre difrictivo extremi examinis, penfar, intet fipem formidimento,

folicira trepidar cupia iudex intus veniens, quide perpertasis reputer, quid rela
zze, ignorata. Nam quahn praua commiferir, meminit: fedava commifia digne fle
ueris, pefori: a cano culpsi immaniatas modum positentier transfera, metuir. Exple-

mierum ignoret.) žet in miera traniačre non meninst, vyde lauguori miercordia laudas vedidi.) Sed urtimi quzeredum eli, quo modo electorum meas periedra eli in beatitudine poterit, in hane mere gauda memoria fui reasus tangit.?
Aut quo modo perfecte lucis clarefei; polra, quam reducta ad animum obumbrac culpa.) Sed feiredum eli, quia feutura de irritinum latti reminifeimur, ta tune, tranda en equitir fine lesifone nofire beatitudinis recordamut... Pierumque cuim introdumienta topoco ad moriam dobre praceritori fine dolore rego et in illa beatitudine culpa memoria, non qua memera polluta; fed qua posi
artitis altritista altringar i vet dum doloris fui animus fine dolore reminificiure, et
debiorem fi medico erusis intelligar, eccu maggia acceptam fallamen diligar, quo
molefliæ meminis, quam essafi: In illa iraque lexitis fic tune fine texio mais nofra
S. Gree To.; 1. 1. 1. 3. confisi-

confipiemus, ficut nunc in luce positi, fine vlla corditeatigine animo tenebras vide. A mus equi acti oblecurum est, quod mence terrainus, de iudicio est hoc luminis, non depasfione excitatis. Et in exerum ergo laudes misferiordiz largitori nothro referimus, et enquaquam miseria condicientus gratuamu: equi du mun ala nostra fine aliquo menis malo respiriemus, et numquam erit, quod corda laudantium de transa dis inquitatabito politus, et estemper erit, quod hace da laudem liberatoris accendada Quia ergo interna lucis requies sic inse magnos fubleuta, yttamen paruulos non derilinquat, dicaur refec: [Parus, et magnos fubleuta, yttamen parulos non derilinquat, dicaur refec: [Parus, et magnos fubleuta, vttamen parulos non derilinquat, dicaur refec: [Parus, et magnos fubleuta, Putamen parulos non derilinquat, dicaur refec: [Parus, et magnos fubleuta, Putamen nulla ciussem memoria consiston deprimatur; cograte gibinginita: Es ferusus libera Dominos suo.

LIBRI QUARTI MORALIUM FINIS.

# SANCTI GREGORII

MORALIS EXPOSITIONIS

IN BEATVM IOB

LIBER QVINTVS,

# Continuans Tertium caput víque in finem, et Quartum inchoans.

Quid sit, quod in hat vita nonnumquam bonis male sit, et malis bene. Caput 1.

Ino p. 27. cap. 209.

Luc. 16.4

We walde occults fine indicis diuins, cur in hac vita nonamqua D bonsi fir male, et mails bene riune occultiors fine rune we bons is fit bene eft, et malis male: Nam cum bonis fit male, et et mails bene en e, boc forstaffe depenhendiure; aujust et boni, fique udeliquerum, his recipium, vi ab ætema plenius dammatione fiberëur i et malis bona, quar pon hac vita facium, his ineuenium, v ad ött olis in pollerum ormensa pertrahantur. Vade et ardenti in inferno diuir dicirum formensa pertrahantur. Vade et ardenti in inferno diuir dicirum Memotro fili, qui a receptibli bona in via trau, atz. Lazarus filmi-

liberius

ideireo bona accipiant, ve prouocati ad aliquid melius crescant, an iusto, latentiq.iudicio hic fuorum operum remunerationem percipiant, ve a præmijs vitæ fequentis inanefcant: Et verum malos ideireo aduerfa feriant, ve ab æternis fupplicijs corrigendo defendant, an hic corum poena incipiat, ve quandoque complenda cos ad vltima E gehennæ tormenta perducat. Quia ergo inter diuina iudicia graui incertitudinis fuæ caligine humana mens premitur: fancti viri cum sibi suppetere prospera huius mundi conspiciunt, pauida suspicione turbantur. Timent enim, ne hic laborum suorum fructus recipiant : timent ne quod diuina iustitia latens in eis vulnus aspiciat, et exterioribus cos muneribus cumulans, ab intimis repellat. Cum vero taciti cogitant, quòd nec bona agunt, nisi vt soli Domino placeant, nec in ipsa affluentia sua prosperitaris exultant : minus quidem de prosperis occulta contra se iudicia metuunt, sed tamen eadem profpeta, quia fe ab intima intentione præpediunt : ægre ferunt, et moleste præsentis vitæ blandimenta tolerant, quia per hec se, vtcumque tardari in interno deliderio non ignorant. Plus enim in hoc mundo honor, quam despectio occupat: et magis prosperitatis sublimitas, quam necessitatis aduersitas grauat. Per hanc namque nonnumquam cum homo exterius premitur, ad concupifcenda, que intus funt,

liter mala. At cum bonis hic bene est, et malis male, incertum valde est, verum boni

A liberius relaxarut. Per illam vero animus, dum multis parere cogitur, a desiderij sui cursu retinetur. Vnde fit, vt sancti viri magis in hoc mundo prospera, quam aduersa formident. Sciune namque, quia mens dum blanda occupatione premitur, aliquando libens ad exteriora deriuatur. Sciunt quia sape sic hanc clandestina cogitatio decipit, vt quo modo permutetur, ignoret. Penfant autem, que fint interna bona, que cupiunt, et cognoleunt, quam nihil sit omne, quod blandum, ac temporaliter arridet: cunctaq. huius mundi prospera mens corum, co agre tolerat, quo superna felicitatis eft amore fauciata: tantoq. magis in præsentis dulcedinis aspernatione erigitur, quanto hanc conspicit, quia furtiue sibi internæ gloriæ despectu blanditur. Vnde et beatus lob cum supernam requiem contemplatus diceret : Paruus, et magnus ibi sunt, et seruus liber a Domino fuo, illico adiungit:

B Quod fantti viri ad patriam redire desiderantes percerinationis buim claritatem, et eloriam temporalis honoris contemnunt. Caput 11.

Vare data est misero lux ? ] In scriptura facra nonnumquam lucis appellatione Idem lib. 1). prosperitas: nocis autem nomine, huius mundi aduersitas designatur. Vnde et Moraspasses bene per Plalmiftam dicitur: Sicut tenebra eius, ita et lumen eius. Quia enim fancti viri ita prosperitatem saculi despicientes calcant, sicut aduersitarem eius calcantes s. dag. in gs. tolerant, per magnam mentiscellitudinem mundi fibi, et aduerfa, et prospera sub- 115. fternentes dicunt : Sicut tenebra eius, ita et lumen eius. Ac si apertius dicant : Sicut Pf. 138. intentionis nostræ fortitudinem, eius tristia non premunt, ita hanc nec blanda corrumpunt. Sed quia hac, vt diximus, bonorum mentem etiam cum non subleuant,

c perturbant: fancti viri, qui se in huius exilij z rumna miseros cognoscunt, clarescere in eius prosperitate refugiunt. Vnde bene nunc dicitur: [Quare data est misero lux?] Lux enim miseris datur, quando hi, qui sublimia contemplantes, esse se in hac peregrinatione miferos agnofcunt, claritatem transitoria prosperitatis accipiunt. Et cum valde defleant, quia tarde ad patriam redeunt, tolerare infuper honoris onera compelluntur. Amor cos æternorum conterit, et gloria de temporalibus arridet. Qui dum cogitant, que sint, que in infimis tenent, et que fint, que de sublimibus non vident, que fint,que in terra fulciunt, que autem de ce lestibus perdiderunt, prosperitatis suç mœrore mordentur : quia etsi vident nequaquam ab ea se funditus opprimi, pensant tamen folicite cogitationem suam in amore Domini, et in eius dispensatione partiri. Vnde bene cum dicit : [ Quare data est misero lux ? ] protinus adiungit :

D Quod ficut in boc saculo santti nil appetunt : ita etiam amaritudinem eine non ferentes , boc optant, vi nulla eine obligatione tencantur. Caput III.

E T vita his, qui in amaritudine anima funt. In amaritudine quippe anima funt 2. mœrore afficiunt : quia longe hue a facie Conditoris proiecti, adhue in æternæ patriæ gaudijs non funt. De quorum corde bene per Salomonem dicitur: Cor, quod nouit Promer, 14 b amaritudinem anima fua, in gaudio illius non miferebitur extrancus. In amaritudine namque funt et corda reproborum : quia ipfis etiam prauis fuis defiderijs affliguntur : fed eandem amaritudinem nesciunt, quia pensare, quod tolerant, sponte sua excacati non possunt. At contra cor bonorum amarirudinem suam nouit : quia arumnam exilij, in qua proiectum laceratur, intelligit, et quam sint tranquilla,quæ perdi-

E dit, quam confusa, in quibus cecidit, sentit. Sed hoc amaricatum cor, ad gaudium fuum quandoque reducitur : atque in eius gaudio extraneus non miscetur : quia is,qui nunc ab hoc mœrore cordis foras se per desideria seculi eijeit, seclusus tunc ab illa intima eius follemnitate remanebit. Hi itaque, qui in amaritudine anima funt, moti mundo funditus concupifcunt : vt ficut in faculo ipfi nihil appetunt, ita iam a faculo nulla obligatione teneantur. Et plerumque contingit, vt iam homo mundum mente non teneat : sed tamen mundus hominem occupationibus astringat, et ipse quidem mundo iam mortuus est, sed ipsi mundus adhuc mortuus non est. Quasi enim viuus adhuc mundus eum conspicit, dum alio intentum, in suis actibus rapere contendit. Vnde bene Paulus cum et ipse sæculum perfecte despiceret : et talem se factum videret, quod iam hoc faculum concupifcere omnino non posset : ruptis huius

vita vinculis liber dicit: Mihi mundus crucifixus eft, et ego mundo; Mundus quip- A pe ei crucifixus fucrat : quia hunc cordi fuo jam mortuum non amabat. Sed et femetipfum mundo crucifixerat : quia talem fe ei exhibere fluduit, ve ab eo quafi mortuus concupifci non posset. Si enim vno in loco sint mortuus et viuens : etsi mortuus vinum non videt, vinus tamen mortuum videt : fi vero verique mortui fint, alter altterum neguaquam videt. Ita qui iam mundum non amat, sed tamen ab illo, vel non volens amatur, etfi ipfe velut mortuus mundum non videt, hune tamen mundus adhuc non morruus videt. Si vero necipie in amore mundum retinet, nec rurfum a mundi amore retinetur, vicissim sibi vtrique extincti sunt : quia dum alter alterum non appetit, quafi mortuum mortuus non attendit. Quia igitur nec Paulus mundi gloriam quarebat,nec a mundi gloria ipíc quarebatur: et fe mundo, et mundum fibi crucifixum esse gloriatur. Quod quia multi appetunt, sed tamen vique ad culmen ex- B tinctionis omnimodo non affurgunt, recte gementes dicunt: [ Quare data est misero lux et vita his qui in amarirudine animæ funt? ] Vita quippe amaricatis datur : cum huius mundi gloria triftibus gementibusq. tribuitur. In qua nimirum vita, poena fe validissimi timoris afficiunt : quia etsi ipsi mundum non tenent, adhue tamen tales esse se metuunt, qui a mundo teneantur, quia nisse quantuluncumque viuerent, hos ad vsum suum proculdubio non amaret. Mare enim viua corpora in semetipso retinet: nam mortua extra se protinus expellit. Sequitur:

201d excelle De indicio nommali fautit, qui si hec manda marificare fi appetuat, precifi in regimiae, volverapari sinimili hausrbas compellantar e est unde des pleistres fauti, fi deliruflieres exifimata.

Capat 1111.

Qui expediant mortem, exteno vanit. 1 Defiderant quippe mortificare fe funditus, atque ab omni vita gloria temporalis extinguere réde occultus fape Delirus.

iudicijs, vel przesse in regimine, vel occupari iniunctis honoribus compelluntur, atque inter hac mortificationem plenissimam indefinenter expectant. Sed expectara mors non venit: quia corum vsus temporali gloria etiam nolens viuit. Quam tamen pro diuino amore tolerant: et intus quidem seruant desiderium pietaris, foris autem explent ministerium ordinis : quatenus nec a perfectione per intentionem recedant, neo dispositioni Conditoris per superbiam contradicăt . Mira enim diuinitatis pietate agitur: cum is, qui perfecto corde ad contemplationem tendit, humanis ministerijs occuparur : vr et multis infirmioribus eius mes perfecta proficiat:et quo semetipsum im-3. perfectum respicit, inde ad humilitatis culmen perfectior assurgat. Nonnumquam etenim viri fancti vnde desideriorum suorum detrimenta tolerant, inde maiora lucra conuersis alijs reportant : quia dum eis vacare, ve appetunt, non licet, rapere secum alios, quibus admiscentur, liber. Fit ergo mira dispositione pietatis, vt vnde se destructiores aftimant, inde locupletiores ad caleftis patria conftructionem furgant, Nonnumquam vero ideireo ad concepta defideria minime perueniunt:ve i pfa interueniente tarditate, ad cadem desideria laxato mentis sinu disatentur : et quæ extenuari fortaffe impleta poterant, magna dispositione agitur, ve repulsa crescant. Sic quipper mortificari appetunt, vr iam perfecte, si liceat, Conditoris sui faciem contemplentur. Sed coru desiderium differtur, ve proficiatiet tarditatis suz sinu nutritur, ve crescat. Vnde bene sponsa in sponsi sui desiderio anhelans clamar: In lectulo meo per nocte quafiui quem diligit anima mea:quæfiui illum, et non inueni. Abscondit se sponsus cum quæritur, vt non inuentus ardentius quæratur : et differtur quærens sponsa, ne inue- E niat: vt tarditate fua capacior reddita, multiplicius quandoque inueniant, quod quærebat. Vnde bearus lob cum diceret: Expectant mortem, et non venit : vt hoc ipfumquærentium defiderium fubtilius explerer, illico adiungit:

Quèd thefaurus noster cognitio sit : et quass sepulchrum contemplatio dinina , in qua meus mundo crucisixa quiescit . Caput V .

Vass essondientes thesaurum .] Omnes namque, qui fodiendo, the saurum quætumt cum soder a litus exeperin, ad laborem instantius inardes sum; quia quo fe thesauro abscondito iam iamque appropinquare assimant, co in essondiendo enixius laborant., Qui igitur plene mortificationem suam appetunt, quasi essondiente thesaurum propins sum appetunt, quasi essondiente sum appetunt essondiente sum appetun

Cant.3-a

Gal. 6. a

A thefaurum quarant squi a quatto funt y rieniores ad finem, tanto fe ethibène a dentiores in opere, laborando ergo, gono deficiti, fed magis ad vifum laboris cerfentropia
quoi am pramia propinquiora confiderant, eo in opere deletàbilius exudant. Y not
bene Paulus quibudam ab fondirum aterna partir befaurum querentibus, diett.:
Non deferentes collectionem nofitam i, feut eft confuerudinis quibudam i, fed confopartire del conformation magis, quanto vidertiis appropinquantem diem. Laborantem giupe confolari, eft parites in labore perfiftere equia fubbuataio eff laboris y vifuratio collaborantis i feut cum mis interecomes i unigru, via quidem non abit rahituri, fed tamende focietate comisis leuianur labor tineris. Dum itaque Paulus confolantes se in
laborbus questeret, adiuntat dicensi T anto magis, quanto vidertiis appropriama. Hidtem diems. A cli diceret: Eo labot crefeta, quo ipfa iam pramia laboris appropriaquant y culturi appret ciacas: Thefaurum quarrisis, sede o fodere ardentius debetis, quo

tem meint... An interese: zon not cerciar, quo ipis tam pramu atorri appropinquama vidant que deixer l'inclusium quarris, i'de co foder arcienius décisiquequama vidant que deixer l'inclusium quarris, i'de co foder arcienius decisiquede consideration de la compania del la

thelaurum virtusioqui fo laterbax, a gnofcat. Facile enim infe thefurum quaftum inumit, if camquue fimat perfelerat, molem a feterrena coglitationis repellit. Quia uutem quaftum mortem ficut thefaurum dicit, reche fubiungit : [Gaudento, vehementer, uni muenerin. fepulchtum ]. Seutem in fepulchtum louset if, quo abfoonduru corpus : ita diuina contemplatio quoddam fepulchtum eft mentis, quo abfoonduru anima. Quafa enim huia calune mundo visiumias, cum mente in enum foris vagamur : fed mortui in fepulchro abfoondimur, cum mortificati exteruis, in fectero interna econtemplationis celamur. Sandi giatu vita ib importunitate deficieriori gramporalium, a tumului intullium curarum, a clamore perittepennum perturbationum. Jementipos facility with glado mortificate non definum: a tque intui sante Dei faciem in finu mentis abfoondur. Vade bene per l'alimillam dicitur: Abfoondes cosi nabfoor- 97, a dito vultus viu, a contunbatione homisum. Quod quamusi perfette polimodum fiat in distribution a contunitatione homisum.

dio vultus tui, a contabatione hominum. Quod quantus perfecte pollmodum fiast De uni anues em agna parte a giutu, cum a tempora laium defideriorum umulitus, delichatione in intentiori a piniture vir mesta cori dami in amenom Dei tota tendituri muli 
e qua ti in fepiciliro abfonditudo difepulos viderata, quibudicichesi. Mortui enimi 
efiti, se vita velltra abfondita eli cum Chrifto in Deo Qui rego mortem quarti, gaudet, dun fepilolirom ilinoutici raju qui mortificate fa pepete, valde da inuestam requiem comemplationis hilareficit vi extriclus mundo latest, et a cunciis exerciorum
retum perurbationibus intra fitum fit fainti abfondita. Si vero ad hocquido
tentito nofita conficiata, quiod ainiqui fitus mortuso auto diutiții obruchart. Qui igiture cum faira feriputure pagința voluimus, cum cempla precedentium patrum perfertuamurquafie ex (epulcho audium fitumi abronetit qui da juriputi an perquirente cum faira feriputure pagința voluimus, cum cempla precedentium patrum perfertuamurquafie ex (epulcho audium fitumi abroneti remos initiata sapud morturo in-

uu thelaitum quarm, gaude cum lepolitum unscenet juu ta Japonian perquienlee, cum facre (cripturz pajina) volunius, cum exempla pez-cofenium pirtum perferutamurqual es fepuleiro gaudium finimus, e merai, sidinias a pud normos incium. Sepuleiro espodius-efficiur, qui per exempla indiorum in contemplatonia virture fublenatus. Sed cum requires dicat : [Quare data eff milero lux 2] cur hoc pipium requirere prastimus, infinius dicats:

Quad boc ipfam, quod rette not agere credimus, virum in disfritti iudicis examine rettum sit, ignoramus. Caput V 1.

V Iro, cuius abfoondita est via, et circumdedit eum Deus tenebris. ] Viro enim via fua abfoondita est quia esti iam in qua sit vita qualitate considerat, adhuc tamen ad quem

ad quem finem tendat, ignorat. Et fi iam fuperna appetit, etfi plenis hæc defiderijs A quærit, adhuc tamen si in eisdem desiderijs permaneat, nescit. Peccata quippe dese-

rentes,ad iustitiam tendimus : et vnde venimus, nouimus : sed quo perueniamus, ignoramus. Quid hesterna die fuimus, scimus: sed quid contingat crastina nos esse nescimus. Viro ergo via fua abscondita est: quia sic pedem ponit operis, vt tamen praui-4. dere nequeat exitum confummationis eius. Eft autem et alia vita noftra absconfio quia nonnumquam ea ipfa, quæ recte nos agere credimus, an in diffricti iudicis examine recta fint, ignoramus. Sæpe enim ficut et longe superius diximus, opus nostrum causa damnationis est, quod et profectus putatur esse virtutis. Sæpe vnde placari iudex creditur, inde ad irascendum placidus instigatur: Salomone attestante, qui ait i Proter, 14. b Est via, que videtur homini recta : nouissima autem eius ducunt ad mortem. Vnde fancti viri cum mala superant, sua etiam bene gesta formidant:ne cum bona agere appetunt, de actionis imagine fallantur : ne pestifera tabes putredinis, sub boni specie lateat coloris. Sciunt enim quia corruptionis adhuc pondere granatl, diiudicare bona subtiliter nesciunt: et cum ante oculos extremi examinis regulam deducant, hac ipfa in fe nonnumquam, et quæ approbant metuunt: et tota quidem mente interna desiderant : sed tamen de incertitudine operum trepidi , quo gradiuntur , ignorant. Vn de bene postquam dictum est : [ Quare data est misero inx ? ] adiungitur : [ Viro , cuius abscondita est via . ] Ac si dicatur : Cur huius vite successus appetit, qui sub qua sie aftimatione iudicis iter sui operis nescit ? Bene autem subditur : [ Et circumdedit eum Deus tenebris. ] Tenebris namque homo circumdarur : quia quamuis calefti desiderio ferueat, quid de semetipso sit dispositum intrinsecus, ignorat. Et valde metuit, ne quid fibi in iudicio obuiet : quod fede fe nunc in desiderio boni feruoris latet. Tenebris homo circumdatur: quia ignorantiz suz caligine premitur. At renebris circumdatus non est, qui plerumque præteritorum non meminit, futura non muenit, præsentia vix cognoscit? Tenebris circumdatum se quidam sapiens viderat, cum dicebat : Quz in prospectu funt , vix inuenimus cum labore : et quz in calis sunt , quis inuestigabit? His se tenebris Propheta circumdatum vidit, cum dispositionis intimæ penetrare interna non potuit, dicens : Posuit tenebras latibulum suum. Auctor enim noster, quia nobis in hoc exilium deiectis, lucem suz visionis abstulit: sese nostris ocnlis quasi in tenebrarum latibulo abscondit. Quas nintirum cecitatis nostre tenebras cum fludiose conspicimus, mentem ad lamenta prouocamus. Flet enim cæcitatem,

Pf.17.

Pf. 12.

quam foris patitur : si humiliter meminit , quod in interioribus lumine priuetur. Cumq. tenebras, quibus circumdatur, respicit, splendoris intimi ardenti se desiderio affligit : omniq. intentionis adnisu semetipsam concutit, et supernam lucem, quam D. condita deseruit, repulsa, quærit. Vnde fit plerumque ve in ipsis pijs fletibus illa interni gaudij claritas erumpat: et mens ,quæ in torpore prius cæca iacuerat , ad inspeetionem fulgoris intimi suspirijs vegetata conualescat. Vnde bene sequitur: Quod fletu suo anima pascitur : & dum gemutu pamitentia afficitur , consolationis dinina

Caput V I I.

refectione fatiatur .

A Ntequam comedam, suspiro. Tomedere namque est anima, supema lucis A contemplationibus paíci. Suspirat ergo antequam comedat, qui prius gemiribus tribulationis afficitur: et postmodum contemplationis refectione satiatur. Nisi enim fuspiret, non comedit: quia qui se in hoc exilio per desideriorum cælestium lamenta-non humiliat, æternæ patriæ gaudia non degustat. A veritatis enim pabulo iciuni E funt, qui in hac peregrinationis inopia latantur. Suspirat autem, qui comedit, quia quos veritatis amor afficit, etiam refectio contemplationis pascit. Suspirans Propheta comedebat, cum diceret: Fuerunt mihi lacrymæ meæ panes. Luctu enim suo anima pascitur, cum ad superna gaudia flendo subleuatur, et intus quidem doloris sui gemitum tolerat: sed eo refectionis pabulum percipit, quo vis amoris pet lacrymas emanat. Vnde et eandem vim lacry marum adhuc beatus lob profequitur, subdens s [ Et quasi inundantes aque, sic rugitus meus. ] Aque, cum inundant, cum imperu veniunt : et crescenribus multipliciter voluminibus, intumescunt . Electi vero dum mentis suz oculis diuina iudicia opponunt: dum de occulta super se sententia trepidant : dum se ad Deum peruenite posse confidunt , sed tamen ne non perueniant me-

bus ad-

A tuunt : dum præteritorum fuorum recolunt, quæ deflent : dum quæ fibi adhuc futura funt, quia nesciunt, pertimescunt: quasi quædam in eis aquarum more volumina colliguntur, quæ in mœroris rugitus quasi in subiecta littora defluunt. Vir igitur sanctus vidit, quanta fint in la mentis pœnitentia volumina cogitationum : er ipfas mœroris vndas inundantes aquas vocauit, dicens: [ Et quasi inundantes aquæ, sic rugitus meus. ] Nonnumquam vero iusti, sicut et paulo superius diximus, in ipsis bonis ope- 5. zibus positi trepidant: ac ne in eisdem occulro aliquo errore displiceant, continuis lamentis vacant. Quos cum diuina subito flagella corripiunt, auctoris sui gratiam se oftendisse suspicantur : quia vel infirmitatibus præpediti , vel amaritudinibus preffi, ad impendenda proximis pia opera non assurgunt. Et cor in lamentum vertitur, quia corpus a denotionis sua ministerio retardatur. Cumq. se mercedem non B augere considerant, etiam transacta opera displicuisse formidant. Vnde etiam. beatus lob cum rugitum fuum quafi inundantes aquas diceret , illico adiunxit: [ Quia timor, quem timebam, euenit mihi : et quod verebar, accidit. ] Iusti igitur viri defient et pauent, et magnis se lamentis cruciant, quia deseri formidant : et quamuis de correptione sua gaudeant, corum tamen trepidam mentem correptio ipfa perturbat : ne malum , quod tolerant , non pia percuffio disciplinæ sit , sed ani-

sem ize une l'Pont flas quippe duinne iras, noîtra non porefi mente comprehendi squia inui dilipendia oboleura i supra osci dispolitonibus, i per vada estimatur deferere, jinde non recipie set vade non recipere creditur, jinde descilinquiz ve pletumque hos flas grataquosi ira diciturare hos aliquando fra itiquodo grana putatur. Nonnullos enime quia demulecula, hi findia mini giara a idao quia eleuna, funditus al hommi pe contenti qui ademulecula, hi findia mini giara a idao quia eleuna, funditus al hommi pe contenti con la contenti de la contenti per describe della contenti del contenti per della contenti della co

maduerlio iusta vindicta. Quod bene Pfalmista considerans air: Quis nouir potesta- PESo.

None diffimulaui è nonne filui è nonne quieui è et venit super me indignatio. Il Quamquis quolibet in loco positi , cogitando, loquendo, agendo, peccemius tunctamen per tria hæ animus effrenarius rapitur, cum mundi huius prosperitate. fubleuatur. Nam cum præire se potestate ceteros conspicit, alta de se elate cogitans fentir. Et cu auctoritati vocis a nullo refistitur, lingua licentius per abrupta defrenatur. Cumq. facere quod libet, liceriuste sibi omne æstimat licere, quod libet. Sed sancti viri cum mundi huins potestate fulciuntur, tanto sub maiorem mentis disciplinam se redigunt, quanto fibi per impatientiam potestatis, suaderi illicita quasi licentius sciunt. Cor namque a consideranda sua gloria reprimunt : linguam ab immoderata locutione restringunt : opus ab inquierudinis vagatione custodiunt. Sape enim qui in pote- 6. E state funr, ea , quæ recte faciunt , quia elate cogitant , amittunt : dumq. fe ad cuncta. vtiles æstimant, etiam impensæ vtilitatis sibi meritum damnant. Vt enim cuiuslibet facta digniora fint : necesse est , ve ei apud se semper indigna videantur : ne eadem bona actio agentis cor fubleuer: et fubleuando plus auctorem de elatione deiiciat, quam ipsos forte, quibus impendirur, iuuat. Hinc est enim, quod rex Babylonia, du elata menre apud se tacitus volueres, dices: Nonne hac est Babylon, qua ego ædificauis in irrationale a nimal protinus versus est. Quod enim factus fuerat, perdidit: quia humiliter no- Dan. 4. e luit diffimulare quod fecit. Et quia elatione cogitationis fe super homines extulit: ipfum, quem communem cum hominibus habuit fenfum hominis, amisit. Sape vero qui in potestate sunt, ad subiectorum passim contumelias erumpunt : et hoc, quod viilantes regimini feruiunt, per linguæ procacitatem perdunt, minori scilicet formidin e judicis verba penfantes : quia qui fine caufa fratri fatue, dixerit, gehennæ fe igni; Matt. 5.6

bus addicir. Sæpe hi, qui in potestate sunt, dum sese a licitis retinere nesciunt, ad illi- A cita opera er inquiera dilabuntur. Solus enim in illicitis non cadit, qui se aliquando et a licitis caute restringit. Qua videlicet constrictione religatum bene se Paulus 1.Cor. 6.8 infinuar, dicens: Omnia mihi licent, fed non omnia expediunt. Atque vt ex ipfa religatione oftenderet, in quanta se mentis libertate dilataret, illico adiunxit: Omnia mihi licent, sed ego sub nullius redigar potestatem. Cum enim mens concepta desideria sequitur, seruire rebus conuincitur, quarum amore superatur. Sed Paulus, cui cuncta licent, sub nullius potestatem se redigit; quia semetipsum etiam a licitis reftringendo, ea, quæ delectata premerent, despecta transcendit. Beatus igitur Iob, ve nos erudiat, qualis in potestate fuit, innotescit, dicens: [Nonne diffimulaui?] Potestas namque cum habetur, et cogitanda est ad vtilitatem, et dissimulanda proptet tumorem : quatenus is , qui ea vtitur, et vt prodesse debeat , posse se sciat : et vt extolli B non debeat, posse se nesciat. Qualis vero in ore fuerit, adiungat dicens: [ Nonne filui? ] Qualiserga illicita opera adhuc fubijcit : [ Nonne quieui ? ] Porest autem si-S. Amb.de obilere et quiescere, adhuc subtilius perserutari. Silere namque, est mentem a terrenorum delideriorum voce restringere . Visenim magni clamoris est tumultus cordis; Quiescunt quoque, qui bene in potestate sunt, cum terrenarum actionum strepitus

pro diuino amore intermittendo postponunt: ne dum ima indesinenter occupant, cor

funditus a fummis cadat . Sciunt enim, quia nequaquam mens ad fuperna attollitut : fi curarum tumultibus continue in infimis occupatur. Quid enim de Deo occupata obtineat, quæ de illo apprehendere aliquid etiam vacans laborat ? Bene autem per Pfalmiftam dicitur : Vacate et videre, quoniam ego fum Deus. Quia qui vacare Deo

negligit, fuo fibi iudicio lumen eius vifionis abscondit. Hinc etiam per Moyfen di- C

citur, vt pifces, qui pennulas non habent, non edantur. Pifces namque, qui habent pennulas, saltus dare super aquas solent. Soliergo in electorum corpore quasi pisces transcunt, qui in co, quod imis descruiunt, aliquando ad superna conscendere mentis

2n Valent. Greg. lib. 20. Mor.c. 24.es in Exsch. bomil.

Pf. 45. b

Leni, 11,b

Gen. 2 5.d Ex interp.lux.

3up.5.6

Gen. 18.0

faltibus sciunt : ne semper in profundis curarum lateant, et nulla eos amoris summi quasi liberi aeris aura contingat. Qui ergo rebus temporalibus occupantur, tunc bene exteriora disponunt, cum solicite ad interiora refugiunt : cum nequaquam foris perturbationum strepitus diligunt, sed apud semetipsos intus in tranquillitatis sinu 7. requiescunt. Prauæ etenim mentestemporalium rerum tumultus intra semetipsas versare non cessant, etiam cum vacant. In cogiratione enim seruant depicta, quæ amant : et quamuis nihil exterius faciant, apud semetipsas tamen sub pondere inquietæ quietis elaborant. Quibus fi carumdem rerum administratio præbeatur, semetip- D sas funditus deserunt : et sugitiua hac temporalia per intentionis cursum, continuis cogitationum passibus sequuntur. Piz autem mentes hac, et cum desunt, non quarunt : et grauiter etiam cum adfunt, ferunt, quia per exteriorum curam a se exire pertimescunt. Quod bene illa duorum fratrum vita signatur, de quibus scriptum est: Factus est Esau vir gnarus venandi, et homo agricola. Iacob autem vir simplex habitabat in tabernaculis. Vel ficut in alia translatione dicitur, habitabat domi. Quid enim per venationem Efau, nisi corum vita figuratur, qui in exterioribus voluptatibus fusi carnem sequuntur. ? Qui etiam agricola describitur : quia amatores huius seculi, tanto magis exteriora colunt, quanto interiota fua inculta derelinquunt. Iacob veto vir simplex in tabernaculis, vel in domo habitare perhibetur: quia nimirum omnes, qui in curis exterioribus spargi refugiunt, simplices in cogitatione, atque in conscientia sua habitatione consistunt. In tabernaculis enim, aut in domo habitare, est se intra mentis secreta restringere : et nequaquam exterius per desideria dissipare, ne dum ad multa foris inhiant, a semetipsis alienati cogitationibus recedant. Dicar igitur probatus vit, et exercitatus in prosperis: [ Nonne dissimulaui ? Nonne silui ? Nonne quieui?] Vrenim supra diximus, sancti viri, cum eistransitoria prosperitas arridet, fauorem mundi quali nescientes, dissimulant: et forti gressu interius hoc, vnde exterius subleuantur, calcant. Silent autem, quia nullis praux actionis clamori-

bus perstrepunt. Omnis namque iniquitas apud secreta Dei iudicia, habet voces fuas. Vnde scriptum est: Clamor Sodomorum et Gomorizorum multiplicatus est. Quiescunt vero, cum non solum nullo cupiditatum temporalium turbulento appetiturapiuntut, veru meriam curis præsentis vitæ necessaris immoderatius occupari refugiunt .

HOLIES

A refugiunt . Sed hac agentes , paterna adhue flagella fentiunt : ve tanto perfectiores ad hereditatem veniant, quanto cos spiritaliter pie feriens disciplina, quotidie etiamo de minimis purgat. lusta itaque indefinenter faciunt, et affidue dura patiuntur: quia s'ape ipsa institua nostra, ad examen diuina institua deducta ; iniustitia est: et sordet in districtione judicis, quod in aftimatione fulger operantis? Vnde Paulus, cu diceret: Nihil mihi confeius fum; protinus adiunxit: Sed non in hoc iuftificatus fum. Qui 1.Cor.44 caufam mox, cur non fit iuftificarus, infinuans, ait: Qui autem iudicat me, Domis nus eft. Ac fi dieat : Ideireo in co quod nihil mihi conscius sum, iustificatum me abnego: quia abeo, qui me iudicat, examinari me fubrilius seio: Dissimulanda ergo nt,que exterius fauent: reprimenda,que interius perstrepunt : declinanda,que quafi necessaria involuunt : et tamen in his omnibus adhuc diftricti examinis flagella metuenda : quia et ipía nostria perfectio culpa non caret, nisi hane seuerus iudex in subtili lance examinis mifericorditer penfet . Bene autem fubditur zi ange tu mus la 22

Quanta maneant peccantes supplicia , si tam valida districtio in hac vita inflos - Caput I X.

T venit super me indignatio.] Magna quippe arte doctrina dicturus verba, pratulit recte facta, vr hine vnulquilque confiderer, quæ peccantes postmodu supplicia maneant, si etiä iustos tam valida hie slagella castigat. Hinc oft enim quod Petrus ait: Tepus eft,ve iudiciù incipiat de domo Dei. Et fiziuftus vix faluabitur, impius et pec- 1. Per 4. . . cator vbi parebunt? Hinc Paulus, cu multa in Theifalonicenfiu lande dixiflet, protinus adiunxit : Ita vt et nosipsi in vobis gloriemur in ecclesijs Dei pro patientia vestra et fit 1. Thef. 1.6. C de, in omnibus persequutionibus vestris et tribulationibus, quas iustinetis, in exeplum iusti iudicij Dei. Ac si diceret: Du tot dura toleratis, qui ta recta agitis: qui d'aliud, quam iusti Dei iudicij excepta datis quia ex vestra poena colligendu est, quo modo feriat, quibus irascitur, si sic vos affligi patitur, in quibus latatur: aut quo modo illos percussurus eft, quibus iustum iudicium exhibet: si etia vos sic cruciat, quos pieredarguens fouet? .

Quad verba vel fatta fantsorum malis sape disolicent, quia corum intentianem non intelligunt : & quid fit, quod OZa lenites arcam erigens , fententiam mortis accepit a . . . . . . Caput X .

Rima igitur Iob locutione terminata, vicissim se amiei, qui cosolaturi pie venerat, q. eius increpationi subijciunt dumq. ad contentionis verba profiliunt, cam, pro qua venerant, caulam pietatis amittunt. Qui quidem non praua hoe inrentione faciunt, fed D quamuis affectum percufio exhibeants, percuffum tamen non nifi pro iniquitate eredi-derunt: dumq. intentionem bonă nequaduam locutio cauta fublequitur, ipfa pietatis propolitio in transgressionis vitiu vertitur. Pensandum namque suerat, cui et quando loquerentur. Iustus quippe erat, ad que venerant, et dininis verberibus cinctus. Ex an. . 11 reacta ergo eius vita debuerunt ea qua intelligere non valebant, illius verba perpéde-re, et ex flagellis præfentibus non illű redarguere, fed de fua vita formidare; feq. flagellato iufto, non quafi ratiocinando crigero, fed flondo fociare: ve nequaqua fe corú feien-tia per verba oftenderet, fed loqui recte lingua confolantium magiftri dolor crudiret. Qui etfi qua forfitan diuerfa sentirent, dignum profecto erat, vt hæ humiliter diceret, no percusio vulnera per immoderata verba cumularent. Sæpe enim, quia intelligi non valent, deterioribus displicet vet facta, vel dicta meliorum ded co ab eis non temere reprehendenda funt, quo apprehendi veraciter nequaqua possunt. Sape aliquid a maio-E ribus dispensatorie agitur, vel przeipitut, quod a minoribus error puratus. Sape multa a fortibus dicuntur, quæ infirmi ideirco diudicant ; quia ignorant, Quod bene bobus 1.Rg. 6,6

calcirrantibus inclinata illa testamenti arca signauit: qua quia casuram credens, leui-tes erigere voluit, mox sententia mortis accepit. Quid est naque mensansti, nisi arca testamenti, que gestata a bobus cascitrantibus inclinatur? Quia nonmumqua etiam qui bene præeft,dum subjectorum populoru confusione concutitur,ad dispensarionis condescensione ex sola dilectione permouetun Sed in hoc, quod dispensarorie agitur inclinatio ipfa fortitudinis, casns puratur imperitis. Vnde et nonnulli subditi contra hanc, manum reprehensionis mictum, sed a vita protinus ipsa sua temerleare deficitit. Leuites ergo quafi adiuuans, manti-extendit, fed delinquens vitam perdidit: quia dum infirmi quique fortiu facta corripiunt, ipfa viuentiu forte reprobatur. Aliquando etia fancti S.Greg. To. 1. viri quæ-

di

100

ticorum

1.Cor. 3.6

-the farmed

10b 5.b

viri quadam minima condescendentes dicunt, aliquando vero summa contemplantes A proferunt : dumq, vim vel condescensionis vel altitudinis nesciunt , audacter hæc stulti reprehendunt. Et quid est iustum de sua condescensione velle corrigere, nisi inclinatam arcam superba reprehensionis manu releuare? Quid est iustum de incognita locutione reprehendere, nisi motu cius fortitudinis, erroris lapsum purare? Sed perdit vi-8.4.75 ht tam,qui arcam Dei tumide fubleuat: quia nequaquam quis fanctorum corrigere recta præfumeret, nifi de se prius meliora sensisset. Vnde recte et leuites idem Oza dicitus, quod videlicer robustus Domini interpretatur:quia præsumptores quique; nisi audaci mente robustos se in Domino crederent, nequaquam meliorum sacta vel dicta velut infirma iudicarent. Amici igitur lob, dum contra eum quasi in Dei defensionem profiliunt, dinini pracepti regulam superbientes excedunt. Cum vero quadam facta meliorum deterioribus displicent, nequaquam hoc, quod mentem mouet, reticendum B eft . fed cum magna humilitate proferendum : quatenus intentio pie fentientis, co voræ seruet formam rectitudinis, quo per iter graditur humilitatis. Et libere ergo dicenda funt, quæ fentimus, et valde humiliter promenda quæ dicimus : ne et quæ recte intēdimus, hac elate proferēdo non reeta faciamus. Paulus auditoribus fuis multa humiliter dixerat: fed de ipfa exhortatione humili placare cos adhuc humilius fatagebar dicens: Rogo autem vos fratres, ve fufferatis verbum folatij, etenim perpaucis feripti Heb.134 vobis. Epheliis quoque Mileti valedicens afflictis, ac gementibus, humilitatem fuam ad memoriam reuocat, dicens: Vigilate memoria retinentes, quoniam per triennium

nocte ac die non ceffaui cum lacrymis, monens vnumquemque vestru. Eisdem rursum Eph. 44 v.: per Epiffolam dicit: Obsecto vos frattes, ego vinctus in Domino, vt digne ambuletis vocatione, qua vocati estis. Hinc ergo colligar, si quando aliquid recte sentit, quan- C ta humilitate debeat magistro loqui Discipulns : si ipse magister gentium in his, qua cum auctoritate prædicat, tam submisse Discipulos rogat. Hinc vnusquisque colligat, eis, a quibus bene viuendi exempla percepit, hoc, quod bene intelligit, quam hu-· militer dicat : fi Paulus illis humili fe voce fubdit , quos ad vitam ipfe fufcitauit . Eliphas autem, qui primus amicorum loquitur, quamuis ad confolandum pietate venerar: humilitatem tamen locutionis deserens, regulam confolationis ignorat. Qui dum loquendi cuftodiam negligit, víque ad afflicti contumelias excedit, dicens : [ Tigris . e perijt, eo quod non haberet prædam. Rugitus leonis et vox leænæ, et dentes catulorum leonum diffipati funt. ] Beatum videlicet lob nomine Tigridis, quafi vitio varietatis notans : per leonis rugitum eiufdem virg terrorem : per leznæ vocem , loquacitarem coniugis : per diffipatos vero dentes catulorum leonum , deftructam filiorum edacitarem , et audaciam , fignans . Vnde et bene amicorum fenfum , qui in tumida fe correptione extulit fententia diuina reprehendit dicens: Non estis locuti coram me re-11. Etum, ficut feruus meus Iob., Sed quærendum video; cur Paulus illorum fententijs canta auctoritate viitur, fi ha corum fententia dominica reprehensione caffantur Eliphas quippe verba funt, quæ Corinthijs intulit dicens, ficut scriptum eft : Comprehendam lapientes in aftutia cort. Quo modo ergo quafi praua respuemus qua Paulus ex auctoritate aftruit ? aut quo modo attestatione Pauli recta putauimus, qua per se-

metipfum Dominus non recta definiuit?Sed vtragne hæc citius,quam non fint diuerfa sognofcimus, fi ciufde dominica fenteria verba fubrilius penfamus : quia nimiru, cum dicerer: Non estis locuti coram me rectum, illico adiunxit: Sicut feruus meus lob. Liquet ergo, quia quædam in corum dictis recha funt, fed melioris comparatione fupo- E rantur. Nam inter alia, que irrationabiliter dicunt, multas ad beatum Iob fortes fend. d. m. rentias profetunt, sed comparatæ dictis fortioribus vim fortitudinis amittunt. Mira funt autem mulea, quæ dicunt, nisi in sancti viri aduersitatem dicerentur. In semetip-. or fis igitur magna funt, fed quia influm virum transfigere appetunt, eiufdem magni tudinis pondus perdunt : quia et quamlibet forte frustra iaculum mittitur, ve dura faxa feriantur. Eo namque obrufum longius refilit, quo intortum fortius venit. Igitur amicorum lob dicta , licet in quibufdam valde fint fortia , cum tamen fancti viri forcem vitam feriunt, cunctum sui acuminis mucronem retundunt. Quia ergo et in femétipfis magna funt, fed contra beatum Iob nullo modo affumi debuerunt, et Paus lus hac ex virrure penfans , in auctoritate proferatret index quia incaute prolata dunt, ex persona qualitate reprehendat. Sed quia cosdem amicos beati lob, hare-

11.02 1 10.0

A ricorum renere speciem superius diximus: nune coru verba quo modo hareticis congruant, indagemus. Quædam namque valde recte sentiunt, sed tamen inter hæc ad peruería dilabunrur. Habem quippe hoc hærerici proprium, ve malis bona permisceant, quatenus facile sensui audientis illudant. Si enim semper praua dicerent, citius in sua prauitate cogniti, quod vellent, minime persuaderent. Rursum, si semper recta sentirent, profecto hæretici non fuissent. Sed dum fallendi arte ad veraque deleruiunt, et ex malis bona inficiunt, et ex bonis mala, ve recipiantur, abscondunt : sicue qui veneni poculum porrigit, ora poculi dulcedine mellis tangit : dumq. hoc , quod dulce est, primo attactu delibarur, etiam illud, quod est mortiferum, indubitantes absorbetur. Itaque hæretici permiscent recta peruersis, vt ostendendo bona, auditores ad se trahant : et exhibendo mala, latenti cos peste corrumpant. Aliquando tamen R prædicatione fanctæ Ecclesiæ atque exhortatione correcti, ab hae sensus sui diuersitate faluantur. Vnde et amici lob reconciliationis fuz facrifiicium eiusdem sancti viri manibus offerunt, atque ad superni iudicis gratiam, vel adducti reuocantur. Quos bene in Euangelio illa decem leproforum mundario defignat. In lepra quippe et pars Luc. 17. b cutis in ful gorem ducitur, et pars in colore sano retinetur. Leprosi itaque hæreticos exprimunt, qui dum rectis p raua permifeent, colorem fanum maculis aspergunt. Vnde et bene vt faluentur, clamant: lesu præceptor. Quia enim in eius verbis se errasse fignificant, hune faluandi præceptorem humiliter vocant : cumq. ad eognitionem. przeceptoris redeunt, mox ad formam salutis recurrunt. Sed quia in amicorum dictis przesationem expositionis paulo longius duximus, ipsa iam eorum verba subtiliter penfemus. Sequitur:

# QVARTVM CAPVT BEATIIOB.

R

ESPONDENS autem Eliphas Themanites disit: Si creperimus loqui chi 5 offitan molelle accipies. Sed conceptum fermonem tenere qui spoteris ? Ecce doculfit multos 5, et manue la fafas roboralti. Vacillantes confirmauerum fermones tui , et genua tremientia conflortalti . Nunc autem venit fuiper te plaga, et defocilit : retigit re , et constudratus es . Vbiel effi-

D mor tuus, fortitudo tua, patientia tua, et perfectio viarum tuarum? Recordare, obsecto te, quis vinquam innocens perijt, aut quando rechi deleti sunt? Quin potius vidi cos, qui operantur iniquitatem, et seminant dolores, et metunt cos, flante Deo, perific, et spiritu iræ eius esse consumptos. Rugitus leonis, et vox leana, et dentes catulorum leonum contriti funt. Tigris perijt, eo quod non haberer prædam, et catuli leonis dissipati sunt . Porto ad me di-Etum est verbum absconditum, et quasi surtiue suscepit auris mea venas susurnj eius . In horrore visionis nocturna, quando solet sopor occupare homines, pauor tenuit me et tremor, et omnia ossa mea perternita sunt. Et cum spiritus, me præsente, transiret, inhorruerunt pili carnis meæ . Stetit quidam, cuius non agnoscebam vultum, imago coram oculis meis, et vocem quasi aurælenis audiui : Numquid homo Dei comparatione iustificabitur, aut Factore suo purior erit vir ? Ecce qui seruiunt ei , non sunt stabiles , et in angelis suis reperit prauitatem. Quanto magishi, qui habitant domos luteas, qui terrenum habent fundamentum, confumentur, velut a tinea ? De mane vique ad vesperam succidentur : et quia nullus intelligit , in æternum peribunt . Qui autem reliqui fuerint , auferentur ex eis : morientur , et non in sapientia.

Prou. 17.b

De tribus generibus locutionum.

Capit X I.

12. R Espondens autem Eliphas Themanites, dixit: Si cœperimus loquitibi, forsitan moleste accipies.] lam superius dicta sunt, quæ his vocabulorum interpretationibus exprimantut. Quia ergo festine ad indiscussa tendimus, prolatu replicare deuitamus. Hoc itaque est solerter intuendum, quod hi, qui hareticorum speciem tenent, loqui molliter inchoant, dicentes: [Si corperimus loqui tibi, forsitan moleste accipies. I Exasperare quippe harerici auditores suos in exordio locutionis sua metuunt, ne vigilanter audiantur, corumq. valde triftitiam declinant, vt negligentiam capiant. Et plane semper blanda sunt, quæ proponunt, sed aspera, quæ prosequendo subinferut. Vnde et nunc amici Iob a reuerentia mansuera locutionis incipiunt, sed v sque ad iacula asperrimæinuectionis erumpunt : quia et radices spinarti molles sunt, sed tamen B ex ipfafua mollitie proferunt, vnde pungunt . Sequitur: [ Sed conceptum fermonem quis tenere poterit ?] Ttia funt hominum genera, qua gradatim ductis a se qualitatibus dissident. Sunt namque alij, qui et ad loquendum praua concipiunt, et a locutione fua nulla filentij grauitate refrenantur. Et funt alij, qui cum praua concipiunt, magno se filentij vigore restringunt . Et sunt nonnulli, qui virtutum vsum roborati, vsque ad eam cellitudinem prouehuntur, vt ad loquendum, ne in corde quidem peruería concipiant, qua filendo compescant. Eliphas itaque ex quo sit ordine, ostenditur, qui conceptum fermonem tenere se non posse testatur. Qua in re et illud innotuit, quod se loquendo offensurum nouit . Neque enim retinere verba, qua non poteft, vellet , nisi per hac se vulnera inferre pranosceret. Boni enim viri freno consilij retinent pracipitationem verbi, et caute confiderant, ne relaxantes lingua lasciuiam, auditorum conscien- C tiam incauta locutione transfigant . Vnde bene per Salomonem dicitur : Qui dimittit aquam, caput eft iurgiorum. Aqua quippe dimittitur, cum lingua fluxus effrenatur. Sed dimissor aque, caput iurgiorum efficitur:quia per lingue incontinentiam, discordiæ origo propinatur . Igitur , ficut praui , in sensu leues sunt , ita in locutione præcipites, et reticere pertractando negligunt, quæ loquantur : sed quod leuis conscientia concipit, leuior prorinus lingua prodit. Vnde nunc Eliphas ex suo experimento colligit, quod desperate de omnibus sentit, dicens: Sed conceptum sermonem tenere quis poterit ? Sequitur :

Quòd baretici, vel peruerfi dum bona instorum reservant, ea, qua probant, quantum possunt,
peruersunt.

Caput X I I.

Cce docuifti plurimos, et manus lassas roborasti, vacillantes confirmauerunt fermones tui, et genua trementia confortafti.] Si ipfe historia textus aspicitur; magna est lectoris vtilitas, quòd ab amicis iurgantibus, in beatum Iob pro lacetatio ne vitiorum, virtutum praconia proferuntur. Numquam quippe est tam robustum vita testimonium, quam cum ille laudanda loquitur, qui ingerere crimen conatur. Pensemus autem, cuius celsitudinis iste vir fuerit, qui indoctos docens, lassos roborans, vacillantesq. confirmans, inter curas domus, inter multiplicium rerum custodiam, inter affectus pignorum, inter studia tot laborum, crudiendis se ceteris impendit. Et illa quidem occupatus exercuit, sed tamen liber magisterio doctrinæ militauit. Tempotalia regendo disposuit, aterna pradicando nunciauit, vita rectitudinem, et a gen-13. do videntibus oftendit, et loquendo audientibus ingeffit. Sed fiue hæretici, seu pet-E uerfi quilibet, cum bona iustorum referunt, hæc in argumentum criminis inslectunt. Inde namque Eliphas contra beatum Iob occasionem obiurgationis colligit, vnde laudanda narrauit . Nam Sequitur: [ Nunc autem venit super te plaga, et defecisti tetigit te, et conturbatus es. ] Peruersi quique duobus modis bonorum vitam impetunt : quia aut praua cos dicere afferunt, aut recta non feruare, qua dicunt : Vnde et beatus lob inferius ab amicis suis de locutione reprehenditur : nunc autem recta dixisse, sed hae non seruasse laceratur. Ab iniquis ergo modo bonorum locutio, modo actio reprobatur : quatenus aut reprehensa lingua taceat , aut eiusdem linguz suz adiudicata testimonio, in crimine vita succumbat. Et norandum, quòd prius laudes linguz inferunt, et postmodum de vitz infirmitate conqueruntur. Iniqui etenim, ne publice praui videantur, loquuntur aliquando bona de iustis, quæ esse iam 8.Greg. To.1. a mal

A cognita et alijs nouerunt . Sed ficut prædiximus, hæc ipfa protinus ad cumulum reatus pertrahunt : et creden dum fibi in contrarijs , ex eo quod et prospera loquebantur . oftendunt : rantoq. mala quasi verius insinuant , quanto et bona quasi deuote laudabant. Ad vium ergo intorquent criminis, voces fauoris: dum iustorum vitam inde post grauius vulnerant, vnde hanc paulo ante specie tenus defendebant. Sape autem eorum bona, quæ prius habita despiciunt, hæc postmodum quasi perdita mirantur : Vnde et Eliphas sancti viri virtutes,quia amissa affetit, enumerando subiungit, dicens:

De quattuor gradibus virium, quibus fancti lob vita diffinguitur, Caput XIII.

7 Bi est timor tuus, fortitudo tua, et patientia tua, et perfectio viarum tuarum? Que nimirum cuncta ci sententia subrogat, quam pramisit, dicens: [Nunc autem venir super te plaga, et desecisti : tetigit te, et conturbatus es. ] Omnia ergo simul interisse afferit, in eo quod beatum Iob turbatum flagello reprehendit. Sed intuendum valde est, quia quamuis inconuenienter eum increpet, congruenter tamen ordines virtutum narrat. Quattuor quippe gradibus vitam beati Iob virtutes enumerando diffinxit, dum et timori fortitudinem, et fortitudini patientiam, et patientiæ perfectionem iunxit. In via etenim Dei a timore incipitur, vt ad fortitudinem veniatur. Nam sicut in via seculi audacia fortitudinem, ita in via Dei audacia debilitatem parit:et sicut in via sæculi timor debilitatë, ita in via Dei timor fortitudinë gignit : Salomone attestante, qui ait: In timore Domini fiducia fortitudinis. Timori quippe Do- Pron. 14.d mini inesse fiducia fortitudinis dicitur: quia nimiru mens nostra tato valetius terrores reru temporaliu despicit, quanto se auctori carundem veracius per formidine subdit. Que in timore Domini constituta, non inuenit extra quod metuat: quia du recto metu Conditori omnium coniungitur, potestate quadam supra omnia subleuatur, Fortitudo autem, non nifi in aduersirate oftenditur, vnde et mox post fortitudinem patientia subrogatur. Tanto enim quisque se ad fortitudinem profecisse verius demonstrat. quanto aliena mala robustius tolerat. Nam minus in se conualuir, quem aliena iniquitas sternit. Qui in eo quòd ferre contrarictatem non valet, pusillanimitatis suz gladio confossus iacet. Quia vero perfectio de patientia nascitur : statim post patientiam, viarum perfectio subinfertur. Ille enim vere perfectus est, qui erga imperfe- 14. &ionem proximi, impatiens non est . Nam qui alienam imperfectionem ferre non valens, parientiam deserir : ipse sibi testis est, quod perfecte needum proficit. Hinc in Euangelio Veritas dicit: In parientia vestra possidebitis animas vestras. Quid est enim animas possidere, nisi perfecte in omnibus viuere, cunctis mentis motibus ex virtueis arce dominati ? Qui igitur patientiam tenet, animam possidet : quia inde contra aduería omnia fortis efficitur, vnde sibi et seipsum vincendo dominatur. Et quo se laudabiliter frangit, infractum se fortiter exerit : quia cum in suis se voluptatibus superat, sese ad contraria inuictum parat. Sed quia Eliphas inuchendo corri-

> Qued fanti, qui in hoc mundo perennt, ad aternam gloriam perenndo ser-Caput X 1 1 1 1.

puit, nunc aliqua velut exhortando fubiungit, dicens:

R Ecordare obsecto, quis vmquam innocens perijt, aut quando testi deleti sunt?]
Siue haretici, quorum amicos beati lob tenere specië diximus, siue peruersi quili-E bet, quam inordinate redarguunt, tam reprehensibiliter exhortantur. Ait namque : Quis v mquam innocens perijt, aut quando recti deleti funt? Sæpe quippe hic et innocentes percunt, et recti funditus delentur, sed tamen ad æternam gloriam percundo feruatur. Si enim nullus innoces periret, Propheta non diceret: Iuftus perit, et nemo est 1fa. 57.4 qui recogitet. Si rectos Deus prouidendo non raperet, nequaquam de iusto sapien- Sap.46 tia dixiffet : Raptus eft , ne malitia mutaret intellectum illius . Si iuftos animaduerfio t. Pet. 4.6 nulla percuteret , Petrus minime prænunciaret , dicens: Tempus est , vt incipiat iudicium de domo Dei. Illi vero veraciter recti funt , qui amore supernæ patriæ ad cuncta præfentis vitæ aduersa præparantur. Nam qui pro æternis bonis, mala hic perpeti metuunt, videlicer recti non funt. Sed Eliphas vel rectos deleri, vel innocentes hic perite non aftimat: quia sape hi, qui non spe calestis gloria, sed pro terrena S. Greg. To. 1.

Des retributione descruium, ipsi sibimet singunt, quod quarunt, et docere prasumens A tes, cum terrenam securitatem pradicant, cunciis suis laboribus ostendunt, quid amant. Sequitum:

Quare Deus in hec munde quorundam mala districte percutit, alierum inulta permitti . Caput XV.

Vin potius vidi eos, qui operantur iniquitatem, et seminant dolores, et metunt cos, flante Deo perifie, et spiritu ira eius effe consumptos. ] Dnlores seminare, est fraudulenta dicere : dolores autem metere, est dicendo præualere. Vel certe dolores seminant, qui peruersa agunt : dolores metunt, cum de cadem peruersitate puniuntur. Fructus quippe doloris est retributin damnationis. Sed cum protinus subinfertur: quia qui dolores seminant et metunt, flante Deo percunt, et ira cius spiritu consumun- B tur : hoc loco doloris messin , non iam poena , sed adhuc perfectio iniquitatis ostenditur : quia ex diuinæ iræ spiritu, eiusdem messionis pæna subrogatur . Seminant ergo hic dolores, et metunt, quia iniqua funt que faciunt, et ipfa iniquitate prosperantur: ficut de iniquo per Pfalmistam dicitur: Polluuntur via eius in omni tempore: auferun-Pf. 9.6 tur iudicia tua a facie eius, omnium mimicnrum suorum dominabitur. De quo paulo post subditur: Sub lingua cius labor et dolor. Dolores itaque seminat, cum peruerfa agit : dolores metit, cum ex cifdem peruersitatibus temporaliter excrescit. Quo modo ergo flante Den percunt, qui plerumque diu hic subsistere, et iustis felicius permittuntur? Hine namque de illis iterum per Pfalmistam dicitur : In laboribus homi-Tf. 72. a num non funt, et cum hominibus non flagellabuntur. Hinc Hieremias ait.: Quare Hier.12.4 via impiorum prnsperatur ? Quia enim, sicut scriptum est : Dominus patiens redditor C Eccl. 5.b est: sæpe diu tolerat, quos in perpetuum damnat: nonnumquam vero concite percutit, quia pufillanimitati innocentium ennfolando concurrit. Aliquando ergo omnipotens Deus diu præualere iniques patitur, vt iustorum mundius vita purgetur. Aliquando vero iniustos celeriter trucidat : eorumq, interitu innocentium corda confirmat. Si enim nunc omnes male agentes percuteret, extremum iudicium quibus exhiberet ? Si autem nullum omnino percuteret, quis Deum res humanas curare crederet? Nonnumquam ergo iniquos ferit, vt oftendat, quia inulta mala non deferit. Nonnumquam vero iniquos diu tolerat, vt considerantibus insinuet, ad quod eos iudicium referuet. Hac itaque sententia dilationis iniquntu, si non cu fine præsentis sæculi de cunctis generaliter dicitur, ex magna parte proculdubin veritatis virtute vacuatur Sed tunc vera erit, cum ia iniquitatis dilatio non erit. Que hoc fortaffe modo intelligi rectius potest, quoniam nec innoces petit, nec rectus deletur : quia etsi carne hic atteritur, D in conspectu aterni judicis vera salute reparatur. Et qui seminant dolores et metunt, flante Deo percunt: quia quanto hic altius peruerse agenda proficiunt, tanta durius fubsequenti damnatione feriuntur . Sed cum cidem sententia pramittitur: Recordare, videlicet patet, quia transacta res ad mentem reducitur, non autem futura nunciatur. Tunc ergo Eliphas verius diceret, si hac de iniquis generaliter fieri extrema animaduersione credidisset. Sed hoc, quod flare Deus dicitur, vrget, vt subtilius discernatur. Nos quippe cu flamus, acrem ab exterioribus intrnrsus trahimus, et intrnrsus tractum hunc exterius reddimus. Flare ergo Deus in vindictæ retributione dicitur, quia ab exterioribus causis introtsus iudicij consilium concipit, et ab interno consilio extrorsus fententiam emittit. Quali, flante Deo, ab exterinribus aliquid introrfum trahitur. quando foris mala nostra conspicit, et intus iudicium disponit. Et rursum, quasi E flante Den, ab interioribus spiritus extrorsus emittitur, quando ab interno conceptu confilii, exterius iudicium damnationis infertur. Bene itaque dicitur, quòd qui dolores seminant, flante Deo percunt: quia vnde foris peruersa faciunt, inde ab intimis recte feriuntur. Vel certe cum flare Deus dicitur, quia et ftatim iræ eius spiritus subinfertur, appellatione flatus illius, potest ipsa eius animaduersio designari. Nos quippe cum irascimur, flatu furoris inflammamur. Vt ergo vindictam cogitans, Domi-

nus demonstraretur, stare irascendo dicitur: non quòd ipse in natura sua mutabilitatis vicissitudinem recipiat, sed quòd post longam patientiam quandoque vindictam peccatnris exequitur is, qui in semetipso tranquillus est, percuntibus turbulentus videtur... Mens quippe reproba, quia aduersum suis actibus iudicem conspicie, quasti

Control of the Control

commo-

A commotusei oftenditus, quia in conspectu illius suo reatu proprio ipsa turbatur. Sed posseguam quasti clementer admonuti, aperre increpationis verbs subtungit, dicens: Ruginus locanis, et wox leense, et dente catulorum leonum commotinistant. Il Quid emm rugitti leonius appellat, sissi, verp audo ante prarmismas, seucristem virit Quid emm rugitti leonius appellat, sissi, verp audo ante prarmismas, seucristem virit Quid emm full goulaunter serial sissi, seucristem virit Quid emmotinista seucristem prolitis Quid emmotinista seucristem prolitis quanti expersione signantur. Que cuncha dum contrita Eliphas rigidus exultex, quasti une damanta denunciar. Guius adulte duritismi increpationis segenimas, cum fullo impigi i

Qu'ed Tigridu nomine franceiratum varietas et rapacitas expriment, quibus quest prada est instrum file lum varietas et rapacitas expriment, quibus quest prada est

If Jigus periji; 20., quòd non habere predam, et cauli lecoum difipati (inte.)

Quem cum nomne Tigridi; nui beatum to hon ova varietatis fignar, vel adiperfum maculis fimulationis? Omnis namque fimulator in co, quòd videri refutt appe16. ti, mundum fe per omnis non oftendit equis dun virtuare quaddam per hyportima
affumis; et occulte femeripfum viriji folipici, que adam literetia viria repente in faciem
atumpunt, et il predada fimulationis, quali vilionia corium, et a demiszione (ita vasium oftendume ver plerumque fir mirum, cur homo, qui ranti virturibus pollere cersituationi de la compania del compania de la compania del compania de la compania del compania d

C Sepedum cafitatis aque l'argitatis decore vefitur, velure z celo infitiis, crudélitatis arocitate fuicaru. Sepedargiate, cafititate, pierate explicita vilorie induitur, fed interfinfa obfouritate fliperbie notatur. Sico, fit, vi intermistis viitij dum mundă infe fipecime hypocrita nou flordindi, quafi vunue nolorem Tigris habere nequaquam posfit. Que videlicet Tigris rapir predam, quis humani sibi tauoris viturpat gloriam. Qui enim rapea laude extollitur, quafi preda fatiatur. Bene autem hypocritatum laus preda dictiour. Preda quispe est, cum allena violenter auferutur. Omnis autem hypocrat, qui avitam instirus imulans, inforum sibi laudem arripit, ilienum profesto est, quod cottin. Eliphas itaque, qui beatum itob incolumitatis sur empore sim catelio; qui cottin. Eliphas itaque, qui beatum itob incolumitatis sur empore sim catelio; qui cottin. Eliphas itaque, qui beatum itob incolumitatis sur empore sim catelio; quicos Tigris estimo chi solica que catella della della della catella catella

D hypocrifis prædam non habet, quia percufia dinnirus, humanis fauoribus careta. Translatione auem feptuaginis in irre preum necuquam Tigris dictiru, fed Myrmicoleon perije, eo, quod non habere predam. Myrmicoleon quippe paruum valde eft animal, formicis aduertim, quod fe fubpeluere abfeconti; e formicis rium entra geflantes interficis, interfeciase, confumit. Myrmicoleon autem Latine dicitur, yel formicaram leo, yel certet experfilus, formica patiente ellos. Reche autem formica er leo nominatur: quia fue volatilibus feu quibullibet allij minutis animalibus formica deuoratus. Cam igitur Eliphas dicit: Myrmicoleon perije, quidin beato lo li bili Myrmicoleon sonnie, nifi paourom et adueciam terperhedici? Acf apetre dicar: Noniniufte percuffia ex quia contra erebos timidus, contra fibilitos, aduada fuilit. Acf is apertus dicare: Contra afuntos formido te perfilir, contra fibilitos.

E addax fuildi. A ci la pertiud dicat: Contra aftutos formido re prefific contra simplices temeritas inflauit: Sed iam Myrmicoleon przedam non habet, quia tumida tug clatio dum verberibus premitur, ab aliena lezione prohibetur. Sed quia a micos bearil Job, temere haztetocum in peciem dizimus: v vege necessirio, y the cedem Eliphas verba quo modo ettiam typice ficiational sint, intimumeda in propiem dizimus.

Qu'òd regnum diaboli, et gloria bujus mandi, et concupificatia carnis in feruis Dei contrita funt. Caput X V I I.

Ngitus leonis et vox leznæ, et dentes catulorum leonum contriti funt. ] Quia natura vniufcuiufque rei ex diuerfitate componitur, in facto eloquio per rem quamlibet licite diuerfa figurantut. Habet quippe leo virturem, habet et fauitiam.

Apoc. 5. 4 1. Pet. 5.b

Vicit leo de tribu Iuda, radix Dauid. Hinc de diabolo scriptum est: Aduersarius vefter, sicut leo rugiens, circuit quarens, quem deuoret. Leana autem nomine ali-quando sancta Ecclesia, aliquando Babylonia designatur. Pro eo enim, quòd contra aduerfa audax est, lezna Ecclesia dicitur: sicut eiusdem beati Iob vocibus approbatur, qui derelictam ab Ecclesia Iudzam indicans, ait: Non calcauerunt eam filij in-106 ±8. a stitorum, nec pertransiuit per eam lezna. Aliquando vero lezna nomine huius mundi ciuitas, ideft, Babylonia exprimitur, qua contra vitam innocentium immanitate crudelitatis effrenatur, que antiquo hosti, quasi seuissimo leoni sociata, peruerse persuasionis eius semina concipit, et reprobos ex se silios ad similitudine illius, quasi crudeles catulos gignit. Catuli autem leonum sunt quilibet reprobi, ad iniquam vitam, malignorum spirituum errore generati, qui et simul omnes vniuersam mun- Ri di ciuitatem, quam prædiximus, Babyloniam faciunt, et tamen ijdem finguli Babyloniæ filij, quasi non leæna, sed leænæ catuli vocantur. Sicut enim Sion tota simul Ecclesia dicitur, filijautem Sion sanctorum, quiq. singuli memorantur: ita et filij Babylonia finguli quiq. reproborum, et eadem Babylonia fimul omnes reprobi vo-17. cantur. Sed fancti viri quamdiu in hac vita funt, semetipsos solicita circumspe-

ctione custodiunt : ne leo circumiens insidiando surrepat, idest, antiquus hostis sub aliqua imagine virtutis occidat : ne lezna vox auribus obstrepat, idest, ne Babylonis gloria sensum ab amore patriz czelestis auerrat: ne catulorum leonum dentes mordeant, idest, ne reproborum persuasio in corde conualescat. At contra haretici iam quasi de sanctitate securi sunt, quia vitæ suæ meritis cuncta se superasse suspicantur : Vnde et nunc dicitur: [ Rugitus leonis, et vox lezna, et dentes catulorum leonum C contriti funt. ] Ac si dicetetur: Nos ideo nonnullis flagellis atterimur, quia et virtutem antiqui hostis, et cupiditatem terrenæ gloriæ, et suasionem reproborum hominum vita meritis superando calcamus. Vnde adhuc subditur: [ Tigris perijt,eo,quòd non haberet prædam, et catuli leonum diffipati funt. ] Hunc vocabulo Tigridis repetit, quem leonis appellatione signauit. Satan quippe, et propter crudelitatem leo dicitur, et propter multiformis aftutiæ varietatem non incongrue Tigris vocatur. Modo enim se, sicut est perditus, humanis sensibus obijcit, modo quasi angelum lucis oftendir. Modo stultorum mentibus blandiendo persuadet, modo ad culpam terrendo pertrahit, modo fuadere vitia aperte nitirur, modo fuis in fuggestionibus sub virtutis specie palliatur. Hæc itaque belua, que tanta varietate respergitur, jure Tigris vocatur, que apud septuaginta interpretes, ve præfati sumus, Myrmicoleon dicitur. Quòd videlicet animal abiconfum puluere, formicas, vt diximus, frumenta gestan- D tes interficit : quia nimirum apostata angelus in terram de cælis proiectus, iustorum mentes, qua bonorum sibi operum refectionem praparant, in ipso actionis itinere obsidet: cumq. eas per insidias superat, quasi formicas frumenta gestantes improuifus necat. Recte autem Myrmicoleon, ideft, leo et formica dicitur : formicis enim, ve diximus, leo est, volatilibus formica : quia nimirum antiquus hostis, sicut contra consentientes fortis est, ita contra resistentes debilis. Si enim eius suggestionibus assensus præbetur, quasi leo tolerari nequaquam potest: si autem resistrur, quasi formica atteritur. Alijsergo leo est, alijs formica: quia crudelitatem illius carnales mentes vix tolerant, spiritales vero infirmitatem illius pede virtutis calcant. Hæretici igitur, quia de sanctitatis præsumptione superbiunt, quasi exultantes dicune : Mytinicoleon, vel certe Tigris, perijt, eo, quod non haberet prædam. Ac si aperte E dicant: Vetustus aduersarius in nobis prædam non habet, quia quantum ad nostra studia iam victus iacet. Ideirco autem Myrmicoleontis appellatione, vel Tigtidis repetitur, qui iam contrito leonis tugitu fuerat defignatus : quia quidquid per gaudium dicitur, sæpe replicatur. Voces quippe ingeminat animus cum exultat. Vnde et veraci lætitia Pfalmista crebro repetit hoc, quod se exauditum esse recognouit, dicens : Exaudiuit Dominus vocem fletus mei : exandiuit Dominus deprecationem 18. meam. Dominus orationem meam suscepit. Sed sancti viri cum de quibusdam se vitijs ereptos hilatescunt, magno se metu etiam in ipsa exultatione concutiunt : quia etsi iam de cuiuslibet procella tempestatis erepti sunt, esse tamen se adhuc in incerti

maris dubijs fluctibus sciunt: et sic speexulrant, vt pauote trepident; sic pauore trepidant,

5. Fo.2. d

A pidant, vt spei fiducia exultent. Vnde per eundem Psalmistam dicitur : Seruite Do- Pf. 2. mino in timore, et exultare ei cum tremore. At contra hi, qui de specie sanctitatis intumescunt, cum vnum quodlibet vitium superant, mox mentem in superbiam erigunt, et quasi de vite sue perfectione gloriantur : et pro co,quod fortalle semel a periculo tempestatis erepti funt, iam quia in mari nauigent, obliuiscuntur: magnos fe in omnibus aftimant, et vicisse se antiquum hostem funditus putant : infra fe cunctos respiciunt, quia se per sapientiam transcendere omnes arbitrantur. Vnde Subditur.

Quodbaretici et bypocrita nona et inaudita promittunt, est in admirationem sui simplices connertant: neque ca, qua loquuntur, ad adificationem, sed ad offentationem scientia sue proferunt. Caput XVIII.

D Orro ad me dichum est verbum absconditum.] Verbum absconditum haretici audire se simulant, ve auditorum mentibus quandam prædicationis suz reuerentiam obducant . Vnde et latenter prædicant, quatenus eorum prædicario tanto fancta, quanto et occulra videatur. Communem autem scientiam habere refugiunt, ne careris aquales aftimentur, occulta vel noua femper exquirunt : qua dum alii nesciunt. apud imperitorum mentes ipii de scientia singularitate gloriantur. Quam occultam, vediximus, infinuant: quia scilicet, ve admirationem oftendere valeant, hanc se latenter percepiffe confirmant. Vnde apud Salomonem hæreticorum fpeciem mu: Prong,b lier tenens, dicit : Aque furtiue dulciores funt, et panis absconditus suauior. Vnde hic quoque subditur : [ Et quasi furtiue suscepit auris mea venas susurrij

eius. ] Furtiue susurij venas percipiunt: quia socialis scientia gratiam deserentes, ad hanc nequaquam per offium ingrediuntur , Domino atteffante, qui ait : Qui non 10.10.4 intrat per oftium in ouile ouium, fed afcendir aliunde, ille fur eft, et latro. Venas itaque diuini fufurrij furtiue fuscipit, qui ad percipiendam virtutis eius notitiam deserto publica pradicationis oftio, praua intelligentia rimas quarit. Quia vero fur et latro, qui intrat aliunde, tenebras diligit, et claritatem luminis perhortescit, recte fubiungitur: [ In horrore visionis nocturna, quando solet sopor occupare homines.] 19. 6,100

Sæpe hæretici dum altiora dicere conantur, ipii fibi tefles funt, quia quæ proferunt, vera non funt. In nocturna quippe vifione dubie cernitut. Rimas etgo fufurrij in pauore nocturna visionis se percepisse asserunt : qui vtea, qua docent, alta alijs oftendant , vix ea se capere posse denunciant. Sed hinc colligendum est, quomodo audientibus certa effe poterunt, qua ipfi dubie viderunt. Miro ergo ordine cum alta loquentes produunt, in patefactione stultitiz, ipsis suz altitudinis vocibus ligantuz. Quantum vero de singularitate sapientia eleuantur, oftenditur, cum protinus subdi-

tur : [ Quando folet sopor occupare homines. ] Ac si aperte ab hareticis diceretur. Cum homines inferius dormiunt, nos ad percipienda superna vigilamus, quia ea nobis nota funt, ad que videlicet cognoscenda ceterorum hominum corda torpentia non affurgunt. Ac si apertius dicant : In quibus intelligentia nostra se erigit, teliquorum hominum fentus dormit. Nonnumquam vero cum hoc despici ab auditore, quod dicunt, conspiciunt, semetipsos simulant timere quod dicunt. Vnde et subditur : [ Pauor tenuit me et tremor, et omnia offa mea praterira funt. ] Quia enim de doctrinæ fuæ altitudine miri videri apperunt, quasi pertimescunt, quæ singunt et cum minoris laboris sit audire, quam dicere, ad ea proferenda audaces sunt, quæ sei-E licet aftruunt, quia ipfi vix audire potuerunt. Vnde adhuc subditur : [ Et cum spiritus, me præfente, transiret, Inhorruerunt pili carnis meæ: stetit quidam, cuius non agnoseebam vultum. ] Ve incomprehensibilia se cognouisse indicent, non stetisse, fed transiffe coram fe spiritum narrant, et vultum fe vidiffe incognitum simulant : vt effe fe ei cogniros, qui ab humana mente cognosci non valet, oftendant. Vbi adhuc subditur : [ Imago cora oculis meis, et vocem quasi aurz lenis audiui.] Sape haretici Deum fibi imaginabiliter fingunt, quem intueri spiritualiter nequeunt, eiusq. vocem quasi auta lenis, audite se perhibent : quia ad secreta illius cognosceda, quasi esse se cateris familiariores gaudent. Non enim ea docent, qua Deus publice loquitur, fed qua corum auri quali latenter adspirantut. Hac igitur diximus, ve quid sub hareticorum

specie in Eliphas sermonibus sentiendum sit, intimemus. Sed quia amici beati lob tăți

viri amici non estera, nis manistet a liquid ex veritate disticis qui quamuis infentențiis correptionis erana, is veritatis tamen cognitione non riusbart: hecadem paulo superius verba replicemus, ve subrillus discernamus, quo modoca, qua de perceptione veritaris dicuarun; a recle fensimalus proferit vesaciter possita. Nonnumqiam vero harretici vera quedam et sublimia loquantur, non quod hace diuninus piti percipian; fed quod eta fanche Ecclesta, conencione distocernati eneque hace ad profectum concientia; del ad cientia ostenationem trabune. Vade site plerumque, ve alta sciendo dicant, sed viundo, quad cienti, necicatus. Sui egisture ex herecitorum specie, videlicenon vitam sicentia, sed verba tenentium, seu ex persona certe amiforum beat lob, quid econguinone veriatus poucurant proculabulo percipiendo experiri, quod studiur ant docendo eloqui, hace cademqua transcurrimus, stubilius dicha disteramus v v dum folicite Eliphas fermo discutturi, quantes feientis fueriri, demonstretur, quamusi in cadem sicentis humilitatem non tenuit, qui commune bonum sibi specialiter arrao qui. At hanamque. At hanamque. At hanamque. At hanamque. At hanamque.

Qued verbum absconditum innisibilis Dei films sit, cuim subsilitatem mens Spiritu sancto assilata raptim et occulte aguacite. Caput XIX.

Dorro ad me dictum eft verbum abfconditum... I Verbum quippe abfconditum, insulibilis Elius vocatur, de quo loanneasis: In principio erat verbum. Quod jufe quoque abfconditum infinuar, quam flohingir i Er verbum erat apad Deum, et Deus erat verbum. Sed hoc verbum abfconditum efectorum mentibus dictur, cum Deus erat verbum. Sed hoc verbum abfconditum efectorum mentibus dictur, cum abfactorum abfactorum mentibus dictur, cum abfactorum abfactorum abfactorum mentibus dictur, cum abfactorum abfactorum abfactorum efetorum mentibus dictur, cum abfactorum abfactorum abfactorum abfactorum abfactorum abfactorum entibus dictur, cum abfactorum abfactorum abfactorum abfactorum abfactorum abfactorum abfactorum abfactorum abfactorum adifactorum adifactoru

10.14.b .

punt corruptione, contemnat. Absconditum ergo verbum audire, est locutionem fancti Spiritus corde concipere. Quæ profecto seiri non potest, nisi a quo haberi potest. Vnde et veritatis voce de hae abscondita locutione dicitur : Ego rogabo patrem, et alium paracletum dabit vobis, vt maneat vobifcum in æternum: Spiritum veritatis, quem mundus non potest accipere. Sicut enim idem Paracletus post Mediatoris ascensum, alius humani generis consolator, in semetipso inuisibilis est: ita omne, quem repleuerit, ad desideranda inuisibilia accendit. Et quoniam mundana corda fola visibilia dilignnt, hunc mundus non accipit, quia ad diligenda inuisibilia non affurgit. Sæculares etenim mentes quanto fe foras per desideria dilatant, tanto ad receptionem illius finum cordisangustant. Et quoniam valde in humano genere pauci funt, qui a desideriorum carnalium sorde purgati, ad perceptionem sancti Spiritus ipfa hac purgatione dilatantur, verbum hoc absconditum dicitur: quia illuda quibuidam proculdubio in corde percipitur, quod a maxima hominum parte nescitur. Vel certe hac ipfa afflario fancti Spiritus verbum absconditum est, quia sentiri potest, fed firepitu locutionis exprimi non poteft. Cum igitur diuina aspiratio sine strepitu mentem subleuat, verbum absconditum auditur, quia sermo sancti Spiritus in aure cordis filenter fonat . Vnde et fubditut:

Quod multis modis ad aurem nottra intelizentia Deus venit : et quòd quando nobis de dininitatis natura per contemplationem aliquid infinuat, nequaquam nobis loquitur, sed quass sufficientat. Capus XX.

T quasi furtice futcepit auris mea venas futurri; cius. ') Venas fuperni futurrij, cara unis cordi futurte futcipis; quai futulitatem focucionis intime; affata mens, et raprim et occulte cognoficis. Nili enim fe ab exterioribus defiderijs abfonadat, interna non penterat. Occultaru autem, va udais: et audis; vocculterure; quia et futurria et vilibilibus, intilibilita confpicit; et repleta intilibilibus, viibilibus, intilibilita confpicit; et repleta intilibilibus, viibilita perfecte conventit. Notadum wesca, qudo nota te Quali furtirum (uferpia rutin mea futurritim) et in futurat. The intilibilita conficient conficient most gines, qualbus hate juffa alphatio de mentem ducitur. Quafi enim venas futurrij fui aparis, cum nobis Deut atentet infinitat.

Certis

A infinuat, quibus modis ad nostræ intelligentiæ aurem venit. Aliquando enim nos amore, aliquando terrore compungit: aliquando præfentia, quàm nulla fint, often-dit, et ad æterna diligenda defiderium erigit: aliquando prius æterna indicat, vt post temporalia vilefcant. Aliquando noftra nobis mala aperit, et ad hoc nos víque, ve alienis etiam malis condoleamus, extendit. Aliquando mala aliena nostris obtutibus obijcit, et compunctos mirabiliter a nostra prauitate nos corrigit. Venas itaque diuini fusurrij furtiue audire, est occultos diuinæ aspirationis modos tenuiter et latenter agnoscere. Quamuis adhuc, vel sufurrium, vel venas sufurrij intelligere aliter valeamus. Qui enim susurrat, occulte loquitur : et vocem non exprimit, sed imitatur. Nos ergo quousque carnis corruptione premimur, nullo modo claritatem divina potentia, ficut in le incommutabilis manet, videmps : quia acies infirmitatis noftra non

B fustinet hoc, quod de eius æternitatis radio super nos intolerabilitet fulget. Cum ergo se nobis omnipotens Deus per rimas contemplationis indicat, nequaquam nobis loquitur, sed susurrat : quia ets se plene non intimat, quiddam tamen de se humanæ menti manifestat. Tunc autem nequaquam iam sufurrat, sed loquitur, cum eius nobis species certa teuelatur. Hinc est enim, quod in Euangelio Veriras dicit: Pa- 10.16.4 lam de patre meo annunciabo vobis. Hinc Ioannes ait : Videbimus eum, ficuti eft. 1. 10.3, a Hine Paulus dicit : Tune cognoscam, sieut et cognitus sum. Nune autem diuinum su- 1. Cor. 13. b furrium tot ad nos venas habet, quot creatis operibus ipía diuinitas prælidet. Du enim ana funt cuncta creata cernimus, in Creatoris admirationem fublcuamur. Nam ficut aqua lenirer fluens, rimata per venas quæritur, vt augeatur, rantoq. fe latius fundit, quanto venas apertiores inuenerit : ita nos dum fludiofe divinitatis notitiam ex crea-

C turz eius consideratione colligimus, quasi sufurrij ad nos venas illius aperimus: quia per hoc, quod factum cernimus, virtutem Creatotis admiramur: et pet ea, qua funt in publico, illud ad nos emanat, quod latet in occulto. Quali enim per quendam ad nos fonitum erumpit, dum considerada nobis sua opera oftendit : in quo semetipsum, vtcumque indicat, dum, qu'am sit incomprehensibilis manifestat. Quia igitur confiderare eum digne non possumus, non eius vocem, sed vix sufurrium audimus: plene enim quia perpendere neque ipfa, que funt creata, fufficimus, recte dicitur: [ Quali furtiue suscepit auris mea venas susurrij eius. ] Proiecti quippe a paradisi gaudijs, et cacitatis poena mulctati, vix fufurrij venas apprehendimus, quia ipfa quoque mira eius opera raptim tenuiterq. penfamus . Sciendum vero eft, quia quan- 21. to virtutem illius mens sublenata considerat, tanto eius rectitudinem repressa formi-

D dat. Vnde et recte subiungitur ! Quod anima in notte buius vita contemplans Deum, ad magnitudinis illins inhorrescat Caput XXI. aspectum.

I N horrore visionis nocturna. ] Horror nocturna visionis, est pauor occulta con-templationis. Humana etenim mens quo alrius eleuata, qua sint aterna considerat, eo de factis temporalibus grauius tremefacta formidat: quia tanto se ream verius cernit , quanto fe ab illo lumine discrepasse , quod super se intermicat, conspicit : sicq. fit, vt illuminata plus metuat, quia magis aspicit a veritatis regula per quanta discordat: camq. graui formidine suus ipse profectus quatit, que prius quasi secura nihil videbat. Quamuis quantalibet virtute profecerit; non iam manifestum aliquid de E eternitate comprehendit, sed adhuc sub cuiusdam caligine imaginationis conspicit.

Vade et hac eadem visio nocturna dicitur. In nocte quippe, sicut et superius diximus, dubie : in die autem constanter videmus. Quia igitur ad contemplandum interni folis radium, nubes fese nostra corruptionis interferit, nec ad infirmos nostra men-

tis oculos, illud ficut est incommutabile lumen, erumpit: adhuc Deum quasi in nodurna visione cernimus, cum proculdubio sub incerta contemplatione caligamus. Sed quamuis extremum de illo aliquid mens conceperit , in consideratione ramen eius magnitudinis inhorrefeit, et magis metuit : quia ipfis contemplationiseius veftigijs se imparem sentit, atque ad se relapsa, eum arctius diligit: cuius miram dul cedinem ferre non valens, vix hanc fub incerta vilione gustanical Sed quia ad huius subleuationis culmen minime pertingitur, niss prius delideriorum carnalium impor sune perstrepens tutba teprimatur, recte subinngitute:

Quibus modis facra scriptura somnum accipiat : Et quid sit, quod tacob lapide ad caput posito dormiens, scalam calo inharentem, et Dominum scala innixum, et angelos ascendentes et descendentes vidit. Caput XX 11.

Vando solet sopor occupare homines. ] Quisquis ea , quæ mundi sunt, agere appetit , quasi vigilat : quisquis vero internam quietem quærens, huius mundi ftrepitum fugit, velut obdormiscit. Sed prius sciendum est, quia in scriptura sacra figurate politus, tribus modis fomnus accipitur. Aliquando enim fomno mors carnis; aliquando torpot negligentia, aliquando vero exprimitur, calcatis terrenis defiderijs, quies vita. Somni namque, vel dormirionis nomine, carnis mors intimatur, ficut 1.Theff.4.b Paulus ait: Nolo vos ignorare fratres de dormientibus. Et paulo post: Ita et Deus cos, qui dormierunt per Iefum, adducet cum co. Somno rurfum torpor negligentic B Rom. 13.b designatur, sicut ab codem Paulo dicitur: Hora est iam nos de somno surgere. Er rurg.Cor.ge.d sum : Euigilate iusti, et nolite peccate. Somno quoque, calcatis carnis deliderijs, vitæ quies figuratur, ficut Sponfæ voce in Canticis Canticorum dicitur : Ego dormio, et cor meum vigilat : quia videlicet fancta mens, quo se a strepitu temporalis concupifeentiæ comprimit, co verius interna cognoscit, et tanto alacrius ad intima vigilat, Gen. 28. b . quanto se ab exteriori inquietudine occultat. Quod bene per Iacob in itinere dormientem figuratur, qui ad caput lapidem posuit, et obdormiuir: a terra scalam calo inhærentem, innixum scalæ Deum, ascendentes quoque et descendentes angelos vidit. In itinere quippe dormire, est in hoc præsentis vira transiru, a rerum remporalium amore quiescere. In itinere dormire, est in dierum labentium cursu ab appetitu visibilium mentis oculos claudere, quos primis hominibus seductor aperuir, qui

Can. g.a

Gen.3.a

Thren.1.b

San

dixit: Scit enim Deus, quod in quocumque die comederitis exeo, aperientur oculi vestri . Vnde et paulo post subditur: Tulit de fructu illius, et comedit : deditq. viro fuo, qui comedir, et aperti funt oculi amborum. Culpa quippe oculos concupifcenriæ aperuit, quos innocentia clausos tenebat. Angelos vero ascendentes et descendentes cernere, est ciues supernæ patriæ contemplari: vel quanto amore auctori suo semetipsos transcendendo inhæreant, vel quanta compassione charitatis, nostris infira mitatibus condescendant. Et notandum valde est, quod ille dormiens angelos conspicit, qui in lapide caput ponit: quia nimirum ipse ab exterioribus operibus cessans, interna penetrat, qui intenta mente, que principale est hominis, imitationem sui Redemptoris observat. Caput quippe in lapide ponere, est mente Christo inhærere : Qui enim a præsentis vitæ actione remoti sunt, sed ad superna nullo amore rapiuntur, dormire possunt : sed videre Angelos nequeunt, quia caput in lapide tenere contem-22. nunt . Sunt namque nonnulli, qui mundi quidem actiones fugiunt, fed nullis virtutibus exercentur. Hi nimitum torpore, non studio dormiunt, et ideireo interna non conspiciune: quia caput non in lapide, sed in rerra posuerunt. Quibus nimirum contingit, ve quanto securius ab externis actionibus cessant, tanto latius immunda

in se cogitationis strepirum per otium congerant. Vnde sub ludææ specie per Prophetam torpens ocio anima defletur, eum dicitur: Viderunt eam hoftes, et deriferunt sabbata cius. Pracepto etenim legis, ab exteriori opere in sabbato cessatur. Hostes ergo sabbata videntes, irrident, cum maligni spiritus ipsa vacationis otia ad cogitationes illicitas pertrahunt; vt vnaqua que reproba anima, quo remota ab externis actionibus seruire Deo creditur, eo magis eorum tyrannidi illicita cogitando famuletur. Sancti autem viri, qui a mundi operibus non torpore, sed virture sopiun- E tur, laboriolius dormiunt, quam vigilare potuerunt, quia in eo, quod actiones huius (æculi deserentes superant, robusto conflictu quotidie contra semetipsos pugnant, ne mens per negligentiam torpeat, ne subacta otio per desideria immunda frigescat. ne ipfis bonis defiderijs plus iusto inforueat, ne sub discretionis specie sibimet parcenda, a perfectione languescat. Agit hac, et ab huius mundi inquieta concupiscentia fe penitus fubtrahit, ac terrenazum actionum strepitum deserit, et per quietis studium virtutibus intenta, vigilans dormit. Neque enim ad contemplanda interna perducitur, nifi ab his, quæ exterius implicant, fludiole luberahatur. Hinc eft enim . quod per semetipsam Veriras dicit: Nemo potest duobus dominis seruire. Hinc Pau-

· Matt.6. c lus ait : Nemo militans Deo, implicat se negotijs sacularibus, vr ci placeat, cui se 2.Tim. 1.4 probauit. A probanit. Hine per Propheram Dominus admonens dicit: Vacate, et videte , quo. Pf. 45. niam ego fum Deus. Quia igitur nequaquam notitia interna conspicitur, nisi ab externa implicatione ceffetur : recte nunc verbi absconditi et diuini susurrij tempus exprimitur, cum dicitur : In horrore visionis nocturna, quando solet sopor occupare homines: quia nimirum mens nostra nullo modo ad vim intima contemplationis rapitur, nili studiose prius a terrenorum desideriorum tumultu sopiatur. Sed humanus animus quadam fuz contemplationis machina fubleuatus, quo fuper se altiora conspicit; eo in semetipso terribilius contremiscit. Vnde et apte fubditur :

Quod cum mens ad caleftia secreta se sublenat, totum humane virtutis robur contremiscit : et quid fit, quod Manue, angelo vifo, timet, et vxor eins non timet . Caput XXIII,

Auor tenuit me, et tremor, et omnia offa mea perterrita funt. ] Quid per offa, nisi fortia acta signantur. ? De quibus et per Prophetam dicitur : Dominus custo- Pf.33 d dit omnia offa corum. . Et sepe ea, que agunt homines, esse alicuius momenti esse mant : quia districtionis inrime quam sit subtile judicium, ignorant. . Sed cum per contemplationem rapti superna conspiciunt, ab ipsa aliquo modo præsumptionis fuz fecuritate liquescunt : et tanto magis in divino conspettu trepidant, quanto nec bona sua digna eius examine, quem conspiciunt, pensant. Hinc est enim, quòd is, qui fortia operando profecerar, per spiritum subleuarus clamabat. Omnia ossa mea di+ Pf. 34. b cent : Domine, quis similis tibi ? Ac si diceret : Carnes mez verba non habent, quia infirma mea apud te funditus filent. Offa autem mea tuz magnitudinis lau-

dem dicunt, quia ipfa quoque, quæ esse in me fortia credidi, tua consideratione contremiscunt. Hinc est enim, quod Manue, viso angelo, pertimescens dicit : Mor. India 3.6 te moriemur, quia vidimus Dominum. Quem vxor protinus confolatur, dicens : Si Dominus nos veller occidere, de manibus nostris holocaustum et libamenta non suscepisser. Quidest hoc, quod ad visionem angeli vir fit timidus, et mulier audax: nifi quòd nobis quoties caleftia demonstrantur, spiritus quidem panore se concutit, sed tamen spes præsumit. Inde namque spes ad maiora audenda sese erigit, vnde turbatur spiritus: quia ea, que superna sunt, prior videt. Quia igitur cum altiora secreto: 23. rum cælestium subleuata mens conspicit, cuncta humanarum virium soliditas contremiscit, recte nunc dicitur : [ Pauor tenuit me,et tremor, et omnia offa mea perterrita funt.] Ac si aperte diceretur : Subtilitatis intimæ arcana percipiens: vnde me apud me forte credidi, ante conspectum judicis inde titubaui. Districtionem quippe diuinæ iustitiæ contemplantes, etiam de ipsis operibus iure pertimescimus, quæ nos forzia egiste putabamus. Ducta namque ad internam regulam nostra rectitudo, si distri-

Qum judicium inuenit, multis tortitudinu fuarum finibus in intima recitudinem impingit . Vnde bene Paulus cu et virtutum offa habere se cerneret, et tamen sub districto examine hac eadem eius offa trepidarent, ait: Mihi pro minimo eft, vt a vobis iudi- 1.Cor. 4.a cer, aut ab humano die. Sed neque meipfum judico: nihil enim mihi conscius sum. Sed quia auditis venis diuini fufurrij, hæc eadem eius offa contremuerunt, illico adiunxit : Sed non in hoc iustificatus sum : qui autem iudicat me, Dominus est . Ac si diceset : Recta egisse me recolo, attamen de meritis non prasumo: quia ad eius examen vita nostra ducitur, sub quo nostra fortitudinis et ossa turbantur. Sed cum mens in contemplatione suspenditur, cum carnis angustias superans, per speculationis vim de E libertate aliquid intima securitatis rimatur, stare diu super semetipsam non potest: quia erfi hanc spiritus ad summa vehit, caro tamen ipso adhuc corruptionis sua pondere deorsum premit. Vnde et subditut : [ Et cum spiritus, me præsente, transiret, inhorruerunt pili carnis mez .. ] Nobis præsentibus, spiritus transit, quando inuisi-

bilia cognoficimus, et tamen hæc non folide, fed raptim videmus. Neque enim in fua- Idem in Cant. uitate contemplationis intima diu mens figitur: quia ad semetipsam immensita. 4.5.11 bem. 2. te luminis reuerberata reuocatur. Cumq. internam dulcedinem degustat, amorezstuat , ire super semetipsam nititur , sed ad infirmitatis suz tenebras fracta re. . . labitur, et magna virtute proficiens, videt quia videre non possit hoc, quod ardenter diligit i nec tam ardenter diligeret, nifi aliquatenus videret. Non ergo ftat, fed transit spiritus, quia supernam lucem nostra nobis contemplatio et inhianti-S.Greg. To. I. Nn

\$49.9.6

bus aperit, et mox infirmantibus abscondit. Et quia in hac vita quantalibet virtute quis profecerit, adhuc tamen corruptionis suæ stimulum sentit. Corpus quippe, quod corrumpitut, aggrauat animam, et deprimit terrena inhabitatio sensum multa cogriantem: recte subditut.

Quid fit , qu'ed leuitarum pili iufit funt radi , non euelli . Caput XXIIII.

Nhorruerunt pili carnis meæ. ] Pili etenim carnis funt quælibet fuperflua humanæ corruptionis. Pili carnis funt vitæ veteris cogitationes , quas fic a mente abscindimus, vt de amissione earum nullo dolore fatigemur. Bene autem per Moysen dicitur: Leuitæ radant omnes pilos carnis fuæ. Leuita quippe affumptus vocatur. Oportet ergo leuitas omnes pilos carnis radere : quia is, qui in obsequijs diuinis assu-Nam.8.4 mitur, debet ante Dei oculos a cunctis carnis cogitationibus mundus apparere, ne illi- R citas cogitationes mens proferat, et pulchram animæ speciem quali pilis fructificantibus deformem reddat . Sed quantalibet , vt diximus, quempiam virtus fanctæ conuerfationis euexerit, adhuc tamen ei de vetustate vita nascitur, quod toleretur. Vnde et ipsi leuitarum pili radi præcepti sunt, non euelli. Rasis etenim pilis, in carne radices remanent, et crescunt, et iterum radantur: quia magno quidem studio superflua cogitationes amputanda funt, sed tamen amputari fundirus nequaquam possunt. Semper enim caro superflua generat, qua semper spiritus ferro solicitudinis recidat. Sed tamen hæc in nobis tune subtilius conspicimus, cum speculationis alta penetramus . Vnde recte nune dicitur : [ Cum spiritus,me præsente, transiret , inhorruerunt 24. pili carnis mex. Humana etenim mens in contemplationis arce subleuata, tanto

Émetipfam durius de fuperfluis cruciat, quano nimis fubrile confpicie effe, quod amat.. Et cum plachrum inteurur hos, quod fuper fe apperti, drilite indicat quidiquid in se infirmium prius tranquille tolerabat: Transfunte ergo spiritu, pili perimercunciquia aute compunctioni viun, operationes (apperflux figium, v. nihil fluxum, nihi iam remiflium libeat, quia afflictam mentemetiam contra senetipfam visitationis intime fueriras infiammati. Cumque hoc, quod in corde lilicium nascinum diffrictione refecatur: fit plerumque, vi vegerata mens, paulo latius just contra placinis mora diuditatis plene vim apperti, quia ciui mimensima vites auclas subleutassq, transfeendit. Vnde et bene subdituta:

Quòd fi homo nen peccasses, in carne suturns esses spiritalis, qui peccando sallus est mente carnalis, atque vissibilibus immersses, a di nuisbilia non assurgit.

Capus X X V.

C Tetit quidam, cuius non agnoscebam vultum.] Quidam namque, non dicimus, nifi de eo vrique, quem exprimere aut nolumus, aut non valemus. Sed qua mente hoc loco dicitur quidam, videlicet exponitur cum protinus subinfertur: [ Cuius non aguoscebam vultum.] Humana quippe anima, primorum hominum vitio a paradisi gaudijs expulfa, lucem inuifibilium perdidit, et rotam fe in amorem vifibilium fudit: tantoq. ab interna speculatione cacata est, quanto foras deformiter sparsa:vnde fit, vt nulla nouerit, nifica, quæ corporeis oculis, vt ita dixerim, palpando cognoscit. Homo enim, qui si præceptum seruare voluisset, etia carne spiritalis suturus erat, peccando factus est etiam mente carnalis, vt sola cogitet, quæ ad animum per imagines corporum trahit. Corpus quippe est cæli,terræ, aquarum, animalium, cunctarumq. E rerum visibilium, quas indefinenter intuetur, in quibus dum totam se delectata mens proijcit, ab internæ intelligentæ subtilirate grossescit : et quia iam erigere ad summa se non valet, in his infirma libenter iacet. Cum vero miris conatibus ab his exurgere nititur, magnum valde eft, si ad cognitionem suam, repressa corporali specie, anima perducatur, vt semetipsam sine corporea imagine cogitet, et cogitando se, viam sibi vique ad considerandam æternitatis substantiam paret. Hoc autem, 25. modo, quasi quandam scalam sibi exhibet semetipsam, per quam ab exterioribus ascendendo in se transeat, eta se in auctorem tendat. Cum enim corporeas imagines deserit, insemetipsam mens veniens, non modicum ascendit. Sed quamuis incorporea sit anima, quia tamen corpori inhæret, ex ipsa sui qualitate localis

cogno-

i

27

535

100

123

186

'n

A cognoscitut, que carnali loco detinetur. Que du obliuiscitur scita, conoscit incognita, meminit obliuioni mandata, hilarescit, post tristia, addicitur post læta:ipsa sui diuersitate indicat, quantum a substantia æternæ incommutabilitatis natura distat; quæ femper, vt eft, idem eft : vbique præfens, vbique inuifibilis, vbique tota, vbique incomprehensibilis: per inhiantem mentem fine afpectu cernitur, fine voce auditur, fine motu suscipitur, sine corpore tangitur, sine loco retinetur. Hanc nimirum substantiam cum animus cogitat, affuctus rebus corporalibus, diuerfarum imaginum phantafmata fustinet. Quæ dum ab intentionis sua oculis abigit manu discretionis, postponens ei omnia, iam hanc aliquatenus conspicit. Qua si necdum quid sit apprehendit, agnouit certe, quid non sit. Quia ergo ad insueta mens rapitur, cum divinitatis essentiam rimatur, recte nunc dicitur : [ Sterit quidam, cuius non agnoscebam vultum. ]

Beneautem dictum eft, fterit. Omnis quippe Creatura, quia ex nihilo facta eft, et per semetipsam ad nihilum tendit, non stare habet, sed defluere. Rationalis vero creatura eo ipfo,quo ad imaginem Creatoris condita est, ne ad nihilum transcat, figitur : irrationalis autem nequaquam figitur, fed donec visionis fuz ministeriovniuerlitatis speciem impleat, transeundo tardatur. Nam etsi cælum ac terra post in zternum petmanent, in semetipfis tamen nunc ad nihilum propetant. fed pro corum vsu, quibus feruiunt, in melius mutanda perseuerant. Stare ergo, solius Creatoris est, per quem cuncta non transcuntem transcunt, et in quo aliqua ne tranfeant, retinentur. Vnde et Redemptor noster, quia diuinitatis eius status capi ab humana mente non potuit, hunc se nobis ad nos veniens creatus, natus, mortuus, se-

pultus, refurgens, atque ad cælestia rediens, quasi transeundo monstrauit. Quod be- Matt. 9. d. et ne per Euangelium illuminato cæco innotuit, cui transiens auditum præbuit, sed 20, det Mar. stans oculos reparauit. Per humanitatis quippe dispensationem transire habet : per 8.d. et Inc. diuinitatis vero potentiam, qua voique præsens est, stare. Voces igitur cæcitatis no- 18.f. et 10.9. fra Dominus audire transiens dicitur, quia humana miseria factus homo miseretur. Stans autem lucem reparat, quia infirmitatis nostræ tenebras ex virtute diuinitatis illuftrat. Bene ergo, postquam dictum est: Cum spiritus, me presente, pertransiret, subditur: [ Stetit quidàm, cuius non agnofeebam vultum . ] Ac il aperte diceretur: Eun, per transitum fensi, non transire deprehendi . Ipf est ergo, qui transit: ipfe, qui flaz. . Transit enim, quia teneri cognitus non valet . Stat autem , quia inquantum cognoscitur, incommutabilis apparet. Quia ergo raptim is, qui semper idem est, cernitur, fimul Deus, et transiens, et stans videtur. Vel certe stare eius, est nulla mutatio-

ne variari, ficut ad Moyfen dicitur : Ego fum, qui fum . Et ficut hunc Iacobus infinuat, Exod 3, a D dicens : Apud quem non est transmutatio, nec vicissitudinis obumbratio. Quia vero lat.1.6 quisquis iam aliquid de contemplatione æternitatis apprehendit, hanc per coæter-. nam eius speciem conspicit, recte subiungitur : [ Imago coram oculismeis. ] Imago quippe patris, filiusest : sicurde condiro homine Moyses insinuat, dicens: Creauit. Gen.1.3 Deus hominem, ad imaginem Dei secir illum. Er sicur per expressionem sapientiz de Dei filio quidam lapiens dicit : Candor est enim lucis aterna . Et sicut Paulus Sat, 7.6 ait : Qui cum fit fplendor gloria, ac figura substantia eius. Cum ergo eternitas Heb. 1.4 eius cernitur, prout infirmitatis nostrae possibilitas admittit, imago cius, mentis noftræ oculis antefertur : quia cum vere in patrem tendimus, hunc quantum accipimus, per fuam imaginem, id eft, per Filium videmus: et per eam speciem, quæ de ip-

fo fine inirio nata est, eum aliquo modo cernere, qui nec coepit, nec desinet, conamur a E Vnde, et hæc eadem Veritas in Euangelio dicit. : Nemo venit ad patrem , nisi per me. 10 14.4 Bene autem fubditur :

Quod per auram lenem Spiritus fanctus accipiatur , cuius prasentiam ex subtilitate sua Hehas agnouit : unde in libro Regum, non in spiritu grandi et forti , neque in commetione, neque in igne , fed in sibile aura tenuis transitum Domini Capat XXVI.

T vocem quasi aura lenis audiui. ] Quid enim per vocem aura lenis, nisi cognitio Spiritus fancti designatur? Qui de patre procedens, et de co, quod est Filij accipiens, nostræ tenuiter notitiæ infirmitatis infunditur. Qui tamen super Apostolos veniens, per exteriorem fonum tamquam per vehementem spiritum demonstratur, S. Greg. To. 1.

cum dicitur: Factus est repente de calo fonus tamquam aduenientis spiritus vehemen- A 48.2.4 tis . Sanctus enim spiritus cum se notitiæ humanæ infirmitatis insinuat, et sonitu vehementis spiritus, et voce auræ lenis exprimitur : quia videlicet veniens, et vehemens est et lenis. Lenis, quia notitiam suam, quatenus cognosci vecumque valeat, nostris fensibus temperat : Vehemens, quia quantumlibet hanc temperet, aduentu tamen fuo infirmitatis nostræ cæcitatem illuminando perturbat. Illustratione enim sua nos leniter tangit, sed inopiam nostram immaniter concutit. Vox ergo Dei quasi aura lenis auditur, quia in hac adhuc vita positis contemplatoribus suis, nequaquam se diuinitas ficut est, infinuat, fed lippientibus mentis nostræ oculis claritatem fuam te-

Zxod. 34.40 nuiter demonstrat. Quod bene ipsa legis acceptione signatur, cum dicitur: quia 26. Moyfes afcendit, et Dominus in montem descendit. Mons quippe est ipsa nostra contemplatio, in quam nos ascendimus, vt ad ea, quæ vltra infirmitatem nostram funt R 14smlib. 30. videnda, subleuemur. . Sed in hanc Dominus descendit, quia nobis multum proficien-Mor. c. 38. tibus, parum de se aliquid sensibus nostris apetit, si tamen dici in illo, vel parum, vel aliquid potest qui vnus semper, et idem permanens, intelligi partiliter non potest, et tamen a suis fidelibus participari dicitur, cum in eius substantia pars nullatefius admittatur. Sed quia hunc exprimere perfecto fermone non possumus, humanitatis noftræ modulo, quasi iufantiæ imbecillitate præpediti, eum aliquatenus balbutiendo refonamus. Quia vero et in magna contemplatione subleuati, subtile quid de ater-

nitaris cognitone pertingimus, facræ historiæ verbis ostenditur, cum de cognitione Dei propheta nobilis Helias edocetur. Cui cum transiturum ante eum se Dominus permitterer , dicens: Ecce Dominus transit , et spiritus grandis et fortis subuertens montes, et conterens petras ante Dominum, illico adiunxit: Non in spiritu Domi- C nus. Et post spiritum commotio, non in commotione Dominus. Et post commotionem ignis, non in igne Dominus. Et post ignem sibilus auræ tenuis, et ibi Dominus. Spriritus quippe ante Dominum euertit montes et petras conterit : quia pauor, qui ex aduentu eius irruit, et altitudinem cordis nostri dencit, et duritiam liquefacit. Sed spiritui commotionis, et igni non inesse Dominus dicitur, esse vero in fibilo aura tenuis non negatur : quia nimirum mens cum in contemplationis fublimitate suspenditur, quidquid perfecte conspicere præualet, Deus non est. Cum vero fubrile aliquid conspicit, hoc est, quod de incomprehensibili substantia eternitatis audit. Quali enim fibilum tenuis aura percipimus, cum saporem incircumscripta veritatis contemplatione subita subtiliter degustamus. Tunc ergo verum est quod de Deo cognoscimus: cum plene nos aliquid de illo cognoscere non posse sentimus. Vade bene illic subdituz : Quod cum audisset Helias, operuit vultum suum pallio, et D ingresso stetit in oftio speluncæ. Post auræ tenuis sibilum, vultum suum Propheta pallio operit, quia in ipía fubtilissima contemplationis veritatis, quanta ignorantia homo contegatur, agnoscit. Vultui namque pallium superinducere est, ne altiora mens quærere audeat, hanc ex consideratione proptiæ infirmitatis velare, vt nequaquam intelligentiæ oculos vitra se præcipitanter aperiat, sed ad hoc, quòd apprehendere non valet, reuerenter claudat. Qui hac agens, in spelunca oftio stetisse describitur. Quid namque spelunca nostra est, niss hac corruptionis habitatio, in qua adhuc ex vetustate retinemur ? Sed cum aliquid percipere de cognitione diuinitatis incipimus, quasi iam in speluncæ nostræ ostio stamus. Quia enim progredi perfecte non possumus, ad cognitionem tamen veritatis inhiantes, iam aliquid de libertatis aura captamus. In ingressu ergo spelunce stare, est represso nostre corruptionis E obstaculo, ad cognitionem veritaris incipere exire. Vnde et nube in tabernaculum descendente, Israelitæ e longinquo cernentes, in papilionum suorum ostijs stetisse memorantur : quia hi, qui aduentum diuinitatis vicumque conspiciunt, quali iam ex habitaculo carnis procedunt. Quia igitur humana mens quantalibet se virtute tetenderit, vix de intimis extrema cognoscit, recte nunc dictur : [ Et vocem quasi

Exod. 33.b auræ lenis audiui. ] Sed quoniam cum de se saltem parum nobis diuina cognitio exhibet, infirmitatis nostræ ignorantiam perfecte docet: qui vocem aura lenis audiuit, dicat que ex ipfa hac auditione didicerit. Sequitur:

OF THE COMPANY

10

A Qued qui de flagello Dei murmurant; inflition ferientie accufant. Caput XXVII.

N Vmquid homo Dei comparatione instificabitur, aut factore suo purior erit virl] Humana institia dinina institua comparata, insustitia est : quia et lucerna in tenebris fulgere cernitur, fed in folis radio polita tenebratur. Quid ergo Eliphas raprus in contemplatione cognouit, nifi, quod iustificari homo, Dei comparatione, non possiti Recta namque credimus, quæ exterius operamur, fed cum minime interna cognofcimus, quali in solis radio positi caligamus. Cum vero illa, vecumque percipimus, ista non vicumque iudicamus, quia tanto quifque fubtilius de tenebris judicat, quanto ei verius claritas lucis constat. Qui enim lucem videt, scit, quid de tenebris æstimet. Nam qui candorem lucis ignorat, etiam obscura pro lucidis approbat. Bene autem B fubditur : [ Aut Factore fuo purior erit vir ? ] Quifquis de perfecutione murmurat, quid aliud, quam inflitiam ferientis accusat? Puriorem ergo se vir Factore suo existimat, si contra flagellum querelam parar, eumq. sibi proculdubio postponit, cuius iudicium de sua afflictione redarguit. Vr ergo homo reprehendere non audeat judicem culpæ, hunc humiliter çogitet auctorem naturæ: quia qui mire hominem ex nihilo fecit, factum impie non affligit. Quod runc Eliphas didicit, cum vocem quali aura lenis audiuir. In confideratione namque diuinæ magnitudinis discitur, quam humiliter in sua animaduersione timeatur. Et qui superna degustat, inferiora aquanimiter tolerat, quia plene intus conspicit, quanti æstimet, quod foris agit. Male enim se rectum putat, qui regulam summæ rectitudinis ignorat. Et sæpe lignum rectum creditur, fi ad regulam non ducatur: fed cum regulæ iungitur, per quantam tortitudic nem tumescit, inuenitur : quia nimirum rectitudo accedens increpat, quod oculus deceptus approbat. Eliphas itaque quia superna conspexit, districtum iudicium de inferioribus exerit: et quamuis beatum lob non recte redarguit, in comparatione ramen Creatoris omnium, omnem creaturæ modum recte describit, dicens:

Qued Dem angelicem naturem condidit mirabilem, viex libero arbitrio, qui manere nollent, raerent, et mitoris meriti fieran, qui matabilitatis fia conditionem voluntatis flation fujifent. Capat X V I I I -

Cce qui seruiunt ei, non sunt stabiles, et in angelis suis reperit prauitatem:quanto magis hi, qui habitant domos luteas, qui terrenum habent fundametum, confumentur, velut a tinea ? ] Natura angelica etsi contemplationi Auctoris inharendo, 27. D in flaru fuo immutabiliter permanet, eo ipfo tamen quo creatura est, in semetipfa viciffitudinem mutabilitatis habet. Mutari autem, ex alio in aliud ire eft, et in femetipso stabilem non esse. V naquæque enim res quasi tot passibus ad aliud tendit, quod mu- 100 3.07.6.55. tabilitatis suz motibus subiacet. Sola autem natura incomprehensibilis a statu suo nescit moueri, quæ ab eo, quod semper idem est, nescit immutari. Nam si angelorum substantia a murabilitatis moru fuisset aliena, bene ab Auctore condita, nequaquam in reprobis spiritibus a beatitudinis sua arce cecidisset. Mire autem omnipotens Deus naturam summorum spirituum bonam, sed mutabilem condidit: vt et qui permanere nollent, ruerent, et qui in conditione perfifterent, tanto in ea iam dignius, quanto ex arbitrio starent: et co maioris apud Deum meriti fierent, quo mutabilitatis fuæ motum, voluntatis statione fixissent. Quia ergo ipsa quoque natura ange-E lica est in semetipsa mutabilis, quam videlicet mutabilitatem vicit per hoc, quod ei , qui femper idem est, vinculis amoris alligatur , recte nunc dicitur : [ Ecce qui feruiunt ei, non funt stabiles. ] Atque eiusdem protinus documentum mutabilitatis adiungitur, cum de apostatis spiritibus subinfertur: [Et in angelis suis reperit prauitate.] Exquorum comparatione bene casus infirmitatis humanæ considerationem colligit, cum ilico fubnectio: [Quanto magis hi, qui habitant domos luteas, qui terrenum habent fundamentum, confumentur velut a tinea ? ] Luteas quippe domos habitamus, quia in corporibus terrenis subsistimus. Que bene Paulus considerans ait: 2 Cor. 4. Habemus thefaurum istum in valis fictilibus. Et rurfum : Scimus quia si terrestris do- 2.cor. 5. mus noftra huius habitationis disfoluatur, quòd ædificationem ex Deo habemus, domum non manufactam. Terrenum quoque fundamentu, est substantia carnis. Quod in fe falicite Pfalmifta confpexerat, cum dicebat: Non est occultatum os meum a te, Pf. 138.

Nn 3

S. Greg. To. 1.

quod fecisti in occulro, et substanția mea in inferioribus rerræ. Tinea autem de A veste nascitur, er eandem vestem, de qua oritur, oriendo corrumpir. Quasi quadam veto vestis animæcaro est, sed hæc nimirum vestis habet tineam suam : quia ab ipsa carnalis renrario oritur, ex qua lacerarur. . Quasi enim quadam sua tinea vestis nostra consumitur, cum caro corruptibilis rentationem gignir, et per hanc ad interitum peruenit. Velur a tinea homo consumitur, cum de se orirur, vnde conreratur. Ac si apette dicat: Si illi spiritus esse ex se incommutabiles nequeunt, qui nulla carnis infirmitate deprimuntur, qua remerirate se homines in bono permanere constanrer existimant, quos in co, quòd intellectus ad summa cuehit, carnalis infirmi-28. tas aggrauans prepedit: vt per corruptionis vitium in semetipsis habeant, unde ab inrima nouitate veterascant? Possunt quoque per Angelos, fancti Doctores intelligi, Malas.2.h ficur per Prophetam dicitur : Labia facerdoris custodiunt fcientiam, et legem requirunt ex ore eius: quia Angelus Domini exercituum est. Qui quantalibet virrute fulgeant, esse omnino fine culpa nequeunt, cum iter præsentis illecebrosum vitæ gradiuntur : quia corum nimirum gressus tangitur, aur luto illiciti operis, aur puluere cogitationis. Domos autem luteas habitant, qui de illecebrofa hac vira carnis exultant. Hanc domum luteam Paulus contempserat habitare, cum dicebat: Nostra autem conversario in calisest. Dicat ergo: [ Ecce qui seruiunt ei , non sunt stabiles : et

in Angelis suis reperit prauitatem, quanto magis hi, qui habitant domos luteas, qui terrenum habent fundamentum, consumentur velur a tinea? ] Ac si aperte dicar: Si præsentis vitæ viam illi fine contagione transire nequeunt, qui ærerna cogitantes se contra temporalia accingunt, que detrimenta illi sustinent, qui esse se in carnalis habitationis voluptatibus gaudent? Qui enim seruiunt ei, non sunt stabiles, quia cum mens ad alra nititur, carnis sua cogiratione dissipatur: ita, ve sape animus dum intimis inhiat, dum fola calestia expectat, subita carnali delectatione perculsus, a semetipso scissus iacear: et qui se infirmitatis sua molestias superasse gaudebar, repentino vulnere prostratus gemat. Prauitas ergo, et in Angelis reperitur, dum ipsos quoque qui veritatem nunciant, nonnumquam furreprio vita fallacis grauat. Si ergo hi etiam mundi huius iniquirate feriuntur, quos contra eum fancta intentio etigir, quibus ictibus illi penetrantur, quos ante eius iacula, ipfa infirmitatis fuz delectatio fternit ? Qui bene velut a tinea confumi describuntur. Tinea quippe damnum facit, et sonirum non facit: ita iniquorum mentes, quia damna sua considerare negligunt, integritatem quasi nescientes perdunt. Amittunt namque a corde innocentiam, ab ore veritatem, a carne continentiam, et per accessum temporis ab arate viram. Sed hæc se indefinenter amittere, nequaqua conspiciunt, dum roto desiderio D curis temporalibus occupantur. Quasi ergo a tinea consumuntut, quia sine soniru, culpæ morfum rolerant, dum quanta detrimenta vitæ er innocentiæ patiantur, ignorant. Vnde et bene subditur: [De mane vique ad vesperam succidentur. ] A mane víque ad vesperam peccator succiditur, dum a vitæ suæ exordio víque ad terminum iniquitaris perpetratione vulneratur. Omni namque rempore reprobi per augmentum malitiæ contra fe ichus ingeminant, quibus fuccisi in profundum ruantor;

76.54.4 De quibus bene per Pfalmiftam dicirur: Viri l'anguiruum, et doloi non dimidiabunt distins. Diet quipe dimidiare, eft rempus vier malunu volspratubus ductum, ad pomiennite la menta diudere, aque hoca do bonum vium partiendo reparare, fed inqui dies fuso nequavanum dimidiare, qui ap reture fam memen, me in extremo tempore immusants. Quo contra bene Paulus admonet dicens: Redimentes rempus. E la feuire de perdedimus, quanda des mali funt. Tempus quipre rediminus, quando a meadam vium qual lafeiuiendo perdedimus, stendo reparamus. Sequirur: [E equia nullus intelligir; a exercum perhants.] Nullus videlicre corum, qui a maner vique ad veferam fuccidentur. Nullus intelligir, vel corum, qui percunt, qui perdicos mores perdenus qui manunt minatunu. Vude alias feripimente il afutus peric, ex remon et, qui recogi-

denur. Nullus inedligit, vel cotum, qui pereunt, vel cotum, qui perditos mores pereuntium imitantu. Vude alis eriptum elt: luttus perit, et nemo elt, qui recogliter in corde fuo, et viri mifericordiz colliguatur, quia non elt, qui intelligat. Iniqui ergodum fois temporalis a pepeutr, e que foon electisio netermum maneari, feire contemnum, dum inforum afficiorem confipicium; fed qua fit afficienti, retributio non agnoficum, a shonis fur pedem in profundum porrigunt equia a loue intelligitiz sponte sua oculos claudunt. Multis enim mali voluptatibut decepti, dum

quæ vı-

A que vident, temporaliter diligiunt, a semetipsis alienati non vident, vbi in aternum ruunt . Potest etiam mane prosperitas, vespere huius mundi aduersitas designari. De mane ergo víque ad vesperam reprobi succiduntur, quia et per prospera lasciuientes depercunt, et per aduerfa imparientes ad infaniam exurgunt. Quos De mane víque advesperam nequaquam culpa succideret, si vel prospera fomentum crederent, vel adueria fectionem fui vulnerisæstimarent. Sed quia nequaquam sie humani generis 29 - 400. multitudo desetitur, vecuncta ad interitum tendere, permittatur, funt nonnulli, qui præfentis vitæ oblectameta despiciunt, etiam cum adsunt, transitoria esse considerant, arque hac ex amore aternitatis calcant. Cumq. in hoc primo gradu iudicij greffum. ponunt, vegetiores ad altiora perueniunt, vt cuncta temporalia non folum quia citius sunt admittenda, despiciant, sed his inhærere non appetant: etiam si æterna esse

poruissent : et a pulchre conditis amore subtrahunt, quia in ipsum Auctorem pulchrirudinis cordis passibus rendunt. Et sunt nonnulli, qui bona vitæ præsentis diligunt, sed tamen hae nullatenus asseguuntur : qui rebus temporalibus toris desiderijs inhiant, mundi gloriam quarunt, sed adipisci nequaquam possunt. Hos, ve ita dixerim, cor ad mundum pertrahit, mundus ad cor repellit. Nam fæpe contingit, vt ipfis fuis aduerstraribus fracti ad mentem redeant, et in semetipsis reuersi considerent, quam sint inania, quæ quærebant, seseq. pro tam stulto desiderio protinus ad lamentum vertant, et tanto valentius aterna deliderent, quanto fe stultius laborasse pro temporalibus dolent. Vnde bene descriptis reprobis subditur :

Quod cos , ques mundus bic despicit , Deus ebett : et quid sit , quod puer Amalechita dux Danid in perfecutione hollium efficitur. Capus X X I X.

Vi autem reliqui fuerint, auteretur ex ets-1 (2008 um ad nullius glori z vfum eli-di despectos accipimus! Quos dum pra fens faculum ad nullius glori z vfum eligit, quasi minimos indignosq. derelinquit. Sed mundi reliquos auferre Dominus dicitur, quia despectos huius faculi eligere designatur, Paulo attestante, qui air : Non 1, Cor. 1, d multi sapientes secundum carnem, non multi potentes, non multi nobiles, sed qua stulta funt mundi, elegit Deus, vt confundar sapientes: et infirma mundi elegir Deus, ve confundat fortia. Quod bene in libris Regum, Ægyptio puero in via lassescente sie 1.Reg. 30.c.d gnatur, quem Anralechita agrotum in itinere deserit. Dauid vero inuenit, cibo reficit, ducem sui itineris facit: Amalechitam persequitur, epulantem reperit, et fundi-

tus extinguit. Quid est enim, quod Ægyptius Amalechitæ puer in itinere lassatur, nisi quòd amator præsentis sæculi peccati sui nigredine opertus, sæpe ab codem sæculo D infirmus despectusq. relinquitur, vt cum co cutrere nequaquam valeat, sed fractus aduer firate torpefcar ? Sed Hunc David muenit, quia Redemptor noftet veraciter manu fortis, nonnumquam quos despectos a mundi gloria reperit, in suum amorem conuerrit . Cibo pafcit, quia verbi scientia reficit. Ducem itineris eligit, quia suum eriam pradicatorem facit. Et qui Amalechiram sequi non voluit, dux Dauid efficitur: quia is, quem indignum mundus deseruir, non solum conversus in suam mentem Dominum recipit, sed prædicando hunc etiam víque ad aliena corda perducit. Quo videlicet duce Dauid conuiuantem Amalechitam inuenit et extinguit, quia ipfis pradicantibus Christus mundi lætitiam destruit, quos mundus habere comites despexit. Quia igitur plerumque quos mundus relinquit, Dominus elegit, recte nunc dicitur : [ Qui reliqui fuerint, auferentur ex eis. ] Sequitur. [Morientur, et non in sapientia.] Quid

eft, quod superius reproborum interitum protulit, dicens: Quia nullus intelligit, in æternum peribunt : et de electis Dei illico adiunxit : Qui reliqui fuerint, auferentur ex eis: et hoc protinus, quod eisdem electis non conueniat, dicens subdidit: Morientur, et non in sapientia. Si enima reprobis diuinitus auferuntur, quo pacto mori non in sapientia dicuntur? Sed nimirum sacræ scripturæ consuetudo est, vt cum aliquid narrat, interpolita alterius caulæ fententia, ad fuperiora protinus tedeat. Nam poltquam dixit: Et quia nullus est, qui intelligat, in aternum peribunt: electorum mox fortem subintulit, dicens: Qui autem reliqui fuetint, auserentur ex eis. Et tursum fententiæ fuæ oculum , in eum , quem prædixerat interitum reproborum mittens , fubito adiunxit : [ Morientur, et non in fapientia . ] Ac si diceret : Hi, quos dixi, quia non intelligentes in aternum peribunt, proculdubio non in fapientia morientur. Sed

hunc effe nonnumquam more sacri eloquij melius oftendimus, fi ex eo aliquam hu- A jus rei similitudinem profetamus. Paulus namque Apostolus cum dilectum discipulum de inftiruendis Ecclesia officijs admoneret, ne quos forte ad sacros ordines inordinate proucheret, dixit: Manus cito nemini impofueris,neque communicaueris peccatis alienis, teipfum castum custodi. Qui ad infirmitatem eius corporis protinus verba convertens ait: Noli adhuc aquam bibere, sed modico vino vtere, propter stomachum tuum, et frequentes tuas infirmitates. Statimq. subiungit, dicens: Quorundam hominum peccara manifesta sunt præcedentia ad judicium, quorumdam autem et subfequuntur. Quid ergo ad illud pertiner, quod ab infirmo aquam bibi prohibuit, hoc, quod de peccatis absconditis quorumdam hominum manifestisq, subiunxit? nisi quod interpolita de eius infirmitate sententia, ad hoc in extremo tedijt, quod su perius dixit: Manus cito nemini impolueris, neque communicaueris peccatis alienis. Vt enim hac B eadem peccata quanta follicirudine perquirenda effent, oftenderet, interpolita contra infirmitatis molestiam discretionis admonitione, protinus intulit, quòd in aliis patefcerent, in alijs laterent, dicens: Quorundam hominum peccata manifesta sunt pracedentia ad iudicium: quorundam autem et subsequuntur. Sicut ergo pet hanc sententiam non cisdem verbis Paulus congruit, quibus cam loquens de Timothei infitmitate subjunxit: sed ad illud redijt, quod superius intermittendo narrauit, hoc loco Eliphas cum de electis diceret : Qui reliqui fuerint, auferentur ex eis, illico adiugens: [ Morientur, et non in sapientia : ] ad illud protinus tecurrit, quod superius de repro-30. bis protulit, dicens: [ Et quia nullus intelligit, in aternum peribunt. ] Idcirco autem reprobi electos despiciunt, quod ad vitam inuisibilem per visibilem mortem tendunt. De quibus bene nunc dicitur : Morientur, et non in sapientia. Ac si aperte diceretur : Mortem quidem et sapientiam pariter fugiunt, sed sapientiam penitus deserunt, mortis autem laqueos non euadunt. Et quia quandoque morituri viuere moriendo potuerant, dum mortem, quæ proculdubio ventura est, metuunt, et vitam simul et sapientiam perdunt. At contra, justi in sapientia moriuntur, quia mortem, quam deuitare funditus nequeunt, cum pro veritate imminet, differre contemnunt, eamq. dum aquanimitet ferunt, poenam propaginis vertunt in instrumentum virtutis: vt inde debeat vita tecipi, vnde per prima culpa meritum cogitur finiri. Sed quia Eliphas hac contra iniquos veracitet protulit, beatum Iob reprehensibilem aftimans, de fastu se sapientia inflauit. Vnde et post pradicamenta tanta rectitudinis, irrisionis yerba fubiungit, dicens:

#### QVINTVM CAPVT BEATIIOB.



1. Tim. 4

3. Tim. 4.

OCA ergo, si est, qui tibi tespondeat, et ad aliquem fanctorum con uertere. Virm flutum interficit tracundia, et paruulum occidit inuidia. Ego vidi stultum sima radice, et maledist pulchritudini eius statim. Longe sient filij eius a salute, et conterentur in porta, et non ent, qui enpiat. Cuius messem simalicus comedet, et ipsim rapiet armatus, et bimessem simalicus comedet, et ipsim rapiet armatus, et bi-

bent firentes diuitas eius. Nihil in terra fine caula fit : et de humo non egredictur dolor. Homo nafcitur adlabotem, et auis ad volatum. Quamobren er go depretabor Dominum, et ad Deum ponam eloquium meum. Qui facit magna et inferutabilia, et mirabilia ablque aumero. Qui dat pluulam fiper facient rera; et ringat aquis viniucita. Qui ponit humiles in lubilime, et moratentes erigit folpitate. Qui diffipat cogitationes malignorum , ne poffint implere manus corum quod ceperant. Qui apprehendie fapientes in affutia corum, et confilium peauorum diffipat. Per diem incurrent senebras, et quafi in nocke, fie palpabunt in meridie. Porro faluum faciet egenos a gladio onis eorum, et de manu violenti pauperem. Et ett ergeno fies, iniquiatas autem contra-

A he co fium. Beans homo, qui compiette a Domino. Increpationem ergo Domini ne reprobes, quia ipé vulnerat et moderur percutis, et manus cius la nabune. In fex mbulazionibus liberabit e, e cini feptima non tampet et malum. In fimeenuet te de motte, et in bello de manu gladij. A fagello lingue abfoondetis, et non timebis calamitatems, cum venette. In valitate et fam cidebis, et befürst eterne non formidabis. Sed cum lapidibus regionum packim tuum, et belitz eterne pacifice: eutre tibbi. Et feier, quod pacem habeat rabemaculum tuum, et viifants [pecient tuam non peccabis. Et feies, quoniam multiplec etit femen tuum, et progenies tua quafi herba tetter. Ingredienti a bundantii femen tuum, et progenies tua quafi herba tetter. Ingredienti a bundantii femen tuum, et progenies tua quafi herba tetter. Ingredienti a bundantii femen tuum, et progenies tua quafi herba tetter. Ingredienti a bundantii femen tuum, et progenies tua quafi herba tetter. Ingredienti a bundantii femen tuum, et progenies tua quafi herba tetter. Ingredienti et abundantii femen tuum, et progenies tua quafi herba tetter. Ingredienti a bundantii femen tuum, et progenies tua quafi herba tetter. Ingredienti et abundantii femen tuum, et progenies tua quafi herba tetter. Ingredienti et abundantii femen tuum, et progenies tua quafi herba tetter. Ingredienti et abundantii femen tuum, et progenies tua quafi herba tetter. Ingredienti a bundantii femen tuum, et progenies tua quafi herba tetter. Ingredienti a bundantii femen tuum et perceptioni et alle progenies tuum et perceptioni et alle progenies et

Quantum peccasum fit ira , quod ctiam homicidio comparatur : et quomodo compessio debeat . Capat X X .

V Oca ergo, siest, qui tibi respondeat. ] Omnipotens enim Deus sape eius precem in perturbatione deserit, qui pracepta illius in tranquillitate contemnit. Vinde feripum est: Qui autem finam anterit ne audiat legem, oratio eiuseriet executabilis. 7781.12, 6 Vocase autem nostrum, est humili Deum prece deposeres : respondere vero Dei, est efficutum precibus prabere. Aiter gos : [Vocas, fet, qui tibi respondant. ] Act si aperi-effictum precibus prabere. Aiter gos : [Vocas, fet, qui tibi respondant. ] Act si aperi-

Ce diest Quantumlibet afflictus clames, Deum eibi refpondentem non habes, quis vont a tollendentem son habes, quis adhe deridendo fibiumgit : Teat diem men in tranquillicate concemptir. Voi albur deridendo fibiumgit : Teat diem men in tranquillicate concemptir. Voi albur deridendo fibiumgit : Teat diem since deridendo fibiumgit : Tout men since deridendo fibiumgit : Tout men since deridendo fibiumgit : Teat diem since deridendo fibiumgit : Teat diem since deridendo fibiumgit : Teat diem since deridendo fibiumgit : Teat unter delident ; vor offendamus, quam redum eft, quod promittur, fi non in beatum Iob insufte prometeur, cum feriptum fit : Teat unter Domine cum tranquillitate indexes . Seiendum nobis magnoper eft, £49.11.6

quia quociensturbulenos motus animi fub manfuetudinis virture refiringimus, ad fimilirudimen redire Conditoris conamur. Nam cum riaquillistente mentsi ra diuter-berat, dilaniatam quodammodo, feifiamo, perturbat, vi fibimetipi non congruat, ae vim intime fimilirudinis amittate. Quanta regio fii riacundise cula penfemus, per 37. quam dum manfuetudo amittiute, fuperne imaginis fimilirudo viriatur. Periram fapientia perdiruse ve quel quovo cordine agendum fii, omnino neicia; ficur firepti eft. Ira in finis fulla viculeiris; quia timirum intelligentia lucem fiberalit; cum zulip-diuteria in tentino della perfetti estim prodentes equi ficulte confutiva ainnus nequaquam explet, estim fi quid intelligere prudentes valet., Periram infitia relinquiture, ficur feriptime eft. 1ra viri suffitia and Deinon operature quia dum pettra 1811.18

tat. Periram gratia vire focialis ambritur, facur feriprum eft : Noli effe affiduus 7mm.n.d.
E cum homine racundo, ne difaca femiase sias, e ritumas fanadatum anime tum. Et idem ; Quis poterit habitare cum homine, onius l'prirus facilis est ad irafcendum.d.
Qui aqui fect humana ratione non temperar, necefic est, verbellaliter folua visua: Per iram concordia rumpitur, fieut feriprum est: Vir animosius parit rixas, et viritaPeriram concordia rumpitur, fieut feriprum est: Vir animosius parit rixas, et viritaPeriram concordia rumpitur, fieut feriprum est. Periram jux veritatis amititur, fieur feriprum est. So non occurada siqui per poeta animosius puntitur protocate, peiores facit. Periram jux veritatis amititur, fieur fieriprum est. So non occurada fuper iracundiam vestimam quia cum menti im papa, 4f euu dia constituionis tenebras incutir, Justi Deus radium fue cognitionis abfondit.

Periram fanosti Sprinus Splendor excluditur, quo contra, juxas ventultam translatio-

bara mens iudicium fuz rationis exasperat, omne, quod furor suggerit, rectum pu-

eundia contutionis tenebras incurt, nuc Deus radium i uz cognitionis abteondit...

Per iram fazoli Spirius (plendo excludirur, quo contra, juxra verufam tranllationem feriprum eft: Super quem requieficer (piritus meus, niif fuper humilem, et quie1/a.66.a

rum, et trementem fermones meos? Cum enim humilem diceret, quietum protinus
adiunxit.

adiunxit. Si ergo ira quietem mentis subtrahit, suam sancto Spiritui habitationem A claudit, cuius recessione animus vacuus, ad apertam mox insaniam ducitur, et vsque ad superficiem ab intimo cogitationum fundamento diffipatur . Nam iræ suæ stimulis accensum cor palpitat, corpus tremit, lingua se prapedit, facies ignescit, exasperantur oculi, et nequaquam recognoscuntur noti. Ore quidem clamorem format, fed fenfus, quid loquatur, ignorat. In quo itaque ifte ab abreptitijs longe est, qui actionis fuæ confcius non est ? vnde fit plerumque, ve víque ad manus ira profiliat, et quo tatio longius recedit, audacior exurgat, feq. ipfum animus retinere non valet: quia factus est potestaris alienæ: et co furor membra foris in ictibus exercet, quo intus ipsam membrorum dominam mentem captinam tenet . Aliquando autem manus non exerit, sed in maledictionis iaculum linguam vertit. Fratris namque interitum precibus exposcit, et hoc Deum perpetrare expetit, quod ipse peruersus homo facere, vel B metuir, vel erubescit. Fitq. vt voto, et voce homicidium peragat, etiam cum a læsione proximi manibus cessat. Aliquando ira, perturbato animo, quasi ex iudicio silentium indicit, et quo se foras per linguam non exprimit, intus deterius ignescit, vt iratus quisque collocutionem suam proximo subtrahat, et nil dicendo, quam sit auerfus dicat. Et nonnumquam hæc filentij seueritas per disciplinæ dispensationem geritur : fi tamen folicite in intimis discretionis forma teneatur. Nonnumquam vero dum accensus animus a consueta locutione restringitur, per accessum temporis penitus a proximi dilectione separatur, et acriores stimuli ad mentem veniunt, causaq. quæ grauius exasperant, oriuntur, arque in irati oculo festuca in trabem vertitur, dum ira in odium permuratur. Plerumque ira per filentium claufa intra mente vehementius æstuar, et clamosas tacita voces format : verba sibi, quibus exasperetut, obijcit, et C quasi in causæ examine posita durius exasperata responder, quod Salomon breuiter infinuat, dicens: Præstolatio impiorum furor. Sicq. fit, vt perturbatus animus maiorem strepitum sui silentij sentiat, eumq. grauius causa iræ slamma consumat. Vnde bene ante nos quidam sapiens dixit: Cogitationes iracundi vipereæ sunt genera-

32. tionis, mentem comedunt matrem fuam . Sciendum vero eft, quòd nonnullos ira citius accendit, facilius deserit. Nonnullos vero tarde quidem commouet, sed diutius tenet . Alij namque accensis calamis similes dum vocibus perstrepunt,quasi quosdam accentionis fuz fonitus reddunt, citius quidem flammam faciunt, fed protinus in fauilla frigescunt . Alij autem lignis grauioribus durioribusq. non dispares , accentionem tarde fuscipinnt, sed tamen accenti semel difficilius extinguuntur: et quia se tardius in asperitatem concitant, furoris sui diutius ignem seruant, Alijautem quod D est nequius, et cirius iracundiæ flammas accipiunt, et tardius deponunt. Nonnulli vero has et tarde sufcipiunt, et citius amittunt. In quibus nimirum quattuor modis liquido lector agnoscit, quia et ad tranquillitatis bonum vitimus plusquam primus appropinguat, et in malo fecundum tertius superat. Sed quid prodest, quòd iracundia quo modo mentem teneat, dicimus, fi non etiam qualirer compefci debeat exprimamus? Duobus etenim modis fracta possidere animu ira desuescit. Primus quippe eft, vt mens solicita antequam agerequodlibet incipiat, omnes sibi, quas pari porest, contumelias proponat : quatenus Redemptoris sui probra cogitans, ad aduersa se praparer. Qua nimirum venientia tanto fortius excipit, quanto se cautius ex prascientia armauit. Qui enim improuidus ab aduersitate deprehenditur, quasi ab hoste dormiens inuenitur, eumq. citius inimicus necat, quia non repugnantem perforat. E Nam qui mala imminentia per solicitudinem prænotat, hostiles incursus quasi in insidijs vigilans expectat : et inde ad victoriam valenter accingitur, vnde nesciens deprehendi purabatur. Solerter ergo animus ante actionis sua primordia, cuncta debet aduerfa meditari : vt femper hæc cogitans , femper contra hæc thorace patientiæ munitus, et quidquid acciderit, prouidus superet: et quidquid non accesserit, lucrum putet. Secundus autem seruanda mansuetudinis modusest, ve cum alienos excessus aspicimus, nostra, quibus in alijs excessimus, delicta cogitemus. Considerata quippo infirmitas propria, mala nobis excufat aliena. Patienter namque illatam iniuriam tolerat, qui pie meminit quod fortasse adhuc habeat, in quo debeat inse tolerari. Et quafi aqua ignis extinguitur, cum furgente furore animi, fua cuique ad mentem culpa reuocatur, quia erubescit tibi peccata non parcere, qui vel Deo, vel proximo sape

first wijss irafeamur. De hae per Salomonem dicitur: Melior chi ira ifio, quia pet this zuch, fittiam wulus corrigitur annuu ad chinquents. De hae icerum Pfalmifa atri Tumba 1966.

B us eft præ ra oculus meus. Ira quippe per vitium oculum mentis excesar, ira autem per zelum trubat, quia cum faltem reful sumulatione concuutirt, es que mili raraquillo corde percipi non poteth, contemplatio difipatur. Ipfe namque zelus reditudins, qui in quietudine mentem a giart, cius suno xaciemo dofurat, y taltiora in commotione non videat, quae bene prius tranquilla cernebat. De clinde fubrilius ad alta reductium, yade ad templas, evideat, reucebrarur. Nam ipfa redit amulatio atresa na poli paululum in tranquillitate largius aperit, quae hic interim per commotionem claudit ext med mens turbatur, ne videat, inde profosii, y taa' videadum verius clare-

feat : fieut infirmanti oculo cum collyrium immletiur, lux penitus negatur. 164 inde cam poli paululum veraciter recipit, vude haca derpuns slabibire amitrit. Nume quan vero commotioni contemplatio iungitur, nec preualet ment perturbata cone C fineread quod vix tranquilla valet inhiare quian nec Sois radius centiunc, umc ommotion mabes celi faciem obducturt, nec turbatus fonsi inficientis imaginem reddit, quanttranquillus proprie oftendir quia quo eius vada palpitar, con in fepciem in militudina obforata. Sed cum per zelum animus mocetur, curandum fummopere domina present, cel velui aculi da colousi affiamient, menti rad ominientu, nec qual domina present, cel velui aculi la colousi affiamient, menti rad ominientu, nec qual cominio present, cel velui aculi la colousi affiamient, menti radionisteur, necessare, cel velui aculi la colousi affiamient, sema consistencia con contenti con contenti e regime. Autro discontine proteimo del contenti con contenti c

mouetur, attendat, neita extra mentis dominium tranfast, felin vitione peccati ptempus modumq-confideras, situgentem animi perurbationem fubilitus terazdando reftinigat, animolitatem reprimat, et motus feruidos fub aquitate difiponat, vit eo fiat sulfio vitor alientas, quo prisu extiti vitoro fuus, quatentus fic culpas delin- 27, quentium corrigatav ante iplequi corrigit, per patientiam creficat, vi feruotem fuum tranfcendendo disulicite, en immerpenatre excitatus iplo celo refutudinis, longea arecititudine abertet. Quiu veto, ficur diximus, eriam laudanda boni armulatio mentis cocultura tunbaçuete nunce diciture! V frum fultum interficir izcundia.] Act fi aperte cocultura tunbaçuete nunce diciture! V frum fultum interficir izcundia.] Act fi aperte sulfata vitione refining inche veto transionabiliter desiable menti dominatura. Illa faib ratione refining to hace veto transionabiliter desiable menti dominatura.

Que mode innidia cognoscitur.

Caput X X X 1.

E T paruulum occidi tinuitia. J Imidere enim non poffuma, nif tin quot nobis Lin ialiquo meliores piatumas. Paruulus ergoe (fi. qui litore occidi titt. quia difici fibi tefitimonium perilibet, quòd co minor fir, cuius inuida torque interiore della comparatione della comparatione

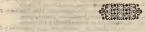
Hin

1./gy 1.t. Hinc Saul Dauid fübdirum,lanceam intorquèdo,petfequirur,quia quem magnis quotidie augeri virturum fucceffibus femfit, vitra le excrefecre expauie. Paruulusiraque eft, qui minidis cocidiuri: quia nifisipie inferior exiftere, de bono alteriuson dodo-3- ret. Sed inter hac feiendum eft, quia quamuis per omne vitium, quod perpetratur, humano cordi anitori Molis virus infludiur : in hactame neunita. rota flui svifee-

34. - ret. Sed inter hae Gendum elt, qua quamuis per omne vituum, quo ope preparate, humano cordi aniqui hollis virus infinditur; in hactamen nequita; nota qua vifera fa Fepens concutit, et imprimende malitia pellem vomito. De quo nimirum feritap n.d. pume fel l'initida diaboli mors intrata un morbem terratum. Name um deudlum oce 
lluoris putredo corruperit; ipfa quoque exteriora indicant, qualm grauiter animam 
vefania infigat. Color quippe pallora efinerare, oculi deprimanun; mena accendi-100 ur, et membra frigefennt, fit în cogitatione rabies, in denibus finidor : cumo, in 
latebris codis crefcera abtondiur rodium, dolore cacenerbar conficientiam vulmus inclufina. Nil latum de proprija libet, quia rabifectinem meistem fia pena face 
para, quam felicitas torquet aliena quantos, destructure propris in altum fabrica ducitur; tanto fundamentum mentio, extractio persis in altum fabrica ducitur; tanto fundamentum mentio, qua rimin undual difficiential propriation de 
alija actibus perfecto opere furrentifo putature. Nami minidia cum mentera tabefocorir, cumda, quar inuencir bene gefta confumir. Vade bene per Salomonem dicirir, van fundamentum mentio of film minidia. Qual enime yet vitu meannis, nii infirma quardam ac nenera et quid per fola, niif fortia acta fignantur? Explerumoue continer, et veidaden cum verga cordis innocentia, in nonnulli filia isa abbusi tosi abbusi

tur, tanto fundamentum mentis liuidæ profundius fuffoditur: ve quo alij ad meliora properant, eo ipfo deterius ruant, qua ruina videlicet etiam illud destruitur, quod in alijs actibus perfecto opere furrexisse putabatur. Nam inuidia cum mentem tabefes cerit, cuncta, qua inuenerit bene gesta consumit. Vnde bene per Salomonem dicitur : Vita carnium fanitas cordis, putredo offium inuidia. Quid enim per vitam carnis, nisi infirma quædam ac tenera : et quid per ossa, nisi fortia acta signantur ? Et ple» rumque contingit, ve quidam cum vera cordis innocentia, in nonnullis suis actibus infirmi videantur, quidam vero iam quadam ante humanos oculos robufta exerceat, fed tamen erga aliorum bona, intens inuidiz pestilentia latenter tabescant . Bene ergo dicitur : Vita carnium , sanitas cordis : quia si mentis innocentia custoditur , etiam si qua foris infirma funt, quandoque roborantur. Et recte subditur : Putredo offium inuidia: quia per liuoris vitium, ante Dei oculos pereunt, etiam fortia acta virtutum. Offa quippe per inuidiam putrescere, est quædam etiam robusta deperire. Sed cur hec de inuidia dicimus, si non etiam qualiter eruatur, intimemus? Difficile namque est, vt hoc alteri non inuideat, quod adipifci alter exoptat: quia quidquid temporaliter percipitur, tanto fit minus fingulis, quanto dividitur in multis: et idcirco defiderantis mentem liuor excruciat, quia hoc, quod appetit, aut funditus alter accipiens adimit, aut a quantitate reftringit. Qui ergo liuoris peste plene carere desiderat, illam hereditatem diligat, quam coheredum numerus non angustat, qua et omnibus vna eft, et fingulis tota : quæ tanto largior effe oftenditur, quanto ad hanc percipientium multitudo dilatatur: Imminutio ergo liuoris, est affectus surgens internæ dulcedinis, et plena mors eius, est perfectus amor æternitatis. Nam cum mens ab eius rei D appetitu retrahitur, quæ accipientium numero partitur, tanto magis proximum diligir, quanto minus ex profectu illius fua damna pertimescie. Que si perfecte in amorecæleftis patriæ rapitur, plene etiam in proximi dilectione fine omni inuidia folidatur: quia cum nulla terrena defiderat, nihil eft, quod eius erga proximum charitati contradicat. Quæ nimirum charitas quid est aliud, quam mentis oculus, qui si terreni amoris puluere rangitur, ab internæ lucis mox intuitu læfus reuerberatur. Quia autem paruulus est, qui terrena diligit, magnus, qui aterna concupiscit, potest etiam sic non inconuenienter intelligi. Paruulum occidit inuidia, quoniam huius pestis languore non moritur, nisi qui adhuc in desiderijs infirmatur,

LIBRI QVINTI MORALIVM FINIS,



# SANCTI GREGORII

# MORALIS EXPOSITIONIS

the second second

### IBER SEXTVS,

Continuans moraliter Quintum Caput Iob.

### 66430C6435

Anid per nomen tok et vulnera eius, qua a planta pedis vilque ad vericem pertulis : quid item per voxorem maleciti inom fundere consumen, quida, per amicos confelatores accipiatur, breuiter recapitulatur. Caput I



ERVAT » hiftoriz veritare beati Job, dicha amicorumq, illius myflica propoful interpretatione diffuerte, quia cifelis vera (cientibus liquet, quod Rodemporem mnndi toris fuit allegationibus curat fanda feriptura promittere, cumq. per electos omnes, ve per eius feilicet membra, fluduit defignate. Vnde et idem beatus Iob Latino eloquio Dolens dictiure: v typer eius en omnes, et vulnes as, Redemptoris nofiri paffio defignetur, de qua Propheta aiti Vere languores nofiriso pife utile, et dolores nofiriso i per orutuit. Cail Janguores nofiriso jie tulie, et dolores nofiriso i per orutuit. Cail

languores nostros i pie tulir, et dolores nostros i pie portauit. Cui tentator, ablatis omnibus, et feruos et liberos occidit, quia non folum Iudaicum populum ex timore feruientem, fed i pios quoque Apostolos in suo amore regeneratos, pafe

Gonzeus tempore telo perfidir perculir. Vulneribus beat i lob corpus atteriur, quia Redempora obler configi clausi in crucia patibilo non dedignatur. A planta autem pedia, vifue ad verticem vulnera fuferpir, quia fancham Ecclefam, qua corpus cius elli, non folum percurent evitama, jeda vique ad funtum amenbra perfectuina ferantiem tenta de alla diffusi. Compleo ca, qua edutur paffionam (calof, i.d. Chrifti in came mea. Cui fiadete vozo ad maledicendum nitura, quai carnales qui-que intera fancham Ecclefam adiutores callidit tentaroris scriftura. Qua cnime em ad maledicendum prouceat, virame arrailum defignas equi yr furpar davitums, laminatra fancham Ecclefam incorrectis moribus pofiri, quo per sidem bonis intata funt, co per vitam durius premunt. Quia cini quali fadete vitari nequent, a fadelbus tanto deterius, quanto et interius rolerantur. A mei vero illus, qui quafi ad confolandum veniunt, feda devba afpras i une deficio si excelunt, hereitorum feccient enent, qui cum contra bonos Deum defendere niuntur, offendunt. Hae i taque fupritus latius dità, nuns benuter fudulet em yfika edispaniore fuccinegre, vi lector meus exipfa

hat e spilicatione memineit mein hoc optre spiritali irrelledui destruire, et tamen C cum vultitati sipius vius posituat, subtiliere quoje studo historia verba discurere cum vero necessi est, simul vramque complector, v stipiritales studius allegoria generes, quote stamme er radice historia veritar postucito. A micos vero beast 10 e, quos haretticorum speciem tenere diximus, indichi suis nequaquam per omnia reprobamus, quia dam per superama femeniam contra condicium: Non effisi locuti coram me rectum, et protinus studitur: siscut serus meus 10 è; profecto liques (quia non menio despicium; quod ex meioris comparationo reprobature. La respectacione quipe eius incaure diabanuar, sed tamen, quia tanti vita mini sunt, ex familiariate illius myfica multa discernari. Vode est sicut siguria diximus, genum verbis estam Faulus vitius, es lucia in afertionis sina adiutorama affunetas; polonia externaria contra fatara. Quarte mojerita non debitus. Possum esperaria quita su proposita esperaria qui proposita del proposita del proposita di proposita del proposita di proposita del proposita de

### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. VI. 434

Matt.21.b

Io. zo.b

I0.16.4

Quod flulim fuerit Indeorum populus, qui prasensem Dominum in carne sprenit, et filij eim fint , qui perfidiam etus imitantur . Caput II.

E Govidi staltum sirma radice; èt maledixi pulchristidisi cius statisti. ] Scultus quippe Iudworum populus extirit, quia ipsam in carne præsentiam ærerse (a-pientia spreuir. Qui quali sirma radice contaluit, quia electorum vicam temporaliser extinguendo superauit. Sed hunc Eliphas maledicendo despicit: quia nimirum omnes hæretici, quorum tenere speciem a micos beati Iob diximus, cum de nomine Christi gloriantur, Iudzorum perfidiam ex auctoritate reprehendunt. De quo stulto protinus subditur : [ Longe fient filij eius a falute. ] Filij huius stulti sunt omnes, qui perfidiæ illius prædicarione generantur. Qui scilicet a salute longe sunt, quia etsi temporalem vitam fine afflictione percipiunt, aterna grauius vitione ferientur, ficut de B eisdem filijs illius, Dominus dicit : Væ vobis Scribæ et Pharisæi hypocritæ, qui circuitis mare et aridam, vt faciatis vnum profelytum, et cum fuerit factus, facitis eum filium

gehennæduplo, quam vos. Sequitur.: [Et conterentur in porta, ernon erit qui eri-piat.] Quis alius portænomine, nifi Mediator Dei et hominum debet intelligi, qui ait : Ego fum oftium , per me si quis introierit , saluabitur ? Filij igitur huius stulti extra portam proficiunt, et in porta conteruntur : quia praux Iudxorum foboles ante Mediatoris aduentum, in legis obsernatione floruerunt: sed in ipsa Redemptotis no-A stri prasentia, a diuinitatis obsequio, persidia sua meritis republi ceciderunt. Quos nimirum non est qui eripiat : quia scilicet dum ipsum. Redemptorem extinguere persequendo conati sunt, oblata sibi remedium ereptionis absciderunt : de quo bene subditur : [ Cuius messem famelicus comedet, et ipsum rapiet armatus . ] Huius enim C stulti messis fuerat sacri seges eloquij. Quædam namque spicarum grana, sunt verba prophetarum, que stultus habuit, sed non comedit: quia Iudaicus populus legem quidem verbo tenus tenuit, fed per fatuitatis fastidium ab eius intellectu iciunauit. Huius vero stulti messem famelicus comedit, quia nimirum gentilis populus verba legis intelligendo edidit, ad quæ plebs Iudaica fine intellectu laborauit. Hos famelicos fidei, Dominus prauidit, cum per Euangelistam dixit: Beati, qui esuriunt et si-

tiunt iustitiam, quoniam ipsi faturabuntur. De his famelicis Anna prophetante dicitur : Repleti prius pro panibus se locauerunt , et samelici saturati sunt. Sed quia 1.Reg. 2.4 messem perdidit, recte subiungitur, qualiter etiam ipse stultus perit, cum dicitue : [ Et ipfum rapiet armatus . ] Antiquus hostis Iudaicum populum armatus rapuit , quia in co vitam fidei fraudulenter luggestionis iaculis extinxit: vt vnde se inhærere Deo crederet, inde cius ordinationi repugnarets. Quod profecto discipulos suos veris D tas præmonet, dicens: Venit hora, vt omnis, qui interficit vos, arbitretur obsequium se præstare Deo. Sequitur:

Quid fit, quod aliquis velox ingenio, qua intelligit, contemmit, et alius tardus et hebes vix tandem multo labore assequitur, quod cum intellexeris, operatur. Caput 111.

 $E^{\, ext{T} \, ext{bibent fittentes diuitias cius .}}$  Huius stulti diuitias sitientes bibunt, quia siucnet is facræ locutionis, quæ Iudaicus populus in superbiæ ostentatione possederat, conuerfæ gentilium mentes irrigantur. Vnde et eisdem per Propheram dicitur: Om-Ifa.55.4 nes sitientes venite ad aquas, et qui non habetis argentum, properate. Quia enim ar-25.11.6 genti vocabulo eloquia dinina fignantur, Pfalmifta testatur, dicens: Eloquia Domini, eloquia casta, argentum igne examinatum. Qui ergo argentum non habent, ad aquas E vocantur, quia nimirum gentilitas, que scripture sacre precepta non acceperat, sacri cloquij inundatione satiatur, quam tanto nunc auidius potat, quanto hanc diu sicca sitiebat. Eadem ergo diuina eloquia et messes et diuitiæ vocantur: messes, quia iciunam mentem reficiunt, diuitiz vero, quia magna nos morum venuffate componunt. Eadem et comedi dicuntur et bibi , quia nimirum dum quadam in eis obscura sunt , quæ non nisi interpretata intelligimus, hæc quasi mandendo glutimus: dum quædam vero ad intelligendum facilia ita sumimus, vt inuenimus, ca quasi non mansa bibimus, quia non fracta sorbemus. Hac sub intellectu mystico breui locatione transcurrimus, ne quid forsitan præterisse videamur. Sed quia beati Iob amici esse non possent, nisi in quibusdam quoque magna morum honestate fulgerent, restat, vt in

corum

A. eorum verbis virtutem sensuum moraliter inquiramus, quatenus dum locutionis corum pondus discutitur, cuius doctrina fuerint, oftendatur.

Quid fit maledicere pulchritudini fluti .

Caput I I I I.

E Go vidi stultum sirma radice, et maledixi pulchritudini cius statim.] Quasi sir-ma radice stultus in terra figitur, qui totis desiderijs in terreno amore solidatur. Vnde et primus Cain ciuiratem in terra conftruxisse dicitur : vt aperte monstraretur, Gen.4. quia iple in terra fundamentum posuit, qui a soliditate calestis patria alienus fuit. Quali firma radice stultus attollitur: quando hic temporali prosperitate fulcitur, veomne, quod appetit, affequatur, aduería nulla fustineat, contra infirmos sine repugna-, tione praualeat, bene agentibus ex auctoritate contradicat, ad maiora commoda ex-& peiori semper actione perueniat, vt vnde viam vitædeserit, inde ad tempus felicior viuat. Sed cum malos florere infirmi conspicinnt, trepidant: er apud semetipsos pec-

canrium prosperitate turbati intus in gressibus mentis nutant. Quorum prosecto speciem sumpsit Pfalmista, cu dicerer : Mei autem pene moti sunt pedes, pene effusi sunt Pf.73. 4 greffus mei, quia zelaui in peccatoribus, pacem peccatorum videns. Cum vero eorum gloriam forres aspiciunt, protinus que post gloriam poena sequatur, attendunt: et. alta intus cogitatione despiciunt hoc quod foris superbi fastu vacua inflationis intumescunt. Bene ergo dicitur: [ Ego vidi stultum firma radice, et maledixi pulchritudini eius statim. ] Pulchritudini quippe stulti maledicere, est eius gloriam ex considerata damnatione iudicare, quia eo atrocius in tormentis obruitur, quo altius in pec-

catis eleuatur, quia cum transit, quod extollitur, permanet, quod punitur. Qui honoratur in via in peruentione damnabitur. Et quafi per amoena prata in carcerem peruenir, qui per præsentis vitæ prospera ad interitum tendir. Notandum vero, quòdcum stulti pulchritudini maledixisse se diceret, protinus addidit, statim. Mos namque humanz et infirma mentis eft, vt cum carum rerum, quas respicit, qualitate varietur, sæpecius iudicium cum ipsa præsentis rei specie ducatur, et iuxta hoc, quod aspicit, intentio illius sensus, formetur. Nam plerumque nonnulli, dum quorumdam gloriam cernunt, eiusdem gloriæ aspectibus delectantur, ac magnum aliquid æstimant, feq. vetalia mereantur, exoptant. Cum vero gloriofos quofque, aut deiectos fubito; aut fortaffe etiam morientes a spiciunt, quia humana gloria omnimodo nihil sit, cum gemitu farentur : ita vt protinus dicant : Ecce, quam nihil est homo . Qui hoc nimirum rectius dicerent, si cum in gloria hominem cernetent, tunc eius interitum cogitautes, transcuntem potentiam nihil esse sentirent. Tunc quippe est humana ela-

D tio penfanda, quam nihul fit, cum fefe fuper cereros fucceffibus extollir. Tunc confiderandum est, quo cursu felicitas transuolet, cum ante humanos oculos quasi permanens pollet. Nam glotiam morituri nihil esfe, in ipsa iam morte pensare infirmi quiliber poffunt. Tunc enim ei etiam illi derogant, qui hanc et víque ad morrem fequenres amant. Bene itaque dicituro: [ Ego vidi stultum firma radice, et maledixì pulchritudini eius statim.] Ac si aperte diceret: Contra stulti pulchritudinem, moram in maledictione non habuit quia cum hanc cernerem, fimul etiam poenam fequentem vidi. Nonenim statim maledicerem, si qua me gloriz illius delectatio tenuisset, sed fine tarditate maledixi: quia supplicia mansura conspiciens, eius porentiam sine dubitatione reprobaui. Sed quia iniqui quique quo plus in hoc mundo proficiunt, plures secu m ad interitum trahunt, recte subditur : Longe fiant filij eius a salute.] Filij. E quippe huius stulti sunt, qui in ambitione huius sæculi, ex eius imitatione nascuntur,

qui profecto tanto a salute longius fiunt, quanto in perpetratione nequitiz nulla infirmitate feriuntur. De quibus bene additur :

Dies indicij porta regni.

E T conterentur in porta, et non crit qui cripiat.] Nam ficut vrbis aditus porta dici-tur: ita est dies iudicij porta regni: qui a per cum ab electis omnibus ad cælestis patriz gloriam intratur. Vndeet hunc diem cum ad retributionem fancta Ecclefia Salomon appropinquare conspiceret, dixit: Nobilis in portis vir eius, quado sederit cum fe- Pron. 11.6 natoribus rerræ. Vit quippe est Ecclesse humani generis Redemptor, qui in portis se nobilem oftendit, qui despectus prius in concumelijs extitit, sed in ingressu regni 00 S. Greg. To. 1.

Matt.19.d

11.3.c Pron.31. d

fublimis apparebit. Qui cum terra senatoribus residet : quia iudicis sententiam cum A fanctis eiusdem Ecclesiæ prædicatoribus decernet, et sicut ipse in Euangelio dicit: Vos, qui secuti estis me, in regeneratione, cum sederit filius hominis in sede maiestatis sua, sedebitis et vos super sedes duodecim, iudicantes duodecim tribus Israel, Quod Isaias quoque longe anre pranuncians ait : Dominus ad iudicium venier cum senioribus populi sui . De his portis Salomon iterum dicit : Date ei de fructu manuum suarum, et laudent eam in portis opera eius. Tunc quippe fancta Ecclesia de fructu manuum fuarum accipit, cum eam ad percipienda cælestia, laboris sui retributio attollit. Tunc eam sua opera in portis laudant, quando eius membris in ipso regni aditu dicitur. Matt.25.d Esuriui, et dedistis mihi manducare: sitiui, et dedistis mihi potum: hospes eram, et collegistis me : nudus, et cooperuistis me. Filij igitur huius stulti ante portam elati

funt: sed in porta conterentur, quia amatores huius saculi in prasenti vita super- B biunt, sed in ipso regni aditu aterna animaduersione feriuntur. Bene autem subditut: [ Et non erit qui eripiat. ] Illos quippe veritas ab aterna aduersitate eripit, quos in temporalibus prosperis per disciplinam premit. Qui ergo nunc renuit premi, tunc non valet eripi : quia iniqui eum, quem per disciplinam negligunt habere patre, afflictionis fuæ tempore per adiutorium non inuenient ereptorem . Sequitur : [ Cuius messem famelicus comedet. ] Habet enim stultus messem, quando iniquus quisque donum rectæ intelligentiæ accipit : scripturæ sacræ sententijs docetur, bona loquitur, sed tamen nullo modo hoc, quod dicit, operatur: verba Dei profert, nec tamen diligit: laudando exaggerat, viuendo calcat. Quia ergo stultus iste recte, ct intelligit, et dicit, sed tamen hæc operando non amat, messem habendo ieiunat. Quam nimirum famelicus comedit, quia is, qui ad Deum sanctis desiderijs anhelat, C discit quod audit, agit quod didicerit : et dum doctoris praui recta prædicarione reficitur, quid aliud, quam stulti fruge saturatur. ? An non famelicos suos Veritas, vt

stulti messem comederent, admonebat, cum per desideria sancta flagrantibus, de Pharifais pracepit, dicens: Qua dicunt, facite, juxta opera vero corum, nolite facere. Ac si aperte diceret: Verbi messem loquendo excolunt, sed hanc male viuendo minime contingunt . Vestram ergo famem messis ista reficiat : quia vobis hanc per fatuitatis fuz fastidium setuant. Bene autem subditur : [ Et ipsum rapiet armatus.] Antiquus namque hostis quasi inermis vincitur, cum mala aperta suggeres humanæ menti, bona omnia simul destruere conatur. Sed armatus venir, quando bona alia intacta deserens, latenter alia corrumpit. Nam sæpe quosdam in intellectu non tentat, eisq. in sacri eloquij mediratione non obuiat, sed tamen corum vitam in operatione sup- D plantat, qui dum de scientiz virtute laudantur, nequaquam suorum operum damna respiciunt: cumq. in fauoris delectationem animus ducitur, vita sua vulneribus non medetur. Hunc ergo armatus hostis rapuit, quem fraude tectus in alia deserens, ex alia parte superauir. Sequitur: [ Et bibent sitientes diuitias eius. ] Sape stultus habet interni liquoris fontem, sed non bibit : quia ingenium quidem intelligentia accipit, sed tamen veritatis sententias cognoscere legendo contemnit, scit, quia intelligere studendo præualeat, sed ab omni doctrinæ studio fastidiens cessa. Diuitiç quoque mentis, funt verba facræ locutionis : fed has diuitias stultus oculis aspicit, et in ornamenti sui vsum minime assumit, quia verba legis audiens, magna quidem esse considerat : sed ad comprehendenda hæc nullo studio amoris elaborat. At contra alius sitim habet, ingenium non habet: amor ergo hunc ad meditandum pertrahit, E sensus hebetudo contradicit, et sepe hoc in diuine legis eruditione, quandoque studendo intelligit, quod per negligentiam ingeniosus nescit. Huius ergo stusti diuitias sitientes bibunt, dum præcepta Dei, quæ ingeniosi fastidientes nesciunt, hebetes amantes affequuntur. In his nimirum tenebras hebetudinis illustrat oculus amoris: nam hoc tardioribus sitis apetit, quod velocioribus fastidium claudit. Qui et ideirco ad intelligentia alta perueniunt, quia agere, qua intellexerunt, vel minima nulla contemnunt, et dum sensum manibus adiquant, sese vitra altitudinem ingeniosorum leuant. Vnde bene per Salomonem dicitur: Srellio manibus nititur, et moratur in ædibus regis. Plerumque enim aues, quas ad volatum penna subleuat, in vepribus resident : et stellio , qui ad volatum pennas non habet , nitens manibus, regis adificium tenet: quia nimirum sape ingeniosi quique dum negligentia,

torpent

A torpent, in prauis actionibus remanent, et simplices, quos ingenij penna non adiuuat; ad obtinenda æterni regni monia virtus operationis leuat. Stellio ergo dum manibus nititur, in regis adibus moratur: quia illo simplex per intentionem recti operis peruenit, quo ingeniosus minime ascendit. Sed his auditis, quastio nostro cordi suboritur: cur vel negligenti intelligentiz donum tribuatur, vel studiosus quisque sensus sui tarditate prepediatur. ? ad quam citius respondetur, dum protinus subditur : [ Nihil interra fine causa fit. ] Idcirco enim sape et desidiosus ingenium accipit, vt ingeniofus de negligentia iustius puniatur : quia quod fine labore assequi potuit, scire contemnit. Et ideirco nonnumquam studiosus tarditate intelligentia premitur, vt co majora præmia retributionis inueniat, quò magis in studio inuentionis elaborat. Nihil ergo in terra est fine causa, quando et studioso tarditas ad przmium proficit, et desidioso

B velocitas ad supplicium crescit. Ad intelligenda autem, que recta sunt, aliquando la- 5. boris studio, aliquando vero dolore percussionis erudimur. Vnde cum dictum sit Nihil in terra fine causa fit, apte protinus additut:

Quod non ex clementis buim mundi, fed ex nobu est caufa, per quam merito flavellamur.

E T de humo non egredietur doloc.] Dolor namque quasi de humo egreditur; cu homo ad Dei imaginem conditus, de rebus insensibilibus stagellatur. Sed quia per occulta merita mentium, aperta prodeunt flagella pœnarum, de humo dolor non egreditur, quoniam fenfus nostri malitia exigit, ve a rebus insensibilibus feriatur. Ecce enim cernimus, quod ad correptionem nostram, expectatus imber, arente terra,

C suspenditur, et caliginosus aer, inardescente sole, siccatur, mare procellis tumescentibus fauit, et alios ad transmeandum susceptos intercipit, alijs desideratum iter ereeta in cumulum vnda interdicit, terra non folum germina fecunditatis imminuit, fed eriam femina accepta confumit. In quibus nimirum cunctis patenter aspicitur hoc. quod quidam fapiens de Domino testatur, dicens : Et pugnabit cum illo orbis terraru Sas, ed contra infenfatos . Orbis quippe terrarum cum Domino contra infenfatos pugnat, quando in poena delinquentium, et elementorum aduerfitas militat. Sed tamen de humo dolor non egreditur : quia res qualibet infensibilis ad afflictionem nostram, stimplo noftra actionis excitatur. De humo dolor non egreditur: quia nequaquam poena de ea nascitur creatuta, quæ percutit: sed de ea proculdubio, quæ peccando vim percussionis extorsit. Sed curandum magnopere est, vt cum in rebus exterioribus pon-D dere doloris afficimur, spe ad superna tendamus, quatenus co mens ad alta perueniat: quo nos exterior poena castigat. Vnde et apte subiungitut:

Quod amatores huius mundi , et in hoc saculo , et in futuro , laboribue deputati sunt : serui vero Dei binc mente auslantes, sub se babeut omnia, qua contemnunt, VII.

Homo ad laborem nascitur, et auis ad volatum.] Ad laborem quippe nascitur homo, quia nimirum is, qui accepta est præditus ratione, considerat, quòd valde sibi sit impossibile, vt hæc peregrinationis suz tepora sine gemitu euadat. Vnde bene Paulus cum tribulationes suas discipulis enumeraret, adiunxit; Ipsi enim scitis, 1.Thess. 3. a quòd in hoc politi sumus. Sed in co, quòd caro flagellis afficitur, mens ad apperen-E da altiora subleuatur: Paulo rursus attestante, qui ait: Et licet is, qui foris est no- a.Cer. 4 d

fter homo corrumpatur, tamen is, qui intus est, renouatur de die in diem. Homo ergo ad laborem nascitur, et auis ad volatum : quia inde mens ad summa euolat, vnde caro in infimis durius laborat. Potefi quoque appellatione hominis, carnalium vita fignari. Vnde et Paulus ait: Cum enim fit inter vos zelus et contentio, nonne car- 1.Cer.3.4 nales eftis? Quibus paulo post subjecit, dicens: Nonne homines eftis? In hac itaque vita homo ad laborem nascitur: quia carnalis quisque cum transcuntia appetit, desideriorum suorum se pondere affligit. Grauis quippe labor est, hanc ipsam prafentis vitz gloriam quarere, quantam quandoque percipete, et perceptam cumomni circumspectione custodire. Grauis labor est, hoc cum magna fatigatione apprehendere, quod is, qui apprehendit, nouerit diu stare non posse. Sancti autem viri , quia transcuntia non amant , non folum nulla temporalium defiderio-S. Greg. To. 1.

00 3

A8.5.2

rum pondera colerant, ¡ed etti qua aduerfa confurgunt, in ipits fuis priffuris, et A languoribas non laborant. · Quid enim flagglila suirus è er tamen de flaggliaris Apoltolis (criprum eft: lbant Apoftoli gaudentesa confpectu concilij; quomism digni habiti funt pro somine lefu contumeliam pari. Quid ergo ocum menibus labor eft, quibus er porta verberum labor non eft è flomo ergo ad laborem nafeituruquis ille huius mundi veraciter mala fenti; qui estudos inshinanter appetrib. Nam cuius mens dalta fulpenditure, fibe figh eft, quidquideterrisa contra jufam mone-6, tur. Rene izaque (foldure: [Er auis ad volatum.] Qui atanto animus al aboris affiiritione fe (butralhit; quanto per fepm ad fumma fuitbollit. An non quafi auis, Paulus ad

Phil.3.d 2.Cor.5.4 volatum natus fuerat, qui tot aduersa sustinens dicebat? Nostra autem conuersatio in cælis est. Et rursum: Scimus quoniam si terrestris domus nostra huius habitationis dissoluatur, quod adificationem habemus ex Deo, domum non manufactam, aternam p in calis. Velut auis ergo ima transcenderat, quem adhuc corpore in terra demorante, iam iam in sublimibus spei penna subleuabat. Sed quia nullus suis viribus valet sese in alta fustollere: vt cum a visibilibus affligitur, in inuisibilia subleuetur, recte mox fubditur: [Quamobrem ego deprecabor Dominum, et ad Deum ponam eloquium meum.] Ac si aperte diceret : Illum rogo, per quem hac tribui scio. Si enim hoc per se habere se crederet, deprecari Dominum non indigeret. Sequitur: [ Qui facit magna et inscrutabilia et mirabilia absque numero. ] Quis omnipotentis Dei mirabilia perscrutari sufficiat, quòd cuncta ex nihilo creauit, quòd ipsa mundi fabrica mira potentiæ virtute difposita sit, et super aera cælum suspenditur, et super abyssum terra libratur, quod ex rebus inuifibilibus, ac vifibilibus omnis hac vniuerfitas existit, quod hominem fecerit, ve ita dixerim, in breui colligens mundum alterum, fed rationalem : C quod hunc ex anima, et carne constituens, inuestigabili virtutis dispositione permiscuit spiritum et lutum? Ex his itaque aliud nouimus, aliud et sumus: sed tamen mirari negligimus, quia ea, que incomprehensibili indagatione mira funt, humanis oculis viu viluerunt. Vnde fit, vt, ii mortuus homo iufcitetur, in admirationem omnes exiliant : et quotidie homo, qui non erat , nascitur, et nemo miratur : cum proculdubio omnibus constet, quia plus sit creari, quod non erat, quam reparari, quod erat. Quia arida Aaron virga floruit, cuncti mirati funt, et quotidie ex arente terra arbor producitur, virtusq. pulueris in lignum vertitur, et nemo miratur. Quia quinque panibus quinque millia hominum faturati funt, creuisse escas sub dentibus cuncti mirati funt : quotidie fparla grana seminum, plenitudine multiplicantur spicarum, et nemo miratur. Aquam semel in vinum permutatam videntes cuncti mirati sunt: quotidie humor terræ in radicem vitis attractus, per botrum in vinum vertitur, et nemo mi- D ratur. Mira itaque funt omnia, que mirari homines negligunt : qui ad considerandu, vt prædiximus, vsu torpescunt. Bene autem cum diceret: [ Qui facit magna, ] adiunxit statim : [ Et inscrurabilia . ] Minus enim fuerat magna facere, si tamen ea,quæ facta funt, perscrutari potuissent. Recte autem subditur:

Qued dinina miracula considerari quidem debent per studium, nec tamen discuti per intellectum. Caput V I I I.

E T mirabilia abfque numero : ] quia minoris effer ma gnitudinis ; fiqui infertrabite lia condidito, pauca fesicife. Sed inter hac feiendum els quia diuna miracularet femper debent confiderari per fludium, et numqua mi dicuti per intellectum. Sape namque humanus fentus, dam quarumdam rerum rationem guarens non innenit, i
in dubicationis fe voraginem mergit. Vade fit, ve nonnulli homines mortuorum
corpora in puluerem redata confiderent, adime, refurredionis viii colligereex ratione non politun, hac ad fatum priliftum redire posfe deferent. Mira igitus, que extione non politun, hac ad fatum priliftum redire posfe deferent. Mira igitus, que exexpanderes, mira non estent. Sed cum in his fortatse animus tituber, isoccise coulis extio
expanderes, mira non estent. Sed cum in his fortatse animus tituber, isoccise est, ve capa per vium nouti, nece tame per ationem colligi, ad memoriam neducar, quarentu
refi similis argumento fatem robores, quam labelicari fixa figa catac especibentio.
Confiderato deputam redeata, est estimium corpus per membrorum litea menta componarquando illa terrar ariditas per viuentis membra viridefeat, ase fo per courum species,
formasq.

A formsay diffinguar. Hee nimirum per rationem comprehendi non porefi: fed tamen credi per exemplum facile porefi. Qui se nim ab von grano feminis , immenfam furgera aborem crederet, mile cerum hoe per experimentum teneret. It natra namque vinis gran parutiaste, e per non alla (indifimilirudine vb) later ligal duritis, et ligno tenerior medidla, af periras corticis, viriditers adeis; fapor fructuum, funuitas odorum, dimeritas colorum, mollicies folliorum i etramen, quia hoe per experimentum noniums, cav nog rano feminist prodite omais inon dubiramus. Qui der gor di finicile, ve pulsui in membra redeat, dum Conditoris potentiam quotide cerniums, qui exex grano ligna mirabilire, et eatheu mirabilia shoque numero quia disinorum operum magnitudo, nece se qualtate va ted effueri, nece a quantitate numero norum operum magnitudo, nece se qualtate va der difueri, nece a quantitate numero.

Tank. Voken in Joseph and the light of the l

e men viuura. Sune arbulta, viuum quidem, nee ramen femiuma. Herbavum quoque pipus vui youo feminas, non viuificatur, fufi principus moriautus, sune housa animalia, viuum quoque pipus vui youo feminas, non viuificatur, fufi principus moriautus, sune houta animalia, viuutus quo feminas, non viuificatur, fufi principus viui feminatus. Sune angelfe viuume et femiunte feminate, enceanne intelliguen, vui diventura. Sune angelfe viuume et feminate qui enceanne feminate principus qui enceanne de cum lapidius, viierec cum arboribus, femirec cum animalius, diferenze eu melfe cum lapidius, viierec cum arboribus, diferenze eu melfe cum lapidius, viiere cum arboribus, diferenze eu melfe cum lapidius viierentiates perincipus qui sune de cum arboribus feminates qui nuite principus qui sune de cum arboribus d

pellir cum fortes humiliar, venire ad fe debites non recufar cum nobites colligit, D finul et ignobites apprehendit cum fapientes fufcipit, imperitorum ftultitiam non contemnit. Vainerfa ergo Deus aquis irrigat, qui dono fancti Spiritus, ex omni genere hominum ad fuam cognitionem vocatu.

Quod inxta morum dinersitatem, vim sui sermonis format Dens in singulis . Caput IX

Dollur auten, vriuerforum nomine, jne morum diffimilindiete defignati. Aliu nampet einkine erigitur, a linn prodere timorin tielianer, aliu bibdine efinas, a silva autorita anhelte, alius remifinen fe deljeit, alius ira fruucfeit. Sed per doctimam facti eloqui, difi fuperbo humilitas tribuirur, jumindo confidentia prebetur i luxarifota per cafiftatis fludium ab immundita tergitur, auarus per continentiam ab ambitionis gibt temperatur, remifina sed ire lettividine erigitur, istanutura p pracejitra.

Etonif füe excitatione refrenatur, vaiuerfa Deut aquis teir jart squis vim für fermonis in fingulis iuszus marum diserlitæten formas, vivo in eius eloptiojo quifque inseinentas, per quod virtuitis neceffaris germen ferat. Vade per quendam fapientem de manna ducledine eliciture Paratum pamen de celto prefisiti illis fina labore, onne delecta- squiste menum in fe habentem, arque onnis faporis fusuitatem in fa habut, quod viellecte in ore fleritation murature onnis faporis finatiatem in fa habut, quod viellecte in ore fleritation iuxa voluntatem edentium, sfaporem dedit: quia diutinus fermo et omnibut congruens, et a femențio fon odiferepans, qualițati audentum condecendit; quem dum electur quifque villere iuxa modum iuum intelligit, quafi acceptum manna in voluntarium faporem verit. Erquis laborem boni operis gloris fequitur retributionis, post aquarum irrigationem recte fubiungituz.

10.16.0

Ibid.c

Qued hi, qui pro amore Dei modo se contemnunt, sublimes cum Deo iudices venient. Caput X

Vi ponis humiles in fublimi, et merentes tripit foficiare. I) Infublimi humiles ponuntur quis highi unue pro De i amore dispetis funt, tauce um Deo indices veniuar, ficut hocs-guod paulo anne diximus, rifdem humilibus Veritas pollicetur, discressivas, qui fecti ellis me, in regenerazione, cum federit fillus homisis in defe maideliatis un, fedebites tro so fiupre duodecim fedes, indicantes duodecim tribus Ifrael. Tone merentes Dominus fofipitate erigit, quia hi, qui cius defiderija accomfi, profestora fugiunt, aduería patientur, cruciarus perfequentium roletans, fed., plos per lamenta ta faligam, tauno fublimiorem tune fofipitatem recipium, quanto nane cunelts marchata digidante menorimuma... Hine cretaim per Salomonem dicituzer. Con, quod ano-

di gaudijs deuoce moriumura. Hinc etenim per Salomonem dicitura: Cor, quod nouira marinulmem anima fuar, in gaudio cius non mifichitur extrarausa: Humana etennim mens anima fuar amaritudinem ficir, cum aterna patria deliderija accenfa pereginationis fue pomam flendo cognoficir, fedi neiu gaudio extraneus non mificheitur, quia qui nunc a morrore compundionis alienus elt, tune particepsa al laritiam
confolationis non elt. Hince fi, quod in Eusangelio Veritas dictiva: Amen amen dico
vobis, quia plorabitis er flebitis vos, mundus autem gaudebit, vos autem contrilatibilitiam habetis, irerum autem videbo vos, er gaudebit cor veltrum, & gaudium
veltrum nemo auferct a vobis. Sofipiate ergo Dominus morrentes erigere dicitur,
quia pro fe affilitos temporaliter, vera falure confolatura. Quod tamen de cle
tib Dei etiam in hac vita ili olbria inelligi. I in fulbulim qiuppe humiles ponunture,

quia cum se x humitiate substenunt altæ mentis indicio cunda temporalis tranfeunt; cum, se indignos in omnibus stimant, restruccipationis examine huius
mundi gloriam transcendentes calcant. Videamus humilem Paulum, cum diticipue
mundi gloriam transcendentes calcant. Videamus humilem Paulum, cum diticipue
nos autem serious veltros per Christum. Videamus hum humilem in sublimi iam ponos autem serious veltros per Christum. Videamus hum humilem in sublimi iam ponos autem serious veltros per Christum. Videamus hum humilem in sublimi iam
nos autem serious veltros per Christum. Videamus hum humilem in sublimi iam
nos autem serious veltros per Christum. Videamus hum humilem in sublimi iam
nos autem serious veltros per Christum. Videamus hum humilem in sublimi iam
nos autem serious veltros per Christum. Videamus hum cateria religibate,
amente ramen in inclimibus positum serious, quia iam per spe situ certification in incamente ramen in inclimibus positum serious, quia iam per spe situ certification in incamente ramen in inclimibus positum serious, quia iam per spe situ certification in incamente ramen in inclimibus positum serious, quia iam per spe situ certification in incamente ramen in inclimibus positum serious, quia iam per spe situ certification in incamente ramen in inclimibus positum serious, quia iam per spe situ certification in incamente ramen in inclimibus positum serious, serious submitante incurrante
amente ramen in inclimination in incamente ramen in inclimination in inchinitation in i

fecus arcem menis, er inde cuncha fub fe'ire despicium, inter qua transfire corporaliter etiam femeirpios cerumut, mians non meturun, quia er tomenta patiendo contem- 7700.13 e nunt. Hine caim per Salomonem dicitur: Iultus quasi [leo consident ab [que eerrore 7700.11 e erit. Hine abo Cirpumen eftierumur.) Non contribilabitistum, quidquid ei acciderit. , Quia enim recil quique in alto intentionis fux vertice fiti funt, dum mortem moriendo non fentium, miro modo cos reproborumi lacula e réfutur, et non contingunt. In fublimi ergo humiles funt positi, quia vade se in omanibus despiciumt, inde contra omais securiores funt.

> Quid sit, quad scriptum est in Isaia: Descende, sede in puluere wirgo silia Babylonis. Caput X I.

9. Vo contra rede tidu Babylonis faccie per Peophetam meni reprobædicitute: Defende fede in pulsere virgo fluis Babylonis fede in teres, on och folium fi. B. list Chaldaorum. Hoc enim loco humana mens virgo non incorrupta, vr arbitror, discutu, fed infocunda : Et quis Babylon confuito increpetatur, vecke infecunda mens Babylonis filia vocatur, ques in co, quòd nequaquam bons opera germinar, dum aublo ordine reda virse componitur, quadi confuitone matre generatur. Sin attem virgo non infecunda dicitur, fed incorrupta, pofiquam Barum faluris perdidit; ad confuínosis due cumulum appellatur, quadi cuti. Cui apre per inceparionem dicitur diuina voce: Defeende, in alto quippe humanus animus flar, quando fupernis retributionibus infinis réda abos ettas udefeendis; cum turpitere victus, fefe defluentibus mundi delideriis fuipici: Cui bene mox additur: Sede in pulsuree. Defeendens chim in pulsuree refletor, quia celeficia defeense, terrottas cogi tationibus afperfuis, in infinisis

A vilescit. Vbi adhuc ingeminando subiungitur: Sede in terra. Ac si aperte exprobrans dicat: Quia cælesti conuersatione noluisti te erigere sub, temetipso prostratus in terrenis actibus humiliare. Vndeet necessario protinus additur: Non est solium filiæ Chaldæorum. Chaldæi namque feroces interpretantur. Valde autem feroces funt, qui voluntates proprias sequentes, nec suis parcere mortibus sciunt. Ferocia sunt terrena defideria, que non folum contra præcepta Conditoris, sed sepe etiam contra percussionum verbera, duram atque insensibilem mentem reddunt. Sed filia ferocium solium non habet, quia mens, quæ ad amorem mundi ex prauis desiderijs nascitur, atque eisdem desiderijs obduratur, in co quòd se terrenis concupiscentijs subijcit, sedem iudicij amittit : nulliq. apud se solio præsidet , quia examine discretionis caret , et quasi a iudicij sui sessione repellitur, quia per exreriores concupiscentias vagatur. Liquet

enim, quod mens, que intus confilij sedem perdiderit, foras se per desideria innumerabiliter spargit. Et quia agere intellecta diffimulat, ca catur recte, vt etiam nesciat, quod agar: et sæpe iusto iudicio in sua voluntate relinquitur, et sub ea, quæ anxie appetit laboriofa mundi ministeria relaxatur. Vnde apte illic subditur: Quia vltra non 10. vocaberis mollis et tenera, tolle molam, et mole farinam. Conftat nimirum, quòd tenera fua filia parentes parcunt, nec duris atque feruilibus hanc operibus affligunt. Omnipotes ergo Deus quafi reneram filiam vocat, quando dilecta vniuscuiusque animam, a laboriofis huius mundi feruitijs reuocat, ne dum exterioribus actionibus afficitur, ab internis desiderijs obduretur. Sed Chaldzorum filia mollis et tenera non vocatur, quia mens prauis desiderijs dedita, in co, quod anxie appetit, huius sæculi labore relinquirur, ve foris mundo velut ancilla seruiat, que intus Deum ve filia nequaquam

amat. Vnde et molam tollere, ac farinam molere iubetur. Mola in gyrum ducitur, et farina profertur. Vnaquæque autem mundi huius actio mola est, quæ dum multas curas congerit, humanas mentes quali per gyrum vertit: atque ex se quali farinam project, quia seducto corde, semper minutissimas cogitationes gignit. Nonnum- 11. quam vero, qui quietus alicuius esse meriti creditur, positus in qualibet actione denudatur, vnde illic protinus subinfertur: Denuda turpitudinem tuam, discooperi hume- 1fa 47.4 rum, reuela crura, transi flumina. In administratione quippe operis turpirudo denudatur dum vilis mens abiectaq. in actionis oftentatione cognoscitur, que quieta prius magna putabatur. Humerum mens discooperit, quando opus suum, quod ignorabatur, oftendit. Crura reuelat, quia quibus desideriorum passibus, lucris mundi inhier, manifestat. Flumina etiam transit, quia actiones huius sæculi, quæ quotidie ad terminum defluunt, indefinenter appetit, dumq. alia relinquit, alia affequitur, qua-

D si de flumine semper ad flumen tendit. Hæc paucis per excessum diximus, vt mens a folio fanctæ intentionis excussa, quo iaceat, monstraremus, quia si ad ea, quæ super ipfam funt, inhiare ceffauerit, fub femetipfam etiam indefinenter ruit. In alto autem figitur, si amorem temporalium deserens, ad spem incommutabilis æternitaris ligatur. Bene ergo dicitur : [ Qui ponit humiles in fublimi . ] Arque apte fubiungitur : [ Et mœrentes erigit sospitate. ] Sæpe in hoc mundo etiam sæti quilibet erecti funt, dum de ipfa gloria fuz prosperitatis intumescunt. Sed morentes Dominus sospitare erigit: quia afflictos suos ad gloriam vera latitia soliditate sustollit. Sospitate quippe, non infania erecti funt, qui in bonis actibus positi, spe in Deum firma gratulantur. Nonnulli enim, sicut diximus, et iniquitates perpetrant, et gaudere non ceffant, de quibus per Salomonem dicitur : Qui lætantur cum malefecerint, et exultant Pro. 2. 6 E in rebus pellimis. Et rurfum : Sunt impij qui ita funt securi, ac si iustorum facta ha- Eccl. 8. e

beant . Hi nimirum non sospirate eriguntur, sed insania : quia superbiunt cum affligi debuerunt, et inde miseri in exultatione defluunt, vnde a bonis fientur, phreneticorum videlicet sensibus similes, qui infaniam, qua praualent, virtutem putant, qui ex morbo esse nesciunt, hoc quod amplius sani possunt: et quasi creuisse se viribus astimant, dum ad vitæ terminum per augmenra languoris appropinquant: qui quia rationis fen fum non habent, flent, et rident, et tanto fe in magna exultatione dilatant, quanto et insensibiles malum, quod patiuntur, ignorant. Sospitate ergo Dominus mœrentes erigit: quia electorum mens non de præfentis vitæ infania, fed de certitudine zternæ falutis hilarefeit. Vnde apte mox de hac ipfa prauorum destructione subiungitur : [ Qui diffipat cogitationes malignorum, ne possint implere manus corum

## S. Gregorij Expos. Moralis Lib. VI.

quod coeperant. ] Reproborum mentes peruerlis cogitationibus semper inuigilant; A sed plerumque eis superna dispositio obuiat : et quamuis prauitatem consilii nec fra-Eti aduerlitatibus corrigant, tamen ne contra bonos praualeant, corum vires refrenat. Quos contra miro iudicio agitur, vt effectu quidem praui operis careant, ettamen iustz sententiz iudicis reos conscientia addicat. Quod ergo mala cogitant, quid ipfi faciant, oftendunt: quod vero mala implere nequeunt, hi, contra quos cogitauerant , defenduntur . Vnde et adhuc bene fubditur :

Quod humana confilia in co, quod Dei confilio nituntur refistere, obsequentur: ut de fratribus loseph legitur, et de Saul, et de Iona, et de Iudais Christs nomen extinguere Caput X 1 1. pe enim nonnulli humana sapientia inflati, dum desiderijs suis diuina iudicia

contraire conspiciunt, astutis eis reluctari machinationibus conantur: et quo ad vo-

Vi comprehendit sapientes in astutia corum, et consilia prauora dissipat. ] Sa- B

tum suu vim supernæ dispositionis intorqueant, callidis cogitationibus insistunt, subtiliora confilia exquirunt, fed inde voluntatem Dei peragunt, vnde hanc immutare contendunt, arque omnipotentis Dei consilio dum resistere nituntur, obsequutur, quia sæpe et hoc eius dispositioni apte militat, quod ei per humanum studium friuole refulraty. Sapientes ergo Dominus in ipfa cotum aftutia comprehendit, quando cius confilijs humana facta etiam tunc congrue seruiunt, cum resistunt. Quod melius 12. oftendimus, fi pauca ad medium gestarum rerum exempla proferamus. loseph somnium viderat, quod suo manipulo fratrum eius se manipuli prosternebant: somnium viderat, quòd Sol et Luna se cum reliquis stellis adorabant. Que quia pure fratribus. retulit, corum corda protinus futura dominationis inuidia, pauorq. percussit. Cumq. hunc ad se venire conspicerent, malitia sauiente dixerunt : Ecce somniator venit ille, venite occidamus eum et videamus, quid illi proderint fomnia fua. Cumq. fe cius dominio subijci metuunt, somniatorem in puteum deponunt, eumq. Hismaelitis tranfeuntibus vendunt : qui in Ægyptum ductus, feruituti fubditus, luxuriz accufatione damnatus, castitatis merito adiutus, prophetiz iudicio ereptus, omni Ægypto prælatus est: per supernam vero sapientiam prouidus frumenta congessir, et suturo periculo necessitatis obuiauit. Cumq. in orbem fames irruit, de alimentorum praparatione solicitus Iacob, filios suos in Ægyptum misit : qui frumentorum dispensationi præpositum Ioseph nescientes inueniunt, arque ve mererentur alimenta percipere, corum dispensatorem compulsi sunt pronis in terram ceruicibus adorare. Pensemus ergo gesta rei ordinem, pensemus quo modo sapientes in ipsa sua astutia vis diuina com- D prehendat. Ideo ab eis yenditus fuerat loseph, ne adoraretur, sed ideo est adoratus, quia venditus. Aftute namque aliquid agere ausi sunt, vt Dei consilium mutaretur, fed diuino iudicio, quod declinare conati funt, renitendo feruierunt. Inde quippe coacti funt Dei voluntatem peragere, vnde hanc molliti funt aftute commutare. Sie fic diuinum confilium dum deutratur, impletur: fic humana sapientia dum reluctatur, comprehenditur. Timuerunt frattes ne Ioseph super cos excresceret, sed hoc, quod diuinitus dispositum fuerat, cauendo factum est, vt eueniret. Humana ergo sapientia in seipsa comprehensa est que voluntari Dei vnde per intentionem restitit, inde 13. eius impletioni militauit. Sic Saul dum Dauid subiectum quoridiano succrescere

Gen. 37 . d

virtutum successu conspiceret, suam ei in coniugium filiam spopondit, atque in eius dotem, centum dari ab co Philistinorum præputia petijt, vt cum prouocatus miles E vltra se excrescere quareret, inimicorum gladijs traditus vitam finiret, sicut scriprum eft : Non habet rex necesse sponsalia, nisi tantum centum prapuria Philistino- . 1.Re3.18.f rum, yt fiat "Itio de inimicis regis . Porro Saul cogitabat tradere Dauid in manus Philiftinorum, sed Dauid dispositionis intima fauore roboratus, centum se date perhibuit, et ducenta praputia reportauit. Cuius nimirum operis Saul'argumento superarus, superna prouidentia in sapientia suz est consilio deprehensus: quia vnde succrescentis militis vitam se extinguere credidit, virtutis eius gloriam inde cumulauit. Sed quia nonnumquam afture se aliquid sapere etiam electi moliuntur, libet ad medium alium sapientem deducere, et quo modo in internis consilijs astutia mortalium comprehendatur, demonstrare. Prudenter quippe Ionas sapere voluit, cum ad prædican-

Ioug.1.4

A dam Niniuitarum poenitentiam missus, quia electis gentibus Iudeam deserere timuit, pradicationis officium implere recufauit. Nauim petijt, fugere Tharsis elegit, sed protinus tempestas exoritur, fors mittitur, vt videlicet cognoscatur cuius culpa mare turbetur. Ionas in culpa deprehenditur, in profundum mergitur, ceto forbente,repente deuoratur, atque illuc gestante belua peruenit, quo ire sponte contempsit. Ecce fugitiuum Dei tempestas inuenit, sors ligat, mare suscipit, belua includit, et quia auctori suo obedire renititur, ad locum, quo missus fuerat, suo reus carcere portatur. Iubente Deo, ministrare homo prophetiam noluit, adspirante Deo, belua propheram vomuit. Comprehendit ergo Dominus sapientes in astutia eorum, quando et hoc in víum suz voluntatis redigit, per quod sibi voluntas humana contradicit. Perscrutemur adhuc Hebrzorum sapientiam, ve videamus, quid prouidendo prohibuit, aut

B quid prohibendo prouocauit. Certe cum ad Redemptoris nostri miracula credentium turba conflueret, cum facerdotes populi inuidiz facibus accensi, mundum post eum ire cernerent, ve proclamarent dicentes: Videtis, quia nihil proficimus, ecce mundus totus post eum abijt: vt ab illo vim tanta concursionis abscinderent, finire eius potentiam morte conati funt, dicentes: Expedit, vt vnus homo moriatur, et non tota gens pe- Jait. f reat. Sed Redemptoris mors ad conjunctionem fui corporis, id eft, Ecclefiz valuit, non ad separationem. Vnde et per legem turturi vel colübe, in figura nostri sacrificij, secari guttur præcipitur, et non penitus abscindi, vt et post mortem corpori caput inhæreat, quia videlicet Mediator Dei et hominum, id est, caput omnium nostrum, et veræ mun-1. Tim. 2, b dationis hostia, vnde pro nobis mortem pertulit, inde nobis verius inhæsit. Post sectio-

nem ergo caput turturis suo corpori inharet, quia Christum ab Ecclesia nec mors in-C terueniens dividit. Persecutores igitur peregerunt hoc, quod perniciose moliti sunt, intulerunt mortem, vt ab eo abscinderent fidelium deuotionem, sed inde fides creuit, vnde hanc se extinguere infidelium crudelitas credidit. Cumo, se zstimant eius miracula persequendo abscindere, hac nimirum compulsi sunt nesciendo dilatare. Comprehendit ergo Dominus sapientes in astutia eorum, quando et hoc ad pietatis sua obfequium redigit, quod contra illum humana crudelitas exarfit. Iuflus namque et mifericors mortalium acta disponens, alia concedit propitius, alia permittit iratus, atque ea, que permittit, sictolerat, vt hac in sui consilij vsum vertat. Vnde miro 14. modo fit, vt et quod fine voluntate Dei agitur , voluntati Dei contrarium non fit: quia dum in bonum vium mala facta verruntur, eius confilio militant etiam, qua eius confilio repugnant. Hinc enim per Pfalmistam dicitur: Magna opera Domini exqui- 7f, 110.6

D fita in omnes voluntates eius. Sic quippe eius opera magna funt, vt per omne, quod ab hominibus agitur, eius voluntas exquiratur. Nam fæpe inde perficitur, vnde repelli putabatur. Hinc rurfum dicitur : Omnia quacumque voluit Dominus fecit incalo 2f. 124.4 et in terra. Hinc Salomon ait: Non est sapienria, non est prudentia, non est consilium 776.11. de contra Dominum. Restatergo et in cunctis, que agimus, vim superne voluntatis inquiramus, cui videlicet cognitz, debet nostra actio deuote famulari, et quasi ducem sui itineris prosequi, ne ei etiam nolens seruiat, si hanc superbiens declinat. Vitari enim vis superni consilij nequaquam potest, sed magna sibi virtute hanc temperat, qui se sub eius nutibus refrenat, eiusq. se pondera leuigat, qui hanc subiecto cordis humero volens portat. Sed quia persecutorum superius memoriam secimus, qualiter etiam ea, quæ fubiecta funt, corum cæcitati congruant, oftendamus. Sequitur:

Quod exemple Lath, contra viam infli accusationis aditum non inneniunt pec-Caput X I I I.

DEr diem incurrent tenebras, et quasi in noche, sic palpabunt in metidie.] Pet diem tenebras incurrunt, quia in ipfa veritatis præfentia perfidiz errore czcati funt. Clare quippe per diem cernitur, per noctem vero nostra acies obscuratur. Persecutores igitur Redemptoris nostri, dum diuinz virtutis miracula cernerent, et tamen de eius diuinitate dubitarent, in die tenebras passi sunt, quia visum in luce perdiderunt Hinceft, quodeos ipfa lux admonet dicens : Ambulate, dum lucem habetis, ne vos 76.72.6 tenebræ comprehendant. Hinc est, quòd de ludæa dicitur: Occidit ei sol, cum adhuc es- Hirr. 15.6 fet dies. Hinc eft, quod vocem poenirentium in fe Propheta iterum fumpfit, dicens: 1m- 16, 59.6 pegimus meridie quali in tenebris, in caliginolis quali mortui. Hine iteru dicit: Custos

## S. Gregorij Expos. Moralis Lib. VI.

Io. 10.d

quid de nocte ? custos quid de nocte ? Dixit custos: Venit mane et nox. De nocte ete- A nim cuftos venit, quia humani generis protector, et manifestus in carne apparuit, et samen hunc pressa persidiæ suæ tenebris ludæ a minime cognouit. Vbi bene ex voce custodis additur. : Venit mane et nox, quia per eius præfentiam et noua lux mundo 16. inclaruit, et tamen in corde infidelium vetusta cacitas remansit. Bene autem dicitur: [ Quafi in nocte, fic palpabunt in meridie. ] Hoc quippe palpando exquirimus, quod oculis non videmus. Iudzi autem aperta eius miracula viderant, et adhuc eum quasi palpantes quærebant, cum dicerent : Quosque animam nostram tollis? Si tu es Christus, die nobis palam. Ecce miraculorum lux ante oculos aderat, et tamen in cordis sui tenebras offendentes, adhuc requirendo palpabant. Quorum nimirum cacitas ad crudelitatem, crudelitas etiam víque ad aperta opera persecutionis exarsit. Sed Redemptor humani generis, perfecutorum fuorum manibus diu teneri non po- B tuit. Vnde et protinus subditur: [ Porro saluum faciet egenum de gladio oris corum. et de manu violenti pauperem. ] Ipse quippe iste pauper est, de quo per Paulum dicitur: Propter nos egenus factus est, cum diues effer. Et quia Iudzi accusando Dominnm tradiderunt, quem traditum gentiles crucifixerunt, potest per oris gladium, accusantium ludzorum lingua signari, de quibus per Psalmistam dicitur: Filij hominum, dentes corum arma et fagittæ, et lingua corum machæra acuta : quia Euange-Luc. 23.6

lio etiam teste, clamauerunt : Crucifige , crucifige eum . Per violenti vero mannm, ipsa crucifigens gentilitas exprimi potest, que in Redemptoris morte Hebreorum voces opere impleuit. Deus itaque hunc pauperem et de violenti manu et de oris gladio saluum fecit, quia videlicet Redemptor noster et vires gentiliü, et linguas Hebreorum moriendo ex humanitate pertulit, sed ex divinitatis sue potentia resurgedo superavit: Q quia videlicet refurrectione, quid aliud a gitur, nisi vt ad spem vitæ subsequentis, infirmitas nostra roboretur? Vnde et bene mox subditur: [Et erit egeno spes.] Erepto quippe paupere, egenus ad spem reducitur, quia humilis sidelium populus Redeptore moriente, pauore concutitur, sed resurgente, solidatur. Ipsos namque primos huius populi pauperes, electos videlicet predicatores, visa eius mors perculit, sed resurrectio ostesa reparauit. Saluato ergo paupere, spem egenus recipit, quia resurgente in carne Domino, fidelis quisque ad æternæ vitæ fiduciam conualescit. Sed ecce iam in manifesta oftensione veritas venit, iam carnis mortem pertulit, eamq. refurgendo deftruxit, iam refurrectionem gloria afcentionis honorauit:et tamen Hebraorum lingua adhne eum contumelijs lacessere non definit, quos nimirū aquanimiter tolerar, vt alios tolerando conuertar, atque alios minime conuerfos quandoque districtius feriat. Tunc enim pi lingua infidelium ab effrenatione vanç fuæ loquacitatis obmutefeet, cu venire eum iuflum judicem viderit, quem tunc iniuste judicauit. Vnde et bene subditur : [ Iniquitas autem contrahet os fuum. 7 Os enim fuum nunc adhuc iniquitas dilatat, quia humani generis Redemptore lingua infidelium contumelijs lacesser nequaqua cessat. Sed tunc os contrahit, cum hoc, quod non vult per studium, per supplicium claudit: quod tamé bene accipi etiam de conuerfis perfecutoribus porest. Saluato enim paupore, dum egenus ad spem redit, contracto ore, iniquiras obmutescit: quia resurrectionis eius clarescente miraculo, dum copiosa multitudo infidelium credidit, a Redemptoris sui inlurijs contumelijsq. ceffauit. Os enim fuum, quod Deum deridendo aperuit, im forrere, atque a prauis generaliter quo modo agantur indagare. Iniquoru quippe hominum mentes cum quædam a proximis bene gesta conspiciunt, in extenso liuoris sui

16. midando contraxit. Libet hæc moraliter, postposita Iudæoru significatione, transcureculeo torquentur, et grauem malitiz suz pœnam sustinent, cum bona in alijs tabescentes vident. Recte itaque dicitur: [Per diem incurrent tenebras.] Quia mens eorum enm de aliena melioratione affligitur, de radio lucis obscuratur: quia sape improximis dum bona aperta considerant, si qua mala lateant inuestigant, et solicitis inquifitionibus laborant, si quid forte, quod accusare possint, inueniant. Sana quide membra conspiciunt, sed clausis cordis oculis, vulnus palpantes quarunt. Vnde et bene subditur: [Et quasi in nocte, sic palpabunt in meridie. ] Dies boni operis in proximo exterius lucet, fed quasi in nocte palpant, quia liuoris sui intus tenebras tolerant. Peruenire ad aliqua, qua reprehendant fatagunt, detractionis aditum quarunt, fed quia hunc innenire non valent, czci exterius circumeunt. Quod bene exprimitur, cum Loth, protegentibus

## In quintum caput B. Iob. 3. 445

A gentibus Angelis, in domo eius Sodomitæ oftium non inuenerunt, sicut scriptum est: Vimq. faciebant Loth vehementissime, et iam proximum erat, vt frangerent fores, Gen. 19.b et miserunt manum viri, et introduxerunt ad se Loth, clauseruntq. oftium, et cos, qui erant foris, percusserunt cacitate a minimo vsque ad maximum, ita ve oftium inuenire non possent. Quid est, quod malis aduersantibus, intra domum Loth reducitur et munitur, nisi quod iustus quisque dum prauorum insidias sustinet, ad mentem reuertitur, et imperterritus manet? Sodomitæ autem viri in domo Loth oftium inuenire nequeunt: quia corruptores mentiu contra vitam iufti nullum accufationis aditum. preliendunt. Percuffi enim cacitate quafi domum circumeunt, quia inuidentes facta dictaq, perscrutantur. Sed quia eis de vita iusti foris vndique ac laudabilis actio obuiat, errantes nihil aliud, quam parietem palpant. Bene ergo dicitut: [Quasi

in nocte, sic palpabunt in meridie: ] quia dum bonu, quod vident, accus are nequeunt, cæcati malitia, malii, quod non vident, ad accufationem quærunt. Vnde recte subiungitur : [Porro saluum faciet egenű de gladio oris corum, et de manu violenti pauperem. ] Pauper quippe est, quisquis apud semetipsum elatus non est. Vnde et per Euangelium Veritas dieit : Beati pauperes spiritu, quoniam ipsorum est regnum calorum . Man. s.a Duobus autem modis ad culpam vnuíqui que pertrahitur, aut enim delectatione perducitur, aut terrore superatur. Gladius namque oris est iniquitas persuasionis: manus autem violenti, est aduersitas potestatis. Sed quia veraciter humilis, qui hoc loco pauper vocatur, quo nulla huius mundi prospera appetit, eo audenter etiam aduersa contemnit, recte dicitur : [ Saluum faciet egenum de gladio oris coru, et de manu violenti pauperem . Ac si aperte diceretur : ] Sic in se Deus mentes humilium solidat, vt eas ad

perpetrandam nequitiam nec blandimenta suasionum pertrahant, nec dolores suppliciorum frangant. Spes quippe in æternitatem animum erigit, et idcirco nulla mala exterius, que tolerat, sentit. Vnde et subditur : [Et erit egeno spes . ] Ad cuius spei videlicet fructum cum pauper peruenerit, omnis elatus obmutescit. Vnde et adhuc fubditur : [ Iniquitas autem contrahet os fuum. ] Nunc enim malus bonis derogat, et recta, que agere negligit, hec in alijs obtrectando lacerare non ceffat. Sed tunc iniquitas os fuum contrahit, cum iuftis quanta fuppetat gloria retributionis agnoscie. Tuncenimei loqui contra bonos non vacat, quia malorum fuorum digna retributione linguam tormenta ligant . Vnde bene Anna prophetante, dicitur: Pedes sanctorum 1.8cg. 2.1 fuorum feruabit, et impij in tenebris conticescent. Sed vt electus quisque æterna supplicia euadat, et ad perennem gloriam pauper ascendat, debet hic astiduis flagellis atteri, quatenus in iudicio valeat purgatus inueniri. Ipfo namque infirmitatis nostræ

D pondere deorsum quotidie ducimur , nisi mira manu artificis per subuenientia flagella releuemur. Vnde et subditur. [ Beatus homo, qui corripitur a Domino. ] Prima 17. virtus est, ne perpetrari debeant, sed vitari peccata : secunda autem saltem perpetrata corrigere. Sed plerumque culpas non folu imminentes minime vitamus, verumetiam nec commissa agnoscimus. Et peccatoris mens tanto altius tenebrescit, quanto nec daminam fuz czcitatis intelligit. Vade fit plerumque diuini muneris largitate, ve culpam poena subsequatur, et flagella oculos delinquentis aperiat, quos inter vitia fecuritas cacabat. Torpens quippe animus percussione tangitur, yt excitetur: quatenus, qui flatum suz rectitudinis securus perdidit, afflictus consideret, quo sacet. Hinc itaque ipfa asperitas correptionis, origo sit luminis. Vnde et per Paulum dicitur : Omne, quod arguitur, a lumine manifestatur: argumentum enim salutis est vis dolo- Epbe, s.e E ris. Hinc est enim, quod Salomon ait: Curatio cessare faciet peccata maxima. Hinc ite- Eccl. 10.4

rum dicit : Quem enim Dominus diligit, castigat; slagellat aute omnem filium, quem recipit. Hinc voce angelica Dominus ad Ioannem loquitur, dicens : Ego quos amo; Apoc. 3.d redarguo, et caftigo. Hine Paulus ait.; Omnis autem disciplina in prasenti quidem Heb. 12. c.d non videtur elle gaudij, fed morroris, postea autem fructum pacatissimum exercitatis per eam reddit iustitia. Quamuis ergo conuenire simul nequeant dolor et beatitudo, recte ta men nune dicitur : Beatus homo, qui corripitut a Domino, quia per hoc, quòd peccator dolore correptionis premitur, quandoque ad beatitudinem, qua fine interuentu doloris est , eruditur . Sequituras

Quibus modis vulnerat Deus, quos ad salutem reducere curat. Caput XIIII.

Ncrepationem ergo Domini ne reprobes. ] Quisquis pro culpa pereutitur, sed in querela fuz percuffionis eleuatur , increpationem Domini reprobat : quia hanc iniuste se perpeti accusat. Qui autem non pro purgatione criminis, sed et pro fortitudinis probatione feriuntur, cum causas sua percussionis inquirunt, nequaquam increpationem Domini reprobare dicendi funt: quia in semetipsis castigando satagunt inuenire, quod neseiunt. Vnde et beatus Iob ad libertatis verba, inter percussionis verbera, crumpens, tanto de se rectius judicia ferientis interrogat, quanto in femetipso verius eaufas perfecutionis ignorat. Eliphas itaque, quia hunc percussum non probationis examine, fed purgationis æstimauit, dum libere inter flagella loqueretur, reprobasse Dei inerepationem eredidit. Quem etiam apte hareticorum tenere speciem p diximus, qui omne, quod a fancta Ecclesia recte a gitur, apud iudicium suum semper ad vitium tortitudinis inflectunt . Quia vero bona intentione ad loquendum ducitur, fed non eurat discernere cui loquatur, adhuc supernæ dispensationis moderamina pre-18. dicando fubiungit, dicens: [ Quia ipse vulnerat, et medetur, percutit et manus eius fanabunt. ] Duobus modis omnipotens Deus vulnerat, quos reducere ad falutem cutat . Aliquando enim carnem percutit , et mentis duritiam suo pauore tabefacit: Vul-

Deut. 31.f

nerando ergo ad falutem reuocat, cum electos fuos affligit exterius, vt interius viuat. Vnde per Moysen quoque loquitur dicens: Ego occidam, et ego viuere faciam, percutiam, et ego fanabo. Occidit enim ve viuificet, percutit ve fance: quia idcirco foris verbera admouet, ve intus vulnera delictoru curet. Aliquando autem etiam fi flagella exterius cessare videantur, intus vulnera infligit, quia metis nostra duritia suo desiderio percutit, sed percutiendo sanat: quia terroris sui iaculo transfixos, ad sensum nos rectitudinis reuocat. Corda enim nostra male sana sunt, cum nullo Dei amore sauciantur, cum peregrinationis suz zrumnam non sentiunt, cum erga infirmitate proximi, nec quamlibet minimo affectu languescunt . Sed vulnerantur vt sanentur, quia amoris sui spiculis mentes Deus insensibiles percutit, moxq. eas sensibiles per ardorem charitatis reddit. Vnde et sponsa in Canticis Canticoru dicit: Vulnerata charitate ego sum. Male enim fana anima, arque in huius exilij statu czea securitate prostrata, nec videbat Deum nec videre requirebat:percussa autem charitatis eius spiculis, vulneratur in intimis affectu pietatis, ardet desiderio contemplationis, et miro modo viuificatur ex vulnere, quæ prius mortua iacebat in falute,æstuat,anhelat,et iam videre desiderat quem fugiebat . Percuffione ergo ad falutem reducitur, que ad securitatem quietis intime, amoris sui perturbatione reuocatur. Sed eum sauciata mens anhelare in Deum ecepe- D rit, eum cuncta mundi huius blandimenta despiciens, ad supernam se patriam per defiderium tendit, ad tentationem ei protinus vertitur, quidquid amicum prius in faculo blandumq. putabatur. Nam qui peecantem amare consueuerant, recte viuentem crudeliter impugnant. Et erectus in Deum animus in carnis sua bella tolerat : in qua prius vitijs feruiens, delectabiliter iacebat: voluptates prifeæ ad memoriam redeunt, et contradicentem mentem graui certamine affligunt. Sed quia dum transitotio labore atterimur, a perpetuo dolore liberamur, apte subiungitur:

Quòd in prasenti vita electos suos non permittit Deus tentari , supra id , quod possum, donce huius vita septimana completa , nulla cos deinceps tentatio tangas . Caput XV.

N fex tribulationibus liberabit ex, et in feptima non singet ee malum.] Quid enim I fenario numero, quem feptimus fequitus, fui prefento vite operatio decurfus, fignatus. J Sexto quippe die omnia perficient, hominem condidir, et feptimo die., Deus requient, qui elibiete feptimus velperam non habet, qui a inhidequenten requiem mallus iam terminus claudite. Perfedits ergo omnibus, requies fequitus, quia popti hona vite prafentisopera, retributo arema quietis inuentum. In fexi raque nost tribulationibus Dominus liberat, pe nos in feptima malum tangat; quia per paterna pietatis redutionem prafensi vite labore nos atterit, fedi a duentu udicia a verbere abif condit, y et anto tune ad falutem certiores exhibeat, quanto nune nos flagglia durius festant. Qui apre mox mala vite prefentis, et aduoris i fuperna protectionis enumerans fubdir [ln fame etuet te de motte, et in bello de manu gladij. Sicut fame.]

A fames carnis, oft fubracium fubblium corporis, ita et fames meatis, oft filentum duine boutions. Vnderede per Propheram dicurt. Emittand famem in terrain, non famem panis, neque fitim aque, led famem audiendi verbum Domini. Frquia demonitation de la contra del contra de la contra del contra de la contra del contra de la contra

s virtue fulciunur, a dhuc tamen percuti humanis derrakionibus metuunt, 51 faped dum linguarum iacula formidant, poecati felaguio thangulan. Node et apie fulodituta: [ A flagello lingua boto deris.] Plagellum lingua eft exprobratio illara con-19. tumella: Plagello lingua boto optera, dum virtuera, reucosa, et qua il flagellum fe exerti, quia dorfum tumba ments cadic. No flagellum lingua, electorum membas infidation forfum tumba ments cadic. No flagellum lingua, electorum membas infidation proposational designations de cada configurational designation de cada configuration de cada configu

e dere, eft irrifiones derea hentium diffimulando calcare. Sancha e go anima a flagello lingua abfondiure quia dum in hoc mundo honorem laudis non quarit, ne contumellas detractionis lentit. Sed dun nonnulli, qui iam derogantium verba despicium, iam irrifiones pro nihlo attendunt, adhuc tamen penas corporis cruciatuse, pertimefenta. Antiquus namque adiorifarius vra recla intentione nos retra hat; multiformette impugnat; ettentarionem noltram modo verbi fane, modo carnis certamine, modo flagello fermonis, modo calamitare perfecutionis aggrediut. Sed quia perfectus quidique cum in famențio fivia vicerit, lastim menteme ciam contra vulnera paffonis accingit, a per fubiungitur; E troo timebis calamitatem, cum recenti. J Santicum vina, quia contra malitorimem due fraimi me peganate confiderant, femențisch cum vina, qui contra valioriori calamitate damun, parent protori parent parent parent per contra vertiroris calamitate damun, înternal amoit nativum vina parientiz contra exterioris calamitate damun, n, înternal amoit adiutoritum. Vnde miro modo agitur, v; quo cos hofits callidus numerofus tenat, co circumfpedi Det miltes viruntubus diriores fanta. E quia selectiva quique e, dum parentenis vita certamina diluterium un diluterium de miro modo agitur, v; quo cos hofits callidus numerofus tenat, co circumfpedi Det miltes viruntubus diriores fanta. E quia selectiva quique, dum parentenis vita certamina

fortiter tolerant, in terrore sibi venturi iudicij securitatem parant, tecle subiungitur: Qu'àd damnatis nulla humanitate compaientur electi, es sie selidi erant, ot obra nec timore, nec delore vilo assecționis. Capas XV 1.

IN valitase, et fame sidebis, I tune quippe sepubi valitast famema, padinī (unt, 20) cum damstai in extremo ludicio ab zenta pasa ividiose (parapant. Scriptum 164 asba que et ît Tollatur impisu, ne videas gloriam Dela Exp eter Genetipfum Dominus dicite. 164 asba per se sur su su que de cado delectud. Simula reșoco va sărias fameaç, eruciar, 164 e E qui non folum foris tormenta fantiunt, fed intrus estam inceda pelte moriuntur. Valtat girtur gehenas, quia concernatămesi interficia, quia fui îtili îta ciem Redemptor abfordati, Bene săque retributionum interias exercises, recipium quia et cogitardo mi principium controlistică de constituture signature pela parapare su constituture de constituture, signature pela parapare su constituture, constituture de constituture signationare su constituture, constituture de constituture, de constituture de constituture, culture de constituture de constituture, culture de constituture de constituture, culture de constituture de constituture de constituture, culture de constituture de constituture

### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. VI. 448

Pf. 51.

Pf. 7.

Pf. 63.

est diabolo, et angelis eius. Iustus ergo a flagello linguz, arque a calamitate veniente A absconditur, quia in tanta districtione sententia, blanda tunc judicis voce resourtur cum dicitur : Efuriui et dediftis mihi manducare: sitiui, et dediftis mihi bibere: hospes eram , et collegiftis me : nudus , et operuiftis me : infirmus , et visitaftis me : in carcere eram, et venittis ad me. Quibus præmittitur : Venite benedicti patrismei, possidete paratum vobis regnum a constitutione mundi. In vastitate ergo et same iustus ridebit: quia cum iniquos omnes extrema vltio percutit, ipfe de gloria dignæ retributionishilarescit. Nec damnatis iam tunc ex humanitate compatitur, quia diuinæ iustitiæ per speciem inhærens, in concusso districtionis intimæ vigore solidatur. Erectas namque in claritate supernæ rectitudinis electorum mentes nulla misericordia afficit. quia has a miseriis altitudo beatitudinis alienas reddit. Vnde bene per Pfalmistam dicitur : Videbunt iusti et timebunt, et super eum ridebunt et dicent : Ecce homo, qui non R posuit Deum adiutorem suum. Iniquos enim iusti nune vident, et metuunt, tune vifuri sunt et ridebunt. Quia enim modo ad corum labi imitationem possunt, hic habent formidinem. Quia vero damnatis tune prodesse nequeunt, illic non habent compasfionem . Æterno itaque supplicio deditis, non esse miserendum, in ipsa, qua beati sunt, iustitia iudicantis legunt, qui, quod suspicari fas non est, qualitatem sibi perceptæ felicitatis imminuunt, fi in regno positi volunt, quod implere nequaquam possunt. Sed quisquis ad vitæ præcepta se dirigit, priusquam præmia æterna percipiat, hic iam 21 . initia fecuturæ in perpetuum fecuritatis degustat, vt antiquum hostem non metuat, et interueniente mortis articulo, violentos eius impetus nullatenus perhorrescat. luftis namque initium retributionis, est ipsa plerumque in obitu securitas mentis. Vnde et recte subiungitur : [Et bestiam terræ non formidabis.] Callidus quippe aduersarius c bestia terræ dicitur, quia ad rapiendas mortis tempore peccatorum animas violentia crudelitatis efferatur. Quos enim viuentes blandiens decipit, morientes fæuiens rapit. 354.35.€ Quo contra de electorum Ecclesia per Prophetam Dominus pollicetur, dicens: Mala bestia non transibit per eam. Illi igitur terræ bestiam morientes timent, qui Conditoris fui potentiam viuentes non timent. Sancti etenim viri, quia diuinæ se formidini medullitus subdunt, omne in aduentu aduersarij pondus timoris abijciunt. Hinc est enim, quod Pfalmista Dominum exorat dicens: Ne quando rapiat vt leo animam. meam. Hinc rurfus ait: Exaudi Deus orationem meam cum deprecor, a timore inimici eripe animam meam. Viuentes quippe perfecti timent iudicem, ne morientes metuant accusatorem. Bene ergo dicitur : [Et bestiam terræ non formidabis. ] Ac si aperte diceretur: Quia a blandiente modo hoste non vinceris, hunc sæuientem post modum non timebis. Sed cum bene viuitur, valde cauendum est, ne mens despectis ceteris de D gloria singularitatis eleuetur. Vnde apte ad memoriam bonum sociale reducitur, cum protinus subinfertur. [ Sed cum lapidibus regionum pactum tuum. ] Quasi diftincte in mundo regiones sunt Ecclesia gentium, que in vna side posite, morum linguarumq. diuersitate diuiduntur. Quid ergo per regionum lapides, nisi Ecclesiarum electos accipimus? Quibus primi inftructoris voce dicitur: Vos autem tamquam lapi-1. Pet, 2.4 des viui superædificamini. De quibus sanctæ Ecclesiæ Dominus per Prophetam polli-Ifa. 54.6 cetur, dicens: Ecce ego sternam per ordinem lapides tuos. Qui igitur recte viuit, pacto se cum lapidibus regionum iungit, quia in eo, quòd mundi desideria superat, vitam fuam proculdubio ad fanctorum præcedentium imitationem ligat. Sed cum a mundi dilectione disiungitur, malignorum spirituum impugnationes crescunt: quæ tamen quo magis in moerore quemquam atterunt, eo Conditori humilius fubdunt. E Vnde et subiungitur: [Et bestiæ terræ pacificæ erunt tibi. ] Notandum prius est, quod non ait: pacatæ, sed pacificæ, videlicet, non, quia pacem habent, sed quia pacem faciunt . Hostes quippe callidi dum insidiantur, affligunt , sed afflicta mens tanto magis ad æternam patriam reditum diligit, quanto in hoc ærumnoso exilio laboriosius viuit : et verius se gratiæ sui adiutoris humiliat , cum contra se insidias hostium acriores pensat. Terræ ergo bestiæ electis pacificæ fiunt, quia maligni spiritus cum bonorum corda aduerfantes deprimunt, hac nolentes ad amorem Domini impellunt. Inde ergo cum Deo robustior pax oritur, vnde nobis ab aduerfarijs durior pugna ge-22. neratur. Poffunt etiam per terra bestias , motus carnis intelligi , qui dum men-

tem nostram irrationabilia suadendo lacessunt, contra nos bestialiter insurgunt. Sed

A cum cot sub diuina lege deprimitur, etiam carnis incentiua detumescunt : vt etsi tentando submurmurant, nequaquam tamen vique ad effectum operum, quasi ad aperti morfus rabiem exurgant. Quis enim adhuc in hac corruptibili carne subsistens, has terræ bestias plene edomat, cum ille ad tertium cælum ta prus egregius prædicator dicar: Video aliam legem in membris meis repugnantem legis mez, et captiuum me Rom, d ducentem in lege peccati, quæ est in membris meis ? Sed aliad est has bestias in campo operis sauientes aspicere, aliud intra cordis caucam frementes tenere. Redacta namque intra claustra continentia, etsi adhuc tentando rugiunt, ysque ad morsum

tamen, vt diximus, actionis illicita non excedent. Pacifica itaque funt terra bestia, quia motus carnis etsi per desideria palpitant, aperta nos tamen contradictione operis non impugnant. Quamuis per hoc ipfum, quod pacifica dicuntur, etiam id quod R de malignis spiritibus diximus non inconcenienter accipitur. Motus etenim carnis pacem nobis cum Deo faciunt, cum rentando contradicunt. Nam iusti mens in co, quod ad superna dirigitut, ex cocruptibili carne graui bello fatigatut. Que si quando a desiderijs cælestibus, huius mundi qualibet minima delectatione tardatur, ipso

bello sue tenrationis impellitur, ve illud toto corde diligat, quod contradictio nulla perturbat. Vnde fit, vt quietem intimam ad memoriam reuocet, et carnis sua illece-bras sugiens, ad illam pleno amore suspiret... Considerare enim ex tentatione vnusquisque compellitur, vnde vel ex quo cecidit, qui postquam Dei pacem deseruit, rixam fibi contra se exurgere ex semetipso sentit, et tunc verius videt de secura Dei dilectione, quid perdidit : quia ad se dilapsus, suam in se contumeliam inuenit. Pacem ergo nobis terræ bestiæ faciunt, quia motus carnis, dum nos tentando lacessunt, ad amorem quietis intimæ impellunt. Bene autem subditur : [ Et scies, quòd pacem 23,

habeat tabernaculum tuum. ] In scriptura sacra aliter pax plena dicitur, atque aliter inchoata. Inchoatam quippe pacem Veritas discipulis dederat, cum dicebat: Pa- la.14.4 cem relinquo vobis, pacem meam do vobis. Et plenam Simeon desiderauerat, cum Luc.2.e exoraret dicens: Nunc dimittis feruum tuum, Domine, fecundum verbum tuum in pace. Pax enim noftra ex defiderio Conditoris inchoatur, ex manifesta autem visione perficitur. Plena quippe tunc etit, cum mens nostra nec ignotantia cacatur, nec carnis fuæ impugnatione concutitur. Sed quia eius exordia tangimus, cum vel mentem Deo, vel carnem menti subiugamus, tabernaculum iusti habere pacem dicitur; quia videlicet eius corpus, quod mente inhabitatur, a peruerfis defideriorum motibus prius inquietatum, nunc sub iustitiæ dispositione refrenatur. Sed quid prodest per continentiam, carnem reftringere, si mens se per compassionem nesciat in proxi-

D mi amore dilatare? Nulla namque est castitas carnis, quam non commendat suauitas mentis. Vnde post pacem tabernaculi apte subiungitur. [ Et visitans speciemtuam, non peccabis. ] Species quippe hominis est alter homo. Recte enim, species noftra dicitur proximus nofter, quia in illo cernimus, quid ipfi fumus. Corporali enim vilitatione, ad proximum greffigum accessu venimus, spiritali vero non greffu, sed affectu ducimur. Speciem ergo snam visitat, quisquis ad Deum, quem sibi fimilem per naturam conspicit, passibus amoris tendit: vr in altero, sua considerans, ex feipso colligat, qualiter infirmitati alterins condescendat. Speciem suam visitat, qui vt in sealterum reficiat, se in altero pensat. Hinc namque per Moysen Veritas cum gesta describeret, gerenda signabat dicens: Protulit terra herbam viren- Gen 1.6 tem, et afferentem semen iuxra genus suum, lignumq, faciens fructum, et habens

vnumquodque femen secundum speciem suam. Lignum quippe secundum speciem suam semen producit, cum mens nostra ex sui consideratione se in alterum colligir, et recti operis germen parit. Hincquidem sapiens dicit: Quod tibi non vis fieri, alteri ne feceris. Hincin Euangelio Dominusdicit : Quæ vultis, vt faciant vor Matt.7.6 bis homines, et vos eadem facite illis. Ac si aperte diceret : Speciem vestram in altero visitate, atque ex vobismetipsis agnoscite, quid vos oporteat alijs exhiberes. Hinc Paulus ait : Factus fum Iudzis tamquam Iudzus, vt Iudzos lucrarer : et his, 1.Co.9.4 qui sub lege crant, quali sub lege essem, cum ipse non essem sub lege, vt cos, qui fub lege erant, lucrifacerem : et his, qui fine lege funt, quafi fine lege essem, cum sine lege Dei non essem, sed sub lege essem Christi. Et paulo post: Omnibus omnia fa- Ibid.e Aus lum, vt omnes (aluos facerem. Neque enim egregius prædicator, vt quafi S. Greg. To. 1. Pp 3 ludæus

Iudæus fieret, ad perfidiam etupit: neque vt quasi sub lege esset, ad carnale sacrificit A redijt : neque ve omnibusomnia fieret, fimplicitate mentis in erroris varietatem commurauie: sed condescendendo appropinquat infidelibus, non cadendo: ve videlicet fingulos in fe fuscipiens, et se in fingulos transfigurans, compatiendo colligeret, si ita ipie ve illi effet , quid impendi fibi ab alijs recte voluiffet : et tanto verius vnicuique erranti concurreret, quanto falutis eius modum ex propria consideratione didicisset. Bene ergo dicitur: [ Et visitans speciem tuam non peccabis: ] quia tunc peccatum plene vincitur, cum ex sua similitudine vnusqui sque perpendit, quo modo in proximi dilectione dilatetur. Cum vero a vitijs caro restringitur, cum mens virtutibus exercetur, 24. restat vt, loquendo, quisque doceat vitam alios, quam moribus seruat. Ille namque vberes fructus prædicationis colligit, qui semina bonæ operationis præmittit. Vnde post pacem tabernaculi et speciei nostra viscationem, recte subiungitur : [ Et scies B quoniam multiplex erit semen tuum, et progenies tua sicut herba terræ. ] Post pacem quippe tabernaculi, post speciei nostra visitationem, semen iusti multiplex surgir : quia nimirum post membrorum macerationem , ac morum magnitudinem , tanto ei fecundius prædicationis verbum tribuitur, quanto hoc in eius pectore perfecti operis exaratione præuenitut. Ille namque bene loquendi facundiam accipit, qui finum cordis ad perfecte vinendi ftudia extendit : Nec conscientia loquentem prapedit, cum vita linguam antecedit. Hinc est, quod Ægyptij seruitio publico Ioseph dispensante subjecti, cum juri regis semetipsos tradentes humiliant, frumenta etiam ad femen reportant. Frugem quippe ad esum etiam liberi accipimus, cum ex sacro elo quio pascimur, ettamen ad quædam, quæ in hoc mundo appetimus, in nostris voluptatibus vacamus. Sed serui facti, et ad semen frumenta percipimus, quia dum ple- C ne Deo subdimur, etiam verbo prædicationis replemur. Et quoniam magna proles

billie eurgit. Sed quifqui sam terrena desideria despiet, quisquis se per actius vita opera extendit, nequaquam ei stimkie magna extentus agere, ain sietam per contemplationem valeat interna penetrare. Vnde et apre protinus sibinstetut...;

2nid elt, quid Abram cenisque mersens in sepsishes daptic spelte: et quid sp. quid D. vitali elt, quid alt, quid alt, quid se per se supplie se supplie si se quid sp. quid D. vitali en designe consistenti est quid sp. quid D. vitali en qui designe consistenti est qui de presidenti est qui designe consistenti est qui designe con est qui des

fidelium fequitur, cum fanda prædicatio prærogatur, post multiplicitatem feminis rede fubiungitur.: [Exprogenies tua ficut herba terze.] Justi progenies herba tetra comparatur: quia qui de cius imitatione nafcitur, dum arentem vitæ præfensis gloriam defent, spe interna viridefeite. Vel certe iusti progenies ficut herba oritur, quia dum viuendo monstrar, quod prædicando affent, multitudo fequentium innumera-

Ngredieris in abundătia sepulchrum, sicut infertur aceruus tritici in tempote suo.]
Quid enim sepulchri nomine nisi contemplatiua vita signatur: quæ nos quasi ab hoc mundo mortuos sepelit, dum a terrenis desiderijs susceptos in intimis abscondite Ab exteriori quippe vita, mortui etiam sepulti per contemplationem fuerant, quibus Paulus dicebar : Mortui enim eftis, et vita vestra abscondita est cum Christo in Deo. Actiua quoque vita sepulchrum est, quia a prauis nos operibus mortuos tegit, sed contemplatina persettius sepelit, quia a cunctis mundi actionibus funditus diuidie. Quisquis ergo iam in se contumelias carnis edomuit, superest ve mentem per studia sancta operationis exerceat, et quisquis iam mentem per sancta opera dila- E tat, superest, ve hanc vique ad secreta intima contemplationis studia extendat. Neque enim perfectus prædicator est, qui vel propter contemplationis studium operanda negligit, vel propter operationis instantiam conteplanda postponit. Hinc est enim, quòd Abraam coniugem mortuam in sepulchro duplici sepelit, quia nimirum persecus quisque prædicator extinctam a præsentis vitæ desiderijs animam suam, sub bonæ operationis tegmine et contemplationis abscondit, ve a carnali concupiscentia, sub actiua contemplatiuaq. vita quasi insensibilis lateat, quæ prius mundi desideria sentiens , mortaliter vinebat. Hincest, quod humani generis Redemptor per diem miracula in vrbibus exhibet, et adorationis studium in monte pernoctat : vt perfo ctis videlicet prædicatoribus innuat, quatenus nec actiuam vitam amore speculationis funditus deferant, nec contemplationis gaudia penitus operationis nimietate contem-

Gen. 47. d

Gal-4.4

Gen, 23.b

A contemnant: sed quieti contemplantes sorbeant, quod occupati erga proximos loquentes refundant. Speculando quippe in Dei amorem furgitur, fed prædicando ad proximi vtilitatem reditur. Vnde apud Moyfen, dum in facrificio vacca mactatur, 2(um.19.b offerri cum hystopo lignoq. cedrino bis tinctus coccus præcipitur. Vaccam quippe mactamus, cum carnem a lasciuia sux voluptatis extinguimus, quam cum hyssopo lignoq. cedrino ac cocco offerimus: quia cum maceratione carnis, facrificium fidei, fpei et charitatis adolemus. Hyffopus quippe interna nostra mundare consucuit. Er per Petrum dicitur: Fide mundans corda corum. Lignum cedrinum nulla putredine Al. 15.6 deficit: quia spem cælestium terminus non consumit. Vnde et per Petrum dicitut: Regenerauit nos in fpem viuam , per refurrectionem lefu Christi ex mortuis , in here- 1.Pet.1.4 ditatem incorruptibilem et incontaminatam et immarcescibilem. Coccus vero ru-

bro colore flammescit : quia quem implet charitas , incendit. Vnde et in Euangelio Veritas dicit: Ignem veni mittere in terram. Sed bistinctus coccus offerri pracipitur: Luc. 12 f ve videlicer ante interni iudicis oculos, charitas nostra Dei er proximi dilectione coloretur: quatenus conuería mens nec fic pro amore Dei quietem diligar, ve curam proximi vtilitatemo, postponat: nec sic pro amore proximi occupationi inseruiat, vt quietem funditus deferens ignem in fe superni amoris extinguat. Quisquis ergo semetipfum Deo iam facrificium obtulit, si perfecta desiderat, curet necesse est, vt non solum ad operationis fe latitudinem, verumetiam ad culmina contemplationis extendation Sed inter hac magnopere sciendum est, quia valde inter se diuersa sunt conspersiones 26. animorum . Nonnulli namque hominum ita otiofæ mentis funt, vt fi eos labor occupationis excipiat, in ipfa operis inchoatione succubant: et nonnulli ita inquieti sunt,

ve si vacationem laboris habuerint, grauius laborent, quia tanto deteriores cordis rumultus tolerant, quanto eis licentius ad cogitationes vacat. Vnde necesse est, vt nec quieta mens ad exercitationem se immoderati operis dilater, nec inquieta ad studium contemplationis angustet. Sape enim qui contemplari Deum quieti poterant, occupationibus preffi ceciderunt : et sape qui occupati bene humanis viibus viuerent, gladio fua quietis extincti funt. Hinc namque est, quòd nonnulli inquieti spiritus, dum plus exquirunt conteplando, quam capiunt, yfque ad peruerfa dogmara crumpunr : et dum veritatis discipuli este humiliter negligunt, magistri erroru fiunt. Hinc per semeripsam Veritas dicit: Si oculus tuus dexter scandalizat te,erue eum et proijce Matt.5.e abs te . Bonű eft tibi cum vno oculo in vitam intrare, quàm duos oculos habente mitti in gehennam ignis. Duæ quippe vitæ, actiua videlicet et contemplatiua, cum conferuantur in mente, quasi duo oculi habentur in facie. Dexter namque oculus vita con-

D templatiua eft, finister actiua.: Sed sunt nonnnlli, vt diximus, qui discrete intueri fumma er spiritalia nequaquam possunt, er tamen alta contemplationis assumunt, atque ideireo in perfidiæ foucam, intellectus praui errore delabuntur. Hos itaque contemplatiua vita vitra vires affumpta, cogit a veritate cadere, quos in statu suz rectitudinis humiliter poterat fola actiua custodire. Quibus rectehoc, quod præfati sumus, Veritas dicit: Si oculus tuus dexter fcandalizat te, etue cum et proijce abs to. Bonum tibi est cum vno oculo in vitam intrare, quam duos oculos habente mitti in gehennam ignis. Ac si aperte diceret : Cum ad contemplatiuam vitam idonea discretione non sufficis, solam securius actiuam tene. Cumq. in hoc, quod pro magno eligis, deficis, co contentus esto, quod pro minimo attendis: vesi per contemplatiuam vitam a veritatis agnitione compelleris cadere, regnum cælorum per folam actiuam

E valeas faltem luscus intrare. Hinc rursum dicit : Qui scandalizauerit vnum de pusillis iftis, qui in me credunt, expedit ei, vt fufpendatur mola afinaria in collo eius, et demergatur in profundum maris. Quid per mare, nisi saculum, quid per molam asinariam, nisi actio terrena signatur ? Quæ dum colla mentis per stulta desideria constringit, hanc in laboris circuitum mittit. Sunt itaque nonnulli, qui dum terrenas actiones deserunt, et ad contemplationis studia, humilitate postposita, vitra intelligentiæ vires furgunt, non folum fe in errorem deijciunt, fed infirmos quofque a gremio vnitatis diuidunt. Qui ergo vnum de minimis fcandalizat, melius illi fuerar, alligata collo mola afinaria, in mare proijci : quia nimirum peruerfæ menti expedibilius esse potuisset, vt occupata mundo terrena negocia a geret, quam per contemplationis studia ad multorum perniciem vacarer. Rursum, nisi quibusdam mentibus

Pf.45. 6 0.01 27.

contemplatina vita potius, quam actiua congruerer; nequaquam per Pfalmistam Do- A minus diceret : Vacate, et videte, quia ego sum Deus . Sed inter hæc sciendum est, quia fæpe et pigras mentes amor ad opus excitat, et inquietas in contemplatione timor refrenat. Anchora enim cordis, est pondus timoris, et plerumque fluctu cogitationum quatitur, sed per disciplinæ suæ vincula retinetur, neque hoc tempestas suæ inquietudinis ad naufragium pertrahit, quia in diuini amoris littore perfecta charitas aftringit. Vnde necesse est, vt quisquis ad contemplationis studia properat, semetipsum prius fubtiliter interroget, quantum amat. Machina quippe mentis, est vis amoris, quæ hanc dum a mundo extrahit, in alta fustollit . Prius ergo discutiat, si summa inquirens diligit, si diligens timet, si nouit incognita aut amando comprehendere, aut non comprehensa timendo venerati. In contemplatione etenim mentem si amor non excitat, temporis fui torpor obscurat: si timor non aggrauat, sensus hanc per inania ad nebu- R lam erroris leuat: et cum clausa ei secretorum ianua tardius aperitur, ab ea longius ipsa sua præsumptione repellitur: quia irrumpere appetit hoc, quod non inueniens quærit: cumq. superba mens errorem pro veritate percipit, quo quasi intus gressum porrigit, foras tendit. Hinc est enim, quod legem daturus Dominus, in igne fumoq.

Exed. 19. c

descendit, quia et humiles per claritatem suz ostensionis illuminat, et superborum oculos per caliginem erroris obscurat. Prius igitur mens ab appetitu gloriz temporalis, atque ab omni carnalis concupiscentiæ delectatione tergenda est, et tunc ad arcem contemplationis erigenda. Vnde et cum lex accipitur, populus a monte prohibetur, vt videlicet qui infirmis adhuc mentibus terrena desiderant, considerare sublimia non præsumant. Vnde et recte dicitur : Si bestia tetigerit montem , lapidabitur. Bestia enim montem tangit, cum mens irrationabilibus desiderijs subdita, ad contemplationis alta se erigit : sed lapidibus percutitur, quia summa non sustinens, ipsis superni ponderis ictibus necatur. Qui igitur culmen perfectionis apprehendere nituntur, cum contemplationis arcem tenere desiderant, prius se in campo operis per exercitium probent, vt solicite sciant si nulla iam mala proximis irrogant : si irrogata a proximis, aquanimiter portant : si objectis temporalibus bonis nequaquam mens latitia foluitur : si subtractis non nimio mœrore sauciatur : ac deinde perpendant , si cum ad semetipsos introrsus redeunt, in eo quod spiritalia rimantur, nequaquam secum rerum temporalium vmbras trahunt, vel fortasse tractas, manu discretionis abigunt: fi incircumscriptum lumen videre cupientes, cunctas circumscriptionis suz imagines deprimunt, et in eo, quod super se contingere appetunt, vincunt quod sunt. Vnde re-28. etenunc dicitur: [ Ingredieris in abundanria sepulchrum.] Vir quippe perfectus in abundantia sepulchrum ingreditur, quia prius actiux vitx opera congregat, et postmodum carnis sensum, per contemplationem mortuum huic mundo, sunditus oc-

cultat. Vnde et apte subditur : [ Sicut infertur aceruus in tempore suo . ] Actionis namque tempus primum est, contemplarionis extremum. Vnde necesse est, ve perfectus quisque prius virtutibus mentem exerceat, atque hanc postmodum in horreum Luc. 8, quietis condat. Hinc est enim, quòd is , quem legio damonum, Domino iubente, dereliquit, ad Saluatoris sui pedes residet, verba doctrina percipit, et de regione sua simul discedere cum salutis Auctore concupiscit: sed tamen et ipsa, quæ salutem contulit, Veritas dicit:Reuertere primă in domum tuam, et narra, quanta ribi fecerir Deus. Cum enim quàmlibet parum de diuina cognitione percipimus, redire ad humana ia nolumus, et proximorum necessitaribus onerari recusamus, quietem contemplationis quærimus, nihilq. aliud, nisi hoc, quod fine labore reficit animum, amamus. E Sed sanaros nos Veritas ad domum mittit, narrare, que nobiscum acta sunt, precipit: vt videlicet mens prius desudet in opere, et postmodum refici debeat per contemplationem.

Quid fit , quod Iacob pro Rachel ferninit , et Liam accepit . Caput XVIII.

Gen. 29. d

H Incest, quòd Iacob pro Rachel seruiuit, et Liam accepit, eig. dicitur: Nonest consuetudinis in terra nostra, vt minores ante tradamus ad nuptias, quàm maiores. Rachel namque, visum principium: Lia autem laboriosa dicitur. Et quid per Rachelem nifi contemplatina : quid per Liam, nifi actiua vita fignatur ? In contemplatione quippe principium, quod Deus est, quæritur : in operatione autem sub graui necessiA necessitatum fasce laboratur. Vnde et Rachel pulchra, sed sterilis: Lia autem lippa eft . fed fecunda : quia nimirum mens cum contemplando otia appetit , plus videt, fed minus Deo filios generat: cum vero ad laborem prædicationis se dirigit, minus videt, fed amplius parit. Post Lizergo amplexus ad Rachelem Iacob peruenit: quia perse-Stus quisque ante actiuz vita ad fecunditatem jungitur, et post contemplatiuz ad requiem copulatur. Quia enim contemplatiua vita minor quidem tempore, sed merito major eff. quam activa, facri Euangelii verbis oftenditur, in quo dux mulieres diuersa egisse referuntur. Maria quippe Redemptoris nostri verba audiens, ad pedes illius refidebat : Martha autem corporalibus ministerijs insistebat. Cumq. contra Maria otium Martha quereretur , audiuir: Martha, Martha folicita es , et turbaris erga plu- Luctog rima. Porro vnum est necessarium. Maria optimam partem elegit, que non aufere-

B tur ab ea. Quid enim per Mariam, qua verba Domini residens audiebat, nisi contemplatiua vita exprimitur. ? Quid per Martham exterioribus obseguijs occuparam, nisi actius vita fignatur. ? Sed Martha cura non reprehenditur, Maria vero etiam laudatur : quia magna funt actiuz vitz merita, sed contemplatiuz potiora. Vide née auferri vinguam Maria pars dicitur : quia actiua vita opera cum corpore transcunt, contemplating autem gaudia melius ex fine convalescunt. Quod bene ac breviter Ezechiel Propheta exprimit, cum volantia animalia contemplatus ait : Et fimilitudo Ezech. manus hominis subrus penhas corum erat. Quid enim per pennas animalium, nisi contemplationes possumus sentire sanctorum, quibus ad summa transuolant, et terrena deserentes, sese in calestibus librant? Quid per manus, nisi operationes accipi-

mus ? Quia cum in proximi amore se dilatant, bona, quæ præualent, etiam corporali-C ter administrant. Sed manus corum sub pennis sunt, quia actionis sua opera virtute contemplationis vincunt. Potest etiam per sepulchrum non solum in hac vita nostra 29. contemplatio, fed quies æternæ et intimæ retributionis intelligi, in qua tanto verius quiescitur, quanto in nobis corruptionis vira perfectius necatur. In abundantia ergo fepulchrum ingreditur, qui post congesta vità præsentis opera, mutabilitati sua ple-ne mortuus, in secreto veri luminis occultatur. Vnde et per Psalmistam digitur: Ab- 17.30, e scondeseos in abscondito vultus tui, a conturbatione hominum. Quod bene etiam comparatio adiuncta commendat, cum subditur: Sicut infertur aceruus in tempore fuo. Frumentum quippe in segete Sole tangitur, quia in hac vita, humana anima respectu superni luminis illustratur: pluuias percipit, quia veritatis eloquio pinguescit: ventis concutitur, quia tentationibus exercetur : et secum crescentes paleas portat. D quia nequiorem contra se quotidie vitam peccantium tolerat: atque ad aream dedu-

cum triturationis pondere premitur, vt a palearum connexione foluatur: quia mens nostra calesti disciplina supposita, dum correctionis slagella percipit a societate carnalium mundior recedit, et relictis paleis ad horreum ducitur: quia foris remanentibus reprobis, electa anima ad fupernæ manfionis gaudia æterna fubleuatur. Bene ergo dicitur : [ Ingredieris in abundantia sepulchrum, sicut infertur aceruus in tempore fuo : ] quia dum post afflictionem iusti præmia patriæ cælestis inueniunt, quasi post pressuras ad horreum grana deferuntur, et in alieno quidem tepore percussiones sentiunt, fed in fuo a percuffione requiescunt. Electis quippe alienum tempus est vita prefens, vnde et quibufdam adhuc infidelibus Veritas dicit : Tempus meum nondum ad- 10.9. uenit , tempus autem vestrum semper est paratum. Et rursum: Hæcest hora vestra; Lucat. E et potestas tenebrarum. Sepulchrum ergo in tempore suo sicut frumenti aceruus in-

greditur, quia ille æternam requiem percipit, qui prius hic, vt ab exurendis paleis liber sit , disciplina pressuras sentit. Eliphas vero, quia et in locationis sua serie tabernaculum, lapides, bestias, semen, herbas, sepulchrumq. nominauit, quod non hæciuxta litteram dixerit, ipfe innuit, qui post cuncta illico subiungit : [ Ecce hoc, vt inueftigauimus,ita eft. ] Liquet profecto, quòd in his verbis nihil ab eo iuxta superficiem dicitur, quia nimirum ante faciem non iacet, quod inuestigatur. Quid ergo hac inueftigasse se indicat, nisi quia quòd in verbis exterioribus interiora quasserit, demonftrat. Sed post cuncta ad stultitiam iactantia peruenit, quia protinus subdit : [ Quod auditum mente pertracta. ] Quantalibet doctrina mens polleat, grauis eius imperitia est, velle docere meliorem. Vnde et ea, quæ ab amicis recte prolata funt, ab interno arbitro non recta iudicantur. In co namque vim sua rectitudinis amittunt,

quo audirori non congruunt, quia et medicamina vires petdunt, cum fanis mema A bris apponuntur. In omne ergo, quod dicitur, necesse est, ve causa, tempus, et perfona penfetur, fiverba fenrentiz veriras roboret, fi hanc tempus congruum postulet, fier veritatem fententiæ, et congruentiam temporis, personæ qualitas non impugnet. Ille enim laudabiliter spicula emittit, qui prius hostem, quem fetiat, conspicit. Male namque arcus validi cornua subigit, qui sagittam fortiter dirigens, cia uem fetit.

TOL TERESEXTI MORALIVM FINIS.

### SANCTI GREGORII

MORALIS EXPOSITIONIS

BEATVMIOB SVPER CAPVT VI.

LIBER SEPTIM VS.



VORVNDAM mentes plus flagella, quam convitia cruciant: quo- D rundam vero plus conuitia, quam flagella castigant. Nam sape contra nos quibuflibet poenis durius tormenta verborum fæuiunt, cumq. nos ad defensionem erigunt, in impatientiam sternunt. Vnde beato lob ne deesse tentatio vlla potnisset, non solum hunc flagella desuper feriunt, sed graviora plagis amicorum colloquia affligunt : ve fancti viti anima hinc inde pulsata , ad motum iracundiæ et elationis erumperet, et quidquid munde vixe-

rat, per contumaciam superbæ locutionis inquinaret. Sed tactus plagis gratias retulit : laceffitus verbis recta respondit , et percussus innotescit , quam pro minimo salutem carnis habuerit. Loquens quoque indicat, quam sapiens tacebat. Sed quadam eius verbis admixta funt, que apud humana iudicia patientie limirem tranfire videantur, que nos vere intelligimus, fi fuperni fententiam iudicis in corum examinatione pensamus. Ipse quippe bearum Iob et prius contra aduersarium præ- E. rulit, dicens: Vidifti seruum meum lob, quod non sit similisei super terram: vir simplex, et rectus, ac timens Deum, et recedens a malo ? Ipse post probationem amicos eius redarguit, dicens. Non eftis locuti coram me rectum, ficut feruus meus Iob: restat ergo, vt cum mens in beatum Iob sermonibus fluctuat, corum pondus ex eiusdem historia initio, ac fine perpendat. Abaterno enim iudice nec casurus laudari potuit, neclaplus præferri . Si igirur in ambiguitatis tempestate deprehensi, prima huius historiæ et postrema conspicimus , nauis cordis, considerationis suæ funibus, quasi a prota et puppi restringitur, ne in erroris saxum perducatur. Nullis ergo iguorantia nostra procellis obruimur, fi tranquillum fuperna fententia littus tenemus . Ecce enim dicit, quod quæftione non modica lectoris animum moueat, Sed quis hoc non rectum dicere audeat, quod in Dei auribus rectum sonat?

### SEXTUM CAPUT BEATI 10 B.



ESPONDENS autem Iob dixie : Vrinam appenderentur peccas mea , quibus iram merui , et calamitas , quan patior in flatera , quafi arena maris hac grauior apparere : Nnde et verba mea dolore funt plena , quia fagitæ Domini in me funt, quarumindignatio ebibit fipiritum meum, et terrores Domini militant contra me . Numquid rugiet onager , cum habueris

n herbam , aut mugiet bos, cum ante præsepe plenum steterit ? Aut poterit comedi infulfum, quod non est fale conditum ? Aut potest aliquis gustare, quod gustatum affert mortem? Animæ enim elurienti etiam amara dulcia esse videntur. Quæ prius nolebat tangere anima mea, nunc præ angustia cibi mei sunt. Quis det, vt veniat petitio mea, et quod expecto tribuat mihi Deus, et qui cœpit, iple me conterat ? Soluat manum suam, et succidat me, et hæc mihi sit confolatio, vt affligens me dolore non parcat, nec contradicam sermonibus fancti, Que est enim fortitudo mea, vt fustineam, aut quis finis meus, vt patienter agam. ? Nec fortitudo lapidum fortitudo mea, nec caro mea anea est. Ecce non est auxilium mihi in me, et necessarij quoque mei recesserunt a me: C Qui tollit ab amico suo misericordiam, timorem Domini derelinquic. Fratres mei præterierunt me, sicut torrens, qui raptim transit in conuallibus. Qui timent pruinam, irruet super cos nix. Tempore, quo suerint dissipati, peribunt: et vt incaluerint, foluentur de loco suo. Inuolutæ sunt semitæ gressuum eorum, ambulabunt in vacuum, et peribunt. Considerate semitas Theman, itinera Saba, et expectate paulisper. Confusi sunt, quia speraui . Venerunt quoque víque ad me, et pudore cooperti funt. Nunc venistis, et modo videntes plagam meam timetis. Numquid dixi, afferte mihi, et de substantia vestra donate mihi, vel liberate me de manu hostis, et de manu robustorum eruite me ?

Docette me, et ego tacebo : et fi quid forte ignoraui, infruite me. Quare detraailtis fermonibus veritatis, cum e vobis nullus fic, qui polit arquett me ? Ad increpandum tantum eloquia concinnatis, et inventum verba profertis. Super pupillum irruita, et fabuertere nitrimii amicum verbrum. Verumamen quod ceptilits, eptlere. Przeber autem, et videte an mentar. Refpondete obferto abique contentione, et loquentesid, quod iuftum eft, iudicate. Et noninements in lingua mea iniquitatem, nec in fauchbus med fittlidia perfonable.

Quod Ratera nomine Christine accipiatur, qui in se ralamitatem nostram, et peccata
appendit.
Caput I I.

V Tinam appenderentur peccara mea, quibus iram merui, et calamiras, quam patori, șin fiaerea, quaffarena maris hac grauior appareret. 7 Quis aluis fiarera
nomine, nifi Diet hominum Mediator exprimitur? 9 qui ap enlandum vite noftra
metrium venit, ae fecum uithriam fimuler mifericordiam derulir, fed mifericordia
nance praponderans, culpas noftra parcendo leugianti. - În manuetenim patris,
quasfi flaerera miri libraminis factus, hine in fe calamiratem noftram, et illine peccastafupendis. Sed grauis ponderis calamiratem moiordo ninousii, et apud miferiordiam flaam Deus leucelle peccatum relaxando monfirautic. Ergo per veram penimiam, quamusi multa et grauffilma fine peccara, per miferiordiam Di facilerlaxantur: et apud miferiordiam fuam leue effe peccatum, quod relaxatur, monfranti, qui horo primum gratie consulti, quia pocama mofram nostos cognoliscilum

## S. Gregorij Expof Moralis Lib. VII.

fecit. Homo namque ad contemplandu auctorem conditus, fed exigentibus meritis, ab A internis gaudija delectus, in atumnam corruptionis fuens, cacitatem exilij fultinens, culpæ fuæ fupplicia et tolerabat, et nesciebat : ita vt exilium patriam crederet, et fic fub corruptionis pondere, quasi in falutis libertate gauderet. Sed is, quem intus homo reliquerat, affumpra carne, foris apparuit Deus, cumq. se exterius prabuit, expulsum foras hominem ad interiora reuocauit, ve iam damna sua videat, lam poenam sua excitatis ingemiscat. Calamitas ergo hominis in statera grauis apparuit: quia malum, quod pertulit, non nisi in prafentia Redemptoris agnouit. Lucem quippe nesciens, damnationis suz tenebras voluptuose tolerabat, sed postquam vidit, quod diligeret, intellexit etiam, quod doleret, et graue sensit quod pertulit : quia dulce innotuit, quod amisit. Virigitut sanctus colloquentis amici sententijs a claustris silentij excussus, et prophetici spiritus affluentia repletus, dicat sua, dicat humani gene- B ris voce: Vtinam appenderentur peccata mea, quibus iram merui, et calamitas, quam patior, in statera, quasi arena maris, hæc grauior appareret : ac si aperte diceret: Damnationis nostræ malum leue creditur, quia, necdum cognita Redemptoris æquitate, pensatur. Sed vtinam veniat, et ærumnam tanti exilij misericordiæ suæ lance suspendar, et quid post exilium requiramus , edoceat . Si enim innotescit , quod amisimus , 2. graue effe infinuat, quod toleramus. Bene autem hac eadem peregrinationis noftræ calamitas maris arenæ comparatur. Arena etenim maris, vndarum æftu exterius impellitur: quia et delinquens homo, quoniam tentationum fluctus mobiliter pertulit, extra fe ab intimis exiuit. Magni autem arena maris est ponderis, sed calamitas hominis arena maris grauior dicitur : quia dura fuisse poena ostendirur, dum per misericordem iudicem, culpa, quæ leuigatur, agnoscitur. Et quia quisquis gratiam Re- C demptoris agnoscit, quisquis reditum ad patriam diligit, eruditus sub pondere peregrinationis gemit, post statera desiderium recte subiungitur : [ Vnde et verba mea dolore funt plena. ] Qui peregrinationem pro patria diligit, dolere etiam inter dolores nescit. Iusti autem vetba dolore plena sunt, quia quousque præsentia tolerat, ad alia loquendo suspirar: omne, quod peccans pertulit, conspicit: atque vt ad statum beatitudinis redeat, solicite iudicia, quibus affligitur, pensat. Vnde subditur: s Quia fagiter Domini in me sunt. ] Sagittarum quippe nomine aliquando predicationis verba, aliquando animaduersionis sententia designantur. Pradicationis namque

Pf.44. b 1f.66. f

4-Reg 13. c

Pf. 141-4

transiguni. De his figituis venienti Redemptori dicitut: Sagitut tuu acutu potentifi ime, populi fibb te cadenti norde. De quo filassi dici: Mitamar cris, qui faltau D fueint; ad gentes in mare, in African; in Lydam: tenenterfagitum, in Italian et Greziams. Rartium fagitus iamandateritomi presuffio defigurate; dicut foas regi et Greziams. Vir igitur fanctus, quia pereginationis fuz zeumann respects, quia fub percuffionabus Dominica summadurfionis ingemifici, dicita:

eloquia fagittis exprimuntur, quia in eo, quòd vitia feriunt, male viuentium corda

Quad serui Dei in hoc munda lugeant, et percussiones diuina mentem, ne intumescat, compungant, et ex hu, qua tolerat, sutura sirmidat. Caput 111.

V Nde et verba mea dolore (unt plena, quia fagitte Domini in me (unt.). A est que presente del co, quia vim percussoni sa gnosso. Plerique autem sint, quos rormenta cruciant, est da non emadant. Quot contra apse sibulogiuri. E (Quarum instigantio cibibi spirita, sum mentu-) Quid cimi est spirita autem sint sinterior a sinterior a sinterior a sinterior si contra si qui a mentu-) Quid cimi est spirita si pomini spirituri moninis cibibum, qui su pomen a nima duressi os fententia a siliciam amentem ab elatione compescum. Sagitte Domini spiritum mominis cibibum, qui internum exterioribus introdista trathunt. E postutus namquo Louis spirituri un mentu debate la descinciona interiori strathura del constatus namen quali spirituri sureta, aum dicebate la desciendo in me spiritum meun, tucognouisil seminas meas. Et rursfum: Negatu consolari animam meam, mento si ibi est delectarus si un, execcitatus sum, et descit paulisper spiritus meus. Sagittarum ergo insignatio insti spiritum ebitor, qual sispersa si energia este consola poccaria inneniunta, dum vulneran, munutatur, ya duritam situam eranssita mens electra, aque ce s'alustrico vulnera fanguis equiles siloni, curater. Pessagia sanaque vandorel qua los pis sinte, pensana aquanta

A beatitudine, ad que corruptionis sue tormenta ceciderunt, et non solum gemunt in his, que sustinent, sed insuper merunnt hoc quod districtus iudex delinquentibus de gehennæ ignibus minatur. Vnde recte subiungitur: [Et terrores Domini militant contra me. ] lustorum mens non solum perpendit quod tolerat, sed etiam pauet quod reftar: videt qualia in hac vita patitur, metuit, ne post hanc grauiora patiatur. Luget quia in huius cacitaris exilio a paradifi gaudijs cecidit, timet, ne cum exilium relinquitur, mors zterna subsequatur. lam ergo sententiam tolerat in poena, sed minas adhuc venturi indicis formidat ex culpa. Hinc Psalmista ait: In me per- Psal. 87. transierunt irz tuz, et terrores tui conturbauerunt me. Interni quippe iudicis postquam iræ pertranseunt, etiam terrores conturbant quia iam aliud de damnatione patimur, et adhuc aliud de æterna vitione formidamus. Vir igitur fanctus perpendens mala, que tolerat, dicat: Sagittæ Domini in me sunt, quarum indignatio ebibit spiritum meum. Sed grauiora in perpetuum metuens, adiungat: [ Et terrores militant contra me.] Ac si aperte diceret: Percussus quidem de præsentibus doleo, sed hoc in dolore fit grauius:quia et in poena politus, adhue supplicia aterna pertimesco. Sed quia iam flatere interuentum desiderat, iam mala in quibus humanum genus cecidit, penfat: quamuis in gentili natione politus, munere tamen prophetici spiritus plenus, quo ardore redemptoris aduentum, vel gentilitas, vel Iudza litiat, verbis sequentibus

Quodonagri et bonis nomine Gentilis , et Indaicus populus accipiatur, quorum clamor expectativ intelligitur. Cap. 1111.

demonstrat, dicens.

C N mquid rugiet onager cum habuerit herbam, aut mugiet bos cum ante præsepe plenum steterit? ] Quid namque per onagrum, idest, agrestem assuum, niss gentilis populus designatur? quem seut natura extra stabula disciplinæ edidit, ita va-gus in voluptatum suarum campo permansit. Quid per bouem, nisi plebs Iudaica significatur? que iugo superne damnationis supposita, ad spem proselytos colligens, per corda, qua valuit, vomerem legis traxit. Sed beati Iob vita atteffante, cognoscimus, ve expectaffe Redemptoris aduentum, multos etiam ex gentilibus credamus. Et nascente Domino, Simeone in spiritu in templum veniente, didicimus quanto defiderio ex plebe Ifraelitica fancti viri incarnationis eius mysterium videre cupierunt. Vnde et per eundem Redemptorem discipulis dicitur! Dico vobis, quod multi iusti Luca. 10. d et prophetæ desiderauerunt videre quæ videtis, et non viderunt. Herba ergo onagri, et fenum bouis, est hac ipia Mediatoris incarnatio, per quam simul gentilitas, et Iu-

D dea fatiatur. Quia enim per Prophetam dicitur : Omnis caro fenum, vniuersitatis Isia. 40. b Conditor ex nostra substantia carnem sumens, fenum fieri voluit, ne nostra in perpetuum caro fenum remaneret. Tuncergo herbam onager inuenit, cum gentilis populus gratiam diuinæincarnationis accepit. Tunc bos vacuum præsepe non habuit, cu 14em 18. 16. plebi Iudaicz eius carnem expectări lex exhibuit, quem diu expectatum prophetauit. Mmil. 149. 1. Vnde et natus Dominus in pezefepe ponitur, ve videlicet fignaretur, quia fancta animalia, qua iciuna diu apud legem inuenta funt, incamationis cius feno fatia rentur. Prafepe onim natus impleuit, qui cibum femetipfum mentibus mortalium prabuit, dicens: Qui comedit carbem meam, et bibli fanguinem meum, in me manet, et ego loss. 6. b in co. Sed quia diu et electorum gentilium vota dilara funt, et ex Hebraico populo

fancti quique longo tempore redemptionem (nam expectando gemuerunt, bene bea-E rus lob prophetiz mysteria enarrans, ex veraque natione causas affiictionis infimuat, dicens: [Numquid rugiet onager, cum habuerit herba, aut mugiet bos, cum ante prasepe plenum steterit?] Acfi apertedicat:ldcirco gentilitas geinit,quia eam nec dum. Redemptoris sui gratia reficit ratque ideo ludza mugitus dilatat, quia legem tenens fed legis auctorem non videns, frans ante præfepe iciunar. Que nimirum lex; quia ante Mediatorisaduentum nequaquam spiritaliter , sed carnaliter tenebatur, recte Subjungitur.

Qu'od insulfum cibum comedit, qui legen carnaliter accipit .

Vt poterit comedi infulfum, quod non eft fale conditum?) In lege fal littera, eft intelligentia virtus occulta .. Quilquis ergo obsequijs ez malibus intentus, hanc S. Gteg. To. 2.

### S. Gregorij Expof. Moralis Lib. VII. 458

Joan. s. g

Mar. 9. g

Hebr.7. €

Rgm.7. b

AH. 13.8

intelligere spiritaliter noluit, quid aliud quam insulsum cibum comedit? Sed hoc in A cibo fal cognita veritas misit, cum latere in lege saporem occultæ intelligentiæ docuit , dicens : Si crederetis Moyfi , crederetis vrique et mihi : de me enim ille scripsit. Et rurinm : Habete sal in vobis, et pacem habete inter vos. Sed quia ante Mediatoris aduentum, Iudza legem carnaliter tenuit, przeceptis eius dura iubentibus gentilitas fubdi recufauit. Infulfum ergo cibum comedere noluit, qua priufquam spiritus condimentum perciperet, seruare vim litterz expauit. Quis namque gentilium hoc. quod illic pracipitur, ferret, filiorum carnem pro obsequio religionis incidere, verborum culpas morte resecare? Vnde et bene adhne subditur : [ Aut gustare aliquis poteft.quod guftatum affert mortem ?] Lex namque carnaliter deguftata mortem detulit: quia commissa delinquentium dura animaduersione distrinxit. Mortem detulit. quia et per præceptum culpam innotuit, et hanc per gratiam non deleuit. Paulo atteftante, qui ait : Nihil ad perfectum perdnxit lex. Et rurfum : Lex quidem fancta, et mandatum fanctum, et iuftum, et bonum . Et paulo post : Peccatum, vt appareat peccatum, per bonum mihi operatum est mortem. Ad Christum vero conuersa gentilitas, quia hunc fignari per verba legis intelligir, angustata desiderijs suis, eum, quem

Quod infli quidquid fibi in hac vita amarum est, dulce reputant, et quod affligit, requiem putant. Caput V 1.

vehementer diligit, inter præcepta carnalia fpiritaliter requirit.

5. V Nde et ex voce mox Ecclesiæ per prophetiæ spiritum subditur : [Quæ prius tangere nolebat anima mea, nune præ angustia, cibi mei sunt.] Valdenamque in errorem labitur, qui beati lob verba ad solam prolata historiam suspicator. Vir enim fanctus, et tot Conditoris sui przeonijs fultus, quid magnum, vel potius quid verum diceret, si insulsum cibum comedi non posse dixisser? Aut quis eius esui mortifera alimenta obtulerat, vt subiungat: Aut potest aliquis gustare, quod gustatum affert mortem? Que fi de amicorum eius colloquijs dicta fentimus, ab intellectu hoc fententia fubiuncta compescimur, qua ait: [Quæ prius tangere nolebat anima mea, nnnc præ angustia, cibi mei funt. ] Ablit enim, ne vir fanctus in status sui incolumitate constitutus, amicorum suorum aliquando dicta despexerit: qui, sicut ipso attestante, post difeimus, et seruis humilis fuit. Verba ergoeius a mysteriis non vacant: que, sicut ex fine historiæ discimus, et internus arbiter laudat. Que nequaquam etiam cum tanta veneratione vique ad mundi extrema decurrerent, fi intellectu myftico grauida non fuillent. Beatus igitur lob, quia membrum fanctz eft Ecclesiz, cius etiam loquatur D ex voce dicens: [Que prius tangere nolebat anima mea , nunc præ angustia; cibi mei funt :] quia nimirum amoris fui æftibus anxia cibum feripturæ veteris connersa gentilitas einrit, quem dudu superba despexit. Que tamen et ludez vocibus congruunt, fi paulo consideratins differantur. Ipsa quippe ex eruditione legis, ex vnins Dei cognitione fal habuit, et cunctas gentes non aliter quam animalia bruta despexit. Sed quia societatem gentilium ad semetipsam recipere, præceptis legis erudita contempe-Exed. 13.2 rat: quid aliud quam infulfum cibum fumere fastidiebat? Diuina quippe sententia proposita morte vetucrat, ne plebs Ifraelitica foedus cum alienigenis iungeret : et vita fancta religionis inquinaret. Vnde et subditur : Aut gustare aliquis potest, quod gustatum affert mortem? Sed quia ad Redemptoris fidem hac eadem Indaa exclectorii parte conuería est, luce, quam cognouerat, prædicare per fanctos Apostolos suz prolis E infidelibus fatagebat. Eius autem prædicarionis obsequium Hebræorum superbia repulir. Vnde mox ad collectionem gentium exhortationis fuz verba declinauit, ficut et per cosdem Apostolos dicitur : Vobis oportebat primum loqui verbu Dei : sed quoniam repuliftis illud, et indignos vos iudicaftis zternz vitz, ecce conuertimur ad gentes . Vnde hoc quoque loco apre subiungitur : [ Que prius ragere nolebat anima mea, nunc præangustia, cibi mei funt.] Iudæa quippe vita gentilium dedignata, cam dudum quasi tangere noluit, cuius societate recipere spreuit : sed ad Redemptoris gratia venies, ab Ifraeliticis infidelibus repulfa, dum per fanctos Apostolos ad collectione se gentilium dilatar, quali hoc in cibum esuries accepit, quod indignum prius fastidiosa despexit:prædicationis enim suz angustias pertulit, que apud Hebraos despicit, quod S.(10.10.2. loque.

A loquebatur, vidit. Sed præ angustia cibos, quos dudum contempserat, comedit: quia repulfa Iudzorum duritia, gentiles suscipere populos, quos despexerat, concupiuit. Quia igitur hac figuraliter diximus, reftat nunc vt moraliter inquiramus. Vir fandus Redemptoris aduentum fub fratera appellatione desideras, dum per se eloquium aperit, nos ad viuendi studium erudit: dum sua narrat, quædam nostra indicat: dum de se que recognoscamus insinuat, nos ad spem trepidos infirmosq. confirmat. Iam quippe per fidem mediaroris viuimus, ettamen adhne pro expurgatione vitiorum, ura animaduersionis intima flagella sustinemus. Vnde et post statera desiderium subdit: [ Quia fagittæ Domini in me sunt, quart indignatio ebibit spiritum meum.] Sed ecce, vt superius dictum est, et diuinæ correptionis percussione configimur, et tamen adhuc illud est grauius, quod de terrore venturi iudicis ex æterna animaduersio-B ne formidamus. Vnde protinus fubinfertur: [ Et terrores Domini militant contra

me. I Debet tamen a metu et dolore animus excuti, et ad fola æternæ patriæ desideria extendi. Tunc enim nobilitatem nostræ regenerationis ostendimus, si eum ve patrem diligimus, quem nunc feruili mente, ve dominum formidamus. Vnde per Paulum dicitur : Non accepistis spiritum seruitutis iterum in timore, sed accepistis spiritum Rem.8, e adoptionis filiorum, in quo clamamus: Abba pater. Pondus iraque formidinis mens electi postponat, in virtute se amoris exercear, renouationis suz dignitatem desideret, ad Conditoris fui speciem anhelet : quem quousque conspicere non valet, æternitatem eius necesse est, id est, intimum cibum suum esuriens expectet. Vnde et apte Subditur : [ Numquid rugier onager , cum habuerir herbam , aut mugier bos , cum 6 .

ante præsepe plenum steterit ? ] Qui alij onagri appellatione fignati sunt, nisi hi, qui C in campo fidei constituti, nullius officij loris ligantur ? Vel quos bouis significațio exprimit, nisi hos, quos intra fanctam Ecclesiam ad prædicationis officium, suscepti ordinis jugum premit? Herba vero onagri, et pabulum bouis, est interna refectio populi fidelis. Alij namque mote bouis intra Ecclesiam suscepti officij loris tenentur: alij more onagri sacri ordinis stabula nesciunt, et in campo propriz voluntatis degunt. Sed cum quis ex vita faculari interna visionis desiderio astuat, cum refectionis intima pabulum concupiscit, cum iciunum se in peregrinationis huius cacitate considerans, quibus valet setibus reficit : quasi herbam non inueniens onager rugit. alius quoque necessitatem suscepti ordinis tolerat, in labore prædicarionis exudat, et per æternam iam contemplationem refici appetit : sed quia Redemptoris sui spe-

D ciem necdum conspicit, quasi bos ad præsepe vacuum ligarus gemir. Quia enim longe ab interna sapientia positi , aterna hereditatis non cernimus viriditatem , velut bruta animalia a desiderara herba iciunamus. De qua nimirum herba Redemptoris voce dicitur : Pet me si quis introierit, saluabitur, et ingredietur, et pascua inueniet. Joan 10. b Sed plerumque quod elle amantibus grauius folet fanctis bonorum studiis malorum vita contradicir: et cum mens ad cæleste desiderium rapitur, bene cœpta inrentio. interrumpentibus stultorum verbis ac moribus, reuerberatur, ita ve que iam per contemplationis adnisum ad summa cuolauerat, ad expugnandam prauorum Aultitiam fefe in infimis contra certamina accingat. Vnde et fubditur: [ Aut poterit comedi insulsum, quod non est sale conditum? ] Verba quippe moresq. carnalium , quasi cibum se nostris mentibus ingerunt , ve in delectationis ventre rapian-

E tur. Sed clectus quifque infulfum cibum non comedit, quia prauorum dieta factaq. dijudicans, ab ore cordis repellit. Paulus ad esum mentium inferri insulsa prohibuit , cum discipulis dixit : Sermo vester semper in gratia sale sit conditus . Et Pfal- Coloss. 4.4 mista quoque verba teprobotum in cordis ore insulfa sapuerunt, cum dicebat: Nar- Pfal. 118. cauerunt mihi iniqui fabulationes, fed non ita vt lex tua Domine. Sape autem carnalium verba dum se importune nostris auribus ingerunt, in corde bellum tentationis gignunt: et quamuis hæc et ratio respuat, et lingua reprehendat, cum labore tamen intus vincitur, quod foris cum auctoritate diiudicatur. Vnde neceffe est, vt nec ad aures veniat, quod mens a cogitationis aditu vigilans repellat. Sancti igitur viri cum æternitatis desiderijs anhelant, in tantam altitudinem vitæ se subleuant, ve audire iam quæ mundi sunt, graue sibi ac deprimens pondus credant. Valde namque infolens arque intolerabile æftimant, quidquid illud non fonat quod intus amant. Sed sape mens iam per desiderium ad sublimia rapitur, 7. S. Greg. To, 2. Qq s

## 460 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. VII.

iam fundius ab fluita ceremonum hominum locusione separator, nec tamena dhue. A pro amore veritatis, ad perfectoso peredimi vise cenciatus accinguire i am supera na appetit, jam in instinis fluita concernis; fed necdum se ad perfecenda aduerstanis toleranism dinigris. Vade evidulture; fau poete flaquise gollates, quod gustatum afters mortem? Durum quippe est appetere quod cruciar, sequi quod visam fisgar. Sed plentungue emessi ulti a datumum sei ventus estumen extendu; ye et a pad sein interna rationis acce presideat; est quorundant foris fluitritism tolerando convertat. Quose nima do froits trabene nitimus, coroum necessi der vis infirma tolerando convertat, Quose nima do froits trabene nitimus, coroum necessi der vis infirma tolerando convertat, allanes infirmitati compatimus, valentius an ontre roboramus, ya amorem futurorum mensa do prassionia aduers a fep resparer, et en cuciatus corporis, quos timebat, expedete. Autus a annueu deddenis; seceli homa sagustatur, cum, attema patria quanta sidual se codo considerat, proca presentas vius amaritudines ardener amat. Vinde politinis li fatidium, politi impolibilem mortis gultum; resce febilungitur.

Quid alatti cam in aliquo fe offendisse noncrint, & unlla vis pro mate gestis irroganour aducesa, timent ne in attenum gratia desprit, ques in presentivita mulla mali sui retributio cassinges. Cap. V 11.

Væ prius tangere nolebat anima mea, nune præ angustia, cibi mei sunt. Mens enim iusti proficiens, que prius dum fola propria curaret, ferre aliena fastidiebat, et que minus alienis compatiens, conualescere contra adpersa non poterat: cum ad toleranda proximi infirma fe attrahit, ad aduerfa fu peranda convalefeit, ita ve pro c amore veritatis, præsentis vitæ cruciatus tanto post fortius appetat, quanto prius infirma fugiebat. Inclinatione namque fua erigitut, attractione tenditur, compaffione roboratur : cumq. in amorem proximi fe dilatat , quafi ex meditatione colligit; quanta fortitudine in auctorem furgar. Charitas namque yquia nos ad vim compatfionis humiliat, altius in culmine contemplationis leuat : et multiplicata jam mejoribus desiderijs aftuat, iam peruenire ad vitam spiritus, etiam per cruciatus corporis anhelat. Quod ergo prius tangere nolebat, hoc post præ angustia comedit, qui desideria fua vix capiens, & ipfas, quas dudum timuerat, iam pro amore caleffis patrice poenas amat . Si enim mens in Deum forti intentione dirigitur, quidquid fibi in hae D vita amarum fit, dulce aftimato omne, quod affligit, requiem putat : transire & pet mortem appetit, vt obtinere plenius vitam possit: funditus extingui in infimis desiderat, quo verius ad fumma confcendat. Sed hæc de cuiusliber insti animo , hæc de bene ti lob mente mentior, nifi ipfe fubiungat: [ Quis det, ve veniar petitio mea, et quod expecto tribuat mihi Deus, et qui coepit, ipfe me conterat : foluat manum fuam , et fuccidat me, et hæc mihi fit consolatio, vt affligens me dolore, non parcat? ] Sed hæc fortaffe per consumaciam expetit, fortaffe in co quod fe perfecte extingui desiderat iniustitiam ferientis accusat. Absit hoc. Nam qua mente id expetat, verbis sequentis bus demonstrat, dicens: [ Nec contradicam fermonibus fancti.] Nequaquam ergo de iniustitia percutientis murmurar, qui percussorem suum, et inter verbera fauctum vocata Sciendum vero est, quia aliquando nos aduersarius, aliquando autem conterit Deus. Ex contritione autem aduersarij, a virtute desicimus, per contritionem vero Domini fracti, a vitijs in virtute roboramu. Hanc contritionem Propheta prospexerat, cum dicebat: Reges cos in virga ferrea; et tamquam vas figula conteres cos. In virga nos ferrea Dominus regit et conterir quia difpenfationis fure forti rectitudine cum nos interins reficit, exterius affligit. Nam quo virtutem carnis humiliat , intentionem spiritus exaltat. Vnde et hac eadem contritio figuli vasi compararur, sicut et per Paulum dicitur: Habemns thesaurum istum in valfis fictilibus. Qui fimul contritionem et regimen exprimens, ait : Licet is oui foris eft , noster homo corrumpitur , tamen is , qui intus est , renouatur de die in diem ; 8. Sanctus igitur vir, qui appropinquare Deo etiam per flagella defiderat per fpiritum hamilitatis dicat: [Qui ccepit, ipse me conterat.] Plerumque enim vitiorum contritionem in nobis agere Dominus inchoar, fed cum mens ex ipfo exor-

dio profectus extollitur, cumque se iam quasi de virtutibus erigit, seuienti contra

5 5 - 2 1

Val.2.

2.Cor.q. b Ibid. d

8

A se aduersario aditum pandit, qui cordis intima penetrans, omne, quod in ea de studio bonæ inchoationis inuenerit, confringit: tantoq. fe vehementius in eius confractione exhibet, quanto et grauius, quia vel ad modicum fuerat proiectus, dolet. Vnde et teste Euangelio, voce veritatis, ad neglectam domum confcientia spiritus Matt. 12. d immundus, qui folus exije, cum spiritibus septem redit. Ne ergo post diuinæ correptionis exordia antiquus hostis surripiar, atque ad virtutum confractionem trahat, fanctus vir congrue exorat, dicens: Qui coepit, ipse me conterat. Ac si aperte dicat: Hoc, quod in me exorfus est, perficere feriendo non definat, ne defertum me aduerfario ad contritionem tradat. Vnde et apte subditur : [ Soluat manum suam , et succidat me. ] Sæpe namque fiducia longæ prosperitatis inflati, in quodam flatu elationis erigimus. Cumq. nos extolliconditor conspicit, sed amorem suum erga-

nos per verbera non exercet, quasi ad ferienda nostra vitia manum ligatam tenet. An non affectus sui manum ligauerat, cum peccanti populo dicebat: Iam non irascar tibi : et : Zelus meus receffit a te ? Soluere ergo manum fuam dicitur, cum exercet affectum. Recte autem subjungitur: [ Et succidat me. Cum enim securos nos ac de virtutum affluentia elatos, repentinus vel flagelli dolor, vel infirmitatis tentatio percutit, protinus ab status sui vertice mentis nostra elatio succisa cadit, vt de semetipsa nihil audeat, sed infirmitatis sua ictu prostrata, manum lenantis quarat. Hinc est quòd sancti viri cum de occulta erga se dispositione suspecti sunt, plus prospera ipsa pertimefcunt: tentari appetunt, flagellari concupifcunt, quatenus incautam mentem metus et dolor erudiat, ne in hac peregrinationis via, hoste ex insidijs erumpente, fua cam deterius fecuritas fternat. Hinc Pfalmifta ait: Proba me Domine, et ten- Pfal.25.

tame. Hinc iterum dicit: Ego ad flagella paratus fum. Quia enim viri fancti mentis Pfal.;7. fuz corruptionis vulnus fine putredine non effe confiderant, libenter fe fub manu medici ad sectiones parant: vt aperto vulnere, virus peccati excat, quod sana cute intus occidebat. Vnde et adhuc subditur: [ Et hæc mihi sit consolatio, vt affligens me dolore, non parcat. ] Electi quique cum perpetrasse se illicita nouerunt, sed perscrutantes inueniunt, quia nulla pro illis aduerfa perpeffi funt, in immenfa formidinis terrore tabescunt, pauore astuant, sinistris agitati suspitionibus laborant: ne in aternum fe gratia deferat, quos in præfenti vita mali fui retributio nulla caftigat : timent, no vitio, quæ suspendirur, grauior in fine seructur: feriri paterna correptione desiderat. et dolorem vulneris medicamina falutis putant. Recte ergo nunc dicitur: [ Et hæc mihi sit consolatio, vt affligens me dolore non parcat. Ac si aperte diceretur: Quia ideo hic quibusdam parcit, vt cos in perpetuum feriat, ideo me hic feriat,

D vt non parcendo, in perpetuum parcat. Ex afflictione enim consolor, quia corruptionis humanæ putredinem sciens, ad spem salutis ex vulnere certus reddoc. Quod quia non tumenti, sed humili mente edidit, subiungendo, ve prædiximus, patefacit dicens: [Non contradicam fermonibus fancti.] Plerumque ad nos verba Dei non funt dictorum fonitus, fed effectus operationum. In eo enimnobis loquitur, quod etga nos tacitus operatur. Beatus igitur Iob fermonibus Dei contradiceret, fi de eius percuffionibus murmuraret. Sed quid de percussore suo sentiat, indicat, qui, sicut iam diximus, quem ferientem tolerat, fanctum vocat. Sequitur:

Quid fit fortitudo inftorum , et quid reproborum . Cap. VIII.

Væ est enim fortitudo mea, yt sustineam, aut quis sinis meus, yt patienter aga? Sciendum quòd alia iuftorum, atque alia est fortitudo reproborum. Iuftorum quippe fortitudo, est carnem vincere, proprijs voluntatibus contraire, delectationem vitæ præfentis extinguere, huius mundi afpera pro æternis præmijs amare, prosperitaris blandimenta contemnere, aduersitatis metum in corde su perare. Reproborum vero fortitudo, est transitoria sine cessatione diligere, contra slagella conditoris infensibiliter perdurare, ab amore rerum temporalium, nec ab aduertitate quiescere, ad ina nem gloriam etiam cum vitæ detrimento peruenire, malitiæ augmenta exquirere, bonorum vitam non folum verbis ac moribus, fed etiam gladijs impugnare, in femeripfis fpem ponere, iniquitatem quotidie, fine vllo defiderij defectu, perpetrare. Hinc eft, quod per Pfalmiftam dicitur ad electos : Viriliter agite, et confortetur cot Pfal, 10. vestrum, omnes, qui speratis in Domino. Hinc per Prophetam reprobis dicitur. : . :: S. Greg. To. 2.

### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. VII. 462

Væ qui potentes estis ad potandum vinum, et viri fortes ad miscendam ebrietatem. A E/4.5.0 Cant.3. 6

Hinc per Salomonem dicitur, quod sancti quique sine vlla debilitate desiderij internam requiem contemplantur: En lectulum Salomonis (exaginta fortes ambiunt, ex fortiffimis Ifrael. Hinc Pfalmifta contra reprobos in passione positi voce Redempto-Pfalm. 48. risinfinuans, ait : Ecce occupauerunt animam meam, et irruerunt in me fortes. Quam bene veramque fortitudinem Efajas complexus eft, dicens: Qui confidunt in-Efei4. 40.2 Domino, mutabunt fortitudinem. Qui enim nequaquam sument, sed mutabunt dixit: profecto patenter innotuit, aliam effe, quæ proponitur, et aliam, quæ inchoatur. An non etiam reprobi fortes funt, qui ad præfentis vitæ concupifcentiam tot laboribus currunt, periculis se audenter obijciunt, pro lucris contumelias libenter

ferunt, ab appetitus sui libidine nulla victi contrarictate resiliunt, percussionibus durescunt, et mala mundi tolerant pto mundo, eiusq., vt ita dixerim, gaudia quæren- B tes perdunt, nec tamen hac perdendo fatigantur? Vnde bene ex humani generis voce per Hieremiam dicitur: Inebriauit me abiinthio. Ebrius quippe quod patitur nescit. Absinthio ergo ebrius est, qui præ amore præsentis sæculi, a sensu rationis alienus, dum quidquid pro mundo fustinet, leue deputat, laboris amaritudinem, quam tolerat, ignorat : quia nimirum delectabiliter ad cuncta ducitur, in quibus poenaliter fatigatur. Ar contra vir iustus ad mundi pericula pro mundo toleranda esse debilis ftudet, finem suum conspicit, vita præsens quam sit transitoria, attendit, et pro ea exterius labores perpeti renuit, cuius intrinsecus delectationem vicit. Beatus igitur Iob præsentis vitæ aduersitatibus pressus, dicat ex sua, dicat ex omnium voce iustorum : Quæ est enim fortitudo mea, ve sustineam? aut quis finis meus, ve patienter agam.? Ac si aperte insinuet, dicens: Mala mundi pro mundo tolerare nequeo, quia iam in. eius desiderio fortis non sum. Dum enim præsentis vitæ finem conspicio, cur pondus cruciatus eius patior, cuius appetitum calco? Et quia iniusti quique, vt diximus, tanto fortins labores illius perferunt, quanto auidius eius delectatione pascuntur, reete mox eandem reproborum fortitudinem fubdit, dicens:

Qu'ed nonnulli reprobi ex percussione sicut lapides indurantur, alij verd in percussione consoni, relanant line correptione. CAD. IX.

N Ec fortitudo lapidum fortitudo mea, nec caro mea enea est. ] Quid hoc loco pernos ietus accipiunt, et tamen nulla disciplina percussione mollescunt. Quo con-Ezech. 11. d tra electis per Prophetam, pollicente Domino, dicitur : Tollam a vobis cor lapideum. s.Cor. 23. a et dabo vobis cor carneum . Paulus quoque ait : Si linguis hominum loquar et angelorum, charitatem autem non habeam, factus fum velut æs fonans, aut cymbalum tinniens . Scimus autem quoniam percussi lapides clarum sonum reddere nequeunt, æs vero cu percutitur, canorus valde sonitus ex eius percussione formatur. Quod quia vt lapides, vita caret, fenfum in fonitu non habet. Necnon funt nonnulli qui lapidibus fimiles, ita ad pietatis præcepta duruerunt, vt cum cos percuffio supernæ animaduersionis examinat, nequaquam sonitum humilis confessionis reddant. Quidam vero a metallo aris in nullo discrepantes, cum flagella superna percussionis accipiur. piæ confessionis sonitum emittunt. Sed quia humilitatis voces ex corde non proferunt, ad statum salutis reducti, nesciunt quod promiserunt. Illi ergo more lapidum percuffi, nec voces habent : ifti autem in nullo aris imitationem fugiunt, qui in per- E cuffione positi, bona, que non sentiunt, loquuntur . Illi venerationem ferientis et verbera denegant : ifti pollicentes quod non implent, fine vita clamant. Vir igitur fan-&us reproborum duritiam inter verbera fugiens dicar : Nec fortitudo lapidum fortitudo mea , nec caro mea ænea est . Ac si aperte fateatur, dicens : Reproborum similitudinem sub disciplinæ verbere fugio, quia nec more lapidum ita obdurui, vt sub percuffionis stimulo a ministerio confessionis obmutescam : nec rursum quasi as vocemconfessionis resono, et sensum vocisignoro. Sed quia ad percussionem reprobi debilirer fortes funt, electi autem valenter infirmi : beatus lob dum fortem fe per infaniam non esse afferit, fortem se per statum salutis innotescit. Vnde ergo hanc ean-11. dem fortitudinem perceperit, patenter insinuet, ne fi sibi vires, quas habet, arroget, potenter

potenter ad mortem currat . Plerumque enim virtus habita deterius, quam fi deeffet, nterficit : quia dum ad fui confidentiam mentem erigit, hanc elationis gladio transfigit. Cumq. eam quasi roborando viuificat, eleuando necat, ad interitum videlicet pertrahit, quam per spem propriam ab internæ fortitudinis fiducia euellit. Sed quia catus lob, et virtute pollet, et in semetipso fiduciam non habet, atque vt ita dixerim, vires infirmus habet, apte subiungit, dicens: [ Ecce non est auxilium mihi in. me. ] Pateriam ad cuius fpem percuffi animus recurrat, cum in fe fibi auxilium effe denegat. Sed quia infirmum se in semeripso insinuat, ad maioris adhuc fortitudinis meritum, quo modo etiam a proximis destituatur, adiungit: [ Necessarij quoque mei recesserunt a me. 7 Sed ecce despectus exterius, intus solio iudicij præsidet. Nam cum derelictum fe afferit, protinus ad fententiam erumpit, dicens :

De ordine charitatis, et quod in profesitate dilectio vix agnofeatur. Cap. X.

Vi tollit abamico suo misericordiam, timorem Domini derelinquit.] Quis hoc loco amici nomine, nisi quilibet proximus designatur? Qui eo sidelius nobis iungitur, quo percepto nunc a nobis boni operis exemplo, ad obtinendam post aternam patriam veraciter auxiliatur. Quia autem duo funt pracepta charitatis, Dei videlicet amor, et proximi : per amorem Dei, amor proximi gignitur, et per amorem proximi amor Dei nutritur . Nam qui amare Deum negligit, profecto diliere proximum nescit, et tunc plenius in dilectione Dei proficimus, si in eiusdem dilectionis gremio prius proximi charitate ligamur. Quia enim amor Dei amoremo

C proximi generat, dicturus per legem Dominus: Diliges proximum tuum ficut teipfum, præmisit dicens: Diliges Dominum Deum tuum, vt scilicet in terra pectoris Deut. 6. a nostri, prius amoris sui radicem sigerer, quarenus per ramos postmodum dilectio fraterna germinaret. Et rurlum quia amor Dei ex proximi amore coalescit, testatur loannes, qui increpat dicens : Qui non diligit fratrem fuum, quem videt, Deum, quem 1. Joan. 4. d non videt, quo modo potest diligere ? Que tamen diuina dilectio per timorem nascitur, fed in affectum crescendo permutatur. Sæpe vero omnipotens Deus vt quantum quisque a charitate eins ac proximi longe sit, vel in ea quantum profecerit innotefcat, miro ordine cuncta di pensans, alios flagellis deprimit, alios successibus fulcit. Et cum quoidam temporaliter deserit, in quorundam cordibus que mala latent, oftendir. Nam plerumque ipsi nos miseros insequentur, qui felices sine comparatio-

D ne coluerunt . Cum enim quis positus in prosperitate diligitur, incertum valde est, verum prosperitas an persona diligatur. Amissio autem felicitatis interrogat vim dilectionis. Vnde bene quidam fapiens dicit : Non agnoscitur in bonis amicus, et non Eceli, 12.6 absconditur in malis inimicus. Nec prosperitas quippe amicum indicat, nec aduerfiras inimicum celat, quia et ille fæpe prosperitatis nostræ reuerentia tegitur, et ifte ex confidentia aduersitatis aperitur. Virigitur iustus in flagellis positus, dicat : Qui tollit ab amico ino misericordiam, timorem Domini derelinquit: quia nimirum qui ex aduersitate proximum despicit, aperte conuincitur quòd hunc in prosperis non amauit. Et cum omnipotens Deus ideo flagello quosdam cruciet, vt et percussos erudiat, et non percussis occasionem boni operis prabeat, quisquis percussum despicit, occasionem a se virtutis repellit : et tanto se nequius contra auctorem erigit, quanto

E hune nec pinm in falute propria, nec iustum in alieno vulnere agnoscit. Intuendum vero est, quod beatus lob sie sua loquitur, ve totius quoque electi populi per eum vita, fignetur. Quia enim eiusdem populi membrum est, cum que ipse patitur narrat, eaetiam qua fustinet ille denunciat, dicens: [ Fratres mei præterierunt me sicut torrens, qui raptim transit in conuallibus.] Reproborum mens quia sola præsentia diligit, plerumque nunc tanto aliena existit a verbere, quanto post extranea remanet ab hereditate, et superba iustos despicit, quos paterna miscricorditer seueritas affligit. Sape vero reprobi candem fidem, qua viuimus, retinent, cadem fidei facramenta perciinnt, eiusdem religionis vnitate continentur: sed ramen compassionis viscera nesciunt, charitati vim, qua in Deum flagramus et proximum, non agnoscunt . Recte ergo et fratres, et prætereuntes vocantur, quia ex vno matris gremio nobiscum per fidem prodeunt, fed in vno charitatis studio erga Deum, et proximum non figuntur.

## 464 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. VII.

Vnde etiam apte torrenti, qui raptim transit in conuallibus, comparantur. Torrens A namque ex montanis in ima defluit, et collectus hiemalibus pluuijs, æftiuis folibus arescit. Qui enim terrena diligunt, er spem supernæ patriæ deserunt, quasi ex montibus valles petunt, quos tamen hiems præsentis vitæ multiplicat, sed æstas venturi iudicij exficcat, quia cum fol fupernæ districtionis incanducrit, reproborum lætitiam in ariditatem vertit. Bene autem dicitur: [ Raptim transit in conuallibus. ] Torrentem quippe ad conualles raptim transire, est prauorum mentes ad ima desideria sine 12 vllo obstaculo ac difficultate descendere. Omnis enim ascensus in labore est, descenfus in voluptate : quia per adnifum greffus ad fuperiora tenditur, per remiffionem. vero ad inferiora declinatur. Ad montis enim verticem faxum fubuehere magni laboris eft, idemq. a fummis ad ima dimittere labor non eft. Sine mora videlicet proruit. qui magnis conatibus ad fumma peruenit. Longo studio seges seritur, sole atque imbre diutino nutritur, fed tamen vna et subita scintilla consumitur. Paulisper adificia ad alta proficiunt, sed repentinis casibus terram petunt. Robusta arbor in aera per tarda incrementa se erigit, sed quidquid diu ad alta protulit, semel et simul cadit. Quia igitur ascensus in labore est, descensus in voluptate, reste nunc dicitur: [ Fratres mei præterierunt me sicut torrens qui raptim transit in conuallibus. ] Quod tamen. fentiri et alirer potest. Si enim conualles ima poenarum loca intelligimus, injusti quique sicut torrens raptim ad conualles transcunt, quia in hac vita, quam totis desiderijs appetunt, diu ffate nequaquam possunt. Nam quot dies atatis accipiunt, quasi tot quotidie gressibus ad finem tendunt. Augeri sibi optant tempora, sed quia concesfa subsistere nequeunt, quot augmenta viuendi percipiunt, diu viuendi spatia totidem perdunt. Momenta ergo temporum quò sequuntur, sugiunt, quo accipiunt amittunt. Raptim itaque ad conualles transcunt, qui in longum quidem voluptatum desideria C pertrahunt, sed ad inferni claustra repente deducuntur. Quia enim hoc etiam, tempus ] quod qualibet long zuitate extensum est, si fine clauditur, longum non est, ex fine miseri collegerunt breue suisse, quod amittendo tenuerunt. Vnde bene et per Salomonem dicitur: Si multis annis vixerit homo, et in his omnibus læratus fuerit, meminisse debet tenebrosi temporis, et dierum multorum, qui cum venerint, vanitatis arguentur præterita. Stulta etenim mens cum malum repente inuenerit, quod nequaquam præterit, æternitatem eius tolerando intelligit, quia quod præterire potuit, vanu fuit. Sciendum vero est quod plerique agere recta desiderant, sed sunt nonnulla, quæ infirmis corum menribus ex præsenti vita contradicunt : cumq. aduersa in infirmis perpeti metuunt, in superni iudicij rectitudine offendunt. Vnde recte subiungitur:

Quod hi, qui temporalium damnorum metu veritatem, vel iustitiam, vel eteras virtutes pratermittunt, celestis ira vindiltam incurrunt. Cap. XI.

Vi timent pruinam, irruet super eos nix.] Pruina quippe inferius gelatur, nix autem de superioribus ruit. Et sæpe nonnulli dum temporalia aduersa pertimescunt, districtioni se aterna animaduersionis obijciunt. De quibus bene per Psalmistam dicitur : Illic trepidauerunt timore, vbi non erat timor. Iste namque veritatem iam libere defendere apperit, sed tamen in ipso suo appetitu trepidus indignationem potestatis humanæ pertimescit:cumq. in terra hominem contra veritatem pauet,eiufdem veritatis iram calitus fustinet. Ille peccatorum suorum conscius, ea,qua possidet, indigentibus iam largiri desiderat, sed tamen ne, datis rebus, egeat, ipse formidat. E Cumq. carnis subsidia reservando trepidus præparat, ab alimentis misericordiæ animam necat. Et cum pati in terra inopiam metuit, æternam fibi abundantiam fupernærefectionis abscindit. Recte ergo dicitur: [ Qui timent pruinam, irruet super cos nix.] Quia qui conculcanda in infimis metuunt, a fummis metuenda patiuntur : et cum transire nolunt quod calcare poterant, judicium de supernis excipiunt, quod tolerare nequaquam possunce. Sed hac agentes, mundi gloriam temporaliter. obtinent. Quid autem tempore vocationis suz facturi sunt, cum cuncta simul pauidi deserunt, que hic cum graui timore seruauerunt? Vnde et apte subditur : [ Tempore, quo fuerint diffipati, peribunt . ] Quos enim præsentis vitæ solicitudo ordinat , amissio diffipat: et tunc etiam exterius pereunt, qui intus dudum æterna negligendo perierunt.

Eccls.11.6

Pfal. 13.

A rierunt. De quibus recte additur : [ Et vt incaluerint, foluentur de loco fuo . ] Iniquus 13 . enim quisque cum incaluerit, de loco suo soluctur: quia iudicio intima districtionis appropinquans, cum iam per cognitionem pene feruere coeperit, ab ea, cui dudum inhæserat, carnis suæ delectatione separatur. Hinc est enim, quod per Prophetam de reprobis dicitur : Et tantummodo fola vexatio intellectum dabit auditui : quia vide-. Ifaia 28. . licet æterna non intelligunt, nis cum pro temporalibus iam fine emendatione pu- Infra lib.11, niuntur, tunc mens aftuat, et infructuosa pomitentia se ignibus inflammat, duci ad cap.14. fupplicium timet, præsentem vitam ex desiderio retinet : sed de loco suo soluitur, quia oblectamenta carnis deserens, eius duritia per supplicium liquatur. Sed quia iniqui omnes quid abstractionis suz tempore patiantur audiuimus, adhuc aliqua, quibus in libertatis fuæ spatio implicantur, audiamus . Sequitur :

Quod peccatum ex peccato nafcatur, mira et subtilis distinctio : et quid sit , quod per Isaiam dicitur: Erit cubile draconum es pascua firuthionum.

Nuoluza funt femita greffuum corum .] Omne, quod inuoluitur, in femetipfum 14. replicatur. Et funt nonnulli, qui feducentibus vitije obuiare quafi tota intentione deliberant, sed irruente tentationis articulo, in deliberationis proposito non perdu-rant. Alius namque prauo vsu superbiæ instatus, cum magna esse præmia humilitatis confiderat, aduerfum femetipfum fe erigit, et quasi tumorem turgidi fastus deponit, exhibere se quibuslibet contumelijs humilem promittit: sed cum repente hunc vnius iniuria verbi pulsauerit, ad consueram protinus elationem redit, sicq. ad tumo-

rem ducitur, vt nequaquam quia humilitatis bonum concupierat recordetur. Alius C auariria aftuans, augendis facultatibus anhelat : is cum praterire omnia velociter conspicit, vagantem per concupiscentias mentem figit, decernit iam nihil appetere, et adepta rantummodo sub magni moderaminis freno possidere : sed cum repente fuerint oculis oblata quæ placeant, in ambitione protinus mens anhelat, semetipsam non capit, adipiscendi hæc occasionem quærit, et oblita continentiæ, quam secum pepigerat, cogitationum se stimulis per desideria acquisitionis inquierat. Alius luxuriæ rabe polluitur, et longa iam confuetudine captus tenetur: quanta autem castitatis sir munditia conspicit, et a carne vinci turpe deprehendit. Restringere ergo volupratu fluxa deliberat er refultare confuerudini, quali totis fe viribus parat. Sed vel obiecta oculis specie, vel ad memoriam reducta, cum subiecta tentatione concutitur, prorinus a pristina præparatione dissipatur. Et qui contra hanc clypeum delibera-

D tionis crexerat, delectationis iaculo confossus iacet, sico, cum luxuria encruem superat,ac fi nulla contra cam intentionis arma præparasset. Alius vero iracundiæ slammis accenditur, eiusq. stimulis ad inferendas proximis contumelias effrenatur. Cum vero nulla furoris animum occasio pulsat, quanta sit mansuetudinis virtus, quanta patientiæ altitudo considerat, seq. etiam contra contumelias patienter parat: sed cnm parua quælibet commotionis occasio nascitur, repente ad voces et contumelias medullitus inflammatur : ita vt non folum ad memoriam patientia promissa non redear, sed et semetipsam mens, et ea, que loquitur, conuicia non agnoscat. Cumq. furori plene satisfecerit, quasi post exercitium in tranquillitatem redit : et tunc se ad silentij claustra recolligit, cum lingua non patientia, sed procacitatis sua satisfactio frennm ponit. Vixigitur vel sero post conuicia illata se cohibet, quia et a cursu sape

E spumantes equos non præsidentis dextera, sed campi terminus coercet. Bene ergo de reprobis dicirur : [Inuolutz funt femitz greffuum eorum,] quia recta quidem deliberando appetunt, fed ad consueta semper mala replicantur, er quasi extra se tensi, ad femetipios per circuitum redeunt, qui bona quidem cupiunt, fed a malis nequaquam recedunt . Esse quippe humiles , sed tamen fine despectu : esse contenti proprijs, sed sine necessitate : elle casti, sed sine maceratione corporis : esse patientes, sed sine contumelijs volunt : cumq. adipisci virtutes quærunt, sed labores virtutum fugiunt, quid aliud quam exhibere belli certamina in campo nesciunt, et triumphare in vrbibus de bello concupifcunt? Quamuis hoc, quòd corum femitæ inuolutæ memorantur, ad- 15. hue intelligi et aliter possit. Sape namque nonnulli contra quædam se vitia vehe-menter accingunt, sed quædam subigere negligunt: cumq. se contra ista non erigunt, et illa contra le reparant, que subegerunt. Alius namque iam carnem a luxuria. edomuit.

### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. V II. 466

edomuit, sed tamen adhuc mentem ab auaritia non refrenauit : cumq. se in mundo A pro exercenda auaritia rerinet, cumq. a terrenis actibus non recedit, crumpenre occasionis articulo, eriam in luxuriam labirur, quam iam subegisse videbarur. Alius auaritia aftum vicir, fed nequaquam vim luxuria fubdidir: cumq. explenda luxurix pretium praparat, jugo quoque auaritiz, quam dudum edomuir, cordis ceruicem subdit. Alius rebellantem iam impatientiam strauit, sed inanem gloriam necdum vicit: et cum se per hanc mundi honoribus inserir, confixus causarum stimulis, ad impatientiam caprus redir: cumq. inanis gloria ad defensionem sui animum erigit, et illam victus tolerar, quam superauit. Alius iam inanem gloriam subdidit, sed tamen impatienriam necdum strauit: et cum mulra resistentibus per impatientiam minatur, erubescens non implere quod loquirur, sub inanis gloriz iugum reuocatur : & hoc victus per aliud tolerat, quod plene se vicisse gaudebat. Sic ergo ope vicaria sugiriuum B suum vitia retinent, & quasi iam amissum sub dominij sui iure recipiunt, arque ad vindictam sibi vicissim tradut. Peruersis itaque inuolura sunt gressuum semita, quia ersi, deuicta vna nequitia, pedem leuant, regnante tamen alrera, hunc in ca etiam, quam deuicerant, implicant. Aliquando vero inuoluris gressuum semiris, et nulla culpa deuincirur, er alia per aliam perpetratur. Nam sape furto, negationis fallacia iungitur, & sape culpa fallaciæ periurij reatucumulatur. Sape quodlibet virium impudenri prasumptione commitritur, & sape, quod omni culpa fir grauius, etiam de commisso vitio superbitur. Nam quamuis de virrute nasci elatio soleat, nonnumqua tamen stulra mensde perpetrata se nequitia exaltat. Sed cum culpa culpa adiungitur, quid aliud quam inuolutis semitis atque innodaris vinculis prauorum gressus ligantur? Vnde bene contra peruerfam mentem fub Iudza specie per Isaiam dicirur : C Erir cubile draconum, & pascua strurhionum, et occurrent damonia onocentauris, & pilosus clamabit alter ad alterum. Quid namque per dracones nisi malitia, quid vero struthionum nomine nisi hypocrisis designatur? Struthio quippe voladi speciem

Ifai.34.6

te draco cubat, et ftruthio pascitur : quia & latens maliria callide tegirur, er intuentium oculis simulario bonitaris antefertur. Quid vero onocentauroru nomine, nisi & lubrici figurantur & elati? Graco quippe eloquio onos afinus dicitur, & appellarione Exech. 23.6 afini luxuria delignatur, Propheta attestante, qui ait : Vt carnes asinorum, carnes corum. Tauri autem vocabulo, ceruix superbiz demonstrarur, sicut voce Dominica de Pf4L 21.

Iudais superbientibus per Psalmistam dicitur : Tauri pingues obsederunt me. Ono- D centauri ergo funt, qui subiecti luxuriz vitijs, inde ceruicem erigunt, vnde humiliari debuerant. Qui carnis sua voluptatibus seruienres, expulsa longe verecundia, non folum se amittere rectitudinem non dolent, sed adhuc etiam de opere confusionis gaudene. Onocentauris autem damonia occurrunt, quia maligni spirirus valde eis ad votum deseruiunt, quos de his gaudere conspiciunt, qua flere debuerunt. Vbi apre subiungitur: Er pilosus clamabit alrerad alterum. Qui namque alij pilosi appellatione figurantur, nisi hi, quos Graci Panas, Latini vero incubos vocant? quorum nimirum forma ab humana effigie incipit, sed bestiali extremitate terminatur. Pilosi ergo nomine, cuiuslibet peccati asperiras designarur, quod etsi quando quasi ab obtentu rationis incipir, semper tamen ad irrationabiles morus tendit, & quasi homo in bestiam definit: dum culpa per rationis imaginem inchoans, víque ad irrationabilem g effectum rrahit. Nam izpe edendi delectatio feruit gulz, & feruire fe fimulat indigenria narura : cumque venrrem ingluuie extendit, membra in luxuriam erigit. Pilosus autem alrer ad alterum clamat, cum perpetrata nequitia, ad aliam perpetrandam maliriam prouocar, et quali quadam cogirationis voce, commissa iam culpa,

haber, sed vsum volandi non habet, quia et hypocrisis cunctis intuentibus imaginem de se sanctiratis infinuar, sed tenere viram sanctitatis ignorat. In peruersa igitur men-

culpam adhuc, qua commitratur, inuirar. Sapenamque, vediximus, gula dicit : Si abundanti alimenro corpus non reficis, in nullo vtili labore subsistis. Cumq. mentem per desideria carnis accenderir, mox quoque luxuria verba propria suggestionis facit, dicens : Si misceri Deus homines corporaliter nollet, membra ipsa cocundi apra vibus non fecifier. Cumq. hzc quali ex ratione fuggerit, menrem ad libidinum effrenationem rrahit. Que sape deprehensa, patrocinium mox fallacia, et negationis inquirit, reamq. fe elle non æstimat, fi mentiendo, vitam defendat. Pilofus ergo

TO BIT -THE

92

risi

Se.

L

SE . 

20

right.

H-H-H 17.77

A alter ad alterum clamat, quando sub aliqua ratiocinandi specie, peruersam mentem culpa subsequens ex occasione culpæ præcedentis illaqueat. Cumq. hanc peccata dura atque aspera deprimunt, quasi conuocati in ea concorditer pilosi dominantur: ficq. fit , vt femper fe greffuum femitz deterius inuoluant, dum mentem reprobam culpa per culpam ligat.

Quod peccati consuctudine mens cacata nescit que vadat, es libenter illecebris se subdat, quad exemplo Samfonis et Sedechie probatur. Capat XIII.

C'Ed inter hæc sciendum est, quòd aliquando prius oculus intellectus obtunditur, et 16 postmodum captus animus per exteriora desideria vagatur: vt cæca mes quo du-B citur nesciat, et carnis suz illecebris sese libenter subdat. Aliquando vero prius desideria carnis ebulliunt, et post longum vsum illiciti operis, oculum cordis claudunt. Nã Tape mens recta cernit, nec tamen audenter contra peruerfa fe erigit : et renitens vincitur, dum hoc ipfum, quod agit, dijudicans, carnis fuz delectatione superatur. Quia enim plerumque prius oculus contemplationis amittitur, et post per carnis desideria huius mundi saboribus animus subiugatur, testatur Samson ab Allophylis captus; qui postquam oculos perdidit, ad molam deputatus est : quia nimirum maligni spiritus, postquam tentationum stimulis intus aciem contemplationis esfodiunt, foras in citcuitum laborum mittunt. Rurfum, quia sape et recta operatio exterius perditur, et tamen adhue rationis lumen in corde retinetur, propheta Hieremias infinuat, qui

dum Sedechiæ captiuitatem narrat, ordinem captiuitatis internæ denunciat, dicens:

C Occidit rex Babylonis filios Sedechiæ in Reblatha in oculis eius, et omnes nobiles Iu- Hier. 39. b da occidit rex Babylonis, oculos quoque Sedechiz eruit. Rex quippe Babylonis est antiquus hostis, possessor intima confusionis, qui prius filios ante intuentis oculos trucidat: quia fape fic bona opera interficit, ve hac fe amittete ipfe qui captus eft, dolens cernat. Nam bona plerumque gignit animns, et tamen carnis suz delectationia bus victus, bona quæ genuit, amans perdit, et quæ patitur damna considerat, nec tamen virtutis brachinm contra regem Babylonis leuat. Sed dum videns nequitiz perpetratione percutitur, ad hoc quandoque peccati viu perducitur, vt ipio quoque raditionis lumine priuetur. Vnde Babylonis rex, extinctis prius filijs, Sedechia oculos eruit, quia malignus spititus, subductis prius bonis operibus, post et intelligentia lumen tollit. Quod recte Sedechias in Reblatha patitur. Reblatha quippe, multa

D hac interpretatur. Ei enim quandoque et lumen rationis clauditur, qui prauo viu ex iniquitatis suæ multitudine grauatur. Quoquo autem modo culpa prodeat, vel 17 quibuiliber occasionibus erumpat, reproborum tamen semitæ semper inuolutæ sunt : ve prauis concupiscentijs dediti, aut bona nulla appetant, aut appetentes infirmo defiderio, ad hæe nequaquam mentis liberos greffus tendant. . Recta enim aut non incipiunt, aut in ipio fracti itinere, ad hæe minime pertingunt. Vnde fit plerumque, ve ad morem fuum laffari redeant, fefeg, ab intentione animi in carnis voluptatibus. fternant, fola que transcunt cogitent, nulla que secum permaneant, curent. Vnde et apte subditur : [ Ambulabunt in vacuum et peribunt . ] In vacunm quippe ambulant, qui nil secum de fructu sui laboris portant. Alius namque adipiscendis honoribus exudat, alius multiplicandis facultatibus aftuat, alius promerendis laudibus E anhelat. Sed quia cuncta hac hic quifque moriens deferit, labores in vacunm per-

didir: quia fecum ante iudicem nihil tulir. Quo contra bene per legem dicitur: Non Dent. 16.4 p. apparebis in conspectu Domini vacuus. Qui enim promerenda vita mercedem bene agendo non proundet, in conspectu Domini vacuus apparet. » Hinc dei utilis per Pfalmissam dicitur: Venientes autem venient in exultatione, portantes manipulos suos . Pfal, 124, Ad examen quippe iudicij portantes manipulos veniunt, qui in semetipsis recta opera, quibus vitam mereantur, oftendunt. Hinc de vnoquoque electo Pialmifta iterum dicit: Qui non accepit in vano animam fuam. In vano namque animam fuam ac- Pfalas. cipit, qui fola præfentia cogitans, quæ fequantur in perpetuum, non attendit. In vano animam luam accipit, qui eius vitam negligens, ei curam carnis anteponit: fed animam fuam iusti in vano non accipiunt : quia intentione continua ad eius vtilitatem referunt quidquid corporaliter operantur; quatenus et transcunte opere, operis

## 468 S. Gregorij Expor. Moralis Lib. VII.

eansa non transcat, que vitæ præmia post vitam parate. Sed hæccutare reprobine- A gligunt: qui a profecto ambalantes in vacuum, vitam sequentes sugiunt, inuenientes perdunte. Melius vero a prauorum imitarione compesimur, it eorum damna ex fine pensamus. Vnde bene etiam cum exhortatione subiungiture.

Quòd tepide conuerfantism illaquesta intentio, in faculi huius turbine attendenda fit, eo ex abravius damno correpti, fermiter in Deum proficere debeamus, et quia fit quad visulis dami reclufic, vuoca rehenes plantirum, cui arca est impofita, i bunt in derettum per volum, qua ducti in Behlfamit. Coput X 1111.

Onfiderate semiras Theman, itinera Sabba, et expectate paulisper.] Theman Quippe Auster , Saba aurem rete interpretatur . Quid hic per Austrum , qui affla- B ta teporibus membra dissoluit, nisi fluxa viuendi remissio: quid per rete, nisi actionis obligatio demonstratur? Qui enim dissoluta mente ca, quæ terrena sunt, appetunt, nec gressu libero ad Deum pergunt, ipsi se suis inordinatis conatibus ligant : cumq. se suxis conuctfationis fuz actibus implicant, quafi remanfutos in retis vinculis pedes popunt. Vt enim paulo superius quosdam ad deuictas iam culpas retrahi per aperta quadam, et non deuicta viria diximus: ita nonnulli ad ea, qua reliquerant, redeunt per quædam, quæ vel honestatis nomine, vel laudis honote palliantur. Nam sunt plerique, qui iam aliena non appetunt, arque ab huius mundi iurgijs inchoatæ quieris amore dividuntur, erudiri facris eloquijs sitiunt, vacare supernis contemplationibus concupifcut : nec tamen perfecta animi libertate curam retum familiatium deserunt, eui sepe dum licite seruiunt, etiam illicitis huius mundi jurgijs implicantur : cumque C) terrenas res studiose tueri desiderat, cordis requiem descrunt, quam quarebant, et cum substantia fugiens continua prouisione protegitur, conceptus in animo diuinæ scientiæ fermo diffipatur i quia iuxta veritatis fententiam, obortum femen spinæ opprimunt, cum verbum Dei a memoria importuna terrenarum retum folicitudines expellunt. Dissolutis itaque gressibus in rete ambulant, qui dum mundum perfecte non deferunt, femetipfos gradiendo obligant, ne gradiantur. Et funt plerique,qui non folu aliena non appetunt, verumeriam cuneta, que possederant in mundo, derelinquunt, semeripsos despiciunt, nullam præsentis vitæ gloriam requirunt, ab huins mundi se actibus separant, et pene quidquid prosperitatis arriferit, calcant. Sed tamen adhuc vinculo carnalis cognationis obligati, dum amoti propinquitatis indiscrete deseruit, ad ea sape per affectum cognationis redeunt, que iam et cum proprio despectu sube- D. gerunt. Cumq. plusquam necesse est, carnis propinguos diligunt, retracti exterius a cordis parente dividuntur. Nam sæpe quosdam videmus, quantum ad proprium studium spectar, iam præsentis vitæ desideria non habere, mundum et opere et professione reliquisse: sed ramen pro inordinatis affectibus propinquorum pratoria ir rumpere, terrenarum rerum iurgijs vacare, libertatem intimæ quietis telinquere, et mundi studia in se iamdudum destructa reparare. Quo iraque isti nisi in rete ambulant, quos a præfenti fæculo inchoata jam vitæ perfectio foluerat, fed inordinatus amor terrenæ cognationis ligat? Qui enim diffricto studio, & non dissolutis gressibus aterna sponfionis pramium fequuntur, ficut semeripsos pro diuino amore despiciunt, sie cuncta, quibus se sentiunt præpediri, postponunt : & cum pro Deo necesse est, ve quibus valent cunctis infermiant, pro Deo primara obsequia etiam propinquis negant. Hincest enim E quod quidam cum diceret: Permirte mihi prius ire,et sepelite patrem meum, protinus ex ore veritatis audiuit : Sine vt mortui sepeliant mortuos suos, tu aurem vade, et annuncia regnum Dei. Qua in re notandum est, quia electus discipulus dum a parentis fepultura compescitur; hoc deuotum quemque exhibere patri mortuo ex affectu car-

Matt. 8. s

quod quidam cum dicoret: Permirte mili prius irect fipelire patrem meumprorimus ex ofe veriaita auduit: Sione vi mortui fepeliaim mortuos fuos, tu autem vade, et asnuncia regnum Dei. Qua inse notandum eft, quia electus difcipulus dum a parentis fepultura competicius; nho educotum quemque exhibere parti mortuo ex aftetu catnali propter Dominum nona licet, quod propter Dominum et extenis debest. Hine rutaf fum veriras dicit: Si quia versuada me, e kun odit patrem fuum, et matrem, et vxoexem, et filios, et frattes, et fotores: adhuc autem et animam fuam, non preft meufic dicipulus: Quo indoco videlicet dum propioquotum odio, a nima quoque nofita oduum fubinfertur, patemetro fidenditur, quia fe propinquos, ficu no finetipida
odio habere prategimum; v. Hou od atretan appientes, ocumque carnalem grafas

Luca. 14-f

cum prapedit postponentes, discamus temperara cos discretionis arte et conuenien-

the products glass chimina anticontens increasing the project per product print print have critically mentily prepetit, ignorate quaterns field in anticol discount print have critically mentily prepetit, ignorate quaterns field in anticol discount print print rected ordinars, furmorum amore transferdars. Soderier govern providendum ell, ne carnis gratis furrepat, aque a relo rimere cordia grefulum deflectat, ne virtuippernia moris impedias, et furgestem mentem fuperimpolito podere deorfium premate. Sicetenim quifque propinquorum debet necefficatibus compati, yt tanten percompatificame non finate vini fias mensionis impedirii vi affectsu quidem mensi virtuippernia desiruit propinquorum propinquorum

C per bate in parus distribution a reclo itinere non declinent. Quos foren cobis per figuificationem vacas innume, case Domini ad monatas tendentes, aftech innul, se rigido ficini gradiantar, ficur feripato el Tollenter duas vacas, 1. Rg. 6. be qua l'actibato viulos, jaux renta de Jaufrena, viulos, cara ma daufrant domini, et tiniere vata de l'aufrena daufrant domini, et tiniere vata de l'aufrena de l'aufrena vacas per vium que deste bettiennis, et tiniere veta de l'aufrena ne consentation de l'autre que de l'autre de l'autre de l'autre de l'autre de l'autre de l'autre reque a destran neque ad finifiram. Ecc enimerelufic domi vitano de l'autre que de l'autre de l'autre de l'autre per gour de la binima mugius, et autre abbiniere noi deule autre per gour, autre per jour de la binima mugius, et aume abbiniere noi deule autre grellus. Autre pregout, autre per jour, de la binima mugius, et anne abbiniere noi deule autre grellus. Autre ence de vitant per compatitionem fonume, rela cité ou de politicis non defeniment en centre de l'autre portant. Celestant, qui fette legis iu colp objetitis, non defeniment en fine ne Celestant, qui de arcan portant.

D quasenti per hoc, quod propinquorum necefficatibus condolene, a cerprocéitudimistinere no declamen. Beditamis quippe domu Solis dictur. Area epo Domini
fusperpofita Bethfamis pergere, eft cum tuperna feientia ad atterna lucin habitacutum propinquare. Sed une vere Esth famis tendimus, um viam recitudinis gradiences, ad vieina erroris latera nec pos affectu pignorum declinamus. Quorum minrum
grazis mentem nofiram tenere debet, fed reflective non debetan beac eadem mensaur
fia affectu non tangiture, dura fir, sur plustacita, pri infectivar, remifia. Intueri libetbeatum 10s, ha quo duinti timori sigo colla corda artitureta, filo quanto direttipata a norte libroum, in terram tonfo e apite cormit fed rebo tamen inner mugifs,
graditur, quis occisia in gentiu ad Del lateda sportura, cum protinus divi: Dominus addeti, Dominus abfullir, ficut Domino placui, ita fachum eft rit nomen Domigen ibenedicitum. Sed indiferes un ennes han evinendi regulam nefeiunce; quo via beli

2 ni benedichtum, Sed indicretze mentes hanc viuenda regulam melcuunaet quo vasa Dei diffolute appeunat, eo adm undit innera Bulte regilicantur. Rectiergiuri fanctus vitro polt Theman femiasa, Saba itinera memorat, quia quos Aulter reprobi teporito foluerit, hos nimiram rete implicationis teneta. Bene autem peator un falta deferbene, confiderare hare admonet quia pemerta agendo diligimus, fed hee viti faita didicionato, et que un innobis musai diplicanda ac redimus, quam fini trupia, in aliorum attibus cognolicimus sifico, fit, was diemenplam mens redest, et agere, quod reprehendie, et urbeita, culationia in Jequello feda a faica folipiete, cum mena vita fimili insclipia quod auterfetur vides. Aite regos [Confiderate femiras Theman, intenes Saba, te expectates pusulfier.] A fa faperte dicere: Daman alieni teporia tarendie, et tume fipem de æternis firmius fumitis, fi redo ordis oculo, quod in alija difficator, videtis, S. Creg. To. s. Creg. To. s. Creg. To. s. R. P. Bene

#### 470 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. VII.

Bene autem dicitur: [Expedate paulifper.] Sæpe etenim dum præfentis viræ breultas A quaf diu perfeueratura diligitur, ab æterna fpe animus frangitur, et delečtatus præfenebus, deferationis fue acligine eruebreatur. Cumq-longum putas, quod av ituandi fibi fpatium reflas, repente viram deferens, æterna mala insentis, qua virara iam nequez. Hine di enim quod per quendam fapistemen diciture 2 v. his, qui perderunt ufulmentiam. Sultimentiam videlice perdunt, qui dum du 6 immorari vifibilibus ætlimane, floem inuibilibum derelinquure. Cumq, mens in pærfentibus figitur, vita eterminatur, et repente ad fupplica improuifa peruenium, quæ decepti fusi præfimptionibus, aut numquani (contingere, aut attache cerdiderunt, Hine veritas di improiniba peruenium quæ decepti fusi præfimptionibus, aut numquani (contingere, aut attache cerdiderunt, Hine veritas di

ja

22

12

fumptionibus, aut numquam (écontingeré, aut trade credidente. Hine veritas diharba; s.e. iv. Vigilate itaque qui ne feitis diem neque horam. Hine trurfum (friptum eft. Dies 1.704/p. 2 Dommi fieur fur in note, it a veniet. Qui senim ad rapiendam animam propinquam senime conficieurs, trui in note coprature. Tanto igium chebet quali femper venits ig metui, quanto a nobis non valent ventura przefeiri. Vnde et fanchi vrii, quia breuitatem vier indefinente raficiunt, quali quordie morientes viunus ret atrano fe, foldulus

Eccle. 2. 8

metui, quanto a nobis non valent ventura præsciri. Vnde et sancti viri, quia breuitatem vita indefinenter aspiciunt, quasi quotidie morientes viuunt : et tanto se solidius mansuris præparant, quanto et nulla esse transitoria semper ex fine pesant. Hinc quip pe Psalmista veloci cursu sugere vitam peccatoris aspiciens, ait: Pusillum adhuc, et Pfal. 16. non erit peccator . Hinc iterum dicit : Homo ficut fenum dies eius . Hinc Efaias ait : Pfal, 102, Ifa. 40. b Omnis caro fenum, et omnis gloria eius sicut flos agri. Hinc mentes præsumentium Iacobus corripit, dicens: Quæ est vita nostra? Vapor est ad modicum parens. Recte er-Zacob 4. d go dicitur: [Expectate paulisper:]quia et immensum est, quod sine termino sequitur, et parum est, quidquid finitur. Longum quippe nobis videri non debet, quod cursu sui teporis tendit, vt non sit: quod dum per momenta ducitur, ipsa hoc momenta sua quæ different , impellent : arque vnde teneri cernitur, inde a gitur, ne teneatur . Bene autem & beatus Iob postquam breuitatem præsentis vitæ despiciens, intulit, contra iniquos protinus in voce omnium electorum furgit, adiungens: [Confusi funt,quia speraui: ]Cum bonis mala reprobi ingerunt, si hos a spe intima labefactari conspiciunt, effectu deceptionis hilarescunt. Lucrum namque maximum, erroris sui propagatione deputant: quia habere se ad perditionem socios exultant. Cum vero bonorum spes interius figitur, et nequaquam malis exterioribus ad ima reclinatur, prauorum mentem confulio occupat : quia dum peruenire ad afflictoru intima nequeunt, incassum se existere crudeles erubescut. Sanctus igitur vir dicat ex voce sua: dicar ex vniuersalis Ecclesia afflieta, gementisq. conftantia, qua inter aduería reproborum, superna retributionis gaudium fine vllo mentis defectu defiderat, atque ad vitam moriendo perdurat : [Confufi funt, quia speraui. Ac si a perte dicat: Quia duris persecutionibus reprobi vim mei rigoris non emolliunt, erubescentes proculdubio laborem sua crudelitatis perdunt. D Vnde et mox ventura retributionis bona, quali iam prafentia conspicit : et qui reatus in iudicio reprobos maneat, attendit subdens : [ Venerunt quoque vsque ad me,et pudore cooperti funt. ] Víque ad sanctam quippe Ecclesia in die iudicij reprobi veniunt : quia víque adeius tunc conspiciendam gloriam perducuntur : vt ad maiora tunc rea-

tellechun quippe reproborum mue merita obfeurant; fed tune cognitio reatus illusminat, vet modo fequeda non videantex tune ca polquam amilierint, cernant. Nune E
quippe ateena intelligere negligunt, vel appetere intellecha contemunt; fed tune ca
aintelligerent proculdubio dedicaratesqa, configient, enumedicierata affecquincquaaaintelligerent proculdubio dedicaratesqa, configient, enumedicierata affecquincquaatari on maniferaturi sund petra si petra si

tus fui (ipplicia, repulú videane quod perdideruin. Tune vero iniquos pudor cooperir, cum eos in conspectu iudicis reflis conscientia addicir. Tunc iudex exterius cernitur, sed accustor interius voleratur. Tunc omnis ante oculos culpa reduciturem enta super gehennæ incendia, suo grauius igne cruciatur. De quibus recte per Prophetam dictur: Dominecataletur manustua, vino n'ideant, videant ec confundantur. In-

## IV In fextum caput B. Iob.

471

A veniunt, quo me in intimis agnoscunt, ibiq. cos pudor cooperit, vbi me stantem. fortiter extetior iactura non tangit. Sunr vero nonnulli, qui timere Deum nesciune, nisi cum vel in se experra, vel in alijs cognira aduersitate terrentur : quos prospera. per audaciam eleuant, contraria per infirmiratem turbant. Ex quorum scilicet numero amicos suos esse beatus Iob redarguir, cum protinus subdit, dicens: Nunc venistis, et modo videntes plagă meam, rimetis.] Ac si aperre dicat: Ego runc Deum timui, eum fultus prosperis, flagellorum detrimenta non sensi. Vos autem quia ex amoré Deum non metuitis, ex sola eu verberis percussione formidaris. Sequitur : [ Numquid dixi,afferte mihi: et de substantia vestra donate mihi, vel liberate me de manu hostis, et de manu robuftorum eruite me?] Si ad persona fanctæ Ecclesiæ hæc verba referuntur, quia amicos beati Iob hareticorum tenere speciem diximus, recte se afferit corum B substantia non indigere. Harericorum quippe substantia, carnalis sapientia non incon 6.11.28 e uenienter accipitur: qua dum peruerse fulciuntur, quasi in verbis se dinites ostendunt: quam eo fancta Ecclesia non quarit, quo hanc spiritali intellectu transcendir. Sape

vero haretici cum peruerfa de fide afferunt, nonnulla contra antiquum hostem subrilia de carnis rentarionibus loquuntur. Nam nonnumquam eo in se, quasi sana mebra operationis oftendunt : quo in fide vulnerati serpentis morsu in capire tenentur. Sed fancta Ecclefia audire ab his subtilia de tentationibus non vulr : quia dum vera quadam de conuerfarione afferunt, ad falfa perfidiz perducunt. Vnde recte nunc dicitur: 3.81. 3 [Numquid dixi, afferte mihi:et de substatia vestra donate mihi,vel liberate me de ma au hostis, et de manu robustorum eruite me?] Manum quippe hostis, saranæ fortitudinem vocar:et manum robustorum, vires malignorum spiriruum appellar. Quos idcir-

C co robuftos memorat: quia dum absque carnis infirmitate sunt conditi, prauis corum adnisibus imbecilliras adiuncta non obuiat. Hoc vero quod subditur 1 [ Docere me, et ego tacebo: et si quid forte ignoraui, inftruite me . ] Sub cuius diftinctionis libramine pendeat,incertum videtur : vtrum ad hoc fubiunctum fit, quod intulerar : [ Numquid dixi?] an certe disiuncta a superioribus sententia promatur, quasi per increparionem dicatur : [ Docete me, et ego tacebo : et si quid forte ignoraui, instruite me . ] Quod tamen verique distinctioni conuenit : quia ab intellectus sani rramite per neutram. recedit. Sed quia hac in transcursu pet allegoriam diximus, restat ve moraliter historiæ verba perscrutemur.

Quanta fit securitat sernorum Dei, et in reprehendendu vitins fine personarum acceptione antioritas : et quod fantius quifque prudentiam, et vires, et opes carnalium contemnat. Capit X V .

D Eatus Iob damna rerum pertulerat : malignorum spirituum percussionibus tra-Dditus, dolores vulnerum sentiebat : sed sapientem Dei stultitiam diligens, stuleam mundi fapientiam mentis despectu calcauerat. Igitur contra mundi diuites pauper , contra potestates et potenres oppressus , contra sapientes sultus dicitur . Tria re-spondit, quia nec pauper corum substantiam, nec oppressus adjurorium contra robufos, nec stultus doctrinam sapientia carnalis quarir. Sanctus etenim vir, quia mente super semetipsum rapitur, et panper inopia non angustatur, et oppressus nihil pazitur, et voluntarie stulrus carnalem sapientiam non miratur. Hinc est enim, quod oppreffus Paulus pauper dicit: Aporiamur, fed non de ftiruimur: perfecurionem pati- 2. Cerist. 4. 6

mur, sed non derelinquimur : deijcimur, sed non perimus. Hinc est quod sapienriam sanctæ stultitæ insinuans, ait: Quæ stulta sunt mundi, elegit Deus : ve consundar sa : . Coint. . . d pientes . Et: Si quis videtur inter vos sapiens effe in hoc faculo , stulrus fiat: vt fit fa- 1. Corint. 4. 4 piens. Hinc est, quod gloriam oppressionis, et dinitias desiderata paupertatis aperiens, dicit: Quali morières, et ecce viuimus: ve castigati, et non mortificari: quali tristes, sem- 2. Corint. 6, b per autem gaudentes: sicut egentes, mulros autem locupletantes: raquam nihil haben tes, et omnia possidentes. Libet inter hac oculos mentis attollere, et electos Dei exterius oppressos, quanta intrinsceus arci prasideant, videre: cuncta quippe qua foris eminent, occultis éorum obtutibus per despectum jacent. Nam super se interius rapti, in alro animum figunt: et quæque in hac vita patiuntur ; quasi longe infra labetia atque a se aliena conspiciunt: atque, ve ita dixerim, dum mente extra carnem fieri decer-tant, pene ipsa, que tolerant, ignorant. In borum prosecto oculis quidquid réporaliser S. Greg. To. 2.

138.7. F

#### 472 S. Gregorij Expos Moralis Lib. VII.

eminet, altum non est: nam velut in magni vertice montis siti, præsentis vitæ gaudia A plene despiciunt : seq. ipsos per spiritalem celsitudinem transcendentes, subjecta sibimet intus videut, quacumque per carnalem gloriam foris tument. Vnde et nullis contra veritatem potestatibus parcunt : sed quos attolli per elationem conspiciunt, per spiritus auctoritatem premunt. Hinc eft enim quòd ad desertu Moyses veniens, Ægy-Exod.10. a pti regem ex auctoritate aggreditur, dicens : Hac dicit Dominus Deus Hebraorum : Víquequo non vis subijci mihi? Dimitte populum meum, vt sacrificet mihi. Cui dum plagis preffus Pharao diceret: Ite, facrificate Deo veftro in terra iffa, aucta protinus Exed. 8. f auctoritate respondit : Non potest ita fieri . Abominationes Ægyptiorum immolabimus Domino Deo nostro ? Hinc est quod peccantem regem, Nathan aggreditur : cui prius similirudinem perpetrata pravaricationis obijciens : eumq. rerum per proprii 3.Reg. 12. b judicij vocem tenens, protinus adiunxit dicens: Tu es ille vir, qui fecifti hanc rem. Hinc oft quod vir Dei ad destruendam idololatriam, Samariam missus, Hieroboam regem fuper altare thura jacentem, non regem veritus, non formidine mortis preffus, contra altare intrepidus auctoritatem libera vocis exercuit, dicens : Altare altare, hac dicit Dominus Deus : Ecce filius nascetur domui Dauid, Iosias nomine : et immolabit super te sacerdotes excelsorum. Hinc est quòd Achab superbus idolorum feruitio subactus, cum increpare Eliam præsumeret, dicens: Tu ne es ille vir, qui 3.Reg. 18. c conturbas Ifrael? Elias protinus superbi regis stultitiam, obiurgationis libera au-Ibidem . e Aoritate percuffit, dicens : Non ego turbaui Ifrael : fed tu et domus patris tui, qui dereliquistis mandara Domini, et securi estis Baalim. Hinc est quòd Eliseus veram magiftri celfitudinem fequens: Ioram filium Achab ad fe cum Iofaphat rege venientem 4-Reg. 3 . 6 ex reatu perfidix confudit, dicens: Quid mihi et tibi est? vade ad Prophetas patris & tui et matris tux. Viuit Dominus exercituum, in cuius confectu fto, quòd fi nonvultum Iofaphat regis Iudæ erubescerem: nec attendissem quidem te, nec respexissem. 4. Reg. 5. 6 Hinc eft, quod idem vir Naaman ad fe cum equis, et curribus venientem ante offium domus fixit i et talentorum copia ac vestium fulto non occurrit : non ianuam domus aperuit, sed ve laugri septies in Iordane debuisset, per nuncium iussie. Vnde et idem Naaman iratus recedebat, dicens: Purabam quod egrederetur ad me, et stans inuocaret nomen Dei fui, Hincest qu'od Petrus, cum eum facerdotes ac principes etiams per flagella fauientes, in nomine Iefu loqui prohiberent: cum magna protinus auctoritate respondit, dicens : Si iustum est in cospectu Dei vos porius audire, quam Deum, iudicate. Non enim possumus, quæ vidimus et audiuimus, non loqui. Hinc est-quod A80.4 d Paulus cum refistentem contra veritatem facerdotum principem cerneret:eumq. minister illius alapa percussisser, non maledictum perturbatus intulit : sed repletus Spiritu fancto, libera voce prophetauit, dicens: Percutiet te Deus paries de albate. Et fu A80.134 fedens judicas me fecundum legem, et contra legem jubes me percuti d'Hino est quod Stephanus contra vim perfequentium auctoritatem vocis exercere, nec moriturus ex-180.7. f panit , dicens : Dura ceruice et incircumcifi corde et auribus : vos femper Spiritui fancto restitistis, sicut patres vestri, et vos .. Sed quia fancti viri ad verba tante altitudi-23. nis zelo veritatis, non autem vitio elationis exiliunt, ipli patenter indicant, qui fadis dictisq. alijs, et quanta humilitate polleant reterga cos, quos redarguunt, quanta charitate ferueant, manifostanto Superbia quippe odium generat, humilitas nant. Quo modo ergo Stephanus proferre increpationem per elationem potuit, qui à & ........ pro eifdem, quos increpauerar, ad deteriora crefcentibus, feq. lapidantibus, flexis Ado, 7. g genibus orabat, dicens: Domine, ne statuas illis hoc peccarum? Quo modo Paulus contra gentis sua sacerdotem, ac principem asperitatis verba superbiens, intulita qua 2. Cerint, 4. b humilitate fe etiam discipulorum feruitio subfternit, dicens: Non enim nosmetiplos prædicamus, sed Dominum nostrum lesum Christum: nos autem seruos vestros per Christum? Quo modo Perrus per elationem principibus restirit: quorum errori compatiens, reatum velut excufat, dicens: Scio quia per ignorantiam fecifiis, fieut etc 180.2. € principes vestri ! Deus autem qui pranunclauit per os omnium Prophetarum pati Christum fuum , impleuit fic. Quos ad vitam mifericorditer trahit, dicens : Poznito-Ibidem. c temini igitur et conuertimini, vrdeleantur peccata vestra. Quo modo Eliseus videre Naam ex elatione noluit:qui non folum se cospici, sed teneri etiam a muliere permisse . .... Lu. ...

gignet virtuues nétiét quarta ex hamiliaret problir vos i etc. Qui a min Dierruz, quarta quarta quarta problir vos i etc. quarta particular, quarta q

G timm effex alto increpantes ferium, s femetiplos tamen a pud le fubrilius indicantes, quali fin abicités pount se et quo paux in ali pin fiquemunt, eo ad reprimendo se faro-cioces redeunt, rurfuse, quo filimme melior a agentibus nequaquam parcuat, eo vigilantius allem facia reprehendunts. Qui demine de human potenta mirari externa poteruns, qui semetiplos quoque delipicium, eriam cum intime pene iam arcem fallimiratis apprehendunts i delicireo ergo bene foreis dijudicant altitudinem terrena estitucilaris equa intus oculium non grauta pondus sumoris. Vade er beatus lob cum dicante i Numpula di si, affirma pradentian, vites, sinbhamiam que fapicenes, di cares i (Numpula) di si, affirma me pradentian, vites, furbhamiam que fapicenes, di cares i (Numpula) di si, affirma pradentiam, vites, furbhamiam que fipicenes, di cares i (Numpula) di si, affirma pradentiam pradentiam pradentiam de fipicenes que de manu hotita, et de manu robustorum erute me i Decea do mate milia peli liberate me de manu hotita, et de manu robustorum erute me i Decea do mate milia peli liberate me de manu hotita, et de manu robustorum erute me i Decea do mate milia peli liberate me de manu hotita, et de manu robustorum erute me i Decea do mate milia peli liberate me de manu hotita, et de manu robustorum erute me i Decea do mate milia peli liberate me de manu hotita, et de manu robustorum erute me i Decea do mate milia peli liberate me de manu hotita, et de materia de mate

Quòd mundus debet effe a vitigs, qui aliorum culpas arguit. Caput X V I.

Vare detraxistis sermonibus veritatis, cum e vobis nullus sit, qui possit me arguere ?] Mundus ipse esse a vitijs debet, qui curat aliena corrigere, vt terrena. non cogitet, ve desiderijs infimis non succumbat: quatenus tanto perspicacius alijs fugienda videat, quanto hac ipse per scientiam, et vitam verius declinat: quia nequaquam pure maculam in membro considerat oculus, quem puluis grauat :et superiectas fordes tergere non valet manus, que lutum tenet. Quod iuxta antique translationisseriem, bene ad Dauid erga exteriora bella laborantem, per significationem diuina vox innuit cum dicit: Non tu ædificabis mihitemplum, quia vir san- 1.Rg. 16.b guinum es. Dei autem templum ædificat, qui corrigendis atque instituendis proximorum mentibus vacat. Templum quippe Dei nos fumus, qui ad veram vitam, ex eius inhabitatione conftruimur, Paulo atteftante, qui ait : Templum Deifan- 1.Cor.3. d dum est, quod estis vos. Sed vir sanguinum templum Deo ædificare prohibetur; quia qui adhuc actibus carnalibus incumbit, necesse est ve instruere spiritaliter mentes proximorum erubescat. Bene ergo dicitur: [ Quare detraxistis sermonibus veritatis, cum e vobis nullus sit, qui me possit arguere. ] Ac si aperte diceretur: Qua temeritate audita reprehenditis, qui percussionis mez causas ignorantes, adhue reprehensibilia profertis? Sequitur.

.

De otiofo & inordinato verbo. Caput XV 111.

D increpandum tantu cloquia concinnatis, & in ventum verba profertis. 1 Duo A funt genera locutionum importuna valde & noxia generi humano. Vnú quod curat etiam peruerfa laudare : Aliud quod studet semper etiam recta corripere. Illud deorsum cum fluuio ducitur, hoc vero contra fluenta veritatis obserare & alueum conatur. Illud metus premit, hoc elațio erigit. Illud gratiam ex fauoribus captat, hoc iram, vt ex certamine offendatur, exagirat. Illud in promptu subjacet, hoc semper e diuerso tumet. Ex huius ergo qualitate beatus lob amicos suos suisse redarguir, cum dicit: [ Ad increpandum rantum eloquia concinnatis. ] Sed vnde víque ad injusta increpationis audaciam peruenitur, protinus innotuit, cum fubiunxit : [ Et in ventum B verba profertis. ] In ventum enim verba proferre, est oriosa dicere. Nam sape dum ab otiofis verbis nequaquam lingua compescitur : ad temeritatem quoque stulra increpationis effrenatur, Quibusdam enim ruinz suz gradibus, desidiosa mens in foneæ lapfus impellitur. Nam dum otiofa verba cauere negligimus, ad noxia peruenimus: vt prius loqui aliena libeat, & postmodum detractionibus corum vitam, de quibus loquitur, lingua mordeat: quandoque autem víque ad aperras contumelias erumpat. Hinc irarum feminantur ftimuli , oriuntur rixa, accenduntur faces odiorum, pax tora exringuitur cordium. Vnde bene per Salomonem dicitur : Qui dimittit aquam. Proser. 17.6 caput eft jurgiorum. Aquam quippe dimittere, eft linguam in fluxum eloquij relaxare. Quo contra & in bonam partem afferit dicens: Aqua profunda, verba ex ore viris Qui ergo dimittit aquam, caput est iurgiorum : quia qui linguam non refrenat, con-C

tigat. Quia autem multiloquio quisque serviens, rectitudinem institue tenere non pos-

leneium: videlicet indicans, quia mentis iustitia desolatur, quando ab immoderata locutione non parcitur. Hinc Iacobus dicit: Si quis putat se religiosum esse, non refre-

nans linguam fuam, fed feducens cor fuum, huius vana est religio . Hinc rur fum ait : Sit omnis homo velox ad audiendum : tardus autem ad loquendum. Hinc iterum ad-

iungit: Lingua inquietum malum, plena veneno mortifero. Hinc per femetipfam nos

de co rationem in die ludicij. Oriosum quippe verbum est, quod aut ratione iustæ ne- D ceffitatis, aut intentione pix vtilitatis caret. Si ergo rario de otiolo fermone exigirur:

Proser. 26. b cordiam diffipat . Vnde e diuerfo scriptum est : Qui imponit stulto silenrium , iras mifit, teftatur Prophera, qui ait: Vir linguofus non dirigetur super terram. Hinc Salomon Pfal. 139. Prouer. 10, 6 iterum dicit : In multiloquio peccatum non deerit. Hinc Isaias ait : Cultus iustiriæ fi-Ma. 32. d

Jaco 1. d

3bidem . 14co. 3. b Matth, 12.6 Veritas admonet dicens: Omne verbum otiofum, quod locuti fuerint homines, reddent

pensandu valde est, quæ pæna illud multiloquium seguatur, in quo etia per superbiæ verba peccatur, Sciendum quoque est, quòd ab omni rectitudinis statu depereunt, qui per noxia verba dilabuntur. Humana etenim mens, aquæ more,& circumclufa ad fuperiora colligitur ; quia illud repetit, vnde descendit, et relaxata deperit: quia se per înfima inutiliter (pargit, Quot enim superuacuis verbis a siletij sui censura dissiparur: quasi tot riuis extra se ducitur. Vnde et redire interius ad sui cognitionem non sufficit : quia per multiloquium exterius sparsa, vim intimæ considerationis amittit. Totam igitur fese insidiantis hostis vulneribus detegit : quia nulla se munitione custodia Promer. 25. d circumcludit. Vnde scriptum est: Sicut vrbs patens et absque murorum ambitu: ita vir, qui non poteft in loquendo cohibere spiritum suum. Quia enim murum silentij non habet, patet inimici iaculis ciuitas mentis:et cum se per verba extra semetipsam eijcir, E apertam se aduersario oftendit, quam tanto ille sine labore superat, quanto & hæc ea-

dem, que vincitur, contra semetipsam per multiloquium pugnat. Sed inter hæc sciedum eft, quia cum pauore nimio a locutione restringimur, interdum plusquam neceffe eft, intra clauftra filentij coartamur : & dum linguæ vitia incaute fugimus, occulte deterioribus implicamur. Na fæpe dum ab eloquio immoderate compescimur, grave multiloquium in corde toleramus : vt eo plus cogitationes in mente ferueant ; quo illas violenta custodia in discreti silentij angustat: & plerunque tanto latius defluunt, quanto fe effe fecuriores æftimant : quia foris a reprehensoribus non videntur. Vnde mens nonnumquam in superbiam attollitur, cosq. quos loquentes audit, quasi infirmos conspicit. Cumq. os corporis claudit, quantum se vitijs superbiendo ape-

#### In fextum caput B. Iob.

A riat, non agnoscit. Linguam etenim premit, cogitationem erigit, et cum se per negligentiam minime considerat : tanto apud se cunctos liberius , quanto et secretius accufat. Plerumque autem nimis taciti cum nonnulla injusta patiuntur:eo in acriorem do- 26. lorem prodeunt, quo ea, que fustinent, non loquuntur. Nam si illatas molestias lingua tranquille diceret, a conscientia dolor emanaret : vulnera enim clausa plus cruciant, quia cum putredo, que intrinsecus feruet, eijeitur, ad salutem dolor aperitur. Plerumque nimis raciti dum quorundam mala respiciunt, et tamen in silentio linguam premiunt, quasi conspectis vulneribus vsum medicaminis subtrahunt: & eo mortis auctores fiunt, quo virus, quod poterant eijcere loquendo, nolucrunt: vade et immoderatum filentium fi culpa non effet , Propheta non diceret : Væ mihi quia tacui . Quid Ifaia 6. b ergo inter hæc nisi studiose lingua sub magni moderaminis libratione frenanda est : n non infolubiliter obliganda, ne aut laxata in vitium defluat, aut restricta etiam ab

vtilitate torpescat ? Hinc namque per quenda sapientem dicitur: Sapiens tacebit vique Eccle. 20. 4 ad tempus, ve nimirum cum opportunum considerat : postposita censura silentij, loquendo que congruunt, in vium le vtilitatis impendat. Hinc Salomon ait : Tempus Eccle. 3.6 tacendi, et tempus loquendi. Discrete quippe vicissitudinum pensanda sunt tempora: ne aut cum rettringi lingua debet, per verba se inutiliter soluat : aut cum loqui vtiliter potest, semetipsam pigre restringat. Quod bene Psalmista considerans breui postulatione complexus eft, dicens: Pone Domine custodiam ori meo, & oftium circumstan. Pfalm. 140. tiæ labijs meis. Oftium namque aperitur et clauditur, Qui ergo ori suo nequaqua poni obstaculu, sed ostium petijt, aperte docuit quod et per disciplina retineri lingua debeat, et ex necefficate laxari: quatenus os discretum et congruo tempore vox aperiat, et rurfum congruo taciturnitas claudat. Quod quia vel amici beati Iob, vel omnes hæretici, quorum hi speciem tenent, seruare nesciunt, in ventum verba proferre perhiben-

tur: quia nimirum dicta qua discretionis pondus non solidat, aura leuitatis portat. LIBRI SEPTIMI MORALIVM FINIS.

# GREGORII

MORALIS EXPOSITIONIS

ATVMIOB

LIBER OCTAVVS.

Sextum continuans finaliter caput, et septimum incipiens.

Qued vere humiles in perferendis malis patientiam, in repetendis bonis exercent benignitatem . THE Capus 1.



SANCTI

R AECEDENTI jam libello tractauimus quod beatus Iob vim nobis humilitatis fuæ innotescit, dicens : [ Super pupillum irruitis, et subuertere nitimini amicum vestrum.] Quanta namque infirmigatis se perpendat, infinuat, quem pupillum vocat. Quia vero ab amore recedere charitas eriam læfa nescit, et subuerti velle se queritur, et tamen amicum fe effe teftatur. Cuius verba,vt fæpe iam diximus, fic eidem specialiter congruunt, vetamen per hac prophetico fpiritu etiam fententia fidelis populi, ex voce Ecclesia vniuerfalis, exprimatura

qui hæreticorum, contrarietatem tolerans, et infirmum se per humilitatem conspicit i et tamen

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. VIII. & tame a seruanda dilectionis magnitudine non recedit. Sancta quippe Ecclesia po- A pulus, quia mortui patris est filius pupillus non incongrue dicitur: Cuius tesurgentis

vitam iam quidem per fidem sequitur, sed necdum per speciem contemplatur. Super

pupillum vero hæretici irruunt : cum humilitatem fidelis populi importunis falfisq. allegationibus affligunt. Et tamen amicus eft, quem nituntur cuertere : quia fidelia Dei populus ipfos quoque, quos perfequentes tolerat, amando non definit ad veritatem vocare. Sed inter hæc sciendum est, quia sancti viri nec sustinere falsa per infirmitatem metuunt, nec læsi vmquam a veritate conticescunt . Vnde et subditur : [ Veruntamen quod copiftis, explete. Prebete aurem, et videte, an mentiat. I Qui enim aduersa perpeti non timet, dicat: [ Veruntamen quod coepistis, explete. ] Qui vero ipfis fuis perfecutoribus veritatis prædicamenta non fubtrahit, adjungat: [Præbeteaurem, et videte, an mentiar. ] Ac si aperte dicat : Nec ante illatas molestias trepido. R. nec ingratis auditoribus correptionis adiutoria abscondo: quia et malis pressus exetceor et iplis meis persecutoribus benigne impensus cresco. Mens quippe sanctorum in hoc tentationum prælio et munita patientiæ clypeo, et gladis amoris accincta, ad perferenda mala fumir fortitudinem : er ad rependenda bona exercet benignitatem quatenus et odiorum tela potenter excipiat, et a moris iacula valenter reddat. Nequaqua quippe ad bella armatus pergit, qui aut ely peum fumens, gladijs non vtitur : aut vtens gladijs, clypeo non munitur. Vnde et miles Dei, aduersitatis bello deprehensus, et seutum patientiæ debet anteferre ne percat : et ad prædicandum promptus amoris inferre iacula, vt vincat. Cuius armatura fummam Paulus breuiter infinuat, dicens : Charitas patiens est, benigna est. Cum vero vnum ex veroque defuerit, charitas non est. si videlicet malos aut absque benignitate tolerans, non amat: aut rursum sele sine pa- C zientia exhibens, neg ligit tolerare quos amat. Vt ergo a nobis charitas vera teneatur: necesse est quatenus et benignitati patientia, et sursum patientia benignitas suffragetur : vt magnum quoddam in corde nostro ædificium construens, et benignitatis arcem patientia folidet, et patientia fundata adificia benignitas exornet. Beatus igitur Iob promptus ad patientiam dicat: [ Veruntamen quod coepiftis, explete: ] Benignitate præditus adjungat: [ Præbete aurem, et videte, an mentiar . ] Quia vero fancta Ecclesia ex magisterio humilitatis instituta, recta que errantibus dicit, non quasi ex auctoritate pracipit, sed ex ratione persuadet, bene nunc dicitur: [ Videte, an metiar. ] Ac si aperte dicat: Ea, quæ assero, nequaquam mihi ex auctoritate credite: sed an vera

fint, ex ratione penfate. Que et si quando dicit quod ratione comprehendi non valet: Quod sciencia tumida in inquistionibus suis non veritatem inquirat, sed gloriam, Ideog, contendunt superbi, ve vincant : non ve discant . CAPRI 11.

ne de occultis humana ratio quari debeat, rationabiliter fuadet.

S Ed (ape haret ci, dum occasionem ratiocinationis accipiut, ad jurgia contentionis efficantur. Vnde et apte mox subditur: [Respondete quaso absque contetione.] Neque enim hæretici inquisitionibus suis veritatem conantur assequi, sed victores videri . Cumq. fe foris oftendi sapientes appetunt , intus per stultitiam elationis suæ vinculis ligantur. Vnde fit vt contentionum certamina exquirant, et de Deo, qui pax nostra est, loqui pacifice nesciant, atque ex pacis negotio rixa inuentores fiant. Quibus bene per Paulum dicitur : Si quis autem videtur effe contentiofus : nos talem confuctudinom non habemus, neque Ecclefia Dei. Recte autem fubditur : [ Et loquentes id, quod iustum est, iudicate. Ils namque, qui loquitur, dum de verbis suis auditoris sententiam expectat, quasi cius iudicio supponitur, a quo auditur. Qui igitur in dictis fuis reprobari metuit, pfe prius debet examinate quod dixit: quatenus inter cor et linguam æquus quidam discretusq. arbiter sedeat , subtiliter pensans , si recta verba cor offerat : quæ vtiliter fuscipiens, ad auditorum iudicium lingua perducat . Beatus igitur lob fua contra amicos agens, fed contra hæreticos nostra denuncians, præcipitationem loquentium reprehendat: atque ad corum mentem verba recolat, dicens: [ Loquentes id, quod iustum est , iudicate . ] Ac si aperte diceret i Si in co quòd ad nos per egressum locutionis exitis, reprehendi non vultis, intus iustitia libram tenete: vt tanto foris quod dicitur, ex veritatis pondere placeat, quanto hoc interius trutina diferetionis pensato. Et quia hi erga aliena dicta recta judicia exerunt, qui judicare prius propria

propria sciunt, postquam dixit: Loquetes id, quod iustum est iudicate, apte mox subdit: [Et non inuenietis in lingua mea iniquitatem, nec in faucibus meis stultitia personabit.] Ac si aperte diceret: Si subtilius vestra perpeditis, verius aliena pensatis: & cu rectum coeperit este, quod dicitis, iustum cognoscetis, quod auditis. Nequaqua qui pre mea vobis lingua stuttitiam resonar, si a vestra conscientia non procedata. Sie sancta Ecclesia studet prius affertiones hostium falfas oftendere, & tune prædicamenta veritatis aperire : quia cum recta se tenere astimant, recta qua audiunt, contumacitet impugnant. Ante ergo necesse est, ve errorem suum haretici sentiant, ne audita veritat ti contradicant : quia & fi camporum fentes arator vomeris scissione non eruit, terra accepta femina in fegetes non producit. Et cum putredinem medieus vulneris aperrione non cijcit, nequaquam in loco putredinis sana caro coalescit. Prius ergo peruere B (a destruens, dicat : [ Loquentes id, quod justum est, judicate : ] Post autem recta adius gens infinuet. [ Et non inuenietis in lingua mea iniquitatem, nec in faucibus meis flultitia personabit.] Solent autem haretici alia aperte dicere; alia occulte sentire. Per linguam quippe aperta locutio, per fauces vero occulta tractatio designatur. Sans ta ergo Ecclesia nec in lingua iniquitas, nec stultitia in faucibus resonat: quia ea, qua per publicam locutionem prædicat, etiam per intimam sidem seruat i nec, in aperto aliud docet, atque in occultis aliud retinet : led & quod fentit, loquedo docet, & quod loquitur, viuendo custodit: ac de sapientiz superna conuiuio quidonid per linguam pradicationis emanar, hoc per faucestacita expectationi degustat. Sed beatus lobe vnum scilicet membrum vniuersalis Ecclesiæ, sua insinuans, arque clectorum omnium corda manifestans, omne, quod sentit, aperiat: ve mentis eius rectitudinem ate

#### CATVT SEPTIMUM BEATI 10 B.

ILITIA est vita hominis super terram eet sieut dies mercenas ni dies eius. Sicut feruus deliderat vmbram, er ficut mercena? rius przstolatur finem opens sui: sic et ego habui menses vacuos, et noctes laboriolas enumeraui mihi. Si dormiero, dicam: Quando confurgim set rurfum expectabo vesperara, et replebor doloribus víque ad renebras. Induta est caro mea pur D tredine, et fordibus pulueris. Curis mea aruit, et contracta est. Dies mel velocius

transierunt, quam a texente tela succiditur, et consumpti sunt absque villa spe-Memento quia ventus est vita mea, et non reuertetur oculus meus, vt videat bona nec aspiciet me visus hominis. Oculi tui in me, et non subsistam. Sicut confumitur nubes, et pertransit : sic qui descendit ad inferos, non ascender, nec reuertetur vltra in domum fuam, neque cognoscet eum amplius locus eius. Quapro pter et ego non parcam on meo, loquar in tribulatione spiritus mei, confabulabor cum amaritudine anima mez. Numquid mate ego fum aur cetus, quia citcumdedisti me carcere? Si dixero: Consolabitur me lectulus meus, et releuabor loquens mecum in stratu meo: terrebis me per somnia, et pet visiones homore concuties. Quamobrem elegit suspendium anima mea, et mortem offa mea Desperaui . Nequaquam ylera iam viuam . Parce mihi Domine, nihil enim sunt dies mei. Quid est homo, quia magnificas eum, aut quid apponis erga eum con tuum. ? Visitas eum diluculo, et subito probas illum. Viquequo non parcis mihi, nec dimittis me, vt glutiam faliuam meam. ? Peccaui. Quid faciam tibi o custos hominum. ! Quare me posuisti contrarium tibi, et factus sum mihimetipli grauis ? Cur non tollis peccatum meum, et quare non aufers iniquitatem meam. ? Eccenunc in puluere dormiam : et si mane me quasieris, non subsistam.

### 478 S. Gregorij Expof. Moralis Lib. VIII.

Quod vita bominis vitas oppressa, ad caleste desiderium tendere non valet : & aliquindo donis A Biritalibus pradita, ex occasione virtutum descrius peccas. Capat 111.

M Iliria est vita hominis super terram.] Hoc in loco translatione veteri nequaqua militia vita hominis nucupatur, sed tentatio. Sed si vtriusque verbi sensus aspicitur, diuerfum quidem eft, quod exterius resonat : sed vnum eundemq.concorditer intellectum format. Quid enim nifi pugna contra malignos spiritus, nomine tentationis exprimitur? Et quid appellatione militiz, nisi contra hostes exercitium designatur? Tentatio itaque ipfa militia est: quia dum contra malignorum spirituum infidias vigilat, in bellorum procinctu proculdubio exudat. Notandum vero quòd hac eadem vita hominis, non tentationem habere dicitur, sed ipsa tentatio esse perhibes tut. Sponte quippe a statu conditionis lapfa, et corruptionis suz putredini subdita, B dum fibi ex semetipsa molestias gignit : hoc est iam facta quod tolerat : . Quia enim statum mentis inclinata deseruit, quid in se nisi motum varietatis inuenit? Vnde nunc et si ad summa appetenda se erigit, mutabilitatis lubrica impulsu protinus ad semet ipfam cadit . Vult in contemplatione stare, sed non valet . Cogitationis gressum figere nititur, fed infirmitatis fuz laplibus encruatur. Que nimirum murabiliratis fuz onera quia volens expetijt, nolens portat. Quietus homo possidete carnem potnit, fi bene ab auctore condirus, possideri voluisset. Cuma, se erigere contra Conditorem studuit, in semetipso protinus carnis contumelias inuenit. Sed quia cum culpa fimul ab origine etiam poena propagatur, inserto infirmitatis vitio nascimur : et quafi nobifcum hostem deducimus, quem cum labore superamus. Ipsa ergo hominis vita tentatio eft, cui ex femetipla nascitur, vnde perimatur. Qua erfi femper ex vir. Q tute succidit, quod ex infirmitate generat : semper tamen ex infirmitate generat, quod ex virtute succidat. Sic itaque humana vira tentatio est; ve etsi lam ab infquitatis perpetratione compescitur, in ipsis tamen bonis operibus modo malorum memoria, modo seductionis caligine, modo intentionis sua interruptione suscetur: Alins namque a luxuria carnem sam refrenat, sed tamen adhuc luxuriæ phantasmata tolerat quia que volens fecit, horum inuitus meminit : et poenam fustinet, quod voluptatem putauit. Quia vero ad deuistam culpam retrahi metuit, ventrem mira abstinentiæ vigote reftringit, vultusq. ex abstinentia palleseit cumq. in facie pallor afpicitur, reuerenda ab hominibus vita laudatur : moxq. inanis gloria ad abstinentis animum cum verbis fauoris venir, quam concusta mens dum subijcere non valet, eum, per quem venerat, tergere a facie pallorem quarit: ficq. fit vt infirmiratis nexibus li- Q gata, aut pallorem abstinentiz fugiens, iterum per alimenta subdi luxuria metuat ! aut impulsum luxutiæ per abstinentiam superans, pallorem suum inam gloriæ militare pertimefcat. Alius lapfum fuperbiz fuperans, toto iam desiderio matum his militaris apprehendit : cumo, fuperbientes quosdam vique ad oppressionem inpor centium erumpere conspicit, zeli excitatione succensus, postponere aliquatenus con gitur, quod decreuit, vim rectitudinis exerit, prauisq. non mansuctudine, ded auctoritare contradicit. Vnde plerumque fit, vt aut humilitatis studio zelum rectltudinis deserat : aut rursum zelo rectitudinis turbet humilitaris studinin, quod tenebat. Cumq. seruari simul et zeli auctoritas et propositionis humilitas non posfit , fibimetipli homo ex perturbatione incognitus redditur: ita ve ve hementer ambigat, ne apud feductum animum aut superbia fe auctoritatem zeli infinuet , aut tor- E por pauidus humilitatem fingat. Alius quanta sit fallacia culpa considerans, munire le arce veritatis decernit : vt ex ore eius jam falfus fermo non prodeat, fefen, funditus a mendacij transgressione disiungat. Sed fit plerumque, vt cum verum dicitur, vita proximi grauetur: cumq. ingerere alteri læsionem metuit, ad hoc, quod dudum presferat fallaciz vitium , quali ex ftudio pietatis redit : fico, fit, vt, eth malitia mentem non teneat, in ea tamen veritatis radium vmbra mendacij obscuret. Vnde et sape quia percontatus quisque conticescere non valet, aut falsum dicens, suam mentem trucidat, aut vera loquens, proximi vitam grauat. Alius amore Conditoris excitatus, a terrenis cogirationibus mentem cutat affidua otatione fulpendere, atque hand in fecreta quietis intima fecutitate collocare: fed in info fua prationis afcenfu, dum cleuari ab infimis nititur, infimorum phantafmate teuerbetatur; atque ad intuenW.

100

g

Dir

4

B

-

H

the

160

1

B

H. H. H. H. H.

A dam lucem mentis oculus tenditut, fed ex corporeo vfu, furgentibus terrenarum rerum imaginibus obscuratur. Vnde sit plerumque vt intendentis animus ipsa sua infirmitate fatigatus, aur orationem deserens, desidia torpeat: aut si diu in oratione permanserit, ante oculos eius obortarum imaginum caligo densescat. Bene ergo dicitur: Tentatio est vita hominis super terram : quando ibi quoque reatum descenfionis inuenit, vbi se profectum comprehendere a scensionis purauit : et inde mens confunditur, vnde surgere a confusione nitebatur: vt per hoc ad semetipsam diverberata redeat, per quod semetipsam iam collecta et coadunata transibat. Iste aberuditione diuinæ legis alienus, ignorantia fua deprimitur, ne quid obtinendæ falutis operetur. Ille diuinz legis scientia przditus, dum sibi prz ceteris gaudet intellectum suppetere: quia priuato gaudio exultat, percepti intellectus in se munera diffipat : et inde in Dei

B iudicio ceteris deterior exhibetur, vnde clarior ceteris ad tempus oftenditur. Hunc quia virtutum dona non subleuant, etiam viam simplicem rectitutidinis declinat: et velut extraneum se a calesti munere deputans, co quasi securius praua agit, quo superni doni fublimia munera non percepit. Illum prophetiz spiritus replet, ad prascientiam subleuat, eique ventura quaque,quasi iam prasentia ostendit. Sed dum fape et in multis super semetipsum tollitur, vt futura veracitet contempletur: mens in fui confidentiam deducta, eum, qui habeti semper non potest, semper sibi adesse prophetiæ spiritum extimat: cumq. omne quod senserit, prophetiam putat: quia sibi hane & cum non habet tribuit, et inquantum habere potuit, amittit. Sicq. fit vt inde post aliorum merita tristis redeat: vnde zstimatione omnium lærus preibat. Tentatio est ergo vita hominis super terram: que aut aliena virtutibus ad celeste premium

C surgere non valet, aut ditata donis spiritalibus aliquando deterius ex occasione virtutum tuit. Quia autem paulo superius hoc esse tentationem quòd militiam diximus: sciendum summopere est, quòd quiddam nobis apellatione militie amplius quàm nomine tentationis innuitur. Hoc namque nostro intellectui expressione militia augetur, quod nimirum per militiam ad finem quotidie tenditur: cumq. per ordinem militiæ locus crescit, tota simul hominum militia deficit. Militia ergo est vita hominis fuper terram : ] quia sicut et superius diximus, vnusquisque dum quotidie ad vita terminum per temporum augmentum tendit, augendo vitam, viuere definit. Dies quipe expectantur ve veniant: fed cum ad augmentu vita veniunt,iam ab augmento vita

fubtrahuntur: quia et irinerantis gressus dum in anteriora proficit, quòd restat iter de-D crefcit. Vita ergo nostra militia est, que quo ad augmentum ducitur, co,vt non sit, finitur. Bene igitur dicitur : [ Militia est vita hominis super terram : ] quia du per spatia temporu crescere appetit, ad eoru spariu, quod perdendo colligit, crescendo pertransita Vnde et apte quoque ipfe militiæ curfus exprimitur, cu protinus subinfertur: [ Et sicut dies mercenarij dies eius. ] Dies suos mercenarius euolui citius exoptat, vt ad laboris fui przmiu fine tarditate perueniat. Dies itaque hominis vera et zterna fapientis, recte mercenarij diebus comparantur, quia præfentem vitam, via non patriam, militiam no palmam deputat : et eo se abesse longius a præmio conspicit, quo tardius ad fine venir. Considerandu quoque est, quòd mercenarius in alienis laboribus exudat: sed tamen sibi præmiu proprium præparat. Voce auté Redemptoris nostri dicitur: Regnu meum non Iaan. 18, f est de hoc mudo, Omnes ergo qui spe cælestiu præditi, exercitio vitæ præsentis atteri-

E mur, in alieno laboramus. Nam fæpe et reprobis feruire cogimur : mundo, quæ mundi funt, reddere coartamur: et alieno quidem labore fatigamur, sed tamen præmia noftra percipimus: et per hoc peruenimus ad propria, quòd pure ministramus aliena Quo contra quibusdam veritas dicit : Si in alieno fideles non fuistis, quod vestrum est, Lace. 26, 8 quis credet vobis ? Sciendum quoque est quod mercenarius solicite curat inspicere, ne vmquam dies vacuus labatur ab opere: et expectatus finis temporis, ne inanis veniat ad remunerationem. In laboris namque studio conspicit, quid percipere in tempore remunerationis possit. Nam cum opus crescit, præmij siducia proficir: cum vero opus torpuerit, spes a remuneratione lassescit. Vnde et electus quisque vitam suam quali mercenarij dies pensans,tanto fidentius spe tendit ad præmium,quatonune robustius perdurat ad laboris incrementum. Qui sit decursus præsentis remporis pensat, dies cum operibus munerat : ne a labore vacua transcant vitæ momenta, formidat . Aduertis gaudet , passione reficitur, marore refouetur : quia subsequentis

### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. VIII.

Pfal. 430

vitæ præmijs tanto se remunerari largius conspicit, quanto pro amore illius quotidia- A nis se mortibus verius impendit. Hinc namque est quod ciues supernæ patriæ conditori cius Psalmista vocibus dicunt : Propter te morte afficimur tota die. Hinc Paulus ait : Quotidie morior propter gloriam vestram frattes. Hinc iterum dicit: Ob quam causam hac patior, sed non confundor : scio enim cui credidi, et certus sum : quia po-1. Cor. 15. d 2. Timo. 1.6 tens est depolitum meum seruare in illum diem . Sancti igitur viri quot labores nunc veritati commendantes exhibent, tot iam remunerationis fuæ pignora, intra spei cubiculum clausa tenent. Sed grauius nunc sentitur æstus in opere: vt quandoque refrige-

rium percipiatur ex quiete. Vnde et apte mox subditur : Quod fancti viri ex conscientia bona vita, sidenter expectant pramium retributionis Caput

S Icut feruus desiderat ymbram, et sicut mercenarius præstolatur finem operis sui : S sic et ego habui menses vacuos, et noctes laboriosas enumeraui mihi.] Ymbram quippe seruo desiderare, est post temationis astum, sudoremq. operis, aterni refrigerij requiem quærere. Hanc namque vmbram feruus ille desiderauerat,qui dicebat: Sitiuit anima mea ad Deum fontem viuum, quando veniam, et apparebo ante faciem Pfal. 41. Pfal. 19. Dei? Et rurfum: Heu me, quia incolatus meus prolongatus est. Qui quasi a labore agri æstum fugiens, atque ad obtinendam requiem refrigerij, tegmen quærens, iterum dicit: Ingrediar in locum tabernaculi admirabilis, víque ad domum Dei. Hanc vm-Pfal. 41.

Philipp. 1.d bram comprehendere Paulus anhelabat, desiderium habens dissolui, et cum Christo Matth. 20. b effe . Ad hanc ymbram ex desiderij iam perfectione peruenerat qui dicebant : Nos qui portauimus pondus diei et aftus . Bene autem qui defiderare vmbram dicitur , feruus C vocatur: quia electus quifque quoufque infirmitatis conditione constringitur, sub dominatis corruptionis iugo, quali fub aftus anxietate retinetur. Qui nimirum cum corruptione exutus fuerit, tunc sibimetipsi liber et tranquillus innotescit. Vnde et recte etiam per Paulum dicitur : Ipfa creatura liberabitur a feruiture corruptionis, in libertatem gloriæ filiorum Dei. Electos enim nunc pœna corruptionis aggrauat, sed tunc incorruptionis gloria exaltat : et quantum ad præsentis necessitatis pondera, nunc in Dei filijs de libertate nihil oftenditur:tantum vero ad subsequentis libertatis gloriam. tunc in Dei famulis de seruitute nihil apparebit. Creatura ergo seruitute corruptionis exuta, et dignitate libertatis accepta, in filiorum Dei gloriam vertitur: quia vnita Deo

per spiritum, quasi hoc ipsum, quod creatura est, transisse ac subegisse declaratur. Sed quia adhuc vmbram desiderat , seruusest : quia quousque astum tentationum to- p lerat, jugum miferæ conditionis portat. Vbi apte subditur: Quod spes remunerationis allenict pondus laboris. Caput V.

E T ficut mercenarius præstolatut finem operis sui. ] Mercenarius etenim cum fa-cienda opera conspicit, mentem protinus ex longinquitate et pondere laboris addicit: cum vero lassescentem animum ad considerandum operis præmium reuocat, vigorem mox animi ad exercitium laboris reformat: et quod graue perpendit ex opere, leue existimat ex remuneratione. Sic sic electi quique dum mundi huius aduersa patiuntur, cum inhonestates, contumelias, rerum damna, cruciatus corporis tolerant, effe grauia quibus exercentur pensant : sed cum mentis oculum ad zternz patriz confiderationem tendunt, ex comparatione pramij, quam fit leue, quod patiuntur, inueniunt. Quod enim valde effe importabile ex dolore oftenditur, consideratione prouida ex remuneratione leuigatur. Hinc est, quod Paulus semper seipso robustior contra aduerfa erigitur: quia nimirum finem fui operis ficut mercenarius præstolatur.

Graue namque quod fustinet astimat : sed leue hoc per pramij considerationem pen-T. Cor. II. e fat . Ipfe quippe quam fit graue quod patitur indicat , qui in carceribus abundantius, in plagis supra modum, in mortibus frequenter se fuisse testatur: qui a Iudæisquinquies quadragenas vna minus accepit : qui ter virgis cafus, femel lapidatus est : ter: naufragium passus nocte et die in profundo maris fuir: qui pericula suminum, latronum, ex genere, ex gentibus, in ciuitate, in solitudine, in mari, in falsis fratribus pertulit : qui in labore et arumna, in iciunijs multis, in fame et siti, in frigore et nuditate laborauit : qui foris pugnas, intus timores sustinuit : qui yltrai i

p

g

20

m

10

M. in

10.11

.

5 A A vires grauatum fe afferit dicens : Supra modum grauati fumus fupra virtutem : 2.Corint. 1.6 ita veraderet nos etiam viuere. Sed quo modo remunerarionis linteo sudores tanti laboris tergat, ipse denunciat dicens: Non sunr condignæ passiones huius tem- Rom. 8. b poris ad futuram gloriam, qua reuelabitur in nobis. Finem itaque operis,quasi mercenarius præstolatur, qui dum profectum remunerationis considerat, vile æstimat, quod pene deficiens laborat. Apte autem subditur : [ Sic et ego habui menses vacuos, et noctes laboriofas enumeraui mihi. ] Electi quippe conditori rerum seruiunt, et fæpe rerum inopia coangustantur : per amorem Deo inhærent, et tamen vitæ præsentis subsidijs egent. Qui igitur per actiones suas præsentia non quærunt, a mundi compendijs menses vacuos ducunt. Noctes quoque laboriosas tolerant: quia aduersitatum tenebras non folum víque ad inopiam, fed fæpe ad corporis víque cruciatum portat. n Despectum namque egestatem perperi, laboriosum bonis menribus non est: sed cum

yfque ad afflictionem carnis aduerfiras vertitur, labor proculdubio ex dolore fentitur. Potest etiam non inconvenienter intelligi, quòd sanctus quisque menses vacuos ficut mercenarius ducit : quia laborem iam sustinet, sed præmium necdum tenet : hoc tolerat, illud expectat. Noctes vero laboriofas enumerat: quia aduerfitates fibi præfentis temporis fese in virtutibus exercendo-coaceruat. Nam si proficere in mente non appetit, minus fortalle aspera, que mundi sunt, sentit. Que tamen sententia si ad vocem fancta Ecclesia ducitur, intellectus eius paulo subtilius indagatur. Ipsa quippe vacuos menses habet, quæ in infirmis suis membris terrenas actiones absque vitæ pramio definentes sustinet. Ipfa noctes laboriofas enumerat, qua in membris fortibus multiplices tribulationes portat. In hac etenim vita quadam laboriofa funt, qua-

Cdam vacua, quædam vero vacua simul et laboriosa. Amore quippe conditoris, præsentis vitæ tribulationibus exerceri, laboriosum quidem est, sed vacuum non est. Amore autem faculi voluptatibus folui, vacuum quidem eft, fed non laboriofum. Amore vero eiusdem sæculi aduersa aliqua pati, et vacuum simul est et laboriosum: quia ex aduersitate mens afficitur, et remunerationis præmio non repletur. In his itaque sancta Ecclesia, qui in ea iam positi, adhuc voluptatibus defluunt, et proinde fructu boni operis non ditantur, menses vacuos ducit: quia vita tempora fine retributionis munere expendit. In his vero, qui aternis desiderijs dediti, mundi huius aduerfa pariuntur; laboriofas noctes enumerat: quia tribulationum tenebras, quafi in caligine vitz præfentis portat . In his autem,qui et transcuntem mundum diligunt, et tamen eius contrarietare fatigantur, simul menses vacuos et noctes laboriosas tolerat: D quia corum vitam et retributio subsequens nulla remunerat, et præsens tribulatio anustat . Recte autem nequaquam dies, sed in eis meses vacuos habere se perhibet. Men-

fium quippe nomine, dierum collectio et fumma fignatur . Per diem ergo vnaquæque actio exprimi potuit: per menfes autem, actionum finis innuitur. Er fæpe cum in hoc mundo aliquid agimus, intenta spei alacritate suspensi, hoc ipsum, quod agimus, vacuum non putamus: fed postquam ad actionum terminum peruenimus, non obtinentes, quod appetimus, laboraffe nos in vacuum dolemus . Non folum igitur dies, fed et menses vacuos ducimus, cum nos in retrenis actibus fine fructu laboraffe, non ex actionum principio, sed fine pensamus. Cum enim labores nostros aduersitas seguitur, quasi vita nostra.vacni menses arguuntur: quia ex completione actionum agnoscieur, qu'àm frustra in actionibus sudabatut. Sed quia in sacro elognio nonnumquam nox pro ignorantia ponitur, Paulo attestante, qui veuturam vitam scientibus discipulis dicit: Omnes vos filij lucis estis, et filij dici, non fumus noctis neque tenebra- 1. Theff. s. 6 rum : quibus præmisit : Vos autem fratres non estis in tenebris, vt vos dies illa tam-

quam fur comprehendat : potest hoc in loco ex corum persona , vox sanctæ Ecclesiæ accipi: qui post ignorantiz suz caliginem, ad amorem rectitudinis redeunt : et veritaris radiis illustrati, fletibus diluunt quod errauerunt. Illuminatus etenim quifque respicit, quam turpe suerit quod pro prasentis vita amore laborauir. In eis ergo sanda Ecclesia, in quibus ad vitam reuertirur, laborem suum astuanti seruo, et desideranti finem mercenario comparat, dicens: [ Sicut feruus desiderat vmbram, et sicut mercenarius præstolatur finem operis sui : sic et ego habui menses vacuos, et noctes laboriofas enumeraui mihi.] In comparatione etenim duo funt, qua pramifit : in expressione etiam satigationis duo protinus subdidit. Ad æstuantem quippe menses va-S. Greg. To. 2,

#### S. Gregorij Expof. Moralis Lib. VIII. 482

cuos reddidit: quia quo magis æternum refrigerium quæritur, eo magis conspicitur, A quam vacue pro vita ifta laboratur. Ad præftolantem vero laboriofas noctes fubintulit : quia quo magis ex termino operis præmium, quod assequamur, inspicimus, co magis ingemiscimus diu nos nescisse, quod quarimus. Vnde et ipsa poenitentis cura vigilanter exprimitur, vt laboriofas noctes enumeraffe diceretur : quia quanto verius ad Deum reuertimur, tanto subtilius labores, quos per ignorantiam in hoc mundo pertulimus, dolendo pensamus. Nam quo vnicuique plus dulce fit, quod de æternis desiderat, co magis ei graue oftenditur, quod pro presentium amore tolerat. Si vero ad solam historiam sequentia verba pensantur : per hæc proculdubio animus dolentis exprimitur, qualiter perdiuerfos motus defiderij mæftitia impellente variatur . Nam subditur : [ Si dormiero , dicam : Quando consurgam ? Et rursum expectabo vesperam . ] In nocte quippe dies quæritur , in die vespera desideratur : quia nimi- B rum dolor non permittit placere, que adfunt. Cumq. mentem per experimentum prasentium afficit, semper hanc quali consolante desiderio, ad alia per expectationem. tendit. Sed quia et afflicta mens per appetitum ducitur, et tamen dolor eius etiam. seductus desiderijs non finitur: recte subiungitur: [ Replebor doloribus vsque ad tenebras . ] Caufa autem eiusdem dolorisexprimitur, cum protinus subinfertur:

Quod vita carnalium, et cogitationum pulnere et operum putredine inquinatur. Caput VI.

Nduta est caro mea putredine, et fordibus pulueris. Cutis mea aruit, et contracta Left. ] Sed hac subtilius congruentiusq. disserimus, siad pramissa expositionis ordinem redeamus. Somno namque torpor otij, surrectione autem exercitatio actionis exprimitur. Vesperæ quoque nomine, quia somno congruit, rursus otij desiderium C figuratur. Sancta vero Ecclesia quousque vitam corruptionis ducit: sere mutabilitatis fuz damna non definit . Ad hoc namque homo conditus fuerat, vt ftante mente. in arcem se contemplationis erigeret : et nulla hunc corruptio a conditoris sui amore declinaret . Sed in eo quòd ab ingenita standi soliditate voluntatis pedem ad culpam mouit, a dilectione conditoris in semetipso protinus cecidit. Amorem Dei, veramo feilicet stationis arcem deserens, nec in se consistere potuit : quia lubrica mutabilitatis impulsu, infra se per corruptionem proruens, etiam a semetipso discessit. Qui nunc quia conditionis suz soliditate non figitur, alternantis semper desiderij motu variatur: vt et quietus actionem desideret, et occupatus ad otium anhelet. Quia enim fixa mens stare cum potuit, nolnit : stare iam non valer, etiam cum vult. Conditoris quippe sui contemplationem deserens, salutis sua fortitudinem perdidit : et quolibet D polita, semper zgra alium locum quarit. Varietatem ergo humana mentis exprimens, dicat : [ Si dormiero, dicam , quando confurgam ? Et rurfum expectabo velperam. ] Ac si aperte diceret : Nihil perceptum ment: sufficit : quia ipsum qui vere sufficere potuit, amisit. In somno namque surrectionem desidero, in surrectione vesporam expecto: quia et quierus exercitium actionis appeto, et exercitatus otium quietis quaro. Quod tamen intelligi et aliter poteft. Dormire namque, eft in peccatis iacere. Si enim fomni appellatione culpa designata non esset, nequaquam Paulus di-1.Cor. 15. e scipulis diceret : Euigilate iusti, et nolite peccare. Vnde et auditorem suum admonet. dicens: Surge qui dormis, et exnrge a mortuis, et illuminabit te Christus. Et rursum: Hora eft iam nos de somno surgere. Vnde et Salomon peccantem increpat, dicens: Promer. 24. d Víquequo piger dormis? Electus igitur quifque cum peccati fomno premitur, ad iu- E fitiz vigilias exurgere conatur: fed fape cum furrexerit, ipfa fe extolli virtutum magnitudine sentit. Vnde et tentari se præsentis vitæ aduersitatibus post virtutes de-

Ephef. 5. 6 Rom. 13. 6

Pfal. 25.

fiderat: ne peius ex virtutum confidentia cadat. Sienim feruari fe melins per tentationem non cognosceret, nequaquam Psalmista diceret: Proba me Domine, et tenta me. Bene ergo nune dicitur : [ Si dormiero , dicam : Quando consurgam ? Et rursum expectabo tesperam : ] quia, et in peccati fomno lumen iuftitiz quaritur : et cum virtutum profpera mentem eleu at , adiutrix aduersitas desideratur: vt profecto animus cum virtutum fuarum gaudio plus quam debet attollitur, per contrarietatem præsentis vitæ edito mærore solidetur. Vnde et nequaquam: [Formidabo vesperam,] dicitur, sed [ Expectabo . ] Expectamus etenim prospera, formidamus aduersa. Vir igitur fanctus vesperam expectat, quia cum exerceri hunc tribulatione necesse est,

ipía

×

ż

16 ä

22

R

S.

'n

10

Die.

Bir

H

10

B.

-

1. 2 18 .11

-

100

A ipfa ei fit aduersitas prospera. Potest vesperæ nomine, etiam peccati tentatio designari : quæ fæpe tanto acrius mentem laceffit , quanto et eandem mentem fpiritus ad superna altius euchit . Nequaquam enim sic in vita per exercitationem iustitiæ, peccarum descritur, ve in cadem instituia inconcusse maneatur; quia essi iam a cordis habitaculo culpam rectitudo eliminar, ipía tamen culpa, que repellitut, cogitationis noftræ foribus aftans, vt fibi aperiatur, pulfat. Quod Moyfes quoque (piritaliter innuit, cum facta corporaliter tempornm momenta narrauir, dicens : Facta eff. Gene. 1.6 lux, arque paulo post subijciens : Factum est vespere. Creator quippe omnium, humana culpa prascius, tunc expressi in tempore, quod nunc versatur in mente. Lux quippe ad vesperum ducitur: quia nimirum lucem rectitudinis ymbra sequitur tenta-

tionis. Sed quia electorum lux tentatione non extinguitur, nequaquam nox, sed ve-R spera facta perhibetur : quianimirum saperentario in corde electorum lumen iustitiæ abscondit, sed non interimit: et quasi ad pallorem trepidationis pertrahit, sed funditus non extinguit. Electi ergo post somnum surrect ionem apperunt, post sutre-Ctionem vesperam præstolantur : quia et de peccato ad iustiriæ lumen euigilant, et in ipfo iustitiæ lumine positi, semper se contra illecebras tentationum parant : quas nimirum non riment, fed expectant: quia vtilitati fuæ rectitudinis, etiam tentamentaproficere non ignorant. Quantalibet autem contra corruptionem fuam virtute contenderint , habere integram salutem nequeunt , quousque dies præsentis vitæ finiatur. Vnde et fubditur: [ Et replebor doloribus víque ad tenebras. ] Modo namque aduerfa irruunt : modo ipfa quoque prospera callida hilaritate blandiuntur. Modo furgentia vitia bellum carnis excitant: modo deuicta animum ad elationem vocant.

C Bonorum igitur vita víque ad tenebras doloribus repletur: quia quousque tempus corruptionis agitur, interna externaq. afflictione concutitur: et falutis fecuritatem non inuenit, nisi cum diem funditus tentationis relinquit. Vnde bene et hæc eadem 11. dolorum causa protinus subinfertur, cum dicitur: [ Induta est caro mea putredine, et fordibus pulueris. ] Vt enim paulo superius diximus, soliditatem ingenitam vo-Juntarie homo deseruit, et sese in corruptionis voraginem mersit, unde nunc vel per immunda opera labitur : vel per cogitationes illicitas fœdatut . Vt enim ita dixerim, culpe fue poenaliter fubdita, ipfa iam natura nostra facta est extra naturam, et remissa víque ad peruersa opera ducitur : testricta autem peruersorum operum importuna cogitatione fuscatur. Per expletionem ergo actionis illicitæ, carnem putredo afficit : per leuitatem vero cogitationis improba, quasi ante oculos puluis surgit. Consentiendo vitijs putredine atterimur: vitiorum vero imagines in corde toleran-

do, fordibus pulueris foedamur . Ait ergo : [ Induta est caro mea putredine, et fordibus pulueris . ] Ac si aperte diceret : Carnalem vitam, quam patior, ant tabes lubrica operationis polluit, aut ex vitiorum memoria caligo mifera cogitationis premit. Quod ramen si ex voce Ecclesia vniuerfalis accipimus, aliquando hane proculdubio carnis putredine, aliquando autem grauari fordibus pulueris inuenimus. Multi quippe in ca funt, qui dum amori carnis inscruiunt, foctore luxuria computrescunt. Et funt nonnulli, qui a voluptate quidem carnis abstinent, sed tamen tota mente in terrenis actibus iacent. Dicat ergo fancta Ecclesia vnius membri sui vocibus: dicat quid de vtroque genere hominum tolerat. [ Induta est caro mea putredine, et sordibus pulueris:] ac si aperte infinuer dicens:Sunt plerique,qui mihi per fidem membra sunt, led ramen fana vel munda per actionem non funt: quia aut victi desiderijs turpibus ad

E corruptionis putredinem defluunt : aut terrenis actibus dediti , puluere tetrenæ cupiditatis consperguntur. In illis enim, quos lubricos tolero, carnem videlicet putrescentem gemo : in istis autem, quos terrena quarentes patior, quid aliud quam foedata puluere membra porto? Vnde et apte simul de verisque subiungitur : [ Cutis mea. aruit , er contracta eft . ] In fanctæ quippe Ecclesiæ corpore hi , qui solis exterioribus curis inferuiunt, congrue cutis vocantur. Que nimirum cutis arescendo attrahitur, quia mentes carnalium, dum præsentia diligunt, et quasi iuxta posita concupiscunt, ad futura tendi per longanimitatem nolunt. Qui dum internæ spei pinguedinem negligunt, vt attrahantur arcfiunt : quia si cotum corda desperatio non siccaret,nequaquam aftus hac pufillanimitatis attraheret . Hanc namque attractionem Pfalmitta Pfal. 62. formidauerat, cum siccitatem mentis metuens dicebat: Sicut adipe et pinguedine re-S. Greg. Tom. 2.

#### 484 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. VIII.

pleatur anima mea. Aders quippe pinquedinis animam repletacum hanc contra prafentium defideriorum æflum fuperma fpei infufio refouet. Cutis repo atectes attahiur; , cum con rebus exterioribus dedium, a tque ex defiperatione incarumin a autoris iu amorem non tenditur; fed in femetipfo, y tita dixerim, rugola cogitatione replicatur. Penfandum veroe fiquole darmalis ematete dictor perfentia dilipum, quia vita carnis quam fugitiua fit, minime perpendum. Nam fi velocitatem transfusa cinj difference, hanc extam proferantem minime amarent. Sanch a utem Eccleia in cledis fusi quotodie quantus fir rebus externoribus cutifus conspicit: et ideireo in intimis pedem folicita intentionis figit. Vade et apre fubdique:

Lood vita carnalis non incongrue tela comparatur, qua cum confinemata fuerit, complicata fucciditur. Capas VII.

Ies mei velocius transierūt, quàm a texente tela succiditur. J Congrua valde simi-

litudine tempus carnis, telæ comparatur: quia sicut tela filis, sic vita mortalis diebus singulis proficit: sed quo ad augmentum proficit, eo ad incisionem rendir: quia sicut et superius diximus, cum tempora percepta prætereunr, ventura breuiantur: et de vniuerio vita spatio co fiunt pauciora, qua veniunt, quo multa sunt, qua transierut. Tela quippe infra supraq. ligara, duobus lignis innectitur, ve texatur: sed quo inferius texta inuoluitur, co fuperius texenda deplicatur : et vnde se ad augmentum multiplicat, inde fit minus, quod reftat. Sic nimirum vitæ nostræ tempora et transacta quafi inferius inuoluimus, et ventura a superiori deplicamus: quia quo plus fiunt præterita, minus esse incipiunt futura. Sed quia nec tela ad expressionem nostri temporis c fufficit, nam eius quoque festinationem vitæ nostræ velocitas transit, recte nunc dicitur : [ Dies mei velocius transierunt, quam a texete tela succiditur . ] Tela quippe tarditatem profectus habet : vita autem præsens moram desectus non habet. In illa quoque cum laborantis manus figitur, aduentus terminus clongatur: in ista vero quia tempus semper desinens indefinenter consumimus, ad finem nostri transitus, etiam quiescendo peruenimus: et per cursum nostri transitus, etiam dormientes imus. Elechi igitur quia præfentis vitæ momenta decurrere fub festinatione conspiciut : nequaquam in hoc tante mobilitatis itinere, cordis intentionem figunt. Vnde et apte protinus subditur: [ Et consumpti sunt absque vlla spe. ] Reproborum mens ergadies vitæ præsentis tanto amore constringitur, vt sic semper hic appetant viuere : quatenus, si valeant, viuendi cursum desiderant numquam finire. Cogitare quippe ventura despiciunt, spem totam in rebus transeuntibus ponunt: habere nulla nisi quæ prætereunt, concupifcunt . Cumq. nimis transeuntia cogitant, et mansura nullatenus sperant: fic cacitare infensibili cordis oculus clauditur, vt aterna luci nullatenus intendatur. Vnde fit vt sæpe iam corpus molestia quatiat, et vicina mors virtutem vitalis spiritus incidat : nec tamen curare que mundi sunt desinant. Iamq. eos vitor ad iudicium pertrahit : et tamen ipfi ordinatione folicira rebus transcuntibus occupati. nihil aliud cogitant, nifi in hoc mundo adhuc qualiter viuant, relinquendo omnia, quasi possidendo disponunt: quia spes viuendi non frangitur, etiam cum vita terminatur. Iam ad iudicium trahuntur per sententiam: et tamen adhuc habendis rebus inhærent per curam. Dura etenim mente, abesse mors longe creditur, etiam cum sentitur . Sicq. a carne anima soluitur, ve erga præsentia immoderato amore se retinens, cum ad æternum supplicium ducitur, hoc ipsum quoque nesciat, quo ducatur: et de- E ferens, que amare cum termino noluit, repente fine termino inuenit, que numquam præuidit. At contra electorum mens ad æternitatis intentionem tenditur, etiam cum præsens cam feliciter vita comitatur. Magna carnis salute vtitur: nec tamen eius fiducia animus retardatur. Nullus adhuc mortis articulus crumpit:et quasi præsentem hanc quotidie conspicit. Quia enim vita indesinenter labitur, spes ei viuendi funditus amputatur. Bene ergo de diebus prætereuntibus dicitur. [Confumpti funt abfque vlla spe.] Ac si aperte diceretur : Mentis fiduciam in præsenti vita non posui : quia omne, quod præterit, calcando despreui: Vnde et mox apte subditur:

### In septimum caput B. Iob. 485

Qued ad exhibenda recta opera, exuta carne anima non recurrat : et qued Deut poft mortem non liberat, quos ante mortem gratia ad veniam non reformat. Caput V111.

Emento quia venrus est vita mea.] Hi etenim vitam carnis quasi permanentem M diligunt, qui quanta sit vitæ sequentis æternitas non astendunt : cumq-soliditatem perennitaris non considerant, exilium patriam, tenebras lumen, cursum stationem putant: quia qui maiora nesciunt, judicare de minimis nequaquam possunt. Ordo quippe iudicij exigit, vt quod examinare nitimur, transcendamus. Si enim praesse rebus omnibus animus non valet, nequaquam de his certa, a quibus vincitur, videt. Ideirco itaque mens reproba præfentis vitæ curfum æftimare non fufficit è quia

admirationi illius ex amore succumbir . Sancti autem viri, qui ad æterna cor eleuant; B quam breue fit, quod fine clauditur, penfant : et corum feufibus vilefcit quod præterit. quo intellectu radiante interlucet quod acceprum numquam recedit. Cumo, infinitarem perennitatis afpiciunt, nequaquam iam pro magno defiderant, quidouid finis angustat. Sed subleuata mens extra temporum terminos ducitur, etiam cum carne in tempore tenetur : et tanto altius finienda despicit, quanto verius infinita cognoscit. Sed hac ipfa humana breuiratis confideratio, Auctori nostro magne virtutis oblatio eft. Vnde er recte nunc cu deprecatione immolatio eiusdem virtutis offertur cum dicitur : [ Memento, quia ventus est vita mea. ] Ac si aperre diceretur. Transeuntem velociter benignus respice: quia tanto a re videri misericordius debeo, quanto ipse a consideratione breuitatis mez oculos non auerto. Sed quia du tepus vita prasentis abscin-

ditur, ad operatione promereda venia vlterius non reditur, recte subiungitur: [ Nec re-C uertetur oculus meus, vt videat bona.] Ad videnda bona extincti oculus non redit: quia ad exhibenda recta opera exuta carne anima non recurrit. Hinc est quod diues quem inferni flamma cruciabat, quia femetipfum reparare operando non poffe a gnouerat: nequaquam iam fibi , fed relictis fratribus prodesse sargebat , dicens : Rogo te pater Luca . 16. g Abraam, vt mittas eum in domum patris mei : habeo enim quinque fratres, vt testetur illis, ne et ipfi veniant in locum hunc tormentorum. Solet namque mæftum animum spes, vel falsa fouere. Sed vt poenam suam reprobi grauius sentiant, spem de venia amittunt. Vnde flammis vltricibus traditus, non fibi, ve diximus, fed opitulari fratribus concupiuit : quia numquam se ignium carere tormentis, adiuncto despera-

tionis supplicio, agnouit. Hinc Salomon air: Quodcunque potest manus tua facere, in- Eccle, 9, 6 stanter operare: quia nec opus,nec ratio,nec scientia,nec sapientia erunt apud inferos, D quo tu properas. Nequaquam ergo ad videnda bona oculus reuertetur : quia retributionem suam mens inueniens, ad operationis vsum nullatenus reuocatur. Quia igitur fugit omne, quod cernitur, et mansura sunr quæ sequuntur, bene beatus Iob vno versu veraque complexus est, dicens : [ Memenro , quia ventus est vita mea , nec reuertetur oculus meus, ve videat bona.] Cursum quippe præsentium contemplatus ait: [ Memento,quia ventus est vira mea.] Æternitatem vero sequentiŭ considerans, adiunxit:

[Nec aspiciet me visus hominis.] Visus quippe hominis, est misericordia Redeptoris,

[Nec reuertetur oculus meus, vt videat bona.] Vbi apte quoque vniuersi humani generis a redemptionis munere destituti vocem protinus sumit, dicens:

que infentibilitatis no ftre duritiam, cum respicit, emollit. Vnde teste quoque Euangelio dicitur : Respexit Dominus Petrum, et recordatus est Petrus verbi, quod dixerat Luca . 21. g E Iefus, et egreffus foras, fleuit amare. Exutam vero carne animam neouaguam iam vifus hominis aspicit, quia post mortem non liberat, quam ante mortem gratia ad veniam non reformat. Hinc etenim Paulus dicit: Ecce nunc tempus acceptabile, ecce nunc dies salutis. Hinc Psalmista ait : Quoniam in sæculum misericordia eius. Quia 2. Cor. 6.6 nimirum quem nequaquam modo mifericordia eripit, fola post præsens fæculum ju- Plat 117. ftitia addicit. Hinc Salomon ait: Quia lignum in quocumque loco ceciderit, fiue ad Ecele. 11.6 Austrum, fine ad Aquilonem, ibi erit : quia cum humani casus tempore, sine sanctus, Idem tib. al. fiue malignus spiritus egredientem animam claustra carnis, acceperit, in aternum fecum fine vlla permutatione retinebit : vtnec exaltata ad fupplicium proruat, nec merfa ærernis supplicijs, vltra ad remedium ereptionis ascendat. Vir igitur fanctus

humani generis damna confiderans, quod a præfenti fæculo fine Redemptoris cogi-

tatione subtrahitut, atque in aternis ignibus irreparabiliter sepelitur, et eius vocem in S. Greg. To. 2.

### S. Gregorij Expof. Moralis Lib. VIII.

fe suscipiens, dicat: Nec aspiciet me visus hominis, quia nimirum Redemptoris gra- A tia, quem nune intuetur, vt corrigat: tune respicit, vt ab interitu abscondat . In iudiciti quippe Dominus veniens, peccatorem videt vt feriat, sed non videt, vt ad largiendam salutis gratiam recognoscat: culpas examinat, et vitam percuntium ignorat. Vnde et fanctus vir, cum se post præsentem vitam tespectu hominis videri non posse fatetetur, apte mox fubdidit :

Quod secundum Dei diffrittam inflitiam etiam qui fantfi videntur macula peccati non Caput Culi tui in me, et non subsistam . ] Ac si aperte diccret: Districtus ad iudicium ve-

niens et ad saluandum non vides et ad feriendum vides, quia quem in præsenti vita dispensationis tuz miseratione non respicis, respiciendo postmodum per iustitiam extinguis. Nunc enim peccator quisque Deum non metuit et viuit, blasphemat et B proficit : quia scilicet misericors creator, quem expectando vult corrigere, aspiciendo Sapien, 11. d non vult punire, sicut scriptum est: Dissimulans peccata hominum, propter poenitentiam. Sed tunc peccator cum respicitur, non subsistir: quia cum districtus iudex merita subtiliter inquirit, reus ad tormenta non sufficit. Quamuis hoc etiam voci iustorum congruit, quotum mens semper solicita venturo examini intendit. Omne enim quod agunt, metuunt, dum caute considerant ante quantum iudicem stabunt. Intuentur potentiam illius magnitudinis, et pensant quanto reatu constricti sunt propria infirmitatis. Enumerant mala proprij operis, et contra hac exaggerant bona gratia conditoris. Confiderant praua quam districte iudicet, bona opera quam subtiliter penfer, et perituros se absque ambiguitate præsciunt, si ,remota pietate, iudicentur: quia hoc ipfum quoque quod iufte videmur viuere, culpa eft, si vitam nostram cum iudicat, hanc apud se diuina misericordia non excusar. Hinc enim in hoc eodem libro C feriprum est: Astra non sunt munda in conspectu eius. Quia apud eum districte iudicati , ipii quoque maculas inquinationis habent, qui per munditiam (anctitatis lucent. Beneergo dicitur : [ Oculi tui in me , et non subsistam . ] Ac si aperte iusti voce diceretur: Si subtili examinatione discurior, ad perferendum iudicium non assurgo, quia ad pœnam vita non fufficit, si hanc immanitas iuste retributionis premit. Bene autem eiusdem humani generis et culpa breuiter, et poena surrogatur, cu protinus subditur:

Quel quem semel culpa ad interitum pertrahit, misericordia ad veniam non reducit. Caput X.

14. S leut confumitur nubes et pertransit, sie qui descendit ad inferos, non ascendet.]
Nubes quippe ad altiora suspenditur, sed densata vento impellitur, vt currat, calore autem folis diffipatur, vt euanefeat . Sie nimirum corda funt hominum, quæ per acceptæ rationis ingenium ad alta emigrant, impulsa autem maligni spiritus flatu, pra- D uis desideriorum suorum moribus huc illucq. pertrahuntur, sed districto respectu superni judicis, quasi solis calore liquesiunt, et semel locis poenalibus, tradita ad operationis vium virra non redeunt. Vir igitur fanctus elationis curium defectumo. humani generis exprimens, dicat: [Sicut confumitur nubes et pertransit, sic qui descendit ad inferos,non ascendet .] Ac si aperte loqueretur dicens : În altum currendo deficit, qui superbiendo ad interitum tendit : quem si semel culpa ad pœnam pertrahit, misericordia viterius ad veniam non reducit. Vnde et adhuc fubdirur : [ Nec reuertetur vitra in domum suam. ] Sicut domus est corporis habitaculum corporale, ita vnicuique menti hoc domus fir, quod ex desiderio inhabitare consucuit. Ad domum igitur suam vltra non reuertitur, quia semel quisque æternis supplicijs traditus, ad hoc iam vbi amore inhæferat : nullatenus renocatur. Potest etiam inferni nomine, peccatoris desperatio designari, de qua per Psalmistam dicitur: In inferno autem quis confitchitur E tibi? Vnde rurfum fcriptum est : Impius cum in profundum venerit peccatorum,con-

Proser, 18.4 temnit . Quisquis autem impietati succumbit, vitam profecto iustitiz moriendo derelinquit. Qui vero etiam post peccatum mole desperationis obruitur, quid aliud quam post mortem in inferni supplicio sepelitur? Bene ergo dicitur: [ Sicut consumitur nubes et pertransit, sic qui descendit ad inferos, non ascendet. ] Quia plerumque cum perpetratione nequitia etiam desperatio sociatur, et via iam reuersionis abscinditur. Recte autem cotda despetantium nubibus comparantur, quia et caligine erroris ob-

#### In Septimum caput B. Iob. 10. 487

A scura funt, et peccatorum multiplicitate condensa: sed consumpta pertranscunt, quia claritate extremi iudicij irradiara distipantur. Solet etiam domus, inhabitatio cordis intelligi . Vnde fanato cuidam dicitur: Vade in domum tuam : quia nimirum dignum eft, yt Mare. 5.6 peccator post veniam ad mentem suam redeat, ne iterum quo juste feriatur admittat. Sed qui ad infernum descenderit, ad domum suam viterius non ascendit : quia eum, quem desperatio obruit, a cordis sui habitaculo foras mittit. Et redire introrsus non valet, quia fufus exterius, ad deteriora quotidie impulfus cadit. Ad contemplandum quippe creatorem homo conditus fuerar, ve eius semper speciem quæreret, atque in soliditare illius amoris habitaret : sed extra se per inobedientia missus, mentis sux locum perdidit, quia tenebrofis irineribus foarfus, ab inhabitatione veri luminis elongauit. Vnde et apte adhuc fubditur: [ Neque cognofcet cum amplius locus eius. ] Locus quippe hominis, fed non localis, ipfe scilicet, conditor extitit, qui hunc, vt in semetipso consisteret, creauit. Quem nimi-

rum locum tunc homo deferuit, cum feductoris verba audiens, a conditoris amore difceffit. Sed cum omnipotens Deus redimendo se homini etiam corporaliter oftendit, ipse, vt ita dixerim, fugitiui fui vestigia subsequens, ad retinendum, quem amiserit, hominem locus venir . Si enim appellari locus nequaquam conditor posser, Deum laudans Psalmista non diceret: Filij feruorum tuorum habitabunt ibi . Ibi enim non dicimus, nificum locum Pfalm. 101. specialiter designamus. Sed sunt plerique qui etiam post perceptum Redemptoris auxilium, ad desperationis tenebras deuoluuntur, et tanto nequius pereunt, quanto et oblata remedia mifericordiæ contemnunt. Recte ergo de damnato homine dicitur : [ Neque cognoscet eum amplius locus eius: ]quia a conditore suo tanto tunc districtius in iudicio non cognoscitur, quanto nune ad reparationis gratiam nec per dona reuocatur. Vnde et notandum fummopere est quod non ait : Neque cognoscet amplius locum suum , sed ait : Neque cognoscet eum amplius locus eius. Dum enim cognitio non homini, sed loco tri

C buitur, patenter ipse conditor loci nomine designatur, qui districtus ad examen vltimum veniens, in iniquitate durantibus dicit : Nefcio vos vnde fitis. Sed electi quique quo diftri- Luca 13. e ête reprobos repelli confiderant, co semetipsos quotidie a perpetratæ nequitiæ sordibus folicitius purgant. Cumq. perituros alios frigescere a vitæ amore conspiciunt, studiose se ad poenitentia lamenta succendunt. Vnde et apre subditur: [Quapropter et ego non parcam ori meo.] Ori etenim suo non parcit, qui confiteri malum quod fecit, non erubescit. In laborem quippe os mittere, est ad hoc confessionem perpetrara iniquitatis occupare. Sed justus ori suo non parcit, quia iram judicis districti praueniens verbis contra se propriæ confessionis sæuit. Hinc Psalmista ait : Præueniamus faciem eius in confessione : Psalm.94. Hinc per Salomonem dicitur: Qui abscondit scelera sua, non dirigetur: qui autem con- Prouer, 28. fessus fuerit, et dereliquerit ea, misericordiam consequetur. Hinc rursum scriptum est: luftus in principio accusator est sui . Sed nequaquam ad confessionem os panditur, nisi cum Proserb. 18.5

D consideratione districti iudicij, per pauore spiritus angustatur. Vnde et apte mox subditur :

#### De vilitate confessionis et panisentia. Caput X1.

Oquar in tribulatione spiritus mei. ] Tribulatio qui ppe spiritus linguam commouet, vt reatum praui operis vox confessionis impugnet. Sciendum quoque est, quia sape et reprobi peccara confitentur, sed defiere contemnunt. Electi autem culpas suas, quas vocibus confessionis aperiunt, districtæ animaduersionis sletibus insequuntur. Vnde beatus Iob bene postquam se ori suo non parcere spopondit, tribulationem mox spiritus subdidit. Ac si aperte fateretur, dicens: Sic reatum lingua loquitur, vt nequaquam expers a mæroris stimulo per alia spiritus vagetur, sed culpas loquens, vulnus aperio. Culpas vero ad correptionem cogitans, falutem vulneris ex medicamine mæroris quæro. Qui enim mala quidem, quæ perpetrauit, infinuat, sed flere quæ infinuauerit recusat, quasi subducta ve-E ste vulnus detegit, sed torpenti mente medicamentum vulneri non apponit. Confessionis

igitur vocem folus necesse est vt mæror excuriat, ne vulnus proditum, sed neglectum, quo licentius iam per humanam notitiam tangitur, deterius putrescar. Quo contra Psalmifla plagam cordis, non folum detexerat, sed detecta etiam medicamentum mæroris adhibebat, dicens: Iniquitatem meam ego pronunciabo, et cogitabo pro peccato meo. Pro-Pfalm. 37nunciando enimoccultum vulnus detegit, cogitando autem quid aliud quam medicamentum vulneri apponit ? Sed affliche menti et sua solicite damna cogitanti, rixa pro se- 16. metipfa oritur contra femetipfam . Nam, cum fe ad lamenta pocnitentia infligat, occulta

### 488. S. Gregorij Expos. Moralis Lib. VIII.

se increpatione dilaniat. Vnde et apte mox subditur: [Confabulabor cum amaritudine A animæ meæ. ] Pauore namque diuini iudicij afflicti,dum quædam male gefla plangimus; ipía vi nostræ amaritudinis ad discutiendos nos vigilantius excitati, alia in nobis etiam, quæ amplius defleamus, inuenimus. Nam fæpe quod torpentes latuit, flentibus fubtilius innotescit: et afflicta mens certius inuenit malum, quod fecerat, et nesciebat, eig. rixa sua verius aperit, quantum a veritatis pace deuiauit : quia reatum finum cuius fecura non meminit . hunc in se commota deprehendit . Succrescens quippe amaritudo poenitentia, verecundanti cordi importune ingerit illicita, quæ committ, districtum contra hæc judicem ostendit, suppliciorum minas incutit, pauore animam ferit, pudore confundit, motus illicitos increpat, quietem noxia fecuritatis turbat: qua ei conditor bona contulit, qua ipse bonis illus mala respondit, enumerat, quòd mire ab eo conditus, quòd gratuito nutritus, quòd rationis substantia in conditione ditatus est, quòd conditoris gratia vocatus, B quòd fequi ipfe & vocatus noluit, quòd vocantis mifericordia, nec furdum hunc renitentemq. despexit, quod illuminatus donis, quod sua sponte prauis actibus etiam post dona cacatus est; quòd a cacitatis sua erroribus paterna solicitudinis flagellis expiatus. quòd a flagellorum doloribus ad falutis gaudia mifericordiz medicamento reductus est , quòd quibusdam culpis etsi non grauibus subditus, peccare tamen, et inter flagella non definit, quòd peccatorem fuum fuperna gratia, nec contempta dereliquit. Cum igitur afflictam mentem modo per replicationem donorum Dei , modo per improperia actionis fuztanta seueritate increpat, habet in corde instorum amaritudo anima linguam suam, qua tanto eis subtilius loquitur, quanto et interius auditur. Vnde et nequa quam dicitur: Fabulabor in amaritudine anima mea, fed confabulabor cum amaritudine anima mea i quia vis doloris, quæ peccata fingula reputans, torpentem animum ad lamenta excitat, C quafi ad eum verba confabulationis format, in quibus semetipsum correctus inueniat, et ad fui iam custodiam solicitior exurgat. Dicar itaque vir iustusex voce sua, et sanctæ Ecclesiæ ty pum tenens, dicat ex nostra : [ Confabulabor cum amaritudine animæ meæ. ] Ac frapertius infinuet, dicens: Intus contra me cum cordis mei dolore colloquor, et foris me a verbere iudicis abícondo. Sed mens pœnitentiæ doloribus presta in semetipsa conftringitur, arque a cunctis delectationibus carnis forti cogitatione separatur, ad summa proficere appetit, et tamen adhuc de corruptione corporis contradictionem fenrit. V nde et apte mox subditur:[Numquid mare sum ego, aut cetus, quia circumdedisti me carcere?] Carcere homo circumdatur, quia plerumque et virtutu profectibus ad alta exurgere nititur, et tamen carnis sua corruptione præpeditur. Qua bene exui Psalmista deprecatur di-Pfalm, 141. cens: Educ de carcere animam meam, ad confitendum nomini tuo. Quid vero appella- D tione maris nisi corda carnalium tumidis cogitationibus fluctuosa: quid autem ceti nomi-

7/lim. 14. cens: Educ de careere animani meani, ad confirendum nomini tuo. Quid véro appellatation maris nili corda caralium tumida ospatianibus flutuofasi quid atteme ceti nomine, nuli antiquus hodis exprimitur? Qui dum mentes facularium polificendo penetrat, quafiin corum lubria cogitatione natart. Sed cetus careere confiringitur, quia malignus fpiritus in inferioribus desclus, ne ad calelfia euolare prausleat, ponte fue pondere \$\frac{1}{2}\text{.pente}\$ tax antiques antique

ha. A contratur: even centenne, quair r. Deles anglei peccannibus non pepereix, led rudentsbus inferni derrazlosi in extraum radditi in indicio cruciandos referentari. Cetus carecte confiringiaux, quiù tentare bonco quantum defiderat prohibetur. Carecte quoque mate confiringiaux, quio tentare bonco quantum deles representation de propositi del qua apperum, impoffibilitaria fur anguffiq gentantino, e deles rida de pragonal mala, so concupicia; fed ram és siduition indicio cunta mirabiliter diponeme, fiolitari fina Nocre bons delatti defiderane, et am fibilità dei soli foliati ágerant. Pro explendis volupratibus geranis, long zuntarem vira præfinis cupium, fed tamen a bea síub-celeritar e rapiumur. De 77. quibus bene per Palamilitan dicium-stanti a quas quafi in trere. Aque quippe in veru funt, cum lubrica corum defideria, quia operia effectum non innenium, fub carnali corde depri mutur. Cetus ego as mare circumdation permitur carectis, qui et malignus fipriru mutur. Cetus ego as mare circumdation permitur carectis, qui et malignus fipriru

vel lequaces illius, in quorum le mentibus colligit, atque in eis vindas tumentiü cogitationum voluit, vet implere mala, que appetunt, nequeant, fuperna cos districtio angullat.

Quid institus desiderio pasi: aterna faciant, se cercerio hoins egredi angustiss

concapifems. Cap. 211.

17. Sancti autem viri, quo mundiori corde cælestium arcana considerant, auctis ad hæc quoridie ardoribus anhelant. Ibi iam plene satiari desiderant, vnde adhuc parum aliquidi ardoribus anhelant.

II In septimum caput B. Iob.

A quid ore contemplationis degustant. . Perfecte cupium carnis stimulum subdere, nihil in cogitatione illicitum de eius iam corruptione tolerare : fed quia scriptum est : Cor- Sepien e. d pus, quod corrumpitur, aggrauat animam, et deprimit terrena inhabitatio fenfum multa cogitantem, intentione iam quidem vltra semetipsos eminent, sed tamen adhuc infirmitatis suz incertis motibus subditi, corruptionis suz se carcere clausos dolent. Ait ergo: [Numquid mare fum ego, aut cetus, quia circumdedisti me carcere?] Ac si aperte diceret : Mare vel cetus , iniqui videlicet , corumq. auctor malignus spiritus , quia effrenari ad folam perpatranda iniquitatis licentiam appetunt, recte poena fua carcere confirin-guntur. Ego autem, quia iam attentiatis tua libertatem defidero, cur adhuc mea carcere corruptionis premor? Quod tamen nec a justis superbe requiritur, quia amote veritatis accenfi, infirmiratis fuz angustias transgredi perfecte concupifcunt . Nec ab auctore

B justorum injuste disponitur, quia electorum suorum vota differens, crucians purgat : vt ad percipiendum quod desiderant, quandoque melius ex dilatione conualescant. Electi autem quousque ab intima quiete differuntur, ad cor suum redeunt, ibiq. a carnis sua tumultibus abfconfi, quafi amoeniffimum fecretum perunt. Sed in eo fæpe tentationis aculeos Sentiunt, carnis incentiua patiuntur, et ibi grauissimos labores inucniunt, vbi magnam requiem a labore quæsierant. Vnde sanctus vir post infinuatum corruptionis suæ carcerem, ad quietam cordis patriam redire festinans, quia candem rixam, et in intimis inuenit, quam ab exterioribus fugit, protinus fubdit dicens :

Quodeum ad filentium mentis noftra renertimur, intra nos in cogitationibus colloquimur, et quam subtilia fint indicia dinina metuentes , quasi in lettuli requie fomnig visione surbamur .. Cap. XIII.

C I dixero, confolabitut me lectulus meus, et releuabor loquens mecum in stratu meo, terrebis me per fomnia, et per visiones horrore concuties.] In sacto namque eloquio lectulus, cubile vel stratum, secretum solet cordis intelligi. Hinc est enim quod sub vniuscuinfoue animæ specie sponsa occultis stimulis sancti amoris excitata, in Canticis Canticoru Cant. 3. e dicit : In lectulo meo per noctes quæfiui, quem diligit anima mea. In lectulo quippe, et per noctem dilectus quæritur: quia nimirum inuitibilis conditoris species, repressa omni corporex visionis imagine, in cubili cordis invenitur. Vnde et eistem suis dilectoribus ve- Luce 16. d ritas dicit : Regnum Dei intra vos cft . Et rur fum : Siego non abiero , paraclitus non ve. Ioan. 16. niet. Ac si aperte diceret: Si ab intentionis vestra oculis corpus non subtraho, ad intellechum vos inuifibilem, per consolatorem spiritum non perduco. Hinc de iustis per Psalmi-

flam dicitur : Exultabunt fancti in gloria , lætabuntur in cubilibus fuis : quia feilicet cum P/al. 149. mala ab exterioribus fugiunt, securi intra mentium secreta gloriantur. Sed tunc lætitia cordium perfecta erit, cum carnis ab exterioribus pugna non fuerit. Nam quousque caro illicit, quia quasi nostræ domus paries quatitur, etiam cubile turbatur. Vnde et recte per eundem Pfalmistam dicitur: Vniuersum stratum eius versasti in infirmitate eius; quia dum Pfalm, 40. postentatio carnis concutit, tremefacta nostra infirmitas etiam mentis cubile confundit. Quid vero hoc loco fomnia, vel visiones accipimus, nisi imaginationes vltimi districtio. examinis? quod iam vtcumque per timorem cernimus, sed tamen vt est veraciter non videmus . Sancti itaque viri, ve diximus, ad cordis secreta semper redeunt, cum ab hoc mundo, vel vitra votum prospera, vel vitra vires aduersa patiuntur, atque externis laboribus feffi, quali stratum vel lectulum cubilia mentis perunt. Sed dum quibusdam imaginatio-

nibus cogitationum, quam fint fubtilia diuina iudicia conspiciunt, quasi in ipsa stratus sui requie, fomnij visione turbantur. Contemplantur enim quam districtus iudex veniat, qui dum vi immense magnitudinis cordium secreta illuminat, omnes ante oculos culpas reducit . Pensant quanta illa illi sit verecundia, in conspectu tune totius humani generis, angelorum omnium, archangelorumq. confundi . Perpendunt, qui post confusionem cruciatus maneat, cum et reatus animum immortaliter morientem, et indefinenter deficientem carnem gehenna consumat. Cum itaque tam pauida imaginatione mens quatitur, quid aliud quam in stratu trifte somnium videtur? Dicat ergo, [ Si dixero, consolabitur me lectulus meus, et releuabor loquens mecum in stratu meo, terrebis me per somnia, et per visiones horrore concuties.] Ac si aperte fateatur, dicens : Si exteriora fugiens, introrfus redeo, et vicumque requiescere in cordis cubiculo concupisco, ibi mihi, dum districionis tuæ contemplationem obijcis, vehementer per ipías meæ prouidentiæ imagina-

tiones

### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. VIII.

tiones terres. Bene antem dicitur: [Et releuabor, loquens mecum in stram meo:] quia A nimirum cum ad mentis nostræ filentium fessi reuertimur, quasi in stratu colloquentes, occulta intra nos cogitationum verba versamus. Sed hac ipsa nostra collocutio in pauorem vertitur : quia ex illa vehementius intellectus nobis, qui terrorem diffricti judicis innotescat, in mente aperitur. Ne quis vero hac studeat iuxta litteram perscrutari, exquirendum magnopere est, quot modistangant animum imagines somniorum . Aliquando namque fomnia ventris plenitudine, vel inanitate, aliquando vero illufione; aliquando cogitatione fimul et illufione, aliquando reuelatione, aliquando autem cogitatione fimul et reuelatione generantur. Sed duo, quæ prima diximus, omnes experimento cognoscimus: subiuncta autem quattuor, in sacræ scripturæ paginis inuenimus . Somnia etenim nifi plerumque ab occulto hoste per Illusionem fierent, nequaquam hoc vir fapiens indicaret, dicens: Multos errare fecerunt fomnia, et B illusiones yang. Vel certe: Non augurabimini, nec observabitis somnia. Quibus profecto verbis, cuius fint derestationis oftenditur, que augurijs conjunguntur. Rurfum nifi aliquando ex cogitatione fimul et illusione procederent, Salomon minime dixisset;

Multas curas sequuntur somnia. Et nisi aliquando somnia ex mysterio reuelationis

orirentur, Joseph præferendum se fratribus per somnium non videret:nec Mariæ spon-

Eceli. 34. a Lenis. 19. f

Eccls 5. a Gen. 37. d Mat. 2. 6

fum vt, ablato puero, in Ægyptum fugeret, per fomnium angelus admoneret. . Rur-fum nifi aliquando fomnia cogitatione fimul et reuelatione procederent, nequaquam Daniel propheta, Nabuchodonofor visionem differens, a radice cogitationis inchoaf-Dan, 2, c fer, dicens: Tu rex cogitare coepifti in fratu tuo quid effer futurum post hac, et qui reuelat mysteria, ostendit tibi qua ventura sunt. Et paulo post subiungit, dicens: Videbas, et ecce quasi statua vna grandis, statna illa magna, et statura sublimis stabat C contra re, et cetera. Daniel iraque dum fomnum, et implendum reuerenter infinuat, er ex qua ortum sir cogitatione manifestar, parenter ostenditur quia hoc plerumque ex cogitatione simul et reuelatione generatur. Sed nimirum cum somnia tot rerum. qualitatibus alternent, tanto eis credi difficilius deber, quanto et ex quo impulfu venianr, facilius non elucer. Sape namque malignus spiritus his, quos amore vita prafentis vigilantes intercipit, prospeta etiam dormientibus promittit: et quos formidare aduería confiderat, eis hac durins fomnij imaginibus intentat, quatenus indifereram mentem diuería qualitate afficiat, eamq. aut spe subleuans, aut deprimens, timore confundar . Sape etiam fanctorum corda afficere fomnijs nititur, vr ab intentione cogitationis folida, ad tempus faltem momentumq. deriuentur, quamuis ipsi protinus animum ab illusionis imaginatione discutiant. Sed hostis insidians quo cos vigilantes D minime superat, co dormientes grauius impugnat. Quem tamen hac maligne agere fuperna dispensario benigne permittit : ne in electorum cordibus ipse saltem a passionis præmio fomnus vacer. Bene ergo rectori omnium dicitur : [Si dixero : Confolabitur me lectulus meus, et releuabor loquens mecum in stratu meo, terrebis me per somnia, et per visiones horrore concuties : ] quia nimirum Deus mirabiliter cuncta difpen fat, et ipfe facit quod malignus spiritus iniuste facere appetit, qui hoc sieri non nisi iufte permittit . Sed quia iustorum vita , et per vigilias tentatione quatitur , et per som-

> ipfam grauiter illicitas cogitationes portat. Sed quid est quod faciat, yt pedem cordis a tot scandalorum laqueis cuellat ? Ecce beatus vir, quanta vindique pressus sit perturbatione cognouimus, fed quod confilium contra hanc inueniat, audiamus. Sequitur: g Qued suffendium sanctorum sis extelli ad calestia, es mors ossum, serrena fortitudinis mortificatio. Cap. X1111.

nium illusione fatigatur, foris corruptionis sux molestias tolerat, intus apud semet-

Vamobrem elegit suspendium anima mea, et mortem offa mea.] Quid per animam, nili mentis intentio, quid per offa nifi carnis fortitudo delignatur? Omne autem, quod suspenditur, proculdubio ab imis eleuatur. Anima ergo suspendium eligit, ve offa moriantur : quia dum mentis intentio ad alta fe subleuat, omnem in se fortitudinem vitæ exterioris necat. Sancti enim viri certiffime sciunt, quia habere in hac vita requiem nequaquam possunt, et ideirco suspendium eligunt, quia nimirum desideria terrena deserentes, ad alta animum tollunt. Suspensi autem mortem suis offibus inferur: quia amote supernæ patriæ, in virturum studijs accincti, hoc, quod fortes

prius in mundo fuerant, vinculo humilitatis infequentur. Intueri libet quo modo animam fuam Paulus suspenderat, qui dicebat : Viuo autem iam non ego, viuit vero in Galat. 2. d me Christus . Et rursum Desiderium habeo dissolui , et esse cum Christo . Et: Mihi vi- Philip. 1. c uere. Christus est, et mori lucrum. Qui gesta terrenæ fortitudinis ad memoriam reuocans, quali quadam in fe offa numerabar, dicens : Hebraus ex Hebrais , fecundum Philips, a legem Pharifæus, fecundum æmularionem perfequens Ecclefiam Dei. Sed fufpendio anima, quia hac in fe offa interfecit, protinus afferit, qui fubiungit : Sed qua mihi fuerunt lucra, hæc arbitratus fum propter Christum, detrimenta. Quæ adhuc offa in semetipso infinuat vehementius extincta, cum subdit: Propter quem, omnium de- 1bidem. trimentum feci, et arbitror vt ftercora. Mortuis vero offibus quam exanimis pendeat, oftendir, qui illico fubiungit, dicens : Vt Chriftum lucri faciam, et inueniar in illo non

B habens meam infitiam, que ex lege est, sed cam, que ex fide est lesu Christi. Sed quia collatis eius testimonijs Paulum ad alta suspensum, mundo mortuum testati sumus, nunc bearum lob, si plenus codem spiritu, exterioris vita concupiscentiam fugiato

oftendamus. Sequitur:

Quod desperatio sanctorum sit terrenarum abdicatio voluptatum.

Esperaui,nequaquam vltra iam viuam. ]Sunt nonnulli iustorum,qui sic cælestia apperunt, vt tamen a terrenorum spe minime frangantur. Largita diuinitus patrimonia ad necessitatis subsidium possident, honores sibi temporaliter impensos retinent, aliena non ambiunt, suis licite vruntur. Qui tamen ab eisdem rebus, quas habent, alieni funt, quia ad hæc ipfa, quæ possident, ex desiderio non tenentur. Et sunt non-

C nulli inftorum, qui ad comprehendendum culmen perfectionis accincti, dum altiora interius appetunt, exterius cuncta detelinquunt : qui rebus se habitis nudant, gloria honoris expoliant : qui internorum defiderio per affiduitatem fe amici mæroris afficiunt, habere de exterioribus confolationem nolunt: qui internis gaudijs dum mente appropiant, vitam in se funditus corporea delectationis necant. Talibus namque per Paulum dicitur : Mortui enim estis, et vita vestra abscondita est cum Christo in Deo. Colost. 3. 4 Horum vocem Pfalmifta expresserat, cum dicebat: Concupiscit et deficit anima mea Pfalmi 8 :. in atria Domini. Concupiscunt enim, sed non deficiunt, qui iam quidem calestia appetunt, sed adhuc tamen a terrenorum delectationibus minime lassantur. Concupiscit vero et in atrio Dei deficit, qui cum aterna defiderat, in amore temporalium non perdurat. Hinc Psalmista iterum dicit : Defecit in salutari tuo anima mea. Hinc per se- Psalmitta.

D metipfam Veritas admonet, dicens: Si quis vult post me venire, abneget semetipsimm. Luc. 9. 6 Er rurfum : Nisi quis renunciauerit omnibus , que possidet , non potest meus esse difcipulus . Horum igitur numero fanctus vir , diuifa a terrenis desiderijs mente , se inferit, qui ait : [Desperaui, nequaquam vltra iam viuam.] Iufti quippe desperare, est præsentis vita bona aternitatis electione deserere, mansura quarere, et in rebus temporalibus fiduciam non habere . Qui hæc agens, nequaquam se vitra viuere asserita quia videlicet viuificatrice morte quotidie a vita se passionis occidit. Absit enim, ne vit fanctus de diuinæ misericordiæ largirate desperet, ne gressum cordis a profectu intimi itineris subtrahat, ne amorem Conditoris deserens, quasi a duce destitutus in via remaneat, et confossus gladio la rocinantis desperationis ruat. Sed ne eius dicta ad nostri intellectus arbitrium videamur violenter inflectere, debemus ex posterioribus præmis-E sa pensare. Quo enim sensu hac dixerit, ipse protinus indicat, qui subiungit:

Quod in brenitate huins with magnificatur homo dono virtutum. Cap. XVI.

P Arce mihi Domine, nihil enim funt dies mei.] Neque enim duo fibi hæc verba con-ueniunt, desperaui, et parce : nam qui desperat , nequaquam iam fibi parci postulattet qui adhuc sibi parci desiderat, profecto minime desperat. Aliunde ergo est, quod desperat, aliunde vero quòd parci sibi sanctus vir postulat: quia nimirum dum bona vitæ transeuntis per desperationem deserit, ad obtinenda, quæ permanent, in spe robuflior exurgit. Desperando itaque melius ad spem venia ducitur : quia eo certius ventura appetit, quo præfentia verius, et ex desperatione derelinquit. Et notandum quod vim nobis sui cordis insinuans, vnam quidem de se sententiam protulit, sed hanc tertio infinuando replicauit. Quod enim superius dixerat : [ Elegit suspendium anima mea: }

#### S. Gregorij Expof. Moralis Lib. VIII. 492

mea: ] hoc replicans addidit : [Desperaui : ] atque æterna concupiscendo, et tempora- A lia postponendo, hoc postremo intulir: [Parce mihi:] et quod superius dixit: [Mortem offa mea :] hoc nimirum subdidit, [Nequaquam vitra iam viuam.] Hoc quoque vitimo protulit: [Nihil enim sunt dies mei.] Bene autem dies suos nihil esse considerat, quia, vt paulo superius sape iam diximus, sancti viri quo verius summa cognoscunt, eo sublimius terrena despiciunt, et idcirco præsentis vitæ dies nihil esse conspiciunt : quia illuminatz mentis oculos in considerationem zternitatis figunt . De qua dum ad se redeunt, quid se esse nisi puluerem agnoscunt, et infirmitatis suz conscij, districte judicari metuunt ? Cumq. vim tanti vigoris aspiciunt, trepidant examinari quod funt . Vnde et adhuc apte subiungitur : [Quid est homo,quia magnificas eum. aut quid apponis erga cum cortuum?] Hominem Deus magnificat, quia largitate rationis ditat , infusione gratiz visitat , honore collatz virtutis exaltat. Cumq. per B femetipfum nihil fit, effe tamen eum cognitionis fuz participem, benignitatis munere concedit. Sed erga eundem magnificatum hominem cor fuum Dominus apponit: quia post dona iudicium exerit, merita subtiliter pensat, vitæ pondera vehementer examinat, et tanto ab eo post districtius poenas exigit, quanto hunc impenso munere largius prauenit. Vir igitur fanctus immélitatem superna malestatis aspiciat, atque ad infirmitatem propriam considerationis oculum reducat . Videat, quia caro capere non valet hoc, quod de semetipsa Veritas per Spiritum sanctum docet. Videat, quia etiam subleuatus hominis spiritus iudicium tolerare non sufficit, quod Deus fub examine diffricte retributionis intendat, et dicat : [Quid eft homo,quia magnificas eum, aut quid apponis erga eum cor tuum ?] Ac fi aperte clamet, dicens: Magnificatur homo spiritali munere, sed tamen caro est : et vias eius post munera districte consideras, sed tamen si remota pietate iudicetur, pondus quod de tua subtilitate imminet, ferre nec subleuatus ad iustitiam spiritus valet : quia etsi hunc vltra se tua dona dilatant, ad inquisitionem tamen tui districti examinis sua eum infirmitas angustat. Vnde et adhuc apte subiungiture:

Quod Deus visitat hominem, cum in virtutibus prouchit, et probat eum aliquando, cum recedendo concuti tentatione permittit. Caput XVII.

7 Isitas eum diluculo, et subito probas illum.] Quis nostrum nescit quia diluculum dicitur, cum iam nocturna tempora in claritatem lucis mutantur? Nos itaque noctis tenebris premimur, cum perpetratione iniquitatis obscuramur. Sod nox in lucem vertitur, cum erroris nostri obscuritas, veritatis cognitione irradiatur. Nox in lucem vertitur, cum corda nostra iustitiz fulgor illuminat, que cecitas culpe deprimebat. Hoc diluculum discipulorum mentibus oriri Paulus aspexerat, cum dicebat: D Nox praceffit, dies autem appropinquauit. Diluculo ergo nos Dominus visitat, quia erroris nostri tenebras, luce sua cognitionis illustrat, contemplationis munere subleuat , in arcem virtutis exaltat . Sed notandum , quòd Deus postquam diluculo visitat, subito hominem probat, quia et accedendo corda nostra ad virtutes prouchit, et recedendo concuti tentatione permittit . Si enim post virtutum munera, nulla tentatione concutitur, has se habere animus ex semetipso gloriatur. Vt ergo et firmitatis dona habeat.et infirmitatem fuam humiliter agnoscat, per accessum gratiz ad alta sustollitur, et per recessum quid ex semetipso sit, probatur. Quod bene nobis ex historia sacra lectionis innuitur, qua Salomon et divinitus accepisse sapientiam, et tamen post accepram eandem sapientiam, meretricum statim pulsatus quastione memoratur. Mox enim vt tantæ reuelationls gratiam accepit, certamen turpium mulierum pertulit. quia nimirum sape cum mentem nostram concessis virtutibus respectus intima largitatis illuminat, hanc protinus etiam lubrica cogitationes turbant, vt qua subleuata 1.Reg. 19. g immenso munere exultat, etiam tentatione pulsata, quid sit, inueniat. Sic et Helias visitatus diluculo, sermone cælos aperuit, et tamen probatus subito, infirmus per dea.Cor. 12. a ferta fugiens, vnam mulierem expauit . Sic Paulus ad tertium calum raptus ducitur, paradisi penetrans secreta considerat : er tamen ad semetipsum rediens, contra carnis bellum laborat , legem aliam in membris fustinet, cuius in se rebellione fatigari spiris tus legem dolet. Diluculo ergo Deus hominem viutat, sed subito post visitationem. probat : quia et collato munere subleuat, et abstracto ad paululum, ipsum sibi homi-

20.

nem

A nem demonstrac . Quod coufque proculdubio patimur, quòd detería funditus labe peccati, ad promissa incorruptionis substantiam reformemur . Vnde et adhuc apte fubditur :

Qued in vita saporem dulcedinu dinina gustamme, sed satiari nisi in regno beatitudinis illa omnino non possumus.

Squequo non parcis mihi, nec dimittis me,vt glutiam faliuam meam. i Saliua in os ex capite delabitur, ab ore vero ad ventrem deducitur cum glutitur. Quid

itaque eft caput nostrum, nisi diuinitas ? per quam existendi principium sumimus, vi creatura simus , Paulo attestante, qui air : Caput viri Christus , caput autem Christi 1.Co. 11, 4 Deus. Quid autem venter noftet eft nisi mens? quæ dum cibum suum, supernum vi-B delicer intellectum fuscipit, refecta proculdubio omnium membra actionum regie Nisienim sacra eloquia aliquando mentem nomine ventris exprimerent, Salomon vtique non dixisser: Lucerna Domini spiraculum hominis, que inuestigat omnia secre- Proner, 20. d za ventris. Quia nimirum dum nos gratia superai respectus illuminat, cuncta etiam mentis nostra nobis absconsa manifestat. Quid ergo saliuz nomine, nisi sapor instmæ contemplationis accipitur? quæ ad os a capite defluit : quia de claritate Conditoris adhue in hac vita nos politos, vix gultus reuelationis tangit? Vnde et Redemptor 1040, 9. noster veniens saliuam luto miscuit, et caci nati oculos reparauit : quia superna gra-

zia carnalem cogitationem nostram per admixtionem suz contemplationis irradiat, et ab originali ezcitate hominem ad intellectum reformat. Nam quia a paradifi gaudis expulsum, in hoc iam exilio natura edidit, qua si a nativitate homo sine oculis pro-C ceffit. Sed ficut fanctus vir infinuat, hæc faliua ad os quidem labitur, vt vero ad ventrem vique perueniat, non glutitur : quia divinitatis contemplatio fensum tangit, sed plene mentem non reficit : quoniam perfecte animus conspicere non valet, quod adhue quia caligo corruptionis præpedit, raptim videt. Ecce enim electorum mens iam terrena desideria subijcit, iam cuncta, que considerat præterire, transcendit, iam ab exteriorum delectatione suspenditur, et que fint bona inuisibilia rimatur, atque hac agens, plerumque in dulcedinem superna contemplationis rapitur : iamq. de intimis mid quafi per caliginem conspicit, et ardenti desiderio interesse spiritalibus angolorum ministerijs conatur: gustu incircumseripti luminis pascitur, et vltra se euecta,

ad semetipsam relabi dedignatur. Sed quia adhuc corpus, quod corrumpitur, aggra sep. 9. d nat animam, inhærere diu luci non valet, quam raptim videt. Ipfa quippe carnis infirmitas transcendentem se animam retrahit, atque ad cogitanda ima ac necessaria suspirantem reducit. Saliua ergo ex capite defluens os tangit, sed ad ventrem minime peruenit: quia liquore supernæ contemplationis iam quidem intellectus noster infunditur, sed nequaquam mens plene satiatur. In ore etenim gustus est, in ventre satietas. Saliuam itaque glutire non possumus, quia supernæ claritatis bono satiari non permittimur, quod adhuc ex tenuitate gustamus. Sed quia hoc ipsum, quod vtcuque iam super nos cognoscimus, ex pietate parcentis est, quod vero hoc percipere perfecte non possumus, adhucex poena vetusta damnationis, recte nunc dicitur: [Vique quo non parcis mihi, nec dimittis me, vt glutiam faliuam meam?] Ac si aperte diceretur: Tune homini plene parcis, cum hunc ad perfectionem tuz contemplationis admiferis, ve claritatem tuam raptus interius videat, et eum carnis fuz corruptio exterius non repellat. Tunc permittis vt faliuam glutiam, cum me fapore tua claritatis víque ad abundantiam sarietatis infuderis, vt nequaquam iam per indigentiam guftu oris efuriam, fed inte folidatus, itrigato mentis ventre, subsistam . Sed qui promereri vult bo-

Quod nifi misericordia Dei subnenias , qui per nos cecidimus , nostris resurgere virtutibus non valencus. Cap. XIX.

num , quod expetit , debet malum confiteri , quod fecit . Sequitur 1

P Eccaui: quid faciam tibi o custos hominum ? ] Ecce fatetur malum, quod fecit, fed bonum, quod Deo in recompensationem debeat offerre, non inuenit: quia ad abluendam culpam quælibet humanæ actionis virtus infirma eft , nifi hanc fericordia parcentis foueat, et non iustitia recte iudicantis premat. Vnde recte per Pfalmistam dicitur : Melior est misericordia tua super vitam : quia quamlibet videa- Pfalm. 62, S. Greg. To. 2, T t

### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. VIII.

grauamur. Vnde et apte subditur.

tur innocens, apud districtum tamen judicem nostra nos vita non liberat, si ci reatus A fui debitum mileri cordiz benignitas non relaxat. Vel certe cum dicitut : [ Quid faciam tibi? patenter oftenditur, quia hac ipfa bona, qua agere pracipimur, non pra-P(alm. 15. ceptori, sed nobis profunt. Vnde rurfum per Pfalmistam dicitur : Quoniam bonorum meorum non indiges . Humilitas autem no ftræ destitutionis exprimitur, cum Deus hominum cuftos vocatur: quia si eius nos custodia minime protegit, ante occulti hoftis infidias, noftræ folicitudinis oculns vigilans dormit, Pfalmifta rurfus atteffante, qui ait : Nisi Dominus custodierit ciuitatem, in vanum vigilant, qui custodiunt cam. Per nos namque cecidimus, fed nostris refurgere visibus non valemus. Culpa nos volunratis propria femel ftrauit, fed pona culpa deterius quotidie deptimit. Ad amiffam rectitudinem refurgere fludiorum conatibus nitimur: fed meritorum pondere

1. 1. Quanta fit miseria mutabilitatis humana . .

Vare posuisti me contrarium tibi, et fastus sum mihimetipsi grauis?] Tunc sibi contrarium Deus hominem posuie, cum homo Deum peccando dereliquit. Serpentis quippe persuasionibus captus hostis eius extitit, tuius pracepta contempsit. lustus vero Conditor hunc sibi contrarium posuit, quia inimicum ex elatione deputanit. Sed hac ipfa contrarietas culpa, facta elt homini pondus poena, vt corruptioni fua male liber feruiat, qui bene feruus de incorruptionis libertate gaudebat. Salubrem quip pe humilitatis arcem deferens, ad infirmitatis iugum fuperbiendo permenit, et ceruicem cordis erigendo supposuit: quia qui subesse diuinis iussionibus nolnit, sub suis se necessitatibus strauit . Quod melius ostendimus, si ea , que dejectus sustinet, et prius C carnis, et post pondera mentis exprimamus. Vt enim taccamus hoc, quod dolores tolerat , quod febribus anhelat , fua quadam ægritudine conftringitur , ipfa hæc noftri corporis, que salus vocatur, egritudo est. Nam otio tabescit, opere deficit: inedia deficiens, cibo reficitur vt fubliftat : refectione lassescens, abstinentia relenatur vt vipeat, aqua perfunditur, ne arefeat : linteis tergitur, ne infa nimis perfusione liquefiat: labore vegetatur, ne quiete torpeat : quiete refouetur, ne laboris exercitatione fuecumbat : fatigatur vigilijs , fomno reparatur : oppressa somno , vigilijs excutitur, ne fua peius quiete lassetur: vestibus tegitur, ne frigoris aduersitate penetretur: quasito calore deficiens, aurarum flatu refouetur. Cumq. inde moleftias inuenit, vnde vitare molestias quasiquit, male sauciata, ve ira dixerim, de ipso suo medicamine languescit. Remotisergo febribus, cellantibusq. doloribus, ipía noftra falus ægritudo est, cui cu- D randi necessiras numquam deest, Quot enim solatia ad viuendi vsum quarimus,quasi tot noftræ ægritudini medicamentis obuiamus. Sed ipfum quoque medicamen in vulnus vertitur; quia exquisiro remedio paulo diurius inharentes, ex eo graujus deficimus, quod prouide ad refectionem paramus. Sic nimirum debuit præfumptio corripi, sic superbia sterni . Quia enim clatum semel sumpsimus spiritum, ecce defluens quotidie portamus lutum. Ipfa quoque mens noftra a fecreti interioris fecuro gaudio exclusa, modo spe decipitur, modo pauore vexatur, modo dolore deiicitur, modo falla hilaritate relevatur: transitoria pertinaciter diligit, corumo, amissione incessanter atteritur , quia et incessanter cursu rapiente permutatur . Rebus autem mutabilibus fubdita, et a femetipfa variatur. Nam quærens quod non habet, anxia percipite cumo, hoc habere coeperit, tædet hanc percepiffe quod quæfinit. Amat fæpe quod de- E spexerat, despicit quod amauerat. Cum labore que eterna sunt discit, sed horum repente obliuiscitur, fi laborare desierit. Diu quarit, ve parum quid de summis inueniat : fed ad confueta citius relabens, nec parum in his, quæ inuenerit, perfeuerat. Erudiri appetens, vix suam ignorantiam superat, sed erudita, grauius contra scientiæ gloriam pugnat . Vix carnis suæ sibi tyrannidem subijcit, sed tamen adhuc intus culpæ fux imaginem tolerat, cuius iam foris opera vincendo restrinxit. In auctoris fui inquisitione se erigit, sed reuerberatam hanc, corporearum rerum amica caligo confundit . Semetipfam qualiter incorporea corpus regat, intueri vult, et non valet. Requirit mire, quod fibi respondere non sufficit, et sub co ignara deficit, quod prudenter requirit . Amplam fe fimul et angustam considerans , qualem se veraciter astimet ignorat, quia fi ampia non effet, nequaquam tam inueftiganda requireret. Et rurfum fi angusta

A languita non effer, hoc ipium faltem quod ipia requirit, mueniret. Bene ergo dicirare Possissi me contrarium tibi, et factus sum mihimetipsi grauis. ] Quia dum tepulsus homo, et a carne molestias, et a mente quastiones tolerat, graue nimirum pondus se, metipfum portat. Vndique languoribus premitur, vndique infirmitatibus vrgetur, vt qui relicto Deo, le sibi ad requiem sufficere credidit, nihil in so nisi rumultum percurbationis inueniret, inuentumq. le fugere quarteret : fed auctore contempto, quo le fai geret, non haberet . Cuius infirmitatis pondera bene quidam fapiens contemplatus y Eccl. 40. a ait : Graue jugum super filios Adam', a die exitus de ventre matris corum , vique ad diem sepultura in matrem omnium. Beatus autem Iob ista considerans, et quare ita ordinara fint ingemiscens, non iustitiam redarguit, sed misericordiam inquirit; ve percontando ipse humiliter pulser, quod parcendo diuina pietas immutat. Ac si aper-

B re dicat: Cur quasi contrarium tibi hominem despicis, qui certus scio, quia perire ipfum, quem despicere crederis, non vis ? Vnde bene adhuc et humilitarem confession nis exprimit, et vocem libera inquisitionis adjungit, dicensa [ Cur non tollis peccatum meum, et quare no aufers iniquitatem meam? Quibus profecto verbis quid aliud quam desiderium præstolati Mediatoris innuitur? de quo loannes arc. : Ecce agnus Iosa. 1. d Dei, ecce qui tollie peccatum mundi. Vel certe ab humano genere tune peccatum plene tollitur, cum per incorrupționis gloriam nostra corruptio permutatur. Essenamque a culpa liberí nequaquam possumus, quousque in corpore mortis renemus. Re-demptoris ergo gratiam, vel resurrectionis soliditatem desiderat, qui iniquitatem fuam auferri funditus sperat. Vnde mox et pœnam præuaricationis culpæ, quam ex

origine meruit, et iudicium, quod ex propria actione pertimefeit, adiungens subdit: Quod profens mort fit pana peccati et in indicio , fi a peccatore fecundum distrittionem operum ratio exigatur, non subsissis, nec habet quid refondeat indici. Cap. XXI.

E Cce nune in puluere dormiam, et si mane me quæsieris, non subsistam.] Peccanti primo homini dictum est: Puluis es, et in puluerem reuerteris: Mane autem di- Gen. 3. d citur illa tune manifestatio mentium qua in aduentu iudicis apertis cogitationibus quasi post noctis tenebras demonstratur. De quo nimirum mane per Psalmistam dicitur : Mane aftabo ribi et videbo . Quarere aurem Dei , eft hominem fubtili interrogat Pefel 5, 4 gione discutere, et districte discutiendo iudicare . Beatus igitur Iob humanæ deiectionis damna considerans, videat, quia et præsenti iam pœna premitur, et adhue de futuris grauius vegetur : Et dicat : [ Écce nunc in puluere dormiam , et si mane me quesse-

D ris, non subsistam. ] Ac fi a pertius deploret dicens : In præfenti, quidem mortem iam carnis patior, et tamen adhuc de futuro iudicio grauiorem morte, districtionis tua fenrenziam pertimefco. Interitum pro culpa fustineo, sed adhuc ad indicium veniens, culpas restitui et post interitum formido. Exteriorem ergo mortem considerans, dicar: [ Ecce nune in puluere dormiam : ] interiorem metuens adjungat : [Et fi mane me qua fieris, non subfistam.] Quantaliber enim iustitia polleant, nequaquam sibi ad in-nocentiam, vel electi sufficiunt, si in iudicio districte requirantur. Sed hoc nunc ad silatium suz ereptionis inueniunt, quod nequaquam se posse sufficere humiliter sciunt. Sub humilitatis ergo tegmine a gladio se tanta animaduersionis abscondunt, et quo terrorem venturi iudicis præstolantes continuo timore trepidant, co indefinenter agitur, ve paratiores fiant : Sequitur :

#### CAPVT OCTAVVM BEATI 10B.



E SPONDENS autem Baldath Suites, dixit: Víquequo loque ris talia, et spiritus multiplex sermonis oris tui ? Numquid Deus supplantatiudicium, aut Omnipotens subuertit, quod iustum est ? Etiam si filij tui peccauerunt er, er dimisit cos in manu ini- 24 quitatis sux, tu tamen si diluculo consurrexeris ad Deum, et Omnipotentem fueris deprecatus: si mundus et rectus incesseris, sta-

tim euigilabit ad te, et pacarum redder habitaculum iustitiæ tuæ : intantum vr si priora tua fuerint parua, et nouissima tua multiplicentur nimis. Interroga enim S.Greg. Tom. 2.

Tt 2

geneationem prillinam, et diligenter frueflige parum memoriam i chefteni Aquippe fumus, et ignoramus, quoniam ficur vmbra dien noltri funt fuper terram)
etipil docebunt te lequentur tibi, et decorde fuo proferent eloquia. Numquil dvirere poreft feirpus ablique humore, aut crefere catectum fine aqua? Cum adhuc fit
in flore, nec carpatur manu, ante omnes herbas arcielt. Sie vice omnium, qui obliuifeuntur Deum, et fipe hypocrite peribir. Non et placebit vecordia fita, et ficut
da arnacami fiducia cius. Innietur fuper domum fuam, & fron fabir: fuleier
eam, & non confurger. Humoclus viderurantequam veniar fol, &in orar fuo gremen eius egtedietur. Super acceump terraum raidese cius denfabuntur, &interapides commorabitur. Si abforbuerit eum de loco fito, negabir cum, & dieter: Non a
noulte. Haceft enim lactus via eius, vi trufum de cerra alij germinentur. Deus
non projiceftimplieem, ne porriget manum malignis, donce impleatur rificis's
tuum, & labia tua inbilo. Qui oderunt te, induentur confufione, & rabernaculum imporum on fubfiltet.

#### Capit. X X I I.

R Espondens autem Baldarh Suites air: Vsquequo loqueris talia et spiritus multi-plex sermonis oris tui?] Iniustis semper grauia sunt verba iustorum, et que ad ædificationem prolata audiunt, hæcquasi superimpositum pondus ferunt. Quod de fe aperte Baldath Suites indicat: dicens: [Víquequo loqueris talia?] Qui enim víquequo dicit, quia adificationis verba iam portare non possit, ostendit. Sed cum corrigi iniqui despiciunt, bene prolata criminantur. Vide et protinus subiungit : Et spiritus multiplex fermonisoristui. ] Cum multiplicitas in fermone reprehenditur, effe proculdubio intelligentiæ grauitas in sensu denegatur. Vis quippe summa loquentium quadrifaria qualitate diftinguitur. Nam funt nonnulli, quos fentiendi fimul ac dicendi amplitudo dilatat : et funt nonnulli, quos sentiendi simul et dicendi inopia anguftat . Sunt nonnulli, qui efficaciam dicendi habent , fed acumen sentiendi non habent. Et funt nonnulli, qui acumine sentiendi subnixi sunt, sed ex inopia locutionis obmurefcunt. Hoc namque in hominibus cernimus, quod in rebus fæpe infensibilibus videmus. Nam plerumque et abundans aqua ab intimis ducitur, et largis in superficiem meatibus deriuatur. Plerumque angusta in intimis later, et progrediendi rimas diffi- D culter inveniens, foras angustior exundat. Plernmque minima in absconditis oritura cumq. parenter qua exeat inuenit , ex largo foramine renuis procedit, magniq. fe meatus dilatant, fed non eft quod fundant . Plerumque vero ampla in absconditis supgit, sed angustis pressa meatibus tenuissima profluit. Sic itaque in alijs os patens emanat, quod largus ingenij fons ministrat. In alijs intellectum nee fensus porrigit, nee lingua fundit. In alijs os fiquidem ad loquendum paret, fed ad reddendum parata a fensu lingua nihil accipit. In alijs vero largus sentiendi sons a corde exuberat, sed hunc quasi meatus tenuis impar lingua coangustat. In quibus nimirum quattuor dicendi qualitatibus, fola crimini tertia subiacet, que hoc sibi per locationem arripit. ad quod per ingenium non affurgit. Nam prima laudanda est, quæ veroque valenter pollet. Secunda miferanda, quæ vtroque humiliter caret. Quarta adiuuanda, quæ 🛊 explere, quod fentit, non valet. Tertia vero despicienda atque reprimenda, quædum fer mone fe erigit , fensui iacet ; que membris inflatione tumentibus similis , ad aures audientium vasta, sed vacua procedit. Quod nunc Baldath beato lob crimen intorquet , dicens : [ Spiritus multiplex fermonis oris tui.] Qui enim multiplicitatem fermonis ori tribuit , profecto cordis inopiam reprehendit . Ac si aperte dicat : Abun-25. dantia foiritus in fermone oris attolleris, fed fenfus indigentia coangustaris. Praui autem, cum recta reprehendunt, ne ipsi quæ iusta sunt, nescire videantur, nota omnibus bona, quæ audiendo didicerunt, quali incognita proferunt . Vnde et Baldath protinus adjungir: [Numquid Deus supplantat judicium, aut omnipotens subuertit, quod influm eft? ] Hac beatus lob nec loquens negauerat, nec reticens ignorabat. Sed procaces quique, ve diximus, etiam nota iactanter proferunt, ve loquendo docti videanA ur. Contemunt moderate contrectere, ne credantur ex imperiria tacuiffe. Seindum vero eft, quia tunc diunzi uitiriza retirudinem lundant, cum fe ad gaudium
incolumitas fubicuar, er also flagella califiguar, cum fe configientur rerum proferiates perfirul, allos adautriante fargari. Nam dum pervofer aguur, fed tamen ferchos solvirantur, hoc quod filip propera (upperunt, adebet fili meritis credum, eco,
colliguar quòd Deus iniulte non iudicas, quod quafi iuflos fe aduerfitas nulla contrifrata: Sed fi como mi viana quantibles breuter vis (uperan correpcioni at arigeri, pudifa
protinus confilium diuni examinis increpant, quod paudo ante incolume admirando praferebas, ulutum, effe tudicium, quod fuis morbus admerfatur, negant redum de diuna squitate difpurant, ad recilirations verba profilium, eccorepti quia
deliquerin; agratium delinquant. Vade bene estima per Pilimifa moran pecanoris

actiquernis, grautis designiquis. Vade bene crain per Flalmillam contra peccaroris
Confellonam dicium Constituiu ribi,cum benefecerisei. Delpedar quippe vox con Flal. 48.
felfiliniselt, quam formas incundicas profescriatis. Sola autem confello haber magai merium ponderis, quam se veisiras redictionis. esqua autem confello haber magai merium ponderis, quam veisiras redictionis. esqua successiva quam vique ad diudicium vocis exacuir aduerifiras telliero cordis. Non ergo mirum quod
Baldarh diumiam intitriam laudare, qui mini lauderi ab eadem intitria roberati. Sed
qui amicos beat lo, herecteorum tenere [peciem diximas, liber va passica quo modo Baldarh deri haber disconsi intruperionis congruang, demonfrenus. Hi quippe
dum fancham Eccleliam temporali corripi animadueri[ino conficialmis, audacius in
idadarim Eccleliam temporali corripi animadueri[ino conficialmis redirudicem
præendenes, profesarife ex merira disconsi intruneficum, er fuperni exercipationis
promotionis entruneficum, er que promotionis intruneficum, er fuperni exercipationis
promotionis quam della disconsi intruneficum promotionis promoti

G quezunt, aque aliorum viram exprobrantes aliorum mortibus ferium, ac filli iam inde defundi fine, qui de Doccordere digan a louterunt. Vade Saldath Suites poficio quam diunam indiriam protulir, aliorum competiti ferium filli protucture de dimidir così manu inquirati sito; ru tameni diffuculto confurerzi ad Deum, re Ommipotentem fueris deprecatus și fumudus ex reclus incelfenis, flatim cui pilabir ad to; re pacum redefe habitatulum indipitareu 7. Aci difficite tambicis errorum praedicatores dicant: Vita vestra proudes; exquam perurefa tenentis, excorum, qui inter vos defundi fun, damarismo cognociere guia Conditori omnium infigeratia vestifire displicates, nequaquam a vobis ram aumerofos populos, interirus fauinte fubranderet. Ai minima produce di principal di pilabir de la competita de la competita di pilabir de la competita de la competita di pilabir de la competita de la competita del produce de la competita de la competita de la competita del competita del competita del competita del competito del compet

Directedindinis imitati noluctunt. Tu tamen fi diluculo confurezeris al Deun, et Omnipotenne futeris depresatus. Quia emin fehretici tentre lucem ventata sidii mans, fandatan Eccleiant quasi in croris node pofiram as diluculum veriratis vocant, quasemuse per cognitionem Dei, quadi per diluculum futeriatis vocant, quasemuse per cognitionem Dei, quadi per diluculum futeriatis, pur permetatis pertentia diluat. (Stammaluse redus inchesiri, al Mundas videllectin cogitatione, redusti in opere, l'estammaigliable adec.) Act is generated act Quia si, qui unute tribulationibus tuis virtutem fias perofetionis non exert, quali ab adutori or estami demini. El peatenti el peatenti militare per judi el merenti or estami demini. El peatenti el

E nt v. vauramma recuperati pondeant, aut ad maiora adhue præfenits vize præmia audirorum flourum anmose exemedant. Quod patenre Balache-reprimir, cum protinus addungit i Inaratum vit piora su a fuerim parua, e to ouilima eua multiplicatum recursorum amagiliri pacatum infiliria, condinium menis vocat, affilicia scholicia errorum magiliri pacatum infiliria habitat alum promitrum: quia fu coa addua pertra hunt, protecto a contenione conciectum. Namque hi, qui pertra hunt, protecto a contenione conciectum. Namque hi, qui panno longius ab serura feo paratum copes quode intelligentia e feoquentibus ercetere fonodent. Protectum rimais - 75 ed quia comun verbi non facili e crediur; quoniam feo prita contenua minis - 75 ed quia comu verbi non facili e crediur; quoniam feo vita contenua filinis - 75 ed quia comu verbi non facili e crediur; quoniam feo vita contenua filinis - 75 ed quia comu verbi non facili e crediur; quoniam feo vita contenua filinis - 75 ed quia comu verbi non facili e crediur; quoniam feo vita contenua filinis - 75 ed quia comu rimiri i parua, etcinismo de contenua filinismo de contenua filinis

Tt 2 Qued

26.

### 498 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. VIII.

Quòd antiquorum patrum exempla, ad infinuandum transitoris hnius vita instabilitatem, intuenda sunt. Caput XXIII.

I Nterroga enim generationem pristinam, et diligenter inuestiga patrum memo-riam.] Generationem pristinam, ac patrum memoriam neguaquam videri, sed inuestigari admonent: quia hoc in ea nolunt conspici, quod líquido cunctis patet. Nonnumquam vero more bonorum, quædam moraliter docent, et qualiter ex præteritis præsentia colligantur, insinuant: arque ex his, quæ iam a nostris oculis pertranfeundo subtracta sunt, quam nulla sint, quæ videntur, demonstrant. Vnde et adhuc fubditur : [ Hesterni quippe sumus, et ignoramus, quoniam sicut vmbra dies nostri funt super terram . ] Generatio iraque pristina interroganda proponitur, vetransire tempus vitæ præsentis sicut vmbra monstretur : quia videlicet si ea , quæ erant , et iam B transacta funt, ad memoriam reducimus, patenter cognoscimus quam celeriter hoc quoque fugian quod tenemus. Sape vero haretici eosdem nobiscum patres, quos veneramur, laudant : fed intellectu deprauato, ipfis nos corum laudibus impugnant. Vnde et adhuc subditur : [ Ipsi docebunt te, loquentur tibi , et de corde suo proferent eloquia.] Notandum quod superius dixerat: Spiritus multiplex sermonis oris tui : nunc vero, reductis ad memoriam patribus, dicit : [ De corde suo proferent eloquia . ] Ac fiviram fanctæ Ecclefiæ hærerici dereftantes dicant : Multiplicitatem spiritus in ore habes, in corde non habes. Sed illi contra te audiendi funt, qui verba ex corde proferentes, recta viuendo docuerut. Sæpe autem praui, dum fuæ vitium fortitudinis igno rant, audenter aliorum rectitudinem lacerant. Cumq. contra bonos fibi auctoritatem increpationis arripiunt, aut ca bona proferunt, que non videndo, fed audiendo G didicerunt, aut ea alijs mala mentientes ingerunt, que ipsi committunt. Sed cum ca bona proferunt, qua feruare contemnunt, fciendum est quia plerumque veritas fic per ora aduerfariorum fonat, vt corum linguam mouens, vitam feriat, quatenus culmen rectitudinis loquentes et ignorantes, ipfi fibi et verbis iudices, et factis accufatores fiant. Vnde Baldath mira quldem contra hypocritas fubdit, fed mucrone verbi fe impetit: quia simulator iustitia, nisi ex aliquantulo ipse effet, docere iustum nequaquam tanta temeritate præfumeret . Et quidem fortia funt valde, quæ dicit, fed hæc stultis, non autem sapienti : prauis, non recto dicere debuit: quia et vecordem se asserit, qui hortis sitientibus, in flumine aquam fundit. Sed interim postponentes cui dicitur, penfemus fubtiliter quid dicatur, ve nos prolata instruant, quanuis meritum sui auctoris impugnent. Sequitur:

Quòd sanctorum bona, qua vera sunt, permanent, by pocritarum vero bona, quia falsa sunt, non perseuerant : et quòd superbi corrections impatientes sunt . Caput XXIIII.

T Vmquid viuere porest scirpus absque humore, aut crescere carectum sine aqua?] Cui Baldath scirpum, vel carectum comparet, ipse protinus aperit, cum subiungit: [ Cum adhuc fit in flore nec carpatur manu, ante omnes herbas atefeit: fic viæ omnium, qui obliuifcuntur Deum, et speshypocritæ peribit. ] Scirpi ergo vel carecti nomine, hypocritæ vitam fignat, quæ speciem quidem viriditatis habet, sed ad humanos vius fructum vtiliratis non habet, quæ sterilitate operis arida permanens, solo 27. fanctitatis colore viridescit. Sed neque sine humore scirpus, neque sine aqua carectum proficit:quia hy procritarum vita ad bona opera infusionem quidem superni muneris E percipit, sed in cunctis, quæ agit, exteriores laudes apperens, a fructu perceptæ infusionis inanescit. Sape namque mira signorum opera faciunt, ab obsessis corporibus spiritus pellunt, et per prophetiæ donum, ventura quæque sciendo præueniunt, sed tamen a largitore tot munerum, cogitationis intentione divisi sunt: quia per eius dona, non eius gloriam, sed proprios fauores quarunt : cumque per accepta dona in sua laude se eleuant, ipsis muneribus contra largitorem pugnant. Inde quippe contra dantem inperbiunt, vnde ci amplius humiles effe debuerunt . Sed eo postmodum eos districtior sententia percutit, quo nunc superna bonitas, et ingratos largius infundit. Firq. eis amplitudo muneris, incrementum damnationis, quia irrigati fructum non ferunt, sed sub viriditatis colore vacui in altum crescunt. Quos bene per Euangelium Veritas exprimit, dicens: Multi dicent mihi in illo die: Domine, Domine, nonne, in

Matth. 7. c

N

A nomine tuo prophetauimus, et in nomine tuo demonia eiecimus, et in nomine tuo virtutes multas fecimus? Et tunc confitebor illis,quia numquam noui vos,discedite a me qui operamini iniquitatem. Scirpus igitur vel carectum absque humore, vel aqua non viuit : quia nimirum hypocritæ non nisi ex superno munere viriditatem bonæ operationis accipiunt. Sed quia hanc in vium propria laudis arripiunt, in aqua quidem virides, sed ramen inanes crescunt. Bene autem subditur : [ Cum adhuc sit in flore . nec carpatur manu, ante omnes herbas arescir. ] Scirpus in flore, est hypocrita in laude. Acutis vero angulis furgens carectum manu non carpitur, quia, exasperatis per arrogantiam sensibus, de prauitate sua hypocrita corripi dedignatur. In flore suo manum carpentis incidit, quia in laude hypocrita politus, ne hunc quisquam corripere audeat, asperitate sua protinus vitam corripientis secat. Sanctus namque esse non appetit, sed vocari: et cum fortasse corripitur, quasi in opinionis gloria detruncatur. Deprehensum se in prauitate irascitur, loqui sibi redarguentem prohibet : quia velut in occulto vulnere tactus doler. Qualis imperitis innotuit, talis vult ab omnibus æftimari, et paratior est mori quam corripi. Redargutione deterior redditut, quia quasi diræ percuffionis æstimat iaculum, puritatis verbum. Vnde exasperatus protinus in contumelias furgit, et que mala exaggeret contra vitam correptoris, inquirit. Demonstrare longe incomparabiliter reum reprehensorem suum desiderat, vt innocentem le non suis actibus, sed alienis criminibus ostendat : ita vt sæpe homo redargutio-

dam, ve ita dixerim, fanguis mæroris currat. Vnde bene per Salomonem dicitur : Noli arguere deriforem, ne oderitre . Neque enim iufto timendum est, ne derifor, cum Proser. 9. 6

C corripitur, contumelias inferat, sed ne rractus ad odium, peior fiat. Inter hac sciendum est, quod justorum bona, quia ex corde incipiunt, vique ad præsentis vitæ terminum crescunt. Hypocritarum vero opera, quia nequaquam sunt in occulto radicata, sepe ante deficiunt, quam præsens vita finiatur. Nam plerumque studio sacra eruditionis insistum, et quia hanc non praparandis meritis, sed promerendis fauoribus inquirunt, ftarim ve iudicium humanæ laudis arripiunt, et per hoc gratiam transitorij profectus assequuntur, tota mente sæcularibus curis inseruiunt, atque a sacra funditus eruditione vacuantur, et agendo post indicant, quantum temporalia diliganr, qui fola prius æterna prædicabant. Plerumque autem assumptæ speciem maturitatis oftendunt, quiete filentii, longanimitate patientiz, continentiz virtute decorantur. Sed enm per hæc quæsiti culmen honoris attigerint, cumq. sibi iam reueren-D tia a cunctis impendirur, protinus se in lasciuiam voluptatis sundunt, et bona se non

nis aliquid se dixisse poeniteat, et quasi a carpentis manu, sic a corripientis animo qui-

ex corde tenuisse ipsi sibi testes sunt, qui hac cito dimiserunt . Nonnumquam vero aliqui que possident tribuunt , atque indigentibus cuncta largiuntur, sed tamen ante vitæ terminum, auaritiæ prurigine accenti, aliena appetunt, qui fua largiri videbanzur, er pertinaci post crudelitare ambiunt quod ficta prius pietate reliquerunt. Vnde et recte nunc dicitur : [ Cum adhuc sit in flore, nec carpatur manu, ante omnes herbas arescit. Huxta carnalem quippe intellectum et iusti herba sunt, Propheta atteftante, qui ait : Omnis caro fenum . Sed ante omnes herbas arescere scirpus dicitur, Ela. 40. b quia iustis in bono suo permanentibus, a viriditate assumptæ rectitudinis hypocritarum vira siccatur. Arescunt herbæ etiam reliquæ,quia iustorum opera cum carnis vita deficiunt . Sed herbatum ariditarem scirpus præuenit, quia priusquam de carne hy-

pocrita transeat, ea, quæ in se oftenderat virtutum facta, derelinguir. De quibus etiam ene per Pfalmistam dicitur : Fiant sicut fenum adificiorum, quod priusquam euel- Pfal. 128. latur, exaruit. Fenum quippe adificij in alto nascitur, sed nequaquam pingui radice folidatur : quia et hy pocrita fumma quidem agere cernitur, fed non in eis ex cordis puritare roboratur. Quod nimirum fenum et non euulsum citius arescit : quia videlicet hypocrita, et in præsenti adhuc vita subsistit, et iam sanctitatis opera quasi viriditatis speciem amittit. Quia enim sife intentione recta cogirationis bona studuit agere , hac amittens , indicat fe fine radice floruisse. Sed Baldath , ficut prædiximus , cui scirpum vel carectum comparet illico aperit, cum subiungit: Sic viz omnium, qui obliuis cuntur Deum, et spes hy procritæ peribit. ] Quid enim in cunctis suis operibus hypocrita sperat, nisi honoris reuerentiam, gloriam laudis, a melioribus metui, sanaus ab omnibus vocari? Sed permanere ipes hy pocritæ non valet, quia ærernitatem

#### 500 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. VIII.

non quazens fugit quod tener. Nequaquam quippe mentis cius iutentio în illa gloria fi-A girur, qua fine înte podificture réde une manifonțis fluoribus inhiat, perdit, percipiendo quod laborat, vientare antefiante, qua air Amen dico vobs, qua recepeum mercedent faam. Sed bace fies reci piande mercedis diu teneri non postefi, quia pro definit operibus honor tribiaure, bat est per qui an quantum quarte contrati, qui pro definit operibus montre tribiaure, and est est e qui an quantum quarte contrati, se conservativa que profesio rebus, quas diligiti, labirim. Nemo namque valet mobilis diligere, qui eim transfentuit a ampletium, ce opis da curfim deciure, quo decuencibis simplicatur. Dica ergo: Et fes hypocrite peribit qui humana laux quant magnis laboribus appetit, impulis temporum momentis decurti. Sene autem fudditure:

Qu'èd vili pretie opus magnum vendis, qui idee in laboribus continentia fernis, velaus ci ab bominibus impendator, et camo tempor vertivinents aducareis, bace, que modo placei infania, in toruncuis possis disflicebis. Cepus XXV.

Non ei placebit vecordia sua. ] Magna quippe vecordia est, laboriosa agere, et autæ laudis inhiare, sorti opere præceptis cælestibus inseruire, sed terrenæ retributionis præmium quærere. Vt enim ita dixerim, qui pro virtute, quam agit, humanos fauores desiderat, rem magni meriti vili pretio venalem portat. Vnde cæli regnum mereri potuit, inde nummum transitorij sermonis quærit. Vili ergo pretio opus vendit, quia magna impendit, sed minima recipit. Quibus itaque hypocritæ similes, nisi fecundis & negle-Etis vitibus existunt? quæ per vbertatem fructum proferunt, sed nequaquam per studium a terra subleuantur. Quod pingues palmites germinant, errantes bestiz conculcant, et quo hoc vberius aspiciunt, prosectum in infimis, auidius consumunt : quia nimirum hy- C pocritarum opera, dum clara monstrantur, quasi pinguia prodeunt: sed dum humanas laudes appetunt, quasi in terra deseruntur. Que huius mundi bestie, maligni scilicet spiritus comedunt, quia hac ad vium perditionis inflectunt, tantoq. ardentius rapiunt, quanto et magna clarius innotescunt. Vnde bene per Prophetam dicitur: Culmus stans, non est in eo germen, et non faciet farinam, quod etsi fecerit, alieni comedent eam. Culmus quippe germen non habet, cum vita meritis virtutum caret. Farinam culmus non facit, cum is, qui in præsenti sæculo proficit, nil subtilitatis intelligit, nullu boni operis fructum reddit. Sed sæpe et cum fecent farinam, hanc alieni comedunt: quia et cum bona opera hypocritæ oftendunt, de his malignorum spirituum yota satiantur. Qui enim per hæc placere Deo non appetunt, nequaquam agri Dominum, sed alienos pascunt. Fecundo itaque hypocrita et neglécho palmiti fimilis, seruare fructum non valet, quia botrus boni operis in terra jacet. Sed tamen hac ipfa vecordia fua pascitur, quia pro bono opere a cun-Etis honoratur: cateris praeminet, fubicelas hominum mentes tenet, maioribus locis at- D tollitur, fauoribus nutritur. Hac vero ei fua vecordia placet interim, fed non placebit: quia cum retributionis tempus aduenerit, in pœna displicebit, quòd vecors fuit. Tunc se stulte egisse intelligit, cum pro delectatione laudis, sententiam diuina correptionis acceperit. Tunc se vecordem fuisse considerat, cum se pro temporali, quam percepit, gloria, perpetua tormenta castigant. Tunc veram scientiam supplicia a periunt: quia per hac profecto colligitur nihil fuisse omnia, que transire potuerunt. Vnde & recte subditur :

Quèd ad flatum mortis quafi ad venti vehementis impetum, hypocritarum textura rumpatur, et hi, que crucem in angaria portant, Christo non commortantur, Caput XXVI.

E Tícut tela arancarum fiducia cius. 7 Bene hypocritarum fiducia, arancarum telis fimis deitur, quià omne, quod ad obtinendam gloriam eraudant, venus virir mortalis diffipat. Nam quoinam ateria non quartun, fooa temporalis um tempore attitutus.
Penfandum quoque eft, quò fila avance per ordinem duoder, quia fias hypocrita quali
fidi dicrezione opera dipionum. A rancarum tela fiduciot exatur, sel fishio venni haut
diffipatur; quia quisèqual hypocrita cum l'albre peragir; aura human i fauoris tollis, et
dum in appetitu lausis opus decline quafin nemi babe cause chi. 3-5-per amoque et vique
dem non quartum; homa ante Dei oculos numquam fiterum. Plerumque et min, ye pzadziums, facare legis curditicos ficilicum; dochrus everbs proferunt e omne quod ficinium,
telimonijs accingunt: nec tamen per hae vitam audienium; sel proprios fauores quarruts,
ruts.

.

Dica. 8. 6

A runt, quia nec proferre alia nouerunt , nifi quæ auditorum corda ad rependendas laudes excitent, non autem ad lacrymas accendant. Mens quippe concupifcentijs exterioribus occupata, igne diuini amoris non calet, et ideireo ad supernum desiderium. inflammare auditores suos nequeunt verba, quæ frigido corde proferuntur. Neque enim res, quæ in seipsa non arterit, aliud accendit. Vnde sit plerumque vt hypocritarum dicta er audientes non crudiant, et cosdem ipsos, qui ea proferunt, clatos laudibus deteriores reddant. Attestante etenim Paulo: Scientia inflat, charitas vero adificat. . 1, Cor. 8, a Quem enim charitas adificando non erigit, scientia inflando peruertit. Plerumque se hypocritz mira abstinentia affligunt, omne robur corporis atterunt, et quali carnis vitam funditus in carne viuentes extinguunt, ficq. per abstinctiam morti appropiant, ve pene quotidie morientes viuant. Sed ad hæc humanos oculos quærunt, admiratio-

& nis gloriam experunt, Veritate atteftante, que ait : Exterminant facies suas, vt appa. Mattb.6.a reant hominibus iciunantes. Nam ora pallescunt, corpus debilitate quatitur, pectus interrumpentibus suspirijs vrgetur. Sed inter hac, ab ore proximorum sermo admirationis quæritur, nihilq. tanto labore aliud, niti æstimatio humana cogitatur. Quos nimirum bene Simon ille fignificat, qui Dominica passionis tempore in angaria crucem portabat, de quo scriptum est : Inuenerunt hominem Cyrenzum , venientem ob- Matth. 17. d uiam fibi, nomine Simonem, hunc angariauerunt, vr tolleret crucem Iefu. Quod enim Marc. 15. d per angariam agimus, non hoc ex studio amoris operamue. Crucem ergo lesu in angaria portare, eft afflictionem abstinentiæ pro alia quam necesse est intentione tolerare. An non lefu crucem portat in angaria, qui quali ad præceptum Domini, carnem domat, sed ramen spiritalem patriam non amat? Vnde et Simon idem crucem portat, C fed nequaquam moritur: quia omnis hy pocrita corpus quidem per abstinentiam affi-

cit, fed tamen per amorem gloriz, mundo viuit. Quo contra per Paulum bene de electis dicitur : Qui autem funt Christi, carnem fuam crucifixerunt cum vitijs et concupifcentijs. Cum vitijs quippe et concupifcen- Gal. 1.4 tijs carnem crucifigimus, fi fic gulam restringimus, vt jam de mudi gloria nihil quaramus. Nam qui corpus macerat, sed honoribus anhelat, crucem carni intulit, sed mundo per concupifcentiam peius viuit : quia et sæpe per sanctitatis imaginem, locum regiminis indignus affequitur, quem nifi aliquid in fe virturis oftenderet, nullo percipere labore mereretur. Sed transit quod delectabiliter obtinet, et poenaliter, quod uitur, manet. Sancticatis nunc fiducia in ore hominum ponitur : fed cum internus iudex fecreta cordis examinat, teftes vita exterius non quarit. Bene ergo dicitur : [Sip cuttela aranearum fiducia eius: ] quia apparente cordis teste, præterit omne quod exterius de humano fauore confidit. Vnde et adhuc apte subiungitue:

Qued initabilis fit domus , qua Chriftum non habes in fundamento , et quid fis , qued fatna XXVII. virgines oleum mendicans.

Nnitetur super domum suam, et non stabit. ] Sicut domus exterioris conuersationis, est zdificium, quod inhabitat corpus : ita domus nostra cogitationis, est res quælibet, quam per dilectionem inhabitat animus. Omne quippe, quod diligimus, quafi in hoc quiescentes habitamus. Vnde Paulus,quia in supernis cor fixerat, in terra quidem politus, fed tamen a terra extraneus, dicebat : Nostra conuerfatio in calis Philip. e. d eft . Mens itaque hypocritæ nihil aliud in omne,quod agit,nisi opinionis suæ gloriam cogitat,nec curat quo post per meritu ducitur,sed quid interim dicatur. Domusergo

eius, est delectatio fauoris, quam quali quietus inhabitat : quia per cuncta sua opera ad hanc fe intra animum reclinar. Sed stare domus hæc non valet:quia laus cum vita pezterit, et humanus fauor in iudicio non fubliftit, Vnde et fatuz virgines, quz oleum in vasis non sumpserant, quia in alienis scilicet vocibus gloria, et non in suis conscientijs habebant, turbatæ per sponsi præsentiam, dicunt: Date nobis de oleo vestro, quia Matth. 2 e. a lampades noftræ extinguuntur. Oleum quippe a proximis petere, est gloriam boni operis, a testimonio alieni oris implorare. Mens etenim vacua, cum cunctis suis laboribus nihil fe intustenuisse inuenerit , testimonium foras quarit. Ac si aperte fatua virgines dicant: Cum nos repelli fine retributione conspicitis, dicite in nostro opere quid vidiftis ? Sed fruftra tunc hy pocrita fuper hanc domum laudis innititur, quia nibil ei in judicio atteffatio humana fuffragatur, quia candem laudem, quam post in tofilmonium

#### S. Gregorij Expof. Moralis Lib. VIII. 502

Rimonium exigit, prids in munere recepit. Vel certe fuper domum fuam hypocrita A Lunitirur, cum vanis fauoribus deceptus, quali de fiducia fanctitatis eleuatur. Multa quippe hypocritæ in occulto mala faciunt, quædam vero bona in publico. Cumq. ex bonis patentibus laudes recipiunt ab occultis malis confiderationis oculos auertunt talesq. se æstimant, quales soris audiut, non quales intus nouerut. Vnde sit plerumque ve ad l'upernum quoque iudicium cum fiducia veniant, quia tales se apud internum 3, 40.1 arbitrum credunt, quales ab hominibus foris habebantur. Sed frare domus hypocrita non valet, quia in terrore districti examinis,omnis anteacta fiducia sanctitatis cadit. Cumo, fibi oris alieni testimonia deesse cognouerit, ad sua se opera enumeranda conuertit. Vnde et adhue fubditur : [Fulcieteam, et non confurget.] Hoc namque, quod per se stare non valet, fulcitur vt stet : quia cum vitam suam hypocrita labefactari, in iudicio conspicit, hanc fulciendo statuere operum enumeratione contendit. An non B laudis suz habiraculum hinc inde fulciunt, qui acta sua, ve prz fati sumus, in iudicio enumerantes dicunt: Domine Domine, nonne in nomine tuo prophetauimus, et in nomine tuo damonia ejecimus, et in nomine tuo virtutes multas fecimus? Sed domus laudis tot allegationibus fulta, minime confurgit, quia protinus iudex dicit: Numquam noui vos, discedite a me qui operamini iniquitatem . Et sciendum est, quia hoc, quod furgitab infimis ad fuperiora fe erigit. Domus ergo hy pocritæ furgere non valet : quia per omne quod iuxta præcepta cælestia agere potuit, a terra numquam animum leu auit. Iure igitur tune nequaquam ad præmium retributionis erigitur quia pet hoc, quod nunc exhibet, in appetitu remporalis gloria iacet...

> Qued illucescente sole institue, sicci erunt et aridi hypocrita, qui virides Cap. XXVIII. widentur et bumecti .

51 C

Matth. 7. e

Sap. s. a

C'Ed quia vita hypocritæ scirpi appellatione signata, qualiter in iudicio reprobetur audiuimus: priufquam diffrictus judex appareat, qualis ab hominibus habeatur audiamus. Sequitur: [Humectus viderur feirpus, antequam veniat fol.] Sæpe in in facro eloquio Dominus, folis appellatione figuratur, ficut per Prophetam diciture Mala 4. a Vobis autem, qui timetis nomen Domini, orietur Sol iustitia et sicut repulsi in iudicio impij dicere in fapientiz libro describuntur : Errauimus a via veritatis, et lumen iuftitiæ non luxit nobis, et fol non est ortus nobis. Ante folem igitur scirpus humidus cernitur, quia priufquam diuina districtio in iudicio cadat, omnis hypocrita infufum fe fanctitatis gratia oftendat: quafi virens aspicitur, quia iustus aftimatur: hoporis locum obtinet : de gloria fanctitatis pollet : a cunctis veneratio defertur: opinio D laudis extenditur. Scirpus iraque iste in nocte humidus est, sole autem veniente, siccatur: quia nimirum hypocrita in tenebris vitæ præfentis, fanctus ab omnibus creditur, fed cum diftrictus iudex venerit, quam fit iniquus apparebit. Dicat ergo: [ Humectus videtur, antequam veniat fol : ] quia virentem se nune humanis oculis exhibet, sed in calore tune divini iudicij arescet. Sequitur : [ Et in ortu suo, germen eius egreditur.] Herba quælibet nascendo prius a terra producitur, aura et æstibus rangitur, sole ac pluuijs nutritur; et runc demum ad proferendum sui seminis germen aperitur. Scirpus vero cum flore suo nascitur, moxq. dum a terra surgit, sui secum seminis germen producit. Bene ergo per herbas reliquas sanctus quilibet, per scirpum vero hypocrita designatur: quia justi viri priusquam in opere sancta conuerfazionis oriantur, huius vita hiemem tolerant, cosq. grauium persecutio- E num æstus fatigane. Sed cum recta faciunt , nequaquam hic suæ rectitudinis remunerationem quarunt. Cum vero a prafentis mundi laboribus excunt, ad aternam patriam venientes, expectara retributione perfruuntur. At contra hypocrita, quia mox ve in bono opere nascitur, præsentis mundi recipere gloriam conatur,quasi scirpi more cum germine oritur. Qui pro eo, quod bene viuere incipit, quærit statim, vt a cunctis honoretur. Germen itaque in ortu, est remuneratio in inchoatione. Sape namque nonnulli apertæ prauitatis vias deserunt, sanctitatis habitum sumunt, moxq. vt prima limina bene viuendi contigerint, obliti qui fuerint, affligi iam per poenitentiam de consummatis nequitijs nolunt : laudari autem de inchoara iustitia apperunt, præesse ceteris etiam melioribus concupiscunt. Quos plerumque dum auxta votum prafens prosperitas sequitur, multo quam prius fuerant, de sanctitatis

35

A habitu pejores fiunt. Nam tebus multiplicibus occupati, atque ipfa occupatione confili, non folum perpetrata minime deplorant, fed adhuc que deplorentut exaggerant. Quid sie non operare in primogenita bouis, et lignorum auferre praputia. Caput XXIX. Vi enim mundum deserunt, ad exteriora officia prouchi non debent, nisi per humilicatem diutius in eiusdem mundi contemptu solidentur. Citius namque bos na deperennt, que hominibus ante tempus innotescunt : quia et arbusta plantata, priufquam fixa tadice coalefcant, fi manus concutiens tangit, arefacit. At fi in altum radix figitur.et terta humoribus conspersa solidatur, hacet manus impeltit, fed non ladit : hac et ventorum flatus inflectendo concutiunt, fed non euertunt. Neergo eruatur vita coepti operis, diu ac robuste in alto humilitatis figenda est radix cordis: va

B cum ab humano ore, detractionis aura vel fauoris flauerit, etfi in quamlibet partem vecumque incuruat, animum funditus non euellat: fed ad ftatum fuum protinus post inflectionem redeat, li a pud se fortis in radice perdurat. Quid in rebus excrescentibus pariere surgente robustius? Qui tamen si dum construitur, impellatur, statim sinela-bore destruitur: si autem per spatium temporisab humore suo exiccari permittitur, fæpe et arietum ictibus minime quaffatur. . Sic fic videlicet bona noftra et intempee manifestata depereunt, et diutius occultata folidantur: quia humana occupationis manus cum incipientem converfationis noftra vitam contigerit, quafi recentem parietem impellit, earng. facile deftruit, quia adhuc humorem infirmitatis propriz non amilie. Cum vero in longa quietis fuz adiectione fe animus comprimit. quasi more exiccati parietis, contra ictus obdurescit, et confractum protinus resilit,

C omne, quod solidum impactum fuetit. Hinc est, quod vitam inchoantium Moyses humanis occupationibus exerceri prohibuit, dicens: Non operaberis in primogenito Dent. 15.4 bouis, et non tondebis primogenita ouium. In primogenito quippe bouis operari, eft bonz conuerfationis primordia in exercitio publica actionis oftendere. Ouium suippe primogenita tondere, est ab occultationis fuz tegmine, humanis oculis inchoanria bona opera nostra denudare. In primogenito ergo bouis operari prohibemur, atque a primogenitis ouium detondendis compescimut : quia etsi quid robuffum incipimus, exercere hoc in aperto citins non debemus. Et cum vita noftra fimplex quid atque innocuum inchoat, dignum eft, vt fecreti fui velamina non relinquat, ne nudum hoc humanis oculis quali fubducto vellere oftendat. Ad fola ergo diuina facrificia boum primogenita ouiumq. proficiant, vt quidquid forte, fim-

D plex, innocuumq. incipimus, hoc ad honorem intimi iudicis, in ara cordis immolemus. Quod ab illo proculdubio tanto libentins accipitur, quanto et ab hominibus occultatum, nulla laudis appetitione maculatur. Sape autem nouz conuerfationis primordia adhuc ex carnali vita funt commixta: et idcirco innotescere citius non debenr, ne cum laudantur bona, quæ placent, deceptus laude sua animus deprehendere in eis nequeat mala , quæ latent. Vnde recte rurfum per Moyfen dicitur : Quan- Leu. 19. e do ingressi fueriris terram, quam ego daturus sum vobis, et plantaueritis in ea ligna pomifera, auferetis præputia corum. Poma,quæ germinant, immunda erunt vobis, nec edetis ex eis. Ligna quippe pomifera, funt opera virtutibus fecunda. Praputia iraque lignorum auferimus, cum de ipla inchoationis infirmitate suspe-&i , primordia nostrorum operum non approbamus. Poma autem, que germinant, immunda ducimus, nostrisq. esibus non aptamus: quia cum primordia boni laudantur operis, dignum est, vt hoc animum non pascat operantis, ne dum acce-

pra laus suauiter carpitur, fructus operis intempestiue comedatur. Qui ergo inchoatz virtutis, ab humano ore laudem receperit, quasi plantati ligni ante tempus pomnm comedie. Hinc per Pfalmiftam Veritas dicit: Vanum eft vobis ante lucem Pfal 126. furgere, surgite postquam sederitis. Ante lucem quippe surgere, est prius quam clariras aterna retributionis appareat, in prafentis vita nocte gaudere. Sedendum ergo prius eft, vt post recte surgamus: quia quisquis nunc sese sponte non humiliat, nequaquam hunc sequens gloria exaltat. Quod ergo illic ante lucem surgere, hoc hic hypocritz in ortu est germen proferre : quia humanas laudes desiderans, vbi ad opus bonum nascitur, ibi mox appetit, vt gloriam retributionis assequatur. An non in ortu suo hi germen protulerant, de quibus Veritas dicebat: Amant primos discubitus

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. VIII. :504

Luc. 10. g discubitus in contiuijs et primas cathedras in synagogis et falutationes în foro, et vocați A Merc. 13.d ab hominibus Rabbi? Pro eo ergo quòd bene agere incipiunt, quia honorem consequi ab hominibus conantur, quasi scirpi more ab ortu suo cum germine exurgunt. Hi nimirum cum recta operari appetunt, prius mente folicita ciusdem operis sui testes quarunt e et sacita cogitatione pertractant : si sunt qui gerenda videant , si digne hæc eloqui, qui videzint, poslint. Si vero corum facta nullum fortasse hominum contingat aspicere, hacle proculdubio æstimant perdidisse, ét interni arbitri oculos quasi absentes deputant : quia ab eo vicem fui operis recipere in posterum recusant. Et quoniam cum rectum quod hypocrita egerit, videri a multis quarit, bene adhuc de hoc scirpo subiungitur. [ Super aceruum petrarum radices eius denfabuntur, et inter la pides commorabitur. I Quid enim radicum nomine, nifi latetes cogitationes accipimus, que in occulto prodeunt, sed in often-His . 37. f fione operum per apertum furgunt, ficut, et de verbi femine pet Prophetam diciture Et B hoc quod saluatum fuerit de domo Iuda, et quod reliquum est, mittet radicem deorsum, ", et faciet fructum furfum. Radicem quippe deorsum mittere, est cogitationem bonam in abditis multiplicare. Fructum vero furfum facere, eft per efficaciam operis, recta, que cogitauit, oftendere. Lapidum vero nomine, in facra scriptura homines designantur : sicut fanctæ Ecclesiæ per Isaiam dicitur: Ponam iaspidem propugnacula tua, et portas tuas in I∫a. 54. € lapides feulpros. Qui cosdem lapides quid dixisset, aperuit, cum subiungit: Vniversos filios ruos doctos a Domino. Et ficut admonente Petro apostolo dicitur : Et vos tamqua lapides 1. Pet. 2.4 viui fuperadificamini domus spiritales. Hoc itaque loco quia lapides dicti sunt, sed tamen viui minime dicutur, nuda appellatione lapidu, permixti possunt reprobi et electi figurari Qued in fuam destructionem laborant, qui nuncijs regis Babylonis bona, qua agunt, quafi dinitias congregatas oftendunt . 36. C Cirpus itaque ifte, qui inter la pides commoratur, super aceruum petraru radices denfat:quia omnis hypocrita cogitationes fuas in exquirenda hominii admiratione multiplicat. Per omne enim, quod hypocritæ facilit, quia occultis cogitationibus laudes hominum requirunt, quasi radices scirpi in aceruum petrarum mittunt. Operaturi quippe laudes suas cogitant, laudati autem has secum taciti in cogitationibus versant. Gaudent & præcipuos in humana æftimatione claruisse. Cumq. inflati fauoribus apud semetipsos intumescunt, sæpe mirantur taciți etiam ipsi quod funt. Videri quotidie semetipsis altiores cupiunt, ac miris inventionibus in opere excrefcunt; quia ficut virtus humilitatis omne vitium eneruat, sic arrogantia roborat. Cogit namque mentem iuuenescere, et contra vires valere: quia et quod negat vigor valetudinis, amor imperat laudis. Vnde et factis fuis, vt diximus, arbitros inquirunt. Si vero corum operi testes deesse contingat, narrant ipfi, quæ gefferint. Cumque efferri fauoribus coeperint, sæpe eisdem suis operibus, quæ egiffe fe referunt, mentiendo aliquid adiungunt. Cum vero et vera dicunt, hæc dicendo aliena faciunt : quia quæsitis remunerati fauoribus, ab corum intima retributione vacuantur. a.c. ... In co enim, quod bona fua patefaciunt, oftendunt malignis spiritibus, quasi insidiantibus hostibus, que prædentur. Quorum profecto vitam illa cunctis notissima Ezechiæ culpa figurauit, qui poliquam vna prece, et sub vnius noctis spatio, cenrum octoginta quinque millia hoftium angelo feriente proftrauit a postquam occasui proximum adaltiora casi spatia solem reduxit : postquam vitam propinquante iam termino coarratam, in tempora longiora protelauit: susceptis Babylonici regis nuncijs,bona omnia,quæ possidebat, 4. Reg. 20.d oftendit: fed Prophetæ voce protinus audiuit : Ecce dies venient , et auferentur omnia, quae in domo tua funt, in Babylonem: non relinquetur quidquam, dicit Dominus. Sic fic nimirum hypocrita, postquam magnis virtutibus excrescunt, quia cauere malignorum spirituum infidias negligunt, et celari in eisdem virtutibus nolunt, bona sua ostendendo, hostium faciunt : et prodentes subito amittutt, quidquid diutius studentes operantur. D: 1374 Pfal. 77. Hinc per Pfalmislam dicitur: Tradidit in captiuitatem virtutes corum, et pulchritudines eorum, in manus inimici. Virtus quippe et pulchritudo arrogantium, inimici manibus traditur: quia omne bonum, quod per concupifcentiam laudis oftenditur, occulti aduerfazij iuri mancipatur. Hostes namque ad rapinam prouocat, qui suas corum notitiz diuitias denudat. Quousque enim ab aterna patria securitate disiungimur, per latronum insidiantium iter ambulamus. Qui ergo in itinere deprædari formidat, abscondat necesse eft bona, quæ portat. O miseri qui attectantes laudes homigum, in semetipsis diffipant fru-

ctus la-

A clus laborum : cumo, se ostendere alienis oculis appetunt, damnant quod agunt . Quos nimirum maligni spiritus cum ad iactantiam prouocant, corum, sicut diximus, opera captiuantes denudant. Vnde sub cuiusdam gentis specie, antiquoru hostium malitiam signans, Jobe. 1. b per Prophetam Veritas dicit: Posuit vineam meam in desertu, decorticauit ficum meam, nudans expoliauit eam, albi facti funt rami eius. Infidiantibus quippe spiritibus, Dei vinea in desertum ponitur, cum plena fructibus anima, humana laudis cupiditate diffipatur. Ficum Dei gens ista decorticat, quia seductam mentem in fauoris appetitum rapiens, quo hanc ad offentationem pertrahit, tegmen ei humilitatis tollit, eamq. nudans expoliat, quia quousque in bonis suis absconditur, quasi proprij tegminis cortice vestitur. Cum veromens hoc, quod egerit, videri ab alijs concupifcit, quafi expoliata ficus eum qui fe texerat corticem amifit. Vbi apte subditur: Albi facti sunt rami eius, quia ostensa hu-

B manis oculis eius opera candescunt, de sanctitate nomen sumitur, cum recta actio diuulgatur. Sed quoniam fubducto cortice, rami fici huius arefcunt, folerter intuendum eft: quia facta arrogantium, humanis oculis oftenfa, vnde placere appetunt, inde ficcantur. Mens itaque qua per iactantiam proditur, decorticata recte ficus vocatur: quia et candida est per hoc, quod cernitur, et siccitati proxima per hoc, quod tegmine corticis nudatur, Intusergo fint feruanda que agimus fi ab interno arbitro vicem recipere nostri operis expectamus. Hinc est enim quod per Euangelium Veritas dicit: Nesciat sinistra tua, quid Matt. 6. a faciat dextera tua : vt sit eleemosyna tua in abscondito : et pater tuus, qui videt in abscondito, reddet tibi. Hinc est quòd de electorum Ecclesia per Psalmistam dicitur : Omnis gloria cius filiz regum ab intus. Hinc Paulus ait: Gloria nostra hæcest, testimonium con- psal, 44.

scientia nostra. Filia quippe regum Ecclesia, qua in bono est in opere spiritalium princi- 2. Corn. 1.6 C pum prædicatione generata, gloria intus habet : quia hoc, quod agit, in oftentationis iactantia non habet · Gloriam fuam Paulus testimonium conscientiæ memorat, quia fauores oris alieni non appetens, vitæ suæ gaudia extra semetipsum ponere ignorat. Occultanda funt ergo que agimus, ne hec in huius vite itinere incaute portantes, latrocinantium spirituum incursione perdamus. Et tamen Veritas dicit : Videant opera vestra bona, et Matt. 5.6 glorificent patrem veltru, qui in calis est. Sed aliud est profecto, cum in oftensione operis, gloria quæritur largitoris, aliud cum laus priuata concupifcitur de dono largientis. Vnde et rur fus in Euangelio hæc eadem Veritas dicit : Attendite, ne iustitiam vestram faciatis Ibidem .. coram hominibus, ve videamini ab eis. Opus ergo nostrum cum hominibus ostenditur, in cordis prius examinatione penfandum est, per eiusdem ostensionis studiu quid quæratur. Si enim dantis gloriam quærimus, etiam publica nostra opera, in conspectu illius occulta

D feruamus. Si vero per hac nostram laude concupifcimus, foras ab eius conspectu iam fusa funt, etiam si a multis ignorentur. Sed valde perfectorum est, sic osteso opere, Auctoris gloriam querere, vi de illara laude priuata nesciar exultatione gaudere. Tuc solum namque innoxie hominibus laudabile opus oftenditur, cum per despectum mentis veraciter laus impensa calcatur. Quam quia infirmi quique perfecte contemnendo non superant, restat necesse est, vr bonum hoc, quod operantur, abscondant. Sæpe enim ab ipso ostesionis exordio, propriam laudem quærunt, fæpe vero in oftensione operis, Auctoris patefacere gloriam cupiunt, sed excepti fauoribus, in laudis propriæ cupiditatem rapiuntur: cumq. semetipfos diiudicare interius negligunt, sparsi exterius ignorant quod agunt, corumq. opus fuz elationi militat, atque hoc fe impendere obfequio largitoris putant. Scirpus ergo inter lapides commoratur, quia ibi hypocrita stat, vbi mentis suz intentionem solidat. Nam E cum attestationem percipere multorum ambit, quasi in lapidum collectione subsistit. Sed iste hypocrita scirpi appellatione signatus, cum corpus abstinentia domat, cum largiendo quæ possidet, studio pietatis exudat, cum notitia sacræ legis eruditur, cum verbo prædicationis veitur: quis hunc tanta plenu largitate conspiciens, a gratia æstimet largitoris alienu? Et tamen superna dispensatio largitur huic dona operis, et sorté denegat hereditatis: operandi munera cumular, et tamen vitam operantis ignorat: quia cum perceptu munus ad laudem propriam trahitur, in conspectu lucis intimæ ymbra elationis obscuratur. Vnde et bene subditur: [Si absorbuerit eu de loco suo, negabit eum, et dicet: Non noui te. ] De loco fua hypocrita abforbetur, cum a præfentis vitæ fauoribus, morte interueniëte, fepara-

tur. Sed hunc absorptu internus arbiter negat, seq. eum nescire denunciat:quia simulatoris vitam iufle reprobado vetitas ignorat, nec recognoscit eius bona, qua egit, quia hac ex recta intentione non protulit. Vnde et fatuis virginibus in iudicium veniens dicit: Amen Matth. 25. b

S. Greg. Tom. 2.

dico vobis, nescio vos. In quibus dum mentis corruptionem considerat, carnis etiam incorruptionem damnat . Sed vrinam hypocritis fua perditio fola fufficeret, et nequaquam peruerfal corum fludia ardenter alios ad vitam duplicitatis infligarent. Hoc naque vniufcuiufque proprium effe folct, vt qualis ipfe fuerit, tales fibi coniungi et alios velit, diuerfitatem vitæ refugiat, atque hoc imitandum imprimat quod amat . Vnde et apud hypocritatum fenfum fimplicitas omnis in crimine est. Apertas quippe mentes dijudicant, et puritatem cordis, hebetudinem appellant, omnesq. quos sibi adhærere cupiunt, a simplicitatis itinere diuertunt, et quali expulsa insipictia, cos crudiffe se astimant, in quibus puritatem mentis, id est, arcem sapientia debellant. Quia vero non solum ex sua peruersirate hypocrita, sed adiuncta etiam sequacium perditione reprobatur, postquam non cognosci a iudice dicitur, recte protinus subinfertur : [ Hæc est enim lætitia viæ eius, ve rurfum de terra alij germinentur.] Ac fi aperte diceretur : Veniente iudice, nequaqua cognoscitur, sed multipliciter supplicia recipit : quia eo latius in sua iniquirate latatus est, quo et in alijs mala propagauit. Cui enim hic non sussici iniquitas propria, torqueatur illie necesse est, etiam ex merito reatus alieni . Nunc itaque simulatores gaudeant, et humana iudicia se obtinuisse glorientur. Despiciatur iustorum simplicitas: atque a calliditate duplicium faruitas vocerur. Cui despectus simplicium transit, cirius duplicium gloria percurrit. Vnde et apte subiungitur :

Quèd firei Dei, querm viie nur effinatur infania, in neiffmer teleban, quande introlbant, 
Deus non proieice fina Deuse fin. Cepse XXII.

Deus non proieice finaplicem, nec portiget manum malignis. Just animirum difiritusi in tudicio apparens, et despectum simplicium glorificando crigit, et male co
gonorum gloriam reprobado contrigit. Maligni einn wocatur hypocrite, qui bona none

bene faciunt, et recta que agere videntur, sub studio laudis operantur. Manum vero cui porrigimus, hunc videlicet ab imis eleuamus. Malignis ergo Deus manum non porrigit s quia quærentes terrenam gloriam in imo derelinquit, et quamlibet recta videantur effe quæ agunt, hos ad gaudia fuperna non prouchit. Vel certe ideo maligni appellantur hypocrità, quia benignitatem erga proximos oftendunt, et dolos fue iniquitatis operiunt, Per omne namque, quod vel faciunt, vel loquuntur, fimplicitatem exterius exhibent, fed fubtilitate interius duplicitatis callent: puritatem superficie simulant, sed semper malitiam sub specie puritatis occultant. Quos contra bene per Moysen dicitur: Non indues veftem ex lana, linoq. contextam. . Per lanam quippe simplicitas, per linum vero subtilitas defignatur. Et nimirum vestis que ex lana linog, conficitur, linum interius celat, lanam in superficie demonstrat. Vestem ergo ex lana linog, contexta induit, qui in locutione vel actione, qua vritur, intus subrilitarem malitia operit, et simplicitarem foris innocentiæ oftendit. Quia enim fub puritatis imagine deprehendi calliditas non valet, quafi fub laux groffitudine linum latet. Bene autem post reproborum supplicia, iustorum remu neratio demonstratur, cum protinus subditur : [ Donec impleatur os tuu risu,et labia tua subilo. JOs quippe inflorum tunc rifu replebitur, cum corú corda finitis peregrinationum fletibus, aperna latiria exfultatione fatiabūtur. De hoc rifu discipulis Veritas dicit : Mundus gaudebit, vos autem contriftabimini : fed triftitia vestra vertetur in gaudium . Et rurfum: Videbo vos, et gaudebn cor veftrum, et gaudium veftrum nemo tollet a vobis. De hoc rifu fanctæ Eccletiæ Salomon air : Ridebit in die nouiffimo . De hoc iterum dicit: Timenti Dominum, bene crit in extremis. Non autem tune rifus crit corporis, fed rifus cor; g dis.Rifus enim nune corporis de lasciuia dissolutionis:nam rifus cordis tune de lætitia nafeerur fecuritatis. Cumergo electi homines implentur gaudio manifeftæ contemplationis, quali ad hilaritatem rifus exiliunt in ore mentis, lubilum vero dicimus, cum tantam lætitiam corde concipimus, quantam fermonis efficacia non explemus, et tamen mentis exultatio boc, quod termone non explicat, ore fonat. Bene autem os rifu impleri dicitur, et labia iubilo; quia in illa æterna patria, cum iustorum mens in exultationem tapitur, lingua in cantum laudis eleuatur. Qui quoniam tantum vident, quantum dicere non valent, in rifu jubilant : quia non explendo refonant quod amant. Donec autem dicitur, non quod omnipotens Deus coufque malignos non subleuet, quousque electos suos in iubila-

tionis gaudia assumat, ac si post a poena empiat, quos ante in culpa deserens damnat: sed

Dent. 22-4

Ioan.16,d

Pron.3 1.d Eccli.1.b

quod hoc nequaquam vel ante iudicium faciar, cum dubium horninibus videri poffit, an

A fiat. Nam post electorum suorum iubilum, quia malignis manum non porrigat, exipsa iam districtione vltumi examinis constat . Sic namq. et per Pfalmistam dicitur : Dixit Do- Pfal, 109. minus Domino meo, sede a dextris meis: donec ponam inimicos tuos scabellum pedum tuorum. Non quòd a dextris Domini nequaquam Dominus sedeat, postquam inimicos illius feriens, eius potestati substernie : sed quod in æterna cunctis beattrudine præsidet, et priusquam rebellium suorum corda conculcet. In qua nimirum constat, quia subjectis hoflibus fine fine et posterius regnat: sicut per Euangelium de Mariz sponso dicitur : Et non Maub.t.d cognouiteam donec peperit filium suum primogenitum:non quòd hanc post natiuitatem Dei cognouerit: fed quod nequaquam illam contigit, eriam cum Conditoris fui matrem esse nesciuit. Nam quia eam contingere nequaquam valuit, postquam redemptionis noftræ ex eius vtero celebrari mysterium agnouit, de illo profecto tempore necesse erat ; vt B Euangelista testimonium ferret, de quo propter loseph ignorantiam dubitari potuisser. Sic itaque nunc dicitur: [ Deus non proijciet simplicem, nec porriget manum malignis,

donec impleatur rifu os tuum, et labia tua iubilo. ] Ac fi aperte diceretur : Vitam fimplicium nec ante iudicium descrit, et malignorum mentes percutere descrendo, nec priusquam appareat prætermittit: Nam quia fine fine reprobos cruciet, et electi eius in perpetuum postquam apparuerit, regnent, profecto dubium non est. Sequitur. Quod in die indici reprobi erubescent, cum in illa mundi ruina quam nane laboranerint,

tune demum intelligent . Vi oderunt te, induentur confusione.] Iustorum hostes in extremo examine confufio induit : quia cum transacta mala redundare sibi ante oculos mentis aspexerint, C suus eos vadique reatus deprimens vestir. Ad poenam hi quippe tunc factorum suorum memoriam tolerant, qui nunc quasi a sensu rationis extranei gaudentes peccant. Ibi vident quantum debuerint fugere, quod amauerunt : ibi conspiciunt quam lugubre fuerit, quod nunc in culpa gratulantur. Tunc animum reatus obnubilat, et recordationis fuz iaculis ipfa se conscientia impugnat. Quis igitur digne penset, iniquorum confusio quanta tunc erit, quando et foris æternus iudex cernitur, et intus ante oculos culpa versatur? Qui ad hæc ideireo perueniunt, quia fola hic transeuntia dilexerunt. Vnde et apte mox subditur : [Et rabernaculum impiorum non sublistet .] Tabernaculum quippe construitur, vt ab aftu corpus et frigore defendatur. Quid itaque hoc loco tabernaculi nomine, nifi adificatio terrenæ felicitatis exprimitur, per quam super se reprobi casura multiplicant, ve fe a prefentis vite necefficatibus quali ab aftu et imbribus defendant? Honoribus nam-D que excrescere ambiunt, ne despecti videantur. Terrena aggregando exaggerant, ne inopiæ frigore tabescant. Contemnunt curare quod sequitur:et tota intentione satagunt, ne

quid in præsentibus desit. Student nomen dilatare, ne lateant : et si cuncta ad desiderium supperant, munitos se in omnibus et selices putant. Vbi ergo mentis habitationem construunt, ibi proculdubio tabernacula fixerunt. Aduersa impatienter perferunt, remisse in prosperis lærantur. Sola quæ adsunt cogitant, nec ad affectum cælestis patriæ ylla recordatione respirant. Gaudent sibi suppetere bona, que cupiunt, arque vbi carne requiescunt, ibi et mentem extinguendo sepeliunt : quia secularis cutæ telo trucidati, terrenarum rerum aggerem, quem foris exquirendo multiplicant, hunc semper interius per cogitationem portant. At contra iusti nec oblata bona hic pro magno suscipiunt, nec illata mala valde pertimescunt : sed cum bonis præsentibus vtuntur, ventura mala metuunt : et cum E de malis præsentibus gemunt, bonorum sequentium amore consolantur: sicq. rempora-

li refouentur subsidio, ficut viator in stabulo viitur lecto, pausat, et recedere festinat : quiescit corpore, sed ad aliud tendit menre. Nonnumquam vero et aduersa perpeti appetunt, in transitorijs prosperari refugiunt : ne delectatione itineris, a patriz peruentione tardentur: ne greffum cordis in via peregrinationis figant, et quandoque ad conspectum cæleslis patriz line remuneratione perueniant. Gaudent despici, nec dolent se necessitatibus affliparte un relumentante presentat e daderfa non municipin, qual contra afflue e plumis ha-bere talernaculum nolune. V nde et Pertus iure reprehenduru, quia noctum mentis perfe. Math. 17.4 Glione roboratus, veritaris claritat e coginia, in terra figere talernaculum conatur. Iufti Mars. 9.4 itaque hie se construere negligum, voi peregrinos se et hospites nouenun. Quia enim proprijs gaudere de liderant, elle in alieno felices reculant. Iniusti autem quanto longius ab aternæ patriæ hereditate diuisi funt, tanto in terra altius fundamenta cogitationis

#### S. Gregorij Expof. Moralis Lib. IX. 508

figunt. Hinc est quod ab ipso humana conditionis exordio, in electa prole Enoch se- A primus nascitur. Hinc est quod Cain primum filium suum Enoch vocat atque ex cius nomine ciuitatem, quam condidit, appellat. Enoch quippe dedicatio dicitur. Iniqui ergo se in primordijo dedicant: quia in hac vita, qua ante est, cordis radicem plantant: vt hic ad votum floreant, et a sequenti patria funditus arescant. Ex iustis vero Enoch septimus oritur, quia corum vitæ festa dedicatione in fine servarur. Hinc est quòd Heb. 11. b attestante Paulo, Abraam in casulis habitat : quia habentem fundamenta ciuitatem, quam supernus artifex construxit, expectat. Hinc est quod Iacob greges ouium se-Gene. 33-4 quens humiliter graditur, atque huic Efau obuiam veniens, tumultu multiplicis comiratus eleuatur: quia pimirum et electi hic elationem non habent, et in bonis carnis reprobi lati tument. Hinc ad Ifrael Dominus dicit: Si elegeris vnum de populo terra, Deut.17.0 et conftitueris principem super te, non faciet sibi equos et equites. Et tamen primus B

rex ab eodem populo electus, repente vt culmen potestatis attigit, tria millia fibimet equites elegit, in elationem protinus prodijt, ad ædificationem percepti culminis erupit; quia foris restringere sub æqualitate non poterat, quod intus animus super cetero tumebat. Quasi munitum sibi diues ille tabernaculum construxerat, qui dicebat: Luc.12. € Anima, habes multa bona reposita in annos multos: requiesce, comede, et bibe, et epulare. Sed quia eius tabernaculum in veritatis fundamento non subsistit, illico audiuir : Stulte , hac nocte repetunt animam tuam abs te : quæ autem parafti, cuius erunt? Bene ergo dicitur : Tabernaculum impiorum non subsistet : quia vitæ fugientis amatores, dum fludiose se in præsentibus construunt, repente ad æternam pænam rapiuntur.

LIBRI OCTAVI MORALIVM FINIS.

#### SANCTI GREGORII

MORALIS EXPOSITIONIS

Caput primum.



Eruerfæ mentes si semel ad studium contrarictatis eruperint; siue prauum, fiue rectum quida contradicentibus audient, aduerfis hoc responsionibus impugnant: quia cum persona per contrarietatem displicet, nec recta, que protulerit, placent . At contra bonorum corda, quibus in odium non venit persona, sed culpa, sic per- E uerfa dijudicant, vt quæ recta dicuntur, affumant. Discernendis quippe contradicentium fensibus æquissimi arbitri resident, et sie

male prolata respuunt, ve tamen approbent que ex veritate cognoscunt. Solet namque inter spinarum multitudinem, etiam de frugis semine spica succrescere. Cauta ergo manu operantis agendum est, vedum spina tollitur, spica nutriatur: quatenus qui studet eradicare quod pungit, nouerit servare quod reficit. Vnde et beatus lob, quia Baldath Suite recte per inquisitionem dixerat: Nunquid Dominus supplantat iudicium, aut Omnipotens subuertit quod justum est? quia vera in hypocritas robustaq. protulerat, bene hæc et contra prauos generaliter prolata conspicient, studium propriæ defensionis calcat, atque audita protinus approbat, dicens:

CAPVI

#### CAPVT NONVM B. 10 B.



T respondens lob, air: Vere scio quòd ita sit, et quòd non iustificetur homo compositus Deo . Si voluerit contendere cum co, non poterit respondere ei vnum pro mille. Sapiens corde est, et fortis robore. Quis restirit ei, et pacem habuit? Qui transtulit montes, et nescierut hi, quos subuertir in furore suo. Qui commouet terram de loco suo, et columna eius concutiuntur. Qui pra-

B cipit soli, et non oritur, et stellas claudit quasi sub signaculo. Qui extendit calos folus, et graditur super fluctus maris. Qui facit arcturum et oriona et hyadas, et interiora Aultri. Qui facit magna et incomprehensibilia et mirabilia, quorum non est numerus. Si venerit ad me, non videbo eum : si abierit, non intelligam. Si repente interroget, quis respondebit ei ? Vel quis dicere potest : Curita facis ? Deus cuius irz nemo relittere potest, et sub quo curuantur qui portant orbem. Quantus ergo sum ego, ve respondeam ei, et loquar verbis meis cum eo? Qui etiam si habuero quippiam iustum, non respondebo: sed meum iudicem deprecabor. Er cum inuocantem me exaudierit, non credo quòd audierit vocem meam. In turbine enim C conterer me, et multiplicabit vulnera mea, etiam fine causa. Non concedit requie-

scere spiritum meum, et implet me amaritudinibus. Si sortitudo quæritur, robustillimus est . Si aquitas iudicij , nemo audet pro me testimonium diecre . Si iustificare me voluero, os meum condemnabit me. Si innocentem oftendero, prauum me comprobabit . Etiam si simplex fuero , hoc ipsum ignorabit anima mea , et tædebit me vitæ meæ. Vnum est quod locutus sum, et innocentem et impium ipse consumit. Si flagellat, occidat semel, et non de pœnis innocentium rideat. Terra data est in manus impij, vultum iudicum eius operit. Quòd si non ille est, quis est ergo? Dies mei velociores fuerunt cursore: fugerunt, et non viderunt bonum. Pertransferunt quasi naues poma portantes, sicut aquila volans ad escam. Cum dixero:

Nequaquam ita loquar, commuto faciem meam, et dolore torqueor. Verebar omnia opera mea, sciens quòd non parceres delinquenti. Si autem et sic impius sum, quare frustra loboraui? Si lotus fuero quasi aquis niuis, et fulserint velut mundissimæ manus meæ : tamen fordibus intinges me, et abominabuntur me vestimenta mea. Neque enim viro, qui fimilis mei est, respondebo, nec qui mecum in iudicio ex æquo possit audiri. Non est qui vtrumque valeat arguere, et ponere manum suam in ambobus. Auferat a me virgam fuam, et pauor eius non me terreat. Loquar, et non timebo eum. Nec enim possum metuens respondere.

Quod qui de vita perfettione se erigit , nec initium se babere offendit .

TEre scio, quòd ita sit, et quòd non iustificabitur homo compositus Deo. I Homo quippe Deo non compositus, iustitiam percipit, compositus amittit : quia quisuis fe auctori bonorum comparat, bono fe, quod acceperat, priuat. Qui enim accepta bona sibi arrogat, suis contra Deum donis pugnat. Vnde ergo despectus erigitur, dignum eft vt erectus inde destruatur. Sanctus autem vir, quia omne virtutis nostra meritum effe vitium conspicit, fi ab interno arbitro diffricte judicetur: recte subiungitur: [Si voluerit contendere cum co,non poterit responderi ei vnum pro mille.] In feripeura fancta millenarius numerus pro vaiuerfitate folet intelligi . Hine etenim Pfalmifta air: Verbi, quod madauit in mille generationes : cum profecto conftet quod Pfal. 140. ab ipfo mundi exordio víque ad Redemptoris aduentum, per Euangelistam non amplius qu'am septuaginta et septem propagines numerentur. Quid ergo in millenario S.Greg. Tom. 2. Vu 3 numero,

## S. Gregorij Expof. Moralis Lib. IX.

numero, nifi ad proferendam nouam fobolem, perfecta vniuerfitas præfeitæ genera- A Apor. 20. 4 tionis exprimitur? Hinc et per Ioannem dicitur : Et regnabunt cum en mille annis : quia videlicet regnum sancta Ecclesia vniuersitatis perfectione solidatur. Quia vero monas decies multiplicata in denarium ducitur : denarius per semetipsum ductus in centenarium dilatatur, qui rursus per denatium ductus in millenarium tenditur, cum ab vno incipimus, vt ad millenarium veniamus: quid hoc loco vnius appellatione, nifi bene viuendi initium, quid millenarij numeri amplitudine, nifi ciusde bonæ vitæ perfectio designatur. ? Cum Deo autem contendere, est non ei tribuere, sed sibi gloriam fuæ virtutis arrogare. Sed fanctus vir conspiciat, quia et qui summa iam dona percepit, si de acceptis extollitur, cuncta, qua acceperat, amittit, et dicat : [ Si voluerit contendere cum co, non poterit respondere ei vnum pro mille . ] Qui enim cum auctore contendit, vnum pro mille respondere non sufficit : quia qui de perfectione se erigit, B habete se bene viuendi nec initium ostendit. Vnum namque pro mille respondere non possumus : quia cum de bonæ vitæ perfectione extollimur , hanc nos nec inchoasse monstramus. Sed tunc de nostra infirmitate verius concutimur, si quam sit immensa potentia iudicis, considerando pensamus. Vnde et subditute : [Sapiens corde eft, et fortis robore. ] Quid mirum si Conditorem sapientium, sapientem dicimus, quem ipsam esse sapientiam scimus? Et quid mirum, quòd fortem esse mémorat, quem ipsam esse fortitudinem nullus ignorat? Sed sanctus vir duobus verbis in laudem auctoris prolatis, aliquid nobis intimat : vnde nos ad cognitionem noftram trepidos reducat. Sapiens quippe Deus dicitur, quia occulta nostra subtiliter agnoscit : et esse fortis adiungitur, quia valenter cognita percutit . Nec falli ergo a nobis, quia sapiens: nec vitari, quia fortisest, valet. Nunc ve sapiens omnia inuisibilis C aspicit: tunc vt fortis fine vllo obstaculo quos reprobat, punit. Qui hoc quoque hic forti fapientia ordinat, ve humana mens cum contra Auctorem fe eleuat.ipfa fe fua elatione confundat. Vnde et fubditur : [ Quis restititei, et pacem habuit? Qui enim cuncta mirabiliter creat, ipfe, vt creata fibimet conueniant, ordinat. In quo ergo Conditori refistitur, pacis conuentio diffipatur : quia ordinata esse nequeunt , quæ superni moderaminis dispositionem perdunt. Que enim subjecta Deo, in tranggillitate perfistere nequeunt, ipsa se sibimet dimissa, confundunt : quia in se pacem non inueniunt, cui venienti desuper in auctore contradicunt. Sic summus ille angelicus spiritus, qui fubiccus Deo in culmine stare potuisset, semetipsum repulsus patitur: quia per naturæ suæ inquietudinem foris vagatur. Sic primus humani generis parens quia Auctoris pracepto reflitit, carnis protinus contumeliam fenfit : et quia fubeffe conditori per D obedientiam noluit, sub semetipso prostratus, et pacem corporis protinus amisit. Bene ergo dicitur : Quis restitit ei et pacem habuit ? quia peruersa mens vnde se contra auerrem erigit,inde fe in semeripsa confundit. Resistere autem Deo dicimur,cum repugnare eius dispositionibus conamur. Neque enim nostra infirmitas incommutabili eius sententiæ obuiat, sed tamen quod explere non valet, tentat. Nam sæpe humana infirmitas occulte vim dispositionis agnoscit, et tamen hanc si mutare valeat appetit. Contraire satagit, sed ipso se gladio contradictionis frangit. Ordini interno renititur, fed fuis victa conatibus, ligatur. Habere ergo pacem refiftens non potest: quia dum fuperbiam confusio sequitur, quod stulte per culpam geritur, hoc in agentis poenam mirabiliter ordinatur. Sed vir fanctus virtute prophetici spiritus plenus, cum confufionem generaliter humanæ fuperbiæ conspicit, ad speciale malum protinus plebis E Ifraelitica oculos mentis tendit, et qua poena elatos omnes maneat, ex vnius gentis interitu oftendit. Nam repente subiungit, dicens : [ Qui transtulit montes, et nescierunt hi, quos subuertit in furore suo. ] In scriptura sacra sape montium nomine, prædicantium altitudo designatur. De quibus per Psalmistam dicitur : Suscipiant montes pacem populo tuo. Electi quippe prædicatores, aternæ patriæ non immerito montes vocantur : quia per vitæ fuæ celtitudinem ima terrarum deferunt, et cælo propinqui fiunt. Sed montes veritas transtulit, cum prædicatores fanctos a Iudæz obduratione subtraxit. Vnde recte etiam per Pfalmistam dicitur: Transferentur montes in cot maris. In cor enim maris montes translati funt, cum prædicantes Apostoli a ludaz perfidia repulti, ad intellectum gentilium venerut. Vnde ipti quoque in fuis Actibus dicunt: Vobis oportebat primum loqui verbum Dei, fed quia repuliftis illud ger

indignos

Pfal. 71.

Pfal. 45.

14.13.8

A indignos vos iudicastis aterna vita, ecce convertimur ad gentes. Sed hanc eandem translationem montium hi ipsi nescierunt, qui in Domini furore subuersi funt : quia cum de suis finibus Hebræi Apostolos pellerent, lucrum se fecisse arbitrati sunt, quod prædicationis lumen amiferunt. Exigentibus quippe meritis, iusta animaduertione percuffi,tanto intelligentiz errore cacati funt, vt quod lucem perderent, hoc effe gaudium putarent. Sed repulsis Apostolis, a Romano protinus principe Tito Iudza deftruitur, atque in cunctis gentibus sparfa, dissipatur. Vnde et translatis montibus recte fubiungitur : [ Qui commouet terram de loco fuo, et columna eius concutiuntur. ] De loco quippe suo et terra commota est : cu plebs Israelitica de Iudzz finibus euulfa, nimirum colla gentibus fubdidit, quia fubdi Auctori recufauit. Qua scilicet terra columnas habuit, quia in facerdotes et principes, legis doctores atque pharifaos, rui-

B tura eius fabrica ftructura furrexit. In ipfis namque littera adificium tenuit,et tranquillitatis suz tempore, sacrificium carnalium quasi superimpositz fabricz onera portauit. Sed translatis montibus, columna concusta funt : quia subductis a Iudaa Apostolis,nec ipsi viuere in illa permissi sunt, qui ab illa vitz przdicatores expulerut. Dignum quippe erat, veterrenam patriam subacti perderent, cuius amore nequaquam veriti funt caleftis patria milites impugnare. Sed expulsis sanctis doctoribus, Judza funditus corruit, et iusto iudicantis examine, in erroris sui tenebris mentis oculos claufit. Vnde et adhuc fubditur:

Qued propter malitiam subditorum subtrahatur lux pradicationis, & claudat Deut era fanctorum Doctorum . Caput III.

Vi przeipit foli, et non oritur : et flellas claudit quasi sub signaculo. Aliquando namque in sacro eloquio solis nomine, prædicatorum claritas designatur: ficut per Ioannem dicitur : Factus eft fol ve faccus cilicinus. In extremo quippe tem- Apoc. 6, d pore fol quali cilicinus faccus oftenditur: quia fulgens vita prædicantium, ante reroborum oculos, aspera et despecta monstratur. Qui stellarum quoque claritate figurantur:quia dum recta peccatoribus prædicant, tenebras noftræ noctis illustrant. Vnde et subtractis prædicatoribus, per Prophetam dicitur : Prohibitæ sunt stellæ plu- Hier. 3. a uiarum. Quia vero sol per diem fulget, stellz obscuritatem noctis irradiant, et plerumque in facro eloquio dici appellatione zterna patria, noctis autem nomine, przfens vita fignatur: prædicatores fancti,vt fol nostris oculis fiunt, cum contemplationem nobis vera lucis aperiunt : et velut stella in tenebris lucent , cum per actiuam vi-

D tam pro futuris necessitatibus nostris terrena disponunt. Quasi in die vt sol coruscat, cum ad contemplandum internæ claritatis patriam, mentis noftræ aciem fublcuant, et quasi ftellæ in noche resplendent : quia et cum terrena a gunt, offensurum iamiamq. noîtri operis pedem, exemplo sua rectitudinis dirigunt. Sed quia expulsis pradicatoribus, non fuit qui plebi ludaica in perfidia fua nocte remanenti, vel claritatem contemplationis oftenderet, vel actiuz vitz lumen aperiret : veritas quippe, que hanc repulla deseruit, subtracto prædicationis lumine, merito suz pravitatis excacavit, recte dicitur : [Qui pracipit soli, et non oritur : et stellas claudit quasi sub signaculo.] Oriri quippe ei folem noluit, a qua prædicantium animum diuertit. Et quafi fub fignaculo ftellas clausit, qui dum prædicatores suos per silentium intra semetipsos retinuit, cæeis iniquorum mentibus cæleste lumen abscondit. Pensandum vero est, quia idcirco

E aliquid sub signaculo claudimus, vt hoc cum tempus congruit, ad medium proferamus. Et sacro eloquio arrestante didicimus: quòd Iudza, qua nunc deseritur, ad sinu fidei in fine colligatur . Hinc namque per Isaiam dicitur : Si fuerit numerus filiorum Ife. 10. 6 Ifrael quafi arena maris, reliquiæ faluæ fient. Hinc Paulus ait : Donec plenitudo gen- Rom. 11, e tium intraret, et sic omnis Israel saluus fieret. Qui igitur prædicatores suos nunc Iurdez oculis fuberahit, fed poftmodum oftendit, quali fub fignaculo ftellas claufit : vt abiconsis prius, et post coruscantibus astrorus piritalium radijs, noctem perfidia sua, et nune repulsa non videat, et rune illuminata deprehendat. Hinc est, quòd duo illi prædicatores eximij dilata morte subtracti funt, vt ad prædicationis vsum in fine reuocentur. De quibus per Ioannem dicitur: Hi funt duz oliuz, et duo candelabra in Apet. 11.4 conspectu Domini terra aftantes. Quotum voum in Euangelio per semetipsam Veritas pollicetur dicens: Helias venturus eff, et restituet omnia. Quasi ergo sub signacu- Mauh. 17.6

#### 512 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. IX.

Pfal, 18.

Io fielle: caufe funcque en une occultatour ne appareant, et post ve prodesse valea, A apparehum. Sed atmen pleb lifacticia, que ve breum in sine colligiquim; in jois fancta Ecclesie exoedijs crudeliter obduratur. Nam pradicatores veritats renuit, verba adiu torij fyrenie. Quod tamen mira Audrois dispensione agitur, vi minimum pradicantium gloria, que recepta in vno populo latere poterar, in cunchis gentibus repulsa dilactur. - Vade et apte mos fubilitus.

Quèd cali extenfi funt, quandò dilatatum est Euangelium, & diffusa pradicatio in orbem terrarum. Caput 1111.

Vi extendit calos folus. ] Quid namque calorum nomine, nisi hac eadem caloftis prædicantium vita defignatur? De quibus per Pfalmistam dicitur : Cæli enarrant gloriam Dei. Ipsi igitur cali, ipsi fol esse memorantur. Cali scilicet, quia B intercedendo protegunt: fol autem, quia prædicando vim luminis oftendunt. Commota igitur terra, cali extensi sunt: quia cum Iudaa ad vim persecutionis infremuit, Apostolorum vitam Dominus in cunctarum gentium cognitionem dilatauit. Et dum illa per iudicium in mundum captiua dispergitur, isti vbique per gratiam in honore tenduntur. Angusti quippe cali fuerant, cum vna plebs tot egregios pradicatores te-nebat. Quis enim gentilium Petrum nosset, si in solius I fraelitici populi pradicatione remanistet? Quis Pauli virtutes agnosceret, nisi hunc Iudza ad nostram notitiam perfequendo transmissische Ecce iam qui plagis et contumelijs ab Israelitica plebe repuls funt, per mundi fines honorantur. Solus ergo Dominus cælos tetendit, qui secreti mira dispensatione consilij, prædicatores suos vnde permisit in vna gente opprimi, fecit in mundi cardines inde dilatari. Sed neque ipfa hac præfenti dedita mundo gentili- C tas, cum culpas eius, Apostolorum lingua corripuit, verba vitæ libenter accepit. Nam protinus in elatione contradictionis intumuit, arque ad crudelitatem se persecutionis excitauit. Sed quæ prædicationis verbis contraire nititur, signorum citius admiratione temperatur. Vnde et apte quoque in Auctoris laudem fubiungitur.

Qu'ed pauperes Christi, huius mundi patestates in miraculorum virtute calcanerunt. Caput V.

T graditur super fluctus maris. ] Quid enim maris nomine, nisi in bonorum nece fauiens mundi huius amaritudo fignatur? De quo et per Pfalmiftam dicitur: Pfal. 22. Congregans quasi in vtrem aquas maris. Aquas etenim maris quasi in vtrem Domi. D nus congregat, cum miro moderamine cuncta disponens, in suis clausas cordibus carnalium minas frenat. Super fluctus ergo maris Dominus graditur, quia cum se procellæ persecutionis erigunt, miraculorum eius obstupefactione franguntur. Qui enim tumores humana vesania mitigat, quasi erectas in cumulo vndas calcat. Nam cum morem fuum gentilitas destrui nouz conuer fationis pradicatione conspiceret : cum mundi huius diuites elationi suz contraire viderent facta paupernm : cum sapientes faculi aduerfari fibi imperitorum verba penfarent : in perfecutionis protinus tempestatem tumuerunt. Sed qui verborum aduersitate commoti, ad persecutionis procellas infiliunt, fignorum, ve diximus, admiratione temperantur. Tot ergo in his fluctibus Dominus greffus posuit, quot superbis persecutoribus miracula ostendit. Vnde be-ne rursum per Pfalmistam dicitue. E Mirabiles elationes maris, mirabilis in excelsis Pfal. 91. Dominus : quia contra electorum vitam ad persecutionis vndas mundus se mirabi-

liter extulis, fed has fupernorum Conditor, fub eleusta virtute practicantium mirabisial liss frautait ministros etamin fuos plus offendit possiper miracula, qualmo poedates
terrenas, qua tumuerant per iram. Quod beneetiam per Hieremiam Dominus extre
terrenas, qua tumuerant per iram. Quod beneetiam per Hieremiam Dominus extre
fempiernum, quod non pratenibi, e ecommouduntur, et non poterunt, et intume
fenn futus eius-tenon transfluur illum. Areama quippe Dominus mari terminum
politi: quia ad frangendam mundi gloriam, abiechos er pauperes elegit. Quius nimia
1,4 mars flutus insumefeunt cam poedates facultad commotionen perfecturionis exiliunt. Sed transfera aceana nequeun, quia despedorum miraculis et humilitate
franguntur. Sed dum mare faut, dum per infains fau futulut erigitur, quia tamen

virtutis

A virtutis intimæ oftensione calcatur, sancta Ecclesia proficit, atque ad statum sui ordinis per temporum incrementa consutgit. Vnde et apte mox subditur:

Quid findata in fide Christi Ectlesia, in hieme instalitatis contra persicutorum procellas, primo marzyres, deinde dolleres esfulferus : quibus post laborum pressaria in inserievibus Austri, id esfe, secreto calestis patria sinu, praparata esfe haterro cum angeis santiss heredatas, Copas VI.

Vi facit Arcturum et orionas et hyadas, et interiora Auftri.] Nequaquam fermo veritatis vanas, Hefiodi, Arati et Callimachi fabulas fequitur, vt Arcturum nominans, extremam stellarum septem caudam vrsæ suspicetur, et quasi orion gladium teneat, amator infanus. Hac quippe aftrorum nomina, a cultoribus fapientia carna-B lis inuenta funt, sed scriptura facra idcirco eisdem vocabulis vtitur : vt res, quas insinuare appetit, notitia viitatz appellationis exprimantur. Nam fi aftra, quæ vellet per ignota nobis nomina diceret : homo pro quo hac eadem scriptura facta est, nesciret proculdubio quid audiret. Sic igitur in facro eloquio fapientes Dei fermonem trahut a sapientibus saculi, sicut in eo pro vtilitate hominis vocem in se humana passionis ipfe Conditor hominum fumit Deus, vt videlicet dicat : Poenitet me fecisse hominem Gen. 6. b fuper terram : cum profecto confret, quia is, qui cuncta prius quam veniant conspicit, uaquam postquam aliquid secerit, poenitendo resipiscat. Quid ergo mirum si spiritales viri vtuntur verbis carnalium, quado ipfe ineffabilis et Creator omnium spiritus, ve ad intellectum suum carnem pertrahat, in seipso carnis sermonem format? In scriptura igitur sacra dum nota astrorum nomina audimus, de quibus astris sermo C mouetur, agnoscimus. Cum vero, que enarrentur astra perpendimus, restat, ve ex corum motibus ad spiritalis intelligentia arcana surgamus. Neque enim iuxta litteram mirum aliquid dicitur, quod Deus Arcturum, orionas, et hyadas fecit: de quo nimirum constat, quia omnino in mundo nihil sit, quod ipse non fecerit. Sed sanctus vir hac fecisse Deum dicit : per qua signari proprie ea, qua spiritaliter geruntur, intelligit. Quid namque Arctuti nomine, qui in cali axe conftitutus, septem stellarum radijs fulget, nisi Ecclesia vniuersalis exptimitur, qua in Ioannis Apocalypsi per se- Apoc. I. a. 6 prem Ecclesias, sepremo, candelabra figuratur? Qua dum dona in se sepriformis gratiæ spiritus continet, claritate summæ virtutis irradians, quasi ab axe veritatis lucet. Penfandum quoque est, quod Arcturus semper versatur, et numquam mergitur: quia et sancta Ecclesia persecutiones iniquorum sine cessatione tolerat, sed tamen vique ad D mundi terminum fine defectu perdurat. Sape namque cam reprobi,quia víque ad internecionem persecuti sunt, quasi hanc se funditus extinxisse crediderunt: sed eo mulriplicius ad statum sui profectus redije, quo inter manus persequentium moriedo laborauit . Arcturus ergo dum verfatur, erigitur : quia tunc fancta Ecclefia valentius in veritate reficitur, cum ardentius pro veritate fatigatur. Vnde apte quoque post Arctu ra protinus orionas subdit. Oriones quippe in ipso pondere temporis hiemalis oriuntur: suo quoque ortu tempestates excitant, et maria terrasq. perturbant. Quid igitur post Arcturum per orionas,nisi martyres designantur. ? Qui dum sanctam Ecclesiam ad statum prædicationis erigunt, pondus persequentium, molestiasq. passuri, ad cæli faciem quali in hieme venerunt. His etenim natis, mare terraq, turbata eft : quia dum gentilitas mores suos destrui, apparente illorum fortitudine doluit, in corum necem E non folu iracundos ac turbidos, fed etiam placidos erexit. Ex orionibus itaque hiems inhorruit : quia clarescente sanctorum constantia, frigida mens infidelium, ad tempestatem se persecutionis excitauit. Orionas ergo calú edidit, cum sancta Ecclesia marty res milit. Qui dum loqui recta rudibus aufi funt, omne pondus ex frigoris aduerfitate pertulerunt. Bene autem protinus hyadas fubdit, quæ iuuenescente verno ad cæli faciem prodeunt, et cum iam fol caloris sui vires exerit, oftenduntur. Illius quippe signi initijs inhærent, quod sapientes sæculi Taurum vocant, ex quo augeti sol inci-

pit, atque ad extendenda die spatia seruentior exurgit. Qui itaque post orionas hyadum nomine, nis Doctores sancta: Ecclesiz designantur? Qui subductis martyribus, se eo iam tempore ad mundi notiriam venerunt, quo sides clarius elucet, et repressa indidelitatis hieme, albus per corda sidelium sol veritatis calet. Qui remota tempostate

persecutionis, expletis longis noctibus infidelitatis, tuc sancta Ecclesia orti sunt, cum

# 514 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. IX.

ci iam per credulitatis vemum lucidior annus apetirur. Nec immerito Doctores fan dei hyadum nancu patione (ignanur. Grzco quippe eloquio hyeros pluuis vocatur, ethyades nomen a pluuija scorperunt: quia orte proculdubio imbres ferants. Bene ergo hyadum appellatione experlif funt, qui ad flatum vniuerfalis Ecclefiz, quaff in cali facien deduchi, (uper a entente meram humani petoris, inalez pracleationis imbres fuderunt. Si enim pracleationis fermopluuia non effet, Moyfes minime di-xifics. Especteur from pluuia eloquium menum en engaquatum per Ifaiam Ve-

Deut. 32. a Ifa, 5. b

riets diecrel. Mandabo nubbus meis, no pluant fuper cam imbom, arque boc, quod paulo anne protalimus, quambtem probibis funt felle pluniarum. Durn ergo hyades cum pluujis veniunt, ad celi fipatia altiora fol ducinus quia apparente Doctorum ficentia, dum mens notris imbre practicationis infunditur, fidei calor augetuc. Et perfufa terra ad frudum proficis, cum lumen arbeits igneficis quia wbriss fixuem boni operis reddimus, dum per facze reuditionis flamman; in corde clarius ardemus. Dumq, per cos diebus fingulis magis magin, feientia exhelitis oftenduru, quali interni nobis luminis verumu rempus aperiture. Yt nouus fol nofitis membus rutele, er corum verbis nobis cognitus, fipio quotide clarior miscre. Vi gente ecenim mundi fino, fuper na feientia profici; et largius cum tempore excretici. Hinc namque per Danielem dicteur. Pertra nibum plurimi, et multiplex erit cum feptem continua. Cui tramen in ciulcifem teuclationis remino percepie, dicessi Ne fignaueris verba Prophetiz libri buius. Pars quippe revelationis arterior fignati.

Dan. 12. b Apoc. 10. b

> præcipitur, terminus prohibetur : quia quidquid in fanctæ Ecclesiæ initijs latuit, finis quotidie oftendit. Nonnulli vero a Graca littera, que ypsilon dicitur : hyadas nuncu- C paras arbitrantur. Quod fi ita est, significationi, quam diximus, contrariu non est . Doctores enim his stellis non inconvenienter expressi funt que a litteris nomen trahunt Sed quamuis hyades ab eiusdem littere visione non discrepent, certum tamen est, quia hyeros imber dicitur, co quod exortz pluuias apportant. Vir igitut fanctus redemptionis nostræ ordinem contemplatus admiretur, atque admirans exclamet, dicens: Oui extendit calos folus: et graditur super fluctus maris, qui facit Arcturum et orionaset hyadas. ] Extensis etenim cælis, Dominus formauit Arcturu, quia in honorem deductis Apostolis, in calesti conversatione fundauit Ecclesiam. Formato quoque Aréturo, fecit orionas, quia roborata fide vniuerfalis Ecclesia, contra procellas mundi edidit martyres. Editis quoque orionibus, protulit hyadas: quia conualescetibus contra aduería martyribus, ad infundendam ariditatem humanotum cordiú, doctrinam D contulit magistrorum. Isti iraque sunt astrorum spiritalium ordines, qui dum summis virtutibus eminent, semper ex supernis lucent. Sed post ista quid restat nisi ve san cta Ecclesia laboris sui fructum recipiens, ad videnda supernæ patriæ interna perueniat? Vnde et apre, quia dixit : [ Qui facit Arcturum et orionas et hyadas : ] protinus addidit : [ Et interiora Auftri . ] Quid namque in hoc loco Auftri nomine , nisi feruor fancti Spiritus designatur? Quo dum repletus quisque fuerit, ad amorem patrix spiritalis ignoscit. Vnde et sponsi voce in Canticorum Canticis dicitur : Surge Aquilo et veni Aufter, perfla hortum meum, et fluent aromata illius. Auftro quippe veniente, Aquilo surgens recedit, cum aduentu sancti Spiritus expulsus antiquus hostis, qui in torpore mentem conftrinxerat, deferit. Atque hortum fponfi Aufter perflat, vt aromata defluant : quia nimirum dum fanctam Ecclesiam donorum suorum virtutibus E

fpiritus verizatis impleuerit, abe a longe lateq, odores boni operis spargit. Interiora ergo Austri, suno couchi illa naglorum ordines, et fecterilimi partici celestis sinus, quos implet calor Spiritus sandi. Illuc quippe sandorum anima, et nunc corporibus estimate premiunte, quanti in Austri abditis occulifatur. Illu equippe sandorum anima, et nunc compribus estimate premiunte, quanti insi accendirum, qui a Conditura qui a merita in merita caligio, enamifestus vident, e evitua concentration anima si anima si anima estimate estimate si anima esti

Cant.4. d

chori quafi aftra in abditis emicant, que eo nunc ab hominibus videri nequeunt: quo flamma veri luminis altius perfunduntur. Valde itaque mirum est, quòd missis ApoA Rolis, Dominus calos retendit, quod remperatis persecutionum rumoribus, maris flu-Aus gradiens repressir, quod folidata Ecclesia Arcturum statuit, quod roboratis contra aduerfa martyribus, orionas misit, quod repletis in tranquillitate doctoribus, hyadas præbnit: fed post bæc valde est admirabile, quod sinum nobis cælestis patriæ quasi interiora Austri præparauit. Pulchrum est hoc omne, quod quasi in cæli facie de diuina dispensarione cernirur, sed longe illud, et incomparabiliter pulchrius, ad quod inuisibiliter peruenitur. Vnde bene iterum sponsus in sponsa fina laudibus dicit : Quam Cant. 4. 4 pulchra es amica mea : quam pulchra es,oculi tui columbarum, absque eo, quod intrinfecus latet. Pulchram narrat, et pulchram replicat : quia alia eft ei pulchritudo morum, in qua nune cernitur, atque alia pulchritudo pramiorum, in qua tune per Conditoris sui speciem subleuabitur: Cuius membra, videlicet omnes electi, quia ad B cuncta simplicitet incedunt, eius oculi columbarum vocantur, qui magna luce irradiant : quia et signorum miraculis coruscant. Sed quantum est omne hoc miraculum, quod videri nunc porest? Illud de internis miraculum est mirabilius, quod nunc videri non potest. De quo illic apte subditur: Absque co, quod intrinsecus latet. Magna quippe est gloria aperti operis, sed longe incomparabilis occulta remuneratios nis. Quod ergo per beatum lob aftrorum nomine, hoc Salomonis vocibus oculorum appellatione fignatur, et quod per Salomonem dicitur: Absque eo, quod intrinsecus latet, hoc nobis beatus lob intimat, cum Auftri interiora commendat. Sed ecce vir fanctus exteriora nominans, interiora confiderans, aperta narrans, occulta penetrans, omne, quod interius exterius q. agitur , dicere conatur : fed opera fummæ magnitudinis quando explicer lingua carnis? Vnde et apre mox hac eadem opera melius defi-C niendo comprehendir, dicens: [Qui facit magna et inscrutabilia et mirabilia, quorum non est numerus. ] Diuinæ fortitudinis facta tunc verius explemus cum hæc nos

explere non posse cognoscimus: runc facundius loquimur, cum ab his obstupescendo rericemus. Ad narranda quippe Dei opera habet defectus noster, quam sufficienter exerat linguam fuam, ve que comprehendere idonee non valet, hæc idonee mutus laudet . Vnde bene per Pfalmistam dicitur : Laudate eum in potentaribus cius, lauda - Pfalm. 150 . re eum secundum multitudinem magnitudinis eius : laudat, qui se succumbere in eius laudis expletione confiderat. Dicat ergo: [ Qui facit magna et inscrutabilia et mirabilia, quorum non est numerus :] videlicet magna virtute,inscrutabilia ratione, innumerabilia mulriplicitate. Diuina ergo opera, que explere dicendo non poruit, facundins deficiendo definiuit. Sed in consideratione rerum cur longe extra D nos ducimur, qui hocipsum quoque, quoderga nos agitur, ignoramus? Vnde et apte fubiungitut:

Quod exigentibus peccatis, ita cacum est genus humanum, ot sape quod donum est gratia, tram putet : et quod ira eft , gratiam aftimet . Caput VII.

SI venerit ad me, non videbo eum : et si abierit, non intelligam eum..] Seclusum qui ppe ab internis gaudijs genus humanum, exigente culpa, mentis oculos perdidit : et quo meritorum suorum passibus graditur, nescit. Sæpe enim gratiæ est donum, quod iram deputar : et sape diuina districtionis ira est, quod gratiam deputat. Nam erumque gratiam æstimat dona virtutum:et tamen de eisdem doniselatus corruit. Plerumque velut iram metuit aduerfa tentationum : et tamen eisdem tentationibus E. preffus, ad virtutum custodiam cautior exurgit. Quis enim Deo se propinquare non aftimet, cum supernis excrescere se muneribus agnoscit, cum vel prophetia donum, vel doctrinæ magisterium percipit, vel ad exercendam curationum gratiam conualefeit? Er ramen fepe mens dum de virtutis fuæ fecuritate refoluitur, infidiante aduerfario, inopinara culpa telo perforatur: et inde a Deo in arernum longe fit, vnde ei ad tempus fine cautelæ custodia propinquauit. Et quis se derelictum a diuina iam gratia non deputet, cnm post experimentum mundiria lacessiri se carnis tetationibus videt, inhonesta ad animum congeri, er ante cogitationis oculos, nonnulla improba, et immunda versari? Ettamen cum fatigant illa nec superant, nequaquam per pollutionem trucidant, sed per humilitatem servant : ve infirmum se animus in tentatione deprehendens, totum fe ad divinitatis adjutorium conferat, et fui fiducia funditus amittat. Sicq. fit, vt inde altius Deoinhæreat, vnde fe a Deo profundius cecidifie fu-

spirabat.

fpitabse: Accellus igitur recessifus, Dei, a mente nostra missime cognosciture, quo- A usque rerum alternantum finis ignorature; quia est de tentanions incrume si syrum probeta neucide: et ed donis nequaquam de prehenditur, vrum hic deferos remunerent ann ivi a nutrian, y stad partiam perducant. Homo rego oà internis gaudija semel expulsus, clausias contra se ianuas secreti spiritasia safipciat, aque ad temetiplum fora parolectus in carare gemanta et cenciaris sul ad anna considerandicate; 15 il venente ad neu, non videbo cum : et sabieris, non intelligam. J. Ac saperte deploret, dicress : Poliquam frens si poste perdasi, quoniam quantiste nocial excusator dicress. Poliquam frens si poste perdasi, quoniam quantiste nocial excusator poste persona premiute, et excitatis siaz caligite grunture, ad superior dicitium propertar, y struorum aduum articome reodat. Yode mos studierus.

Quèd magna superbia ste, in indicigi dininis rationem quarere. Capat VIII.

I repente interroget, quis respondebit ei?] Repente Deus interrogat, cum nos ad
districtionem sui examinis inopinatos vocat. Sed interrogationi illius homo re-

spondere non sufficit : quia si remota tunc pietate discutitur, in illo examine etiam iustorum vita sucumbit. Vel certe interrogat, cum duris nos percussionibus pulsat: vt cum mens nostra magna de se in tranquillitate astimat, semetipsam veraciter qualis sit, in perturbatione deprehendat. Et plerumque quoniam percutitur, gemit, sed respondere non sufficit, quia et ipsa ei percussionis suz aduersitas displicet: sed tamen semetipsum homo considerans, tacet, et diuina iudicia discutere metuit, qui esse se puluerem agnoscit. Vnde et per Paulum dicitur: O homo, tu quis es, qui respondeas Deo? Respondere Deo non posse conuincitur, qui homo nominatur: quia per hoc G quòd de humo sumptus est, iudicia superna discutere dignus non est. Vnde hic quoque apre subiungitur : [ Vel quis ei dicere potest : Cur ita facis ? ] Auctoris facta semper indiscussa veneranda sunt, quia iniusta nequaquam esse possunt. Rationem quippe de occulto eius confilio quærere, nihil est aliud, quam contra eius confilium superbire. Cum ergo factorum causa non deprehenditur, restat ve sub factis illius cum humilitate taceatur : quia nequaquam sufficit sensus carnis, vt secreta penetret maiestatis. Qui ergo in factis Dei rationem non videt, infirmitatem suam considerans, cur non videat, rationem videt. Vnde et per Paulum quoque subsequenter adiungitur ; Nunquid dicet fig meutum ei qui le finxit:Quare me feciffi fic?Quo enim fe cernit figmentum diuini operis, co semetipsum redarguit, ne contra manum resultet operantis:quia qui benigne quod non erat, fecit: quod est, iniuste non deserit. Ad semenpsam D ergo in percussione mens redeat, et quod apprehendere non valet, non requirat : ne si diuing ira caufa discutitur, amplius discussa prouocetur: et quam placare humilitas poterat, înextinguibiliter superbia accendat. Vude apte quoque de hac eadem

Roms. 9. 8

ira protinus subditur:

Que mode verum sit, qued nullus ira Dei resistat, eum patent sit, qued Meyset & multi /

Dus, cuius refilere ira ceno porell, et fub quo curuanus, qui portant orbem. J
Mirum valde eft, quodi ra De intulum polt refifere di cuite cum multosi ndu
gnationi fuperne animaduri fionis obuitaff, el oqui di cuiu a refireture. An non ira Dei
Moyfes refinit, qui procadene populo erculus, fijum fuperne precuffionis imperum E
Erod, 31.

morrisfiaze oblatione refirinati, dicense Dimitire tillis hare noram valloqui del me de
tuos thuribulum fumplit, anque animadurifionis ignem, incenfifiamente and morrisonis observationes and morrisonis observationes.

News. 3-; 6. Anno morbinees irac Perefitit, qui l'univantene cum alienquenia, si nipó contrated
dans, zelum fuum diunas indignationi obsulit, et furorem gladio pleaut? Annon
pus propofetum exegit? An non Elizaira Dei refiririt, qui longo ilm
pus propofetum exegit? An non Elizaira Dei refiririt, qui longo ilm
pus propofetum exegit? An non Elizaira Dei refiririt, qui longo ilm
pus propofetum exegit? An non Elizaira Dei refiririt, qui longo ilm genore terra

3.Ag. 18. 2 arente, fubducha de exilo plunias verbo reulocauir? Quo modo ergo diuina irre nullum polle refutere disturcum mutos (ape refliciale exemplis exilentibus demonstratur Sed fubrilitere the hebeati lob eloquia, e tillorum Fada penfamus: et verum cognolcimus, quia diuina ira non cefificias: et verum, quia multi fape reflirecunt.

Omnes

A Omnes etenim fancti, qui ira Dei obuiant, ab ipfo accipiunt, ve contra impetum percuffionis eius opponantur : atque, vt ita dixerim, cum ipio fe erigunt contra ipfum, colq. diuina vis fibi opponit fecum: quia in co quod aduerfum fæujentis jram fotis obtinent, intus eos gratia irafcentis fouet: et famulantes interius leuat, quos quafi aduersantes exterius tolerat. Portat ergo contradictionem deprecanrium, quam aspirat, et velut nolenti opponitur, quod ab ipfo vt fiat, imperatur. Moy fi etenim dicir: Dimitte me ve irascatur furor meus contra eos, et delea eos, faciamq, te in gente ma- Exod. 32.6 gnam. Quid est seruo dicere dimitte me, nisi deprecandi ausum prabere? Ac si aperte ei diceretur: Pensa, quantum apud me valeas, et cognosce, quia obtinere poteris quidquid pro populo exoras. Quod quia hac mente agitur, statim venia subiuncta teftarur. Cum vero superna indignatio sese, vt ita dixerim, medullitus mouet, hanc 23. quast. 4. B oppositio humana non retinet : nec se vtiliter cuiuslibet deprecatio obijcit, cum semel 5. Valu vnd Deus aliquid ab intimis irascendo disponit. Hinc est enim quod Moyses qui reatum Gregorius. zotius plebis apud Deum suis precibus tersit, dumo, se obicem obtulit, diuinæ iracudix vim placauit: ad petram Oreb veniens, et pro aqua exhibitione diffidens, repro- Num. 20. b missionis terram ingredi, Domino irascente, non potuit. Et sape hac de re affligirur, fæpe desiderio se excitante turbatur, et dispositæ vitionis iracundiam tepellere, a semetipfo non valuit qui hanc, volente Domino, er a populo amouit. Hinc Dauid qui; 2. Reg. 14. 6, proftrata plebe, postmodum angeli gladium prece compescuit, prius plorans et eiulans, nudis pedibus filium fugit : et quousque perpetrati facinoris vitionem ad plenti reciperet, iram Dei pro femetipso temperare nequaquam valuit. Hinc Elias, vt fi- 3. Reg. 17. b cut homo parum aliquid quati de diuina animaduerfione fentiret : qui verbo cælos C aperuit, ante indignationem mulieris territus per desertum fugit: et pro semetipso infirmatur in formidine, qui furotem Dei placat alijs per interuentionem. Ire Dei igitur et resisti valet, quando ipse, qui irascitur, opitulatur : et resisti omnino non valet, quando se et ad vleiscendum excitat, et ipse precem, que ei funditur, non aspirat. Hine ad Hieremiam dicitur: Tu ergo noli orare pro populo hoc; et ne affumas pro Hiere. 7,6 eis laudem et orationem : quia non exaudiam te in tempore clamoris corum ad me: Et rurfum: Si steterint Moyfes et Samuel coram me, non est anima mea ad populum Hiere. 15.4 iftum. Qua in re quari vtiliter poteft cur relictis tot antiquioribus patribus, ad effundendam precem Moyfes et Samuel tantummodo præftantius elegantiuse, nominantur ? Quod tamen facile agnoscimus, si eius, qua diligere et inimicos pracipitur, charitatis merita pensamus. Conditoris namque auribus maxime illa oratio comme-D datur, quæ pro inimicis quoque intercedere nititur. Vnde et per semetipsam veritas dicit: Orate pro perfequentibus et calumniantibus vos. Et rurfum: Cum ftabitis ad Luc. 6. f oradum, dimittire si quid habetis aduersus alterum. Cum vero parrum priorum facta, facro eloquio describente, reuoluimus, Moy sem et Samuelem exorasse pro aduersantibus inuenimus. V nus quippe corum fauientis populi persecutiones fugit; et tamen pro vita sui persecutoris interuenit. Alter ex principatu populi deiectus, ipsissuis aduerfarijs dicit: Ablita me hoc peccatum in Domino, quo minus cessem orare pro vo- 1. Reg. 12. d bis. Quid est ergo in difficultate deprecandi, Moysen et Samuelem deducere, nisi apertius indicare : quia eius ira, neque illi si aftarent, obsisterent, qui idcirco pro amicis interuenire citius possent: quia apud hunc intercedere et pro inimicis solerent? Hinc ad eandem Iudzam dicitur: Plaga inimici percussi te, castigatione crudeli. Et tur- Hiere. 30. e fum: Quid clamas ad me super contritione tna? Infanabilis est dolor tuus. Vir igitur fanctus aspiciat : quia nullius interuentu diuina ira restringitur, cum implacabiliter excitatut, et dicat: Deus, cuius resistere ira nemo potest? Quod bene et ad spe-

cialem intellectum ducinus, si eiusem pebis Israelisica damas pentanus, quam Redemptor per dispentationis tem wherium ostentus, si presinemen descruis, acque ad cognitionis sua gratia m gentes vocasis. Vodere aper mos subditur:

Quid penter elium emere curanim, e nece jost per fell viri, qui mandau regans, nec jost angels diministic cus somensplaton comprehendans. Capst 1.

Sybquo curuantur qui portant orbem. ] Ipfi etenim orbem portant ; qui cura 
prelieuri s'aculi tolerant. Tantorum qui pe pondera vun qui ujune fundirene conpellirur, quantis in hoc mundo principaur. Vnde et terræ ptinceps non incongrue

S. Greg. Tom. 2. X Græco

Graco eloquio Bazidio dicitur. Anic enim populus interpretatur. Bazidio igitur Ba- A

σιςλαού vocatur, quod Latina videlicet lingua basis populi dicitur : quia videlicet ipse super se populum sustinet, qui motus illius, potestatis pondere fixus regit. Quo enim subjectorum suorum onera tolerat, eo quali superpositam columnam basis portat. Beatus igitur lob virtute prophetici spiritus plenus, aspiciat quod Iudza deseritur, arque ad diuinitatis cultum gentium principes inclinantur, et dicat : [ Deus, cuius resistere iræ nemo potest: sub quo curuantur, qui portantorbem. ] Ac si aperte fatea-tur dicens: Et subiectos quondam districte deseris, et erectas potestates gentium mise-14. ricorditer flectis. Quamuis per hoc quod dicitur: Sub quo curuantur qui portant orbem, possint et angelica virtutes inrelligi. Ipsi etenim orbem portant, qui regendi mundi curas administrant, Paulo attestante, qui ait: Nonne omnes sunt administra-Hob. 1, d totij spiritus, in ministerium misli, propter cos, qui hereditatem capiunt salutis? Ait B ergo: [ Deus, cuius refistere iræ nemo potest: sub quo curuantur qui portant orbem. ] Ac si humilitatem omnis creatura conspiciat, et tremefactus dicat : Quis infirmorum hominum tuis nutibus obuiet, cuius se fortitudini, et virtutes angeliez inclinant? Vel certe quoniam cum curuamur, superiora non cernimus: erecti essent illi subtilissimi spirirus, si plene porentiam eius maiestatis attingerent. Sed qui orbem portant, sub Deo curui sunt: quia diuinitatis eius celsitudinem quamuis subleuati videant, nec virtutes ramen angelicæ comprehendunt. Quam vir iustus præ infirmitate non penetrans, fed hanc vreumque ex subjectis summorum spirituum ministerijs pensans, ad considerationem se propriam solicita humilitate recolligit, sibiq. coram se præ potestate supernæ magnitudinis vilescit, dicens: [ Quantus ergo ego sum, vt respondeam ci,et loquar verbis meis cum eo ? ] Ac si aperte dicat : Si creatuta illa hunc considera- C re non sufficit, qua carne non premitur: qua mente de eius ego iudicijs disputo, qui pondere corruptionis angustor? Sicur que sape ad nos verba Dei sunt iudicia illius, qua nostrorum actuum sententiam loquuntur : ira verba nostra ad Deum, sunt opera quæ exhibemus . Sed cum Deo loqui verbis suis homo non valet, qui apud subtile cius judicium, nullam de suis actibus fiduciam tenet. Vnde et apre subditur;

Quod ex institia non in nobis, sed in Domino gloriandum est. . . Caput XI.

Vi etiam si habuero quippiam iustum, non respondebo; sed meum iudicem deprecabor. ] Vt enim fæpe diximus : Omnis humana iustitia, iniustitia esse conuincitur, si districte iudicetur. Prece ergo post iustitiam indiget, veque succumbere D discussa poterar, ex sola judicis pietare conualescat. Que cum plene a perfectioribus habetur, haberi de illa quippiam dicitur : quia mens humana et comprehenfa vix peragit, et valde extrema funt, quæ comprehendit. Dicat ergo: [Qui etiam fi habuero quippiam iustum, non respondebo, sed meum iudicem deprecabor. ] Velut, si apertius fareatur, dicens: Et si adopus virtutis excreueto, ad vitam non ex meritis, sed ex venia conualesco. Preci itaque innitendum est, cum recta agimus: vt omne,quod iuste viuimus, ex humilitare condiamus. Sed plerumque ipsa nostra deprecatio tam multis tentationibus quatitur, vt pene a conspectu iudicis repulsa videatur, et sape hanc Creator mifericors respicit: sed quia illibatam se ve vult exercere non valer, super le iudicium reprobationis pauet. Vnde et subditut ! Et cum inuocantem me exaudierit,non credo, quòd audierit vocem meam . ] Pletumque etenim mens diuini amo- & ris igni accenditur, atque ad intuenda cælestia, et arcana subleuatur, Ad summa iam rapitur, et perfecto desiderio compuncta, ab infimis alienatut : sed repentina tentatione percuifa, que intentione forti erecta in Deum fuerat, obortis cogitationibus transfixa curuatur: ita ve semeripsam discernere nequeat, atque inter Vitia virtutefq. deprehenfa, ex qua parte fit valentior non agnofeat. Nam fape ad hoc víque perducitur, vt miretur quo modo tam fumma conprehendat, quam cogitatio illicita polluit. Errurfum quo modo illicitam cogitationem recipiat, quam fuper se valide feruot spiritus rapit. Quos alternantes togitationum motus in animo bene Pfalmifta intuens, air : Ascendunt vique ad calos, et descendunt vique ad abyfios. Víque ad cælos quippe ascendimus, cum summa penetramus: sed ad abyslos víque descendimus, cum repente a contemplationis culmine per turpia tentamenta deil-

Pfal. 106.

A a dejicimur. Monu itaque animi dum inter vota et vitia alternant, nimirum fibi centradinen exauditosio sonubilant. Rede ergo dicture ! JE et um intocantem me exaudierir, non credo quoda udeierir vocem meam . ] quia mens ex ipfa fus mutabilizate fit repida : et per hoc quod nolens patitur ; repulfam fe alicedamm, fuficierur. Liber intuerir vir fanchus quanta fe fubrilitate dijudicat, ne quid in illodiunia sidicia reprehendant. Inferniatema manque fusu minenes, ait:

Quod fantti etiam sine causa stagellansur, non ve puniantur, sed ve probentur. Caput XII.

Vanus go fum, qui responde un elect loquar verbis meis cum co ? De instituis Qui est misto un condisto, el da se losa fre pem poltularionis conferens, lubdir; Qui etiam fi habuero quippiam instrum, non respondeto, fed meum inderem de » precabor. Jede dei pica quoup evolutarione paudias adiangir; E ferum inuccaterm me exaudient, non credo quod audient vocem meram. Jur trans circus fipcificone repidate, que ransa folicitudine formidat, nifiqual aetrorem indicis in extrema diffrictione considerar, et vim dicustifonis illius non ferens, omno quod gerit, effe fibi infufficiens penfaci Vandee e protinsi vibidir. El traturbine e min contre ma.

Peccare qui spue in urbine atteniur, qui ereclus in ranquilliatte videbatur: quia 16, quem diu sipren longanimita stotera, extrema indicii seutria nacea, que refle un probadiciur, quia in elemenoram commotione reuelatur, Pialmista artefiante, qui ait Deus manifest venier, Deus noder, ex non dichiei. Egusin iconspectue cius archivi, ex pri, apinicircuiu eius tempestas valida. Vadeer Propheta quoque alius dicir: Dominus in Nems. 1.4 tempesta est publica proprieda del propried

e teriur, quia femper hic folicite metuir, ne conteratur. Perpendir namque adhuc in præficitar vita intene conflitturus, humania stilbus exaktor operum quàm diffribus appareat: qui quofdam tunc reatu culpe originalia sfirifone, etiam fine operibus damana. Vinde recte vit raficutes ex humania genera vivoce, protinua sdunguit? [E multiplicabit vulnera mea, etiam fine caufa. ] Nonnulli centim prius a præfent luce fubrahuntur, quina ad proferenda bosa malaue menta acluse vita, perueniam. Quos quia a culpa originas facementa funta mon liberant: ethic exproprio tinhi egerunt, quia culpa originas facementa funta mon liberant: ethic exproprio tinhi egerunt, carnalitere emori, Sed quia poli mortem quoque externa more foquitur, occulto esi siflor, indicio, citam fine caufa vulnera multiplicantur. Perpetus quippe tormenta percipium, qui inhi lex propria voluntare peccauerunt. Hine namque feriprum eft. Non eti mundus in conspectu cius, nec vinus dici infans super terram. Hine per femetiplam Veritza diciis. Nis fiquis sensatus fuerirez ca qua expiriru fancho, no poechi introrie in 1000.

regnum De., Hinc Paules are: Eramus natura fili par ficute te cereri. Qui iraque nul. 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444... 1444...

nequaquam beaus Job perculius eĥ, vi no perculio vitum ergers; fel vi meriti augrer. Vilumeratum feirague fine cau fa afferea, ho de fe fora legiur e, quod de allo Verirasia occulo testarue, decas: Commonish me aduerfus cum, vi affigerem cum fruita. Vier go fantavu fiperbe non distinguod verzeires dicitance per bare virume di estima per la mana distinguod verzeires di citance per bare virume a continuation diferent, per que a udice non discordazqui corundem provinus valuerum continuation me aprimis, cum faiblingis: [Non concedit quienferefusirum continuation me aprimis, cum faiblingis: [Non concedit quienferefusirum].

S. Greg. Tom. a. Xx x tum

-1-1-

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. IX. 120

tum meum, et implet me amaritudinibus.] Sæpe iustis exercitium virtutis est, sola A exterius aduería tolerare. Sed vt corum vires certamen plenz probationis crudiat. hos nonnumquam et foris tormenta lacerant, et intus tentamenta castigant. Vnde vit fanctus impletum se amaritudinibus afferit: quia cum flagella exterius tolerat, illud est grauius quod de tentatione aduerfarij in intimis portat. Sed inter hæc mitigat vim doloris, confiderata aquitas et potentia ferientis. Vnde subiungit: Si fortitudo quaritur, robustissimus est : si aquitas iudicij, nemo pro me audet testimonium dicere.] Ille quippe vitæ caufas examinat, qui has per alienum testimonium non explorat: quia qui districtus quandoque oftenditur illator poena, ipse diu tacitus exti-Hier. 19. f. tit testis culpa. Hinc enim per prophetam dicitur. 1 Ego sum iudex et testis. Hinc Efaia. 41. c rurlum ait : Tacui , semper silui , patiens fui , sicut parturiens loquat . Parturiens namque cum dolore eijcit, quod din in abditis cum pondere portauit. Post longum B ergo illentium, ficut parturiens, Dominus loquitur : quia quod apud se nunc tacitus tolerat, in vitione quandoque iudicij quasi cum dolore manifestat. Sed requirendum nobis est, iste vir iustus, si pro co testimonium dicere quisquam præsumeret, numquid hunc a reatu liberaret? Et si huic alius testimonium non impendit, numquid ad proferendum pro se testimonium saltem ipse conualescit? Sequitur: [ Si iustificare me voluero, os meum condemnabit me: fi innocentem oftendero, prauum me comprobabit. ] Ac si aperte dicat: quid de alijs loquar, qui ipse de me testimonium ferre non valeo? Sed quia innocentiæ tuæ testificari non sufficis, numquid hoc ipsum, quia in-

> Quanta sit homini in fui cogitatione difficultat, & quod retta, que agimut, sciendo nescire debeamus. Caput XIII. Tiam fi fimplex fuero, hoc ipfum ignorabit anima mea.] Plerumque fi feimus

nocentiam habeas, scis? Subdit:

bona, quæ agimus, ad elationem ducimur : si nescimus, minime seruamus. Quis enim aut de virtutis suz conscientia non quantulumcumque superbiat? Aut quis rursum bonum in se custodiat, quod ignorat? Sed contra vtraque quid superest, nisi ve recta, qua agimus, sciendo nesciamus : ve hac er recta astimemus, et minima : quatenus et ad cuitodiam fenfificet animum scientia rectitudinis, et in tumorem non eleuet æstimatio minorationis? Sed sunt nonnulla, quæ sciri à nobis facile nequeunt, etiam cum geruntur. Nam sæpe recto studio contra delinquentium culpas accendimur: et cum vltra æquitatis metas per iram rapimur, hoc zelum iustæ districtionis æstimamus. Sæpe officiú prædicationis assumimus, vt per hoc fraternæ vtili- D tati seruiamus: sed nisi placeamus cui loquimur, nequaquam libenter accipitur. quod prædicamus. Cumq. placere mens vtiliter studet, ad amorem laudis propriæ turpiter defluit, et que a captiuitate vitiorum alios curabat eruere, ipla sins fauoribus incipit captiua seruire. Quasi latrunculus quippe est appetitus laudis humana, qui tecto itinere gradientibus ex latere iungitur, vt ex occultis educto gladio gradientium vita trucidetur. Cumq. proposita vtilitatis intentio ad studia priuata deducitur : horrendo modo vnum idemq. opus culpa peragit, quod virtus inchoauit. Sæpe et ab ipfis exordiis aliud cogitatio expetit, aliud actio oftendit . Sæpe se fidelem fibi, nec ipfa cogitatio exhibet: quia aliud ante oculos mentis verfat, et longe ad aliud ex intentione festinat. Nam plerumque nonnulli terrena præmia appetunt, et iustitiam defendunt: feq. innocentes zitimant, et elle defensores rectitudinis exultant. E Quibus fi fpes nummi subtrahitur, a defensione protinus iustitiz cessatur: et tamen defensores iustitiz se cogitant, sibiq se rectos afferunt, qui nequaquam rectitudi-

Dest. 16. c nem, fed nummos quærunt. Contra quos bene per Moyfen dicirut.: Iuste, quod iuftum est, exequeris. Iniuste quippe, quod iustum est, exequitur, qui ad desensionem iustitiz, non virtutis amulatione, sed amore pramij temporalis excitatur. Iniufte, quod iustum est exequitur, qui ipsam quam prætendit iustitiam venundare minime veretur. Iufte ergo iuftum exequi, est in assertione iustitiz eandem ipsam iuftitiam quærere. Sæpe recta agimus, et nequaquam præmia, nequaquam laudes ab hominibus expectamus, fed tamen mens in fui fiducia erecta, his,a quibus nihil expetit, placere contemnit, corum iudicia despicit, seq. male liberam per abrupta elationis rapit, et inde sub vitio peius obruitur, vnde quasi de victis vitijs nullis se appetioni-

bus fub-

A bus subiacere gloriatur. Sapedum nosmetipsos plus iusto discutimus, de ipso discretionis ftudio indiferetius erramus, et mentis noftræ acies quò plus cernere nititur, obscuratur : quia et qui importune solis radios aspicit, tenebrescit : et inde nihil videre compellitur, vade videre amplius conatur. Quia igitur ab inquifitione nostra torpêres nos omnino nescimus, aut fi subtili nos discussione requirimus, plerumque inter vitia virtutesq. caligamus : recte nune dicitur : [ Etiam fi simplex fuero , hoc ipsum. gnorabit anima mea :] Ac si aperte diceretur : Conditoris contra me indicia qua temeritate redarguo, qui ipium me ex infirmitatis caligine ignoro? Vnde bene per Propheram dicitur. Dedit abyssus vocem suam ab altitudine phantasia sua. Abyssus Abac. 3. 8 quippe phantaliæ altitudinem portat, cum humanus animus, immenfa cogitatione caliginofus, semetipsum etia discutiendo non penetrat. Sed ab hac altitudine vocem dare est : quia dum se deprehendere non potest, cogitut in admirationem consurgere: ve eo perferutari no audeat, quod super ipsum est: quo incomprehensibilitatem suam

ofe cogitans, non valet inuenire quod est . Sed instorum corda, quia ad perfectum le examinare nequeunt, agre hoc exilium cacitatis ferunt. Vnde et bene fubditur. [Et tædebit me vitæ meæ.] Tædet justum vinete, quia et operando vitam non desinit quarere: et tamen eiufdem vitæ fuæ meritum non valet inuenire. Libram quippe examinis a finu intima aquitatis trahit, et inde in se erga effectum inventionis deficit, vnde super se raptus ad vim inquisitionis excrescit. Sed est consolatio nostra caliginis, reducta ad animum iusta, et incomprehensibilis potentia Conditoris: que et iniquos fine vitione non deferit, et rectorum infitiam incomprensibilitatis immensitate transcendit. Vnde et apte subiungitur.

C Qued indicium dininum, nec peccator, nec inilus effingiat, & qued quantalibes infins simplicio sate fuerit, ipfa dinina magnitudinis simplicitate superetur.

7 Num est quod locutus sum, et innocentem et impium ipse consumit. ] Innocens a Creatore confumitur : quia quantalibet eius simplicitas fuerit, diuinæ magnitudinis simplicitate deuoratur. Quamuis enim simplicitatem studiose seruemus, ex consideratione tamen intima puritatis oftenditur, quod hac ipsa, quam agimus, simplicitas non sit. Impius quoque a Conditore consumitur : quia Deo cuncta mirabiliter ordinante, ipsis suis versutijs eius impietas ligatur. Nam inde se supplicijset nesciens implicat, vnde se aliquid facere scienter exultat. Quia igitur omnipotens Deus, et bonorum innocentiam simplicitateme, superat, et malorum astutiam penetrans, damnat, recte nunc dicitur : [ Vnum.est quod locutus sum, et innocentem,

et impium ipse consumit. ] Ac si aperte diceretur : Hoc apud me verbum cogitationis protuli: quia nec innocens, si districte discutior, apparebo, nec impius, si apud me latere voluero, a superni examinis acumine abscondor: quoniam districtus iudex cuncta comprehendens, occulta malitiæ mirabiliter penetrat, et suis hanc inventionibus bene ordinans damnat. Vel certe et innocentem et impium ipse consumere dicitur : quia quamuis in meritis vitæ diuis sint, primæ tamen culpæ merito æque ad carnis interitum pertrahuntur. Vnde et per Salomonem dicitur : Moritur doctus fi- Eccli. 2. 6 militer vt indoctus. Et rurfum.: Cuncta subiacent vanitati, et omnia pergunt ad Ecti. s. d vnum locum. De terra facta funt, et in terram pariter reuertuntur. Sequitur.

Quod cum fantti a preffuris liberari defiderant , Deus in corum patientia & mortificatione delectatur. CAUMS XV.

I flagellat, occidat semel, et non de poenis innocentum rideat. ] Quis hac non per superbiam prolata crederet, nisi sententiam iudicis audiret, qui ait : Non estis locuti coram me rectum, ficut fernus meus lob? Reftat ergo vt nullus auctoris verba reprehendere audeat, quæ constat quia iudex laudat. Sed tanto in intimis suis cautius subciliusq. rimanda sunt, quanto durius foris sonant. Vir etenim sanctus humaui generis damna confiderans, vnde et quò venerint penfans, quod homo pollicente aduerfario, boni maliq. scientiam appetens scire, perdidit etiam semetipsum, ita vt veraciter dicat: [Etiam & fimplex fuero, hoc ignorabit anima mea: ] quòd post expulfionis poenam flagella quoque corruptionis fustinet, et adhuc ad carnis, vel certe ad mentis interitum etiam post tormentum tendit, ve recte dicat: [Et innocentem et im-S. Greg. To. 2.

# 522 S. Gregorij Expof. Moralis Lib. IX.

prium joje confurnite.] Mediatoris contra have gratiami requirit, dicenis [Si flagellar, A occidar femel.] No en nim quia et a Do mente receffiunas, cet canc ad pulsurem redimus, peans duple mortis adfiringimur. Sed venir ad not qui pro nobis (gla trane mo rectur, qui fimplam fiamt duple no fire imagret, et nos a bvraque morte liberatet:

Rem. 6. 1. De qua per Paulum dictium Quod autem mortuus eli pro peccaso, mortuus eli femel.

De qua per Paulum dictium Quod autem mortuus eli pro peccaso, mortuus de fit fruut, mortem Mediatoris quarat, atque han e defiderans, dicat: [Si flagellas, occidat femel.] Sed ecce quad humilitati reintitur; quod protinos fibaheritare; [P Et nonde ponis innocennum rideat.] Quod tamen valde humilitim dimicultituri cognoficia mus, si humili hoa remente pental mus. Canchis etcimi in luque, quidod mom eficiderium

ponis innocensum rideat. ] Quod tamen valde humillimd fine difficultate cognoticis to the properties of the properties o

Intel 10 4 100, feet and the property of the p

de nobis suauius latarur. Quasi quoddam quippe ei ex poena gaudium facimus, cum per fancta defideria pro eins nos amore castigamus. Hinc Psalmista ait : Constituite Pfal. 117. diem follemnem in cofrequentationibus, vique ad cornu altaris. Sollemnem namque Domino diem in confrequentationibus conflituit, quifquis se assidue in cius desides rio affligit. Qui nimirum follemnitatis dies vique ad altaris cornu tendi præcipiture quia tamdin necesse est, ve quisque se afficiat, quousque ad superni sacrifici altirudinem, ideft, ad æterna gaudia pertingat. Iuftus igitur vir, quia impleri defiderium fuum appetit, non differri, humiliter dicit : [Non de pœnis innocentum rideat .] Ac fi D dicerety: Vota nostra libenter accipiens, vitra non differar, sed ostendendo exhibeat cum, qui nos in sua expectatione castigat. Quia vero cum specialiter beatus Ioboocidi femel petiuit, qui carnis folius mortem in mundi pro nobis fine tolerauit : protinus aperit, qui ipsum quoque ordinem eius passionis adiungit, dicens: [ Terra data eft in manus impij , vultum judicium eius operit . ] Quid namqne terræ nomine mis caro exprimitur? Quis appellatione impij,niù diabolus designatur? Hujus impij manus fuerunt hi, qui in Redemptoris nostri morte graffati funt. Terra itaque data est in manus impij, quia antiquus hostis Redemptoris mentem corrumpereper se

Mat. 4. — the stand on or value is used to the control of the cont

arque a rount-socket names mantion tauaut, annihan in mpossimist acre ma recentae. House serre indices facerdotes es principes, Pilarus aique illufores milices facerdotes, the cauge implies within subscitum eius operuit; quit corda en milices facerdotes, and annihan subscitum eius operuit; quit corda en control en con

22.

A illius deriuetut. Potest ergo nomine impij,infidelis ac persecutor populus designari, cui et hoc congruit omnino, quod subdirur : [Quòd si non ille est: quis ergo est?] Ac si aperte diceretur : Quis vmquam impius esse putandus est, si ille populus, qui ipsam pietatem persequutus est, im pius non est ? Sed considerata vir fanctus Iudaica plebis perfidia, ad semetipsum mentis oculos reuocat: dolet quod videre nequeat, quem amat : mærore afficitur, quia ex peafenti mundo ante fubtrahitur, quam falus mundi reueletur. Vnde et subditur :-

Qu'od antiqui patres fuerint quasi portatores pomorum , pranunciantes Christum , & odorem Euangely futuris gentibus porrigentes. Caput XVI.

les mei velociotes fuerant curfore, fugerunt, et non viderunt bonum. 7 Curfotis quippe officium est secutura nunciare. Omnes igitur electi, qui ante aduentum Redemptoris orti funt, quia hunc aut audiendo tantummodo, aut etia loquendo nunciarunt, quidam quasi in mundo cursores fucrunt. Sed quia ante præstolatum Redemptoris tempus se subtrahi prauident, transire se cursore velocius dolent: diesq. suos esse breues ingemiscunt : quia vique ad videndam Redemptoris lucem minime tenduntur. Vnde apte dicitur: Fugerunt, et non viderunt bonum. Omnia que creata funt, bona funt : Moyfe attestante, qui ait: Vidit Deus cuncta, quæ fecerat, et erant Gen. 1. valde bona . Sed hoc folum bonum principaliter bonum est, per quod hæc omnia bona funt, quæ bona non principaliter existunt. De quo bono Veritas per Euangelium dicir: Nemo bonus, nisi solus Deus. Quia igitur antiquorum patrum prius dies Luca 18. d

finiti funt, quam mundo Deus in carne monstraretur, recte nunc de eisdem diebus di-

C citur: [Fugerunt, et non viderunt bonum .] Ac fi aperte diceretur: Ante expectarum tempus elapsi sunt, qui ad Redemptoris prasentiam peruenire nequiuerunt. Vnde et adhuc subditur : [ Pertransserunt quasi naues poma portantes .] Hi, qui poma deferentes maria transmeant, ipsi quidem fructuum odore perfruuntur, sed corundem fructuum alijs cibos ferunt. Quid igitur antiqui patres, nisi naues poma portantes extiterunt? Qui diuinæ incarnationis my sterium prophetantes, ipsi quidem spei odore potiti funt, sed nobis fructum de eiusdem spei perfectione detulerunt. Quod enim illi expectando odorati sunt, hoc nos cernendo et percipiendo satiamur. Vnde et Redemptor iffdem discipulis dicit: Alij laborauerunt, et vos in labores eorum introistis. Joan. 4. Quorum videlicet dies comparantur nauibus, quia decurrunt: Et recte poma portantibus: quia electos omnes, quos ante Redemptoris præsentiam gestauerunt, per prophetia valuerunt spiritum expectatione refouere, non autem manifesta exhibi-

tione reficere .. Vel certe, quia naues cum poma portant, hæc paleis admiscent, vt ad terras illæsa perducant: recte patrum præcedentium diesdescribuntur nauibus poma portantibus fimiles, quia antiquorum dicta, in eo quod mysteria spiritalis vitæ denunciant, per interfusam hac historia stipulam seruant, et opertum nobis fructum. spiritus deferunt, cum carnalia loquuntur. Sape namque dum quadam narrant propria, ad diuinitatis eleuantur arcana. Qui crebro etiam cum altitudinem diuinitatis aspiciunt, ad incarnationis eius mysterium repente funduntur. Vnde adhuc apre subjungitur : [Sicut aquila volans ad escam .] Moris quippe est aquila, ve irreuerberata, 23. acie radios folis aspiciat: sed cum refectionis indigentia vrgetur, candem oculorum aciem, quam radijs solis infixerat, ad respectum cadaueris inclinat: et quamuis ad alta euolet, pro sumendistamen carnibus terram petit. Sic videlicet sic antiqui patres

fuerunt, qui inquantum humanitatis infirmitas admittebat, Creatoris lucem erecta mente contemplati funt : sed incarnandum hunc in mundi fine præscientes, quasi a solis radijs ad terram oculos deflexerunt. Et quasi de summis ad ima veniunt, dum hunc Deum supra omnia, et hominem infra omnia agnoscunt. Quem pro humano genere dum passurum moriturumq. conspiciunt, qua scilicet morte semetipsos refici, atque reformari ad vitam nouerunt, quasi more aquilæ post contemplatos solis radios, in cadauere escam quarunt. Libet spectare aquilam solis radios intuentem, que air : Deus fortis , pater futuri sceuli, princeps pacis . Sed ab alto volatu cellitudi- Efite 8. b nis ad terras veniat, elcam cadaueris inferius inquirat. Paulo post etenim subdit, dicens: Disciplina pacis nostræ super eum, et liuore eius fauati sumus. Et rursum : Et Efaie 53, &

homo est, er quis cognoscet eum? Subleuata ergo in diuinitate mens iusti, cum dispen-

fationis

## 24 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. IX.

fationis gratiam ex ejus carne confiderat, quafi a fummis repente, ve aquila ad escam vo- A lat. Sed ecce ille Ifraeliticus populus immenso dudum prophetia spiritu infusus, ciusdem prophetiæ dona perdidit, atque in ea fide, quam præuidendo nunciauerat, non permanfit, et a se Redemptoris præsentiam negando repulit, quam cunctis se sequentibus prænunciando declarauit. Vnde et apte protinus per compassionem ad corum quoque duritiam fermo conuertitur, atque ab eis quo modo prophetiz gratia subtrahatur, indicatur . Nam fubditut : [Cum dixero : Nequaquam ita loquar , commuto faciem meam. et dolore torqueor. ] Plebs quippe Iudaica loqui, vt prius noluit, quæ eum, quem prædixerat, negauit. Sed commutata facie, torquetur dolore, quia dum interni fui hominis aspectum, quo agnosci a Conditore poterat, fæditate perfidiæ polluit, a ptæsentibus malis incipiens, sub aterna vitione se damnauit. Quasi enim commutata facie, ab auctore non cognoscitur, que perdita bone conscientie fide reprobatur. Sed nimirum restat, vt 1 fuppliciorum dolor torqueat, quam fuus non cognoscens Conditor ignorat. Quia igitur hec fub Redemptoris nostri fignificatione trascur rimus, nunc moraliter discutiendo replicemus. [Dies mei velociores fuerunt curfore : fugerunt, et non viderunt bonum .] Sicut fape iam diximus, sic primus homo conditus fuit, ve per augmenta temporum tendi posset eius vita tantummodo, non euolui: sed quia sponte ad culpam decidit, quo attigit vetitum, pertulit decurfum, quem nunc homo præfentis vitæ defiderio oppreffus, indefinenter et tolerat, et optat. Ne enim finiatur, viuere appetit: sed per augmenta vitte quotidie ad finem tendit. Nec deprehendi valet incrementa temporum quam nulla fint, nifi cum repente transacta finiuntut, que venientia longa videbantut. Vir igitur fanchis flatum suz conditionis aspiciat, et ex humani generis voce damna decursus ingemiscat, dicens: [ Dies mei velociores fuerunt curiore, fugerunt, et non viderunt bo- G num . ] Ac fi aperte dicat : Ad hoc homo conditus fuit, vt bonum, quod Deus est, videre poruiflet: fed quia stare ad lucem noluit, fugiendo oculos amisit: quia quo per culpam coepit ad ima decurrere, eo fecum cacitatem pertulit, ne intimum lumen videret. De quibus adhuc diebus apre subiungitur : [ Pertransierunt quasi naues poma portantes.] Naues cum poma portant, fruchus terræ, videlicet per fluctus ferunt. Terra vero hominis paradifus extitit, quæ hunc inconcuffum tenere potuit, fi per innocentiam flare voluisser. Sed quia ad mutabilitatis vndas per culpam cecidit, ad præsentis vitæ maria post terram venit. Poma etiam terra huius fuerunt mandati fermo, concessa possibilitas operis, natura indita intelligentia Conditoris. Sed hac poma qua edere in terra renuimus; per maria iam portamus: quia concella bona tot munerum inconcussi custodire in paradifo noluimus, et servare nunc in tentationibus conamur. Tendentes ad terminum, aura D vitæ præsentis impellimur, mutabilitatis nostræ fluctu fatigamur. Sed quia per crucis mysterium ad ingenita natura bona restringimur, quasi per lignum poma portamus; Quod tamen intelligi et aliter potest. Naues etenim cum poma porrant, suauitatem odoris habent, sed graugatem ponderis non habent. Et humanum genus a paradisi gaudiis expulsum.vim contemplationis perdidit, robur conditæ fortitudinis amilit: cumq. ad fuperna repetenda fe erigit, fragrat quidem odore memoria, fed digne non exerit pondus vitæ. Pomorum ergo odoribus repletur, et tamen huc illucq. leuner mentis noftræ nauis impellituriquia et paradifi celfitudinem cum odoris recordatione meminimus, et importunos tentationum fluctus ex carne toleramus. Vnde et apte subiungirur: FSicut aquila volans ad efcam. Aquila etenim alto valde volatu fufpenditur, et an-

[Sicus aquila volans ad efcam-] Aquila tenim alto valde volata fuirpenditur, et annitu pepcie ad arbera libraur, fed per appetitum vennisteras experis, fefca, a fubilmibus corruiz. Quod nimirumoundinionis fuir diginasia narianios efcitudine quali in
aeris libratae fuirpenderat i fed quia contra pacceptum, cibum veritum contigit, per ventras concupic fendim ad terras venit, et quali poli volatuma cambus pafeture, quia sililibera contemplationis infraecula periduit, et deorfam corporie voluptatibus l'aratur;
resure o fluidifiere in vita problèment. Sed cum be, aute menti soculo continua copitatione recolumna, dura exteri que discontinua compisationis resurente
periturum de l'appetiture et un seq qualmont posteratione recolumna, duris tactir queflionibus vegenne, cur omniporio Deut condidit quemperiturum del perfetti et eur se, qui perite non polici e Cum vero hac cate antenis nerroque qualmont de la compisationi de la compisationi de la continua copitalui hominem talem facere, qui perite non polici e Cum vero hac cate antenis interrogar, puest, ne foi interrogationia attui in figerisham erumpat, (es), humilare compositir, il

25.

A et cogitationes suas restringit. Sed eò grauius affligitur, quò inter mala que sustinet, etiam de conditionis sua abscondito intellectu cruciatur. Vnde hic quoque apte subiungitur: [ Cum dixero: Nequaquam ita loquar, commuto faciem meam, et dolore torqueor.] Nequaquam quippe nos ita debere loqui dicimus, cum nostræ infirmitatis modum ex inquisitione transcuntes, nosmetipsos pauore reprehendimus, et supernæ reucrentie consideratione refrenamus. In qua refrenatione scilicet mentis nostra facies commutatur: quia qua prius non capiens audenter fumma requirebat, infirmitatem fuam postmodum agnoscens, venerari inchoat, quod ignorat. Sed in ipsa commutatione dolor eft, quia valde affligitur : quoniam primæ culpæ merito ad intelligenda ea, quæ de ipla funt, cæcatur. Quæ patitur, justa elle considerat. Pauet ne in dolore per licentiam locutionis excedat. Ori filentium indicit, sed excitatus dolor eo ipso, quo restringitur, auge-

1 tur. Dicat ergo: [Cum dixero: Nequaquam ita loquar, commuto faciem meam, et dolore torqueor . ] Quia tunc grauius plerumque affligimur, cum quafi per confolationis studium, afflictionis nostra nobis conamur mala leuigare. Sed quisquis iam subtiliter parentis primi damnatione propagata, humani generis damna confiderat, superest vt his adiungere propria metuat. Vnde vir sanctus postquam communia intulit, repente fpecialia fubiungit, dicens:

Quantum timere debeat, qui scienter peccat : eum lob tantis virtutum testimoniis approbatus, fua opera nereasur, & quod frans tribus medis comittagur. Cap. XVII.

V Erebar omnia opera mea, fciens quia non parceres delinquenti.] Qua beatus Iob opera exercuit, facra huius hiftoria textus oftendit. Holocauftis quippe multipli-C cibus auctorem placare studuit: quia iuxea filiorum numerum, ve scriptum est, consur-gens diluculo, offerebat holocausta per singulos, eosq. non solum ab immundis actibus, fed a praua quoque cogitatione mundabat. De quo, scriptura teste, perhibetur. Dicebat enim.: Ne forte peccauerint filij mei, et benedixerint Deo in cordibus fuis. Affectum ergo compassionis exercuit : quia ipse de se amicoru quastionibus exactus, dicit : Flebam quondam super eo, qui afflictus erat. Ministerium pietatis impendit, qui ait: Oculus fui caco, et pes claudo. Castitatis munditiam in corde custodiuit, qui obtestando se aperuit, dicens: Si deceptum est cor meum super muliere : Humilitatis culmen medullitus tenuit, qui dicit : Si contempsi iudicium subire cum servo meo, et ancilla mea, cum disceptarent aduersum me. Beneficia largitatis impendit, qui ait: Si comedi buccellam meam folus, et non comedit pupillus ex ea . Et rurfum: Si non benedixerint mihi latera eius, et de velleribus ouium mearum calefactus est. Gratiam hospitalitatis exhibuit, qui dicit: Foris non mansit peregrinus, oslium meum viatori patuit. Et inter hac ad virtutum cumulum per excellentiorem viam charitatis, et inimicos dilexit, qui ait: Si gauifus fum ad ruinam eius, qui me oderat. Et rurfum: Non enim dedi ad peccandum guttur meum, vt expeterem maledicens animam eius. Quid ergo vir sanctus sua opera verebatur, qui illa femper exhibuit, ex quibus placari Deus erga iniquitates folet ? Quid ergo est quod mira opera faciens, hæc ipsa etiam veretur pauens, cum dicit : Verebar omnia opera mea : nisi quod in fancti viri actibus verbisq. colligimus, vt fi placere Deo veraciter cupimus, postquam peruersa subigimus, ipsa in nobisetiam bene gesta timeamus? Duo quippe sunt, quæ in bonis operibus necesse est, ve studiose formidentur, desidia videlicet, et fraus. Vnde et per Prophetam apud vetustam translationem dicitue: Maledictus omnis, qui facit opus Dei fraudulenter et defidiose. Sed sciendum magnopere est, quia desidia per torporem nascitur, fraus per privatam dilectionem. Illam namque minor Dei amor exagge-

rat, hanc autem male mentem possidens, proprius amor creat. Fraudem quippe in Dei opere perpetrat, quisquis semetipsum inordinate diligens, per hoc, quod recte egerit, ad remunerationis transitoria bona festinat. Sciendum quoque est, quod tribus modis fraus ipfa committitur, quia per hanc proculdubio, aut tacita cordis humani gratia, aur fauoris aura, aut res quælibet exterior desideratur. Quò contra recte de iusto per Prophetam dicitur : Beatus qui excutit manus fuas ab omni munere . Quia enim non folum fraus in Efaia 33. 6 acceptione pecuniæ est, munus proculdubio vnum non est. Tres vero sunt acceptiones munerum, ad quas ex fraude festinatur. Munus namque a corde, est captata gratia a cogitatione. Munus ab ore, est gloria per fauorem. Munus ex manu, est præmium per dationem. Sed iuftus qui fque ab omni munere manus excutit: quia in eo, quod recte agit;

## 526 S. Gregorij Expof. Moralis Lib. IX.

nec ab humano corde inanem gloriam, nec ab ore laudem, nec a manu recipere donatio- A. nem quærit. Solus ergo in Dei opere fraudem non facit, qui cum ad studia bona actionis inuigilat, nec ad corpotalis rei præmia, nec ad laudis verba, nec ad humani judicij gratiam anhelat. Ipfa igitur bona nostra, quia insidiantis culpæ euadere gladium nequeunt, nisi solicito quotidie timore muniantur, per sanctum virum nunc recte dicitur: [ Verebar omnia opera mea . ] Ac si humili confessione diceretur : Quæ aperte egerim, videos fed quid in his latenter pertuletim, ignoto. Sape enim bona nostra latrocinanti fraude depercunt, quia rectis se nostris actibus concupiscentia terrena subiungunt. Sape, desidia. interueniente, deficiunt, quia a feruore quo coepta funt, frigescente amore, tabescunt. Quia ergo culpæ furreptio, vel in ipfo virtutis actu vix vincitur : quid ad fecuritatem fupereft, nifi vt studiose semper, et in virtute timeatur. ? Sed post hæc valde scrupulosium. cordi se obijcit, quod subiungit : [Sciens quod non parcetes delinquenti.] Si enim delinquenti non parcitur, quis ab aterna morte eripitur, cum a delicto mundus nemo repetitur. ? An poenitenti parcit, et delinquenti non parcit. ? Quia cum delicta plangimus nequaquam iam delinquentes fumus. Sed quid eft quod Petrus cum negat respicitur, et Redemptoris negati respectu, ad lacrymas vocatur? Quid quòd Paulus cum Redemptoris nomen in terra conaretur extinguere, eius verba de cælo meruit audire ? Sed tamen culpa in vtroque punita est: quia et de Petro, teste Euangelio, scriptum est: Recordatus est Petrus verbi lesu quod dixerat : et egressus foras, fleuit amare. Et de

tamen culpa in vroque punita ell' quia et de Petro, refle Euangelio, feripum ell. Reconditata ell Petras verbi fieli quod dixera et es gerffiti fores, flouti anara. El de
conditata ell' petras verbi fieli quod dixera et es gerffiti fores, flouti anara. El de
conditata ell' petras verbi fieli quod dixera et es gerffiti fores, flouti anara. El de
conditata ell' petro nomie meo posi Delinquenti ego Domiusa neuquaum parcir, quia de
conditata ell' petro nomie meo posi Delinquenti ego Domiusa neuquaum parcir quia de
conditata ell' petro nomie meo posi Delinquenti ego Domiusa neuquaum giur petro petro petro de
considera dell' petro nomie petro disconsidera petro dell' petro dell' petro dell' petro dell'
considera dell' petro dell' petro dell' petro dell' petro dell'
considera ella petro dell' petro dell' petro dell' petro dell' petro dell'
color quan perpetrauersa exoluir. Sie nos falutis vinda a culpa primi parentis abfoliumur, fed annen rearum cultifore culpe diluenes, abfoliut quoque addise camalitar obbcolor dell' petro dell' petro dell' petro dell' petro dell'
color dell' petro dell' petro dell' petro dell'
color dell' petro dell' petro dell'
color dell' petro dell' petro dell'
color dell'
color dell'
color dell' petro dell'
color dell'
color

mur, Jee damen featum einstem einbest nietnes, aistour quotogue aantie earnaufer oosmus. Bene ergo dieitur: Seiens quod on on parceres de linqueeris, quia delcha odifa füeper nos, füe per femetipfium refecat, etiam eum relaxat. Ab elechs enim füis miquitatum maculas fuder temporala affilikoon et ergere, quas in eis jn epereumm non vul viidicare. Sed fæpe mens dum plus sidto trepidat, dum pauote quaitur, dum finitiris fuffiscionibus vegeur, zadet hane viieure, que se ad viiam, vel per labores ambigit peruentre. Vnde er fub sequentet adiungitut.

Quòd fantti viri ita incerti fint, vi confidant: ita confidant, ut tamen ex fecuritate non torpeant. Caput XVIII.

Quòd quantalibet munditia fantti fulgeant, tamen ex hoc corpre, quod corrumpitur, in quo fant , abominabiles se indicant , & concupiscentiarum sordibus , sine quibus non sunt , immundos se reputant . Caput XIX.

Sel camen feiendum eft, quia mundos nosa derfectum reddere, vel vita, vel lacrymæ non valent, quosíque nos mortalitas noltes corruptionis tenenci. Vnd et atpefabiungituz: [Si lotus fuero quai aquis nuis, et fullefint velut mundifilmæ manus
mær, tamen fordibus intinges me, et abominabunus me vellimenta mær a.] Aquaser
enim nuis, funt lamenta humilitaris. Qua profecto humilitas, quia ante diffeti tiodiesi oculos exteris virtutibus præminnet, quait pre magni metric doctore anadre. Sum namque nonnulli, qui lamenta habent, fed humilitatem non habent : quia afficit planequia transportation de la contra del contra de la contra del contra de la co A gunt: fed camen in ipús fletibus, vel contra proximorum viram fuperbiunt, vel contra ordinazionem Conditoris reiguntuc... Hi minitum aquas habem, e fed niuis aquas non habem, et mundi effe esqueant, quia hamilitatis fletibus minime launturz... A quis autem niuis a culpa fe lauerat, qui confidenter dicebat.: Cor contritum, et humiliatium 7fd/300 peus non forent: Qui emi mamentia affigurum, fed imuturuando rebelles fun, mentem quidem contenun; fed humiliari contenuant... Quantuis aque naiti intelligi et altere pofilire. Aqua exim fontias et fluminis et area oritui, aqua vero niuis ex are protute. Et funt plerque qui per ouationum lamenta fe cruciant, fed camen totis lamento-mun laboribus ad fola terrena defideria exudant: compunguantu in precbus, fed ficiciatis transflorite gaudia exquirum. Host itaque minis aqua non ablutt, quis corum fletum si himi se unt... Qual et niure e terre aqua perfui funti, qui pro terrenis boni in precbus di himi se vant... Qual et niure e terre aqua perfui funti, qui pro terrenis boni in precbus

ab imis venit. Qual emin ex terra aqua perful funt, qui pro terrenis fonis in precibus geompugnatura. Qui veroi dictro polrant, quoniam permia sterma deliderant, aqua nuus hos diluit, quia calelis compuncio infundit. Nam cum perennen partiam per lamenza appeunt, eiusqua caccio dicdieri pia laquent, a funmia accipiunt, vinde mundentuz. Per manus autem qui al inde quim opera designatura. Pi vade quibuldam per Licia v. di dimi vero, quid obi vi fancius non ait: I ull'ente mundifinate manus mea; dei volta mundifinate manus mea; qui aquoulque pexa corruptionis addiringimur, quimilbet redisoperibus infodemus, yeara munditam enquaquam apprehendimus, jed mintamus, Vinde et appe fabilitati producti produc

Gurgimus, tanso fabrillus virze noftre fordes agnosfimus, quibus ab eius munditira difcordamus. Airergo [5] Esitorus ficero quafa quas niuis, et fullefriar victu mundiffime manus mee, tamen fordubu siriuges me. ] Ac si aperre dicat; Quamusi lamentis si pernæ
compunctionis infundar, quamusi per fludia retelo perationis exercea; ri nut atmen
munditira video quia mundus non sim. Intentam quippe Deo animam ipsa abhue corruppiblus caro durbertar; eiuse, amoris pulchritudiene nofeccines i tillerits occipationnum motibus fordat. Vade et fubdutur. [Et abominabuntur me veftimenra mea. ] Quid
eam veftimenti nomine, nis sho terrenum corpus exprimitur, quo induta anima regieur, pe in subtilitatis site subtlantia nuda videatur. P Hinc cercim Salomon aix; Omni žetin, p.
Huc Esias aix; Veftimentum muixtum sanquine, grit in combutibonem. Sanquine quippe veftimentum mi infere, est desderici serantibus corpus saloniames. Quibus simirumi mi

poliui, Pélimila formidauerat, cum dicebar t. libera me de kinguinbiss Deus, Deus falis Píli, seo Jis meze. Hinto voca angleia di onamen dicitus. J. Habes pauta nomina in Sardis, que Apet. I. a non inquinauerun veilimenta filia. More autem facri eloquij, veilimenta noftra nos abominari refermura, quià abominabiles reduum re ficu per Pertum quoque de luda diciturs. Hic poffedit agrum de mercede iniquiratis. Neque enim emprum pretio fanguinia agrum figuli ludas poffidere pouti, qui relatai trigina argentisti, tradicinis crimen erimmofori in fe protinus morre multitautir fed poffedit, dictum eft, poffidere fecir. Ita hoc loco : Abominabantur me veilimenta mea, dicturi a-bominablem facient, qui animitum dum contra mentem membra fuperbiunt, dum fanti defiderij fludia, rentatiouum fuarum tumultibus interrumpunt, in jof fou certamine poffira anima aspolici, quantum aduue a diaintirate deficieur, quae corruptionem fuam plene apperem tranfire, dei non raless, fodo palmere ognationis inquintart. Hance veilimentorum abomi-

Entiment fenfers, que diestat y Video aliam ligem in membris meis expapanteru [ej. Res. 7. d. mems mones, capitulum ed mecurit in leep pocatiqua el fin membra meis. Hace cati veffinienta, in quibus perfede placere non poterar, quandoque melius refumeda, deponere feitus cupibat, dicens : Infelti expo homo, quisme liberative de coppre monis isliem, bainis \* Dicar ergo viri infus : [si lorus fireo quafiaquis minis ; er fulferin velur mundis finne mauss mex, tamos fordobus niniges me, ex-abominabutum me veffinienta mai, quia quantumlibet ad finnima, ex compantione contemplationis afecudent, quantum their in opere fe per exercitum laboris accinareri, indiguum tamen adhue aliquid de corpore mortis fenit; er abominabutum fe effe confiderar in multis , quæ de pondere corruptionis portat.

## 528 S. Gregorij Expof. Moralis Lib. IX.

Quòd grane tormentum fit in cordibus elettorum, quid finfum fui reprebenferts um intelliquem. Caput XX.

Vi hoc quone firgrassius, quòdo fepe neque hoc intelligit, vnde delinquit. Flagel-Ja succipit, sed districto indeic quid in se maius quidve minus displiceat, non agnoscie

Vnde et fubditur: [Neque enim viro, qui fimilis mei est, respondebo: neque qui mecum in iudicio ex æquo possir audiri. ] Dum cum quoliber in iudicio ex æquo contendimus , et quid contra nos dicatur, agnoscimus : et in his quæ dicimus, audimur, et quo obiesta patenter apprehendimus, eo audenter ad propofita respondemus. Quia ergo inuisibilis iudex quæ facimus videt, quasi audit quæ dicimus: sed quia id, quod ei displicet, nequaqua plene coguoscimus, quasi quid ipse dicit ignoramus. Vir igitur fanctus vestimentorum fuorum abominationem confiderans, cò amplius timet, quò audiri in iudicio ex æquo no valet: quia quousque corruptionis suz pondere premitur, hoc in sua grauius poena tolerar, quod et sensum sui reprehensoris ignorat. Ac si aperte dicat: In hoc ex æquo non audior, quia et paret cuncta, quæ facio, et tamen ipse nescio per quanta reprehendor. Sequitur: [Non est qui vtrumque valeat arguere, et ponere manum suam in ambobus.] Durum sonat, vt quæratur qui Deum arguat, sed durum non erit, si recurrat ad memoriam, 1/a. r. c quod ipse per asium Prophetam dicit:per Isaiam quippe admonet, dicens : Quiescite agere peruerfe, discite benefacere, quærite iudicium, subuenite oppresso, iudicate pupillo, defendite viduam: et venite et arguite me, dicir Dominus. Ei namque, quem arguimus,rationis auctoritate contra imus. Et quid eft, quod Dominus agere fancta nos admonens, adiungit: Venire et arguite me: nili quòd aperte infinuat, quaram bonis actibus fiduciam præstat ? Ac si patenter dicat : Recta agite, et animaduersionis meæ motibus non iam per G. deprecationis gemitum, sed per siduciam auctoritatis obujate. Hincetenim Ioannes di-1. Toan. 3. d cit: Si cor nostrum non reprehenderit nos, fiduciam habemus ad Deum. Hinc eft, quòd Moyfes, quia placet feruiens, auditur tacens, cum filenti dicitur: Quid clamas ad me 2.xod. 14. d Hinc eft, quod irascentem retinet, cum audit : Dimitte me, vt irascatur furor meus contra populum istum. Hinc est quod arguentem Dominus non habuisse se queritur, cum Exod: \$2.0 per Prophetam dicit : Quæsiui virum, qui interponeret sepem, et staret oppositus contra Ezech.22.g me, ne dissiparem cam, et non inueni. Hinc est, quòd grauiter Isaias deplorat, dicens :

me, ne diffiparem eam, et non inueni. Hince th, quod grauter flais de horat, diceas:

1/2. 64. 6 One non eccidimo qua ficialm, et inquirates noffer gual ventus abillulentum nos non ed qui inuocet nomen tuum, qui confugat et teneat rea. Sed poffint recliquilibre per accepta ponitentis meritum aliquando prafa nis motibus anunaduerifonis obuiare non autem valent virtute propria ab humano genere finplicia fecturar mortis ea. Dielere. Vir giguruf alcuba humanum genus confideret quo de citusti, aerene mortis ea. na confificaça di mittum conflar, quian equaquam tultis in humana contradact virbat quiam persone flomo deliqueri, vider quiam diffunce Condur contrar homisem in acatu, et Mediatorem Dei er hominis, Deam et hominiem requirat.

Quèd Christus ad nos Deo patri placandos nouns homo venerat, constradictor ad culpam, amicus ad panam. Caput XII.

Vem quia longe post ventruum considerat, deplorans dieat.: Non est qui vrumque valeat arguer, et poncer manum fiami ambobis. 21 Redempor quip pelumani genetis, Mediator Deier hominis percarnem factus, quia influto in hominibus folus
apparuir, et armen al peznam culps, etiam fine culp aprenint; et rominiem redarque E
ne delinqueret, et Deo obstitir in eferiret: exempla innocentis prabuit, poenam malitiz
ne delinqueret, et Deo obstitir in eferiret: exempla innocentis prabuit, poenam malitiz
dicepir. Patiendo ergo vrumque arguit, quia et culpan hominis per iuliniam afpirando corripuit, et iti iudicis moriendo remperatuit arquie in virifque manum podiusquia et
exempla hominibus, quie initareutur, prabuti, et Deo in se opera, quabse ega homines
placaretur, oftendir. Nullus quippe am e hune extitir, qui fe pro altenis erraribus intererrar, quison hune reatus de poopinja addiripoles. I Venti it angri en aligo botuare non pocertar, quison hune reatus de poopinja addiripoles. I Venti it angri et aligo botuare non pocertar, quison hune reatus de poopinja addiripoles. I Venti it angri et aligo botuare non pocertar, quison hune reatus de poopinja addiripoles. I Venti it angri et aligo botuare non pocertar, quison hune reatus de poopinja addiripoles. I Venti it angri et aligo botuare non pocertar, quison hune reatus de poopinja addiripoles, venti it angri et aligo botuare non pocertar, quison hune reatus de poopinja addiripoles, venti it angri et aligo botuare non pocertar, quison hune reatus de poopinja addiripoles, venti it angri et aligo botuare non pocertar, quison hune reatus de pooping addiripoles, venti it angri et aligo botuare non pocertar, quison hune reatus de pooping addiripoles, venti it angri et aligo de la punta de la punta

Quod

Quòd atimore legis in libertasem Euangelij antiqui fantli transfire optabant. Et quidsts, quòd Eliseus non per Gieti, sed per se ipsum Sunamitis selum suscitant. Cap. XXII.

A Verata me virgam (uam , et pautor eius non me terreta . ] Pet legem qui ppe virgam Dous temuera, cum incicate 15 qui nhe ev dilla fecchi ; morte moriatur. Sed inearnatus virgam abbluit, quia vias vira per manufettudinem oftendit. Vadeei per Platinifam dictur: I temedo, profipere procede, et repas 19 popre veritatem 70/4 q+
et manufettudinem et infittiam . Timeri qui ppe qualf Deus noluit, fed quafi pater vt 12amateuri nifitamit. Quad liquid Paulus dicti: Non enim acceptifis pirirum fetui via
manteuri nifitamit. Quad liquid Paulus dicti: Non enim acceptifis pirirum fetui via
bab pater. Vade hiquoque a per folius giture [Cuquate et on timebo cum : necque

amaeurm piprauw. ¿Quod inquod y fapitus dicti: Non ema acceptitus inqui neturum intimore, fod acceptifiti spiritus medoptionis film communi, quo chammanus, a miss paparer. Vade higuoque apre (unbungitur ; Loquage, en non time bou ema reque en him patier un tentes quo que apre fundamente de la morta film significar se commente en maniera de l'industria de la morta figura de parter momen venire minem conspicir, son anetura ad Dominium, fed affichau, fed affichau

membra fecolligens, hue illucq, deambulans, et in ore morrui feptica afpirans, hune C at editiusum luccipnomiss per miniferium compafionsi animauir. Audor quippe humani generis Deus, quali morruum puerum doluit, cum extindon nos iniquitatis aculeo miteratus afpent. Et quia per Moyfen errorem legis protulti, quali per puerum virgam milite. Sed puer cum barculo mornuum fuicitare non valuit, quui P autlo attetlante. Stihili ad perfectivam adduzit lex. Pige autem per femeripfum veniens, tich 7: 8 et (uper cadauer fe humiliter flemens, ad exequenda fibi mortui membra fe colligiti quia cum in forma Dei elfet, non rapinam arbitratus eff elfe exqualem Doe, fed fe 7 bilip. 2. a menpfum exitaniuts, formam ferui accipiens, in fimilitudinem hominum fadus, et habriu inuencus ve homo. Hui tilluc, deambulat equia et ludam utxat et longe po
fitas genes vocar. Super mortuum fepties ofcitat quia per apertionem diuni mune
ris, gratia feptiornius fipiritum in peccasi morte aicanchus a figira; Moxq. viuens

D enigirur: qui is, quem terroris virgă fufcitare non potuti, per amonis fpintim puer ad vitam rodți. Dicari taque beatus 160 ex fus, dicar ex voce humani genetis; [Au-ferat a me virgam fuam, er pauor cius non me terreat : loquar, et nont mebe cum.] Vbi es ape fubliculoritur: [Neque enim podium mercuan refponder.] Refponderu qui pe cuiliber dicimus, cum factis illius digna opera reperafamus. Deo ergo refponderu qui pe cuiliber dicimus, cum factis illius digna opera reperafamus. Deo ergo refponderu in quita funda o perate iluini anda proponitur, a der fepondedum for pir prazocatur. Refum itaque Deus hominem considit, cum, a de penuerfa defluentem, cum longamimare coleraturi. Quodici cuplasa spicit, er tamen viuendi fipatia non citius ablicander dona largitur-benig nizate fiu, er erga malos viture patientia flua. Refpondere homos toro benefici; deben, fed tamen refpondere metures, non valer qui altune fai generis condirorem qui adhue feruiliter formidar, proculdubio non amat. Nam tune folum Do over colequiat reddimus, cum um propera mois fidacian nonti-infactian nonti-infactian sonti-infactian nonti-infaction mostinis fluadam fidacian nonti-infactian nonti-infaction nonti-infaction

unic folum Deo vera obiequia reddimus, cume um proper a moris fiduciam non timemus, um nos al bona opera affectus, non meus dirigicum malum ofutz menti iam non places, etiam fi teest. Nam qui a peruerifrati opere ex timore reftringitur, perueria libiantera spere; hi fueret. Nequagama engo veraciere redus eft, qui adhuca prautatis deliderio liber non eft. Bene iraque dictur. [Neque enim polium meruens refondere: 2 quia vera obfequia Deo non reddimus, fier timore madaris illitus, er non potius ex amore feruimus. Sed cum meni nottra cius dulcedinis amor accendirur, omne deliderium prafentis viria leutigatura, i natedium deledatio vertutur, arque hanc cum marore mens toleras, qui victa prius reprobo amore feruibas: Vida et cape fubdurur.

S. Greg. Tom. 2.

v

CAPVE

# S. Gregorij Expof. Moralis Lib. IX.

#### CAPVT DECIMVM BEATI IOB.



Ædet animam meam vitæ meæ, dimittam aduerfum me eloquium meum. Loquar in amaritudine anima mea, dicam Deo: Noli me condemnare. Indica mihi, cut me ita iudices? Numquid bonum tibi videtur, si calumnieris me, et opprimas me, opus manuum tuarum, et confilium impiorum adiuues? Numquid oculi earnei tibi funt, aut sicut videt homo, et tu videbis? Numquid ficut dies hominis dies tui, et anni tui ficut humana funt tem-

pora, ve quæras iniquitatem meam, et peccatum meum scruteris? Et scias quia nihil impium fecerim, eum sit nemo, qui de manu tua possit eruere. Manus tuæ fecerunt me, et plasmauerunt me totum in circuitu : et sie repente præcipitas me? Memento quato, quòd sicur lutum feceris me, et in puluerem reduces me. Nonne sicut lae mulfisti me, et sicut caseum me coagulasti? Pelle et carnibus vestisti me, oslibus et netuis compegisti me. Vitam et misericordiam tribuisti mihi, et visitatio tua custodiuit spiritum meum. Licet hæc celes in corde tuo, tamen scio quia vniuerforum memineris. Si peccaui, et ad horam pepercisti mihi, cur ab iniquitate mea mundum me esse non pateris ? Et si impius fueto, væ mihi est : et si iustus, non leuabo caput, saturatus afflictione et miseria. Et propter superbiam, quasi C leænam capies me, teuersusq. mirabiliter me crucias. Instauras testes tuos contra me, et multiplicas iram tuam aduerfum me, et pœnæ militant in me. Quare de vulua eduxisti me ? qui vtinam consumptus essem, ne oculus me videtet. Fuissem, quasi non essem, de vtero translatus ad tumulum. Numquid non paucitas dierum meorum finietur breui? Dimitte ergo me,vt plangam paululum dolorem meum, antequam vadam, et non reuertar ad terram tenebrofam, et opertam mortis ealigine, terram miletiz et tenebrarum, vbi vmbta mortis, et nullus otdo, sed sempiternus horror inhabitat.

Quod fanttis prafens vita vilefeit , cum Conditoris dulcedinem fenferint : et quanto plut ei propinquant, tanto se amplius accusant. Caput XX111.

Ædet animam vitæ meæ. ] Sed cum præsens vita vilesceret,cu Conditoris amot dulcescere coeperit, sese contra se animus accendit, vt accusare se de culpis debeat, in quibus se ante supernorum nescius defendebat. Vnde adhue recte subiungit: Dimittam aduersum me eloquium meum. ] Quasi pro se eloquio suo vtitur, qui praua,quæ gessit, desendere excusationibus conatur. Sed aduersum se eloquium dimittit, qui accusare in se hoc incipit, quod etrauit. Sepe vero et eum delinquimus, ca quoque, qua agimus, dijudicamus. Accusat mensipsa quod perpetrat, sed quia hoc ex desiderio minime deserit, erubescit confiteri quod fecit. Cum vero toto iam iudicio earnis delectationem premit, audaci voce in accusationis sua confessione se erigit. E Vnde recte nunc dicitur : Dimittam aduerfum me eloquium meum. Quia fortis mes relaxare contra se verba detestationis inchoat, que apud semetipsam prius infirme vetecundata retinebat. Sed funt nonnulli, qui apertis vocibus culpas fatentur, fed tamen in confessione gemere nesciunt, et lugenda gaudentes dicunt. Vnde et adhuc apte fubiungitur:

Qued iram Dei amaritude prasentis panitentia extinguat. XXIIII.

Oquar in amaritudine animæ meæ. I Qui culpas suas detestans, loquitur, restat vt has in amaritudine animæ loquatur : vt hæc ipfa amaritudo puniat, quidquid lingua per mentis iudicium accusat. Sciendum vero est, quia ex poena poenitentia, augm fibi mens irrogat, aliquatenus securitatem percipit, atque ad interrogationem **fupctni**  A superni iudicis fidentior exurgit, vt semetipsum subtilius inneniat, et erga se quanne quo modo disponantur, agnoscat. Vnde et protinus additur. [ Dicam Deo: Noli me condemnare. Indica mihi, cur me ita iudices?] Qui peccatorem se in amaritudine animæ afferit, quid Deo aliud quam,ne condemnetur,dicit,quia amaritudo præfentis pœnitentiæ, extinguit supplicia sequentis iræ. Duobus autem modis in hac vita hominem Deus iudicat: quia aut per mala præsentia irrogare iam tormenta sequentia incipit, aut tormenta sequentia slagellis præsentibus exringuit. Niss enim delictis exigentibus iuftus iudex et nunc et postmodum quosdam percuteret, ludas apostolus minime dixisser . Secundo , cos qui non crediderunt, perdidit. Et de iniquis Pialmista Ind. op. can. o non diceret: Induantur sicut diploide confusione sua . Diploidem quippe duplum ve- Pfal. 108. d ftimentum dicimus. Confusione ergo sicut diploide induti sunr, qui iuxta reatus sui meritum, et temporali et perpetua animaduersione feriuntur. Solos quippe poena a

fupplicio liberat, quos immutat. Nam quos præfentia mala non corrigunt, ad fe-quentia perducunt. Si autem nequaquam quosdam poena ptæfens a supplicio ætetno defenderet, Paulus minime dixisset: Cum iudicamur a Domino, corripimur, vt non 1. Cor. 11.g cum hoc mundo damnemur. Hinc voce angelica ad Ioannem dicitur: Ego quos amo; Apoc. 3. d redarguo et caftigo . Hinc etiam scriptum eft : Quem diligit Dominus , caftigat : fla- Heb. 12. b gellat autem omnem filium, quem recipit. Sæpe ergo mens iusti vt magis secura sit, altius trepidatiet cum flagellis cingitur, superni indicij incertitudine turbatur. Pauct ne initium sequetis damnationis sit omne, quod patitur: et per cogitationem interrogat iudicem, qui de vitæ fuæ meritis ambigit in percussione. Sed vitæ virtus cum ad oculos mentis reducitur, quasi consolatio a iudice respondetur : quia nequaquam ad C perdendum percurit, quem in actionis innocentia feriendo custodir. Bene iraque nunc dicitur : [ Indica mihi, cur me ita iudices . ] Ac si aperte diceretur : Quia flagellando me iudicas, oftende quòd ad iudicium per flagella securum reddas. Quod camen in-

telligi et aliter poteft. Nam plerumque vir justus flagella ad probationem percipit, et vitam suam subtilissima inquisitione discutiens, quamuis se peccatorem et sentiat et fateatur : pro qua tamen specialiter culpa percutitur, minime cognoscit : atque co magis in percussione trepidat, quo causas sua percussionis ignorat. Petit ve semetipsum fibi iudex indicet, quatenus quod ille animaduertendo percutit, hoc in se flendo et iple castiget. Scit namque quod aquissimus iudex iniuste quemquam nostrum nullo modo affligit, et magno metu concutitur : quia et dolet in verbere, et deprehendere in se perfecte non valet, quod deploret. Vnde adhue subditur :

Qued consilium diaboli totum sit in perditione generis humani.

y Vmquid bonum tibi videtur si calumnieris, et opprimas pauperem, opus manuum tuarum, et consilium impiorum adiutes? Hoc nimirum sic per interrogationem dicitur, vt negetur. Ac si aperte diceretur: Tu, qui summe bonus es, noni quia bonum non astimas, ve pauperem per calumniam premas. Et scio ergo quià non est iniustum, quod patior, et eo magis doleo, quo causas iustitiz ignoro. Notandum vero quod non ait, ve opprimas innocentem, sed pauperem. Qui enim districtione iudicis nequaquam innocentem, sed paupertatem suam obijeit, non iam de vita audaciam arripit: sed quam se infirmum conspiciat, oftendit. Vbi et congrue subiungit: [ Opus manuŭ tuarum. ] Ac si aperte dicat: Impie opprimere non potes, quem te fecisse gratuito recordaris. Bene autem subditur : [ Et consiliu impiorum adiquest] Quos namque hoc loco impios, nisi malignos spiritus vocat? Qui cum redire ipsi ad vitam nequeant, crudeliter focios ad mortem quærunt. Quorum nimiru confiliu fuit, ve beatu l'ob diuina correptio tangeret: ve qui in tranquillitate lustus extiterat saltem per flagella peccaret. Sed impiotum confilium Dominus non adinuit: quia corum tentationibus carnem iusti prodidit, animam negauit. Hoc indefinenter contra bonos confilium maligni spiritus incunt: vthi, quos seruire Deo innocue in tranquillitate , 841 . 23 conspiciunt, vexati aduersitatibus ad voraginem culpæ rapiantur. Sed corum confilij acumen destruitur, quia pius Conditor cum viribus flagella moderatur, ne virtutem poena transcat, et per astutiam fortium, humana infirmitas excedat. Vnde et

bene per Paulum dicitur : Fidelis autem Deus,qui non patietur vos tetari supra quam 1. Cor. 10. e poteftis, fed faciet cum tentatione etiam prouentum, ve possitis sustinere . Nisi

Greg. To. 2. Yy 2

# S. Gregorij Expos. Moralis Lib. IX.

enim misericors Deus cum viribus tentamenta modificet, nullus profecto est, qui ma- A lignorum spirituum insidias non corruens portet : quia si mensuram index tentationibus non præbet, eo ipso protinus stantem deijcit, quo vltra vires onera imponit. Sic autem beatus Iob negando tequifiuit ista, que protulit : sicut et requirendo negat ca, quæ illico subiungit, dicens:

Quod ante omne tempns, qui semper est in prasentia sibi cuncta conspiciat. Caput XXVI.

Numquid oculi carnei tibi funt, aut ficut videt homo, et tu videbis? Numquid fi-cut dies hominis, dies tui? et anni tui ficut humana funt tempora, vt quæras ini-35. quitatem meam, et peccatum meum scruteris? Et scias quia nihil impium secerim. ] Oculi carnei facta temporum non nifi in tempore agnofcunt : quia et ipfi ad videdum cum tempore prodeunt, cum tempore clauduntur, et humanus visus quodlibet opus B fequitur, non præcurrit : quia vix existentia aspicit, et ventura nullo modo agnoscit.

Dies quoque et anni hominis a diebus et annis discrepant æternitatis: quia vitam nostram, que tempore incipitur, tempore finitur, dum intra sinus sui latitudinem format, aternitas deuorat. Cuius nimirum immensitas quia vitra citraq. super nos renditur, fine inchoatione et termino eius aternum effe dilatatur : eiq. nec transacta prætereunt, nec adhuc ventura, quasi quæ non appareant, desunt: quia is, qui semper esse habet, cuncta sibi prasentia conspicit, cumq. aspiciendo post et ante non tenditur, nulla intuitus mutatione variatur. Dicar ergo: [Numquid oculi carnei tibi funt, aut ficut videt homo, et tu videbis ? Numquid ficut dies hominis, dies tui, et anni tui ficut humana funt tempora : vt quæras iniquitatem meam, et peccarum meum scruteris? et scias quia nihil impium fecerim.] C Ac si humiliter requirens, diceret : Cur me in tempore per flagella examinas, quem apud te perfecte et ante rempora scisti ? Cur culpas meas verberibus interrogas, quem per æternitatis tuæ potenriam nec priusquam conderes, ignoras ? Cuius nimirum potentia mox pondus exprimit, cum subiungit: [ Cum sit nemo, qui de mann rua possit eruere. ] Ac si aperte dicat : Quid tibi restat nisi parcere, cuius virtuti nullus valet obuiare? Quoniam nemo est, qui animaduersionem tuam ex merito sua virtutis retinear, eo a se facilius tua pietas exigit, ve parcat. Quia autem nos in delictis concepti, in iniquitatibus editi, aut noxie praua perpetramus, aur incaure etiam recta agendo delinquimus: diffrictus iudex vnde nobis fiat placabilis, non habemus. Sed cum nostrum opus cius obtutibus dignum exhibere non possumus: restat, ve ad placationem illius suum ei opus offeramus. Vnde et subditur :

Atanicheorum error destruitur, et dignitas conditionis humana commendatur. Cap. XXVII.

M Anus sua fecetunt me, et plasmauerunt me totum in circuitt, et sic repente precipitas me? ] Ac si ei humiliret dicat: Quia sub iusto examinet dignum uon est tua placatione quod seci, pensa miserioroditet, ne persa quod fecisii. Quibus estă 36. verbis peruerfum Manichai dogma destruitur, qui duo esse principia mentiens, a Deo spiritum, a satana vero carnem conditam affetere conatur. Sanctus erenim vir prophetici ipiritus gratia plenus, longe post ventura considerat, et erroru genimina præuidens calcat, dicens : [ Manus tuæ et pfalmanernnt me, et fecerunt me totom in circuitu. ] Qui enim et plasmatum se,et factum totum in circuitu a Deo afferit,tenebrarum genti,nec in spiritu suo aliquid nec in carne derelinquit. Nam plasmatum se propter internam hominis imaginem retulir : factum vero totum in circuitu, in eo,quod ex carnis constat indumento, memorauit. Notandum vero est: quia per hoc, quod se plasmatum Dei manibus asserit, misericordia indicis, dignitatem sua conditionis opponit. Quamuis enim per coaternum patri Verbnm enneta creata fint: in ipfa tamen relatione creationis oftenditur, quantum cunctis animalibus, quantum rebus Pfal. 148. 4 vel cælestibus sed tamen insensibilibus homo præferatur. Cuncta quippe dixiret fa-&a funt . Cum vero facere hominem decernit , hoc quod reuerenter pensandum eft præmittit, dicens : Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram. No que enim de eo ficur de rebus cæteris scriptum est : Fiat, et factum est : neque ve aqua

volatilia, sic terra hominem protulit: sed priusquam faceret, faciamus dicitur: ve videlicer quia rationalis natura condebatur, quaficum confilio facta videretur. Quali Quafi per fludium de cerra plafmatur, et infpiratione Conditorisin virtute fpiritus vitalis erigitus, y felilera non per iufinois voeme, fede per dignitaté operationis exifettee, qui a Gonditoris imaginem fiebat-. Quod igitur per conditionem homo elegantus in terra creaturis ceteris accepit, hoc in flagello pofitus pietat fui opificis opponit, dicense; [Aunaut sur plafmatureum ner, ef cercumt net roum in circultus, et fic spente practipisms mel 3 Ac fia aperte dicat: Cur tanta villatate defpicis, quem camata dignitate condidith? Et quem ratione rebusceteris prefers, cur ex dolore (paponit)? Sed tamen hac eadem noftra dignitas fujet per imaginem, et longe diffat a beattuduing perfectione per careme, quia dum piritus micteura puluert, quodam modo connectituri infirmitata. Quam felilicer infirmitatem bearus fob pietati indicis obijet, cum fluibungita:

B Quod homo ad veniam perneniat, cum irremissibile sit peccatum diaboli. Cap. XXVIII,

M Emento quæfo quòd ficur lutum feceris me. ] Angelorum fpiritus idcirco irretimifibiliter peccucarunt: quia tanto robultius flare potenta, quanto cos carnis
commixto non ternebat. . Homo vero idcirco po file quali par meiam meruit, quia per
carnale corpus aliquid quo fenesipfo minor ellet, accepit. . Yode et apud refpedrum
iducias argumentum pietariste fila hec cadem infirmitas carnis, ficur per Pfalmifià dicittur: 10fa auté eff mileirocos, er propitus fite peccaris corum, et non dispender cos. Et 73/a.77,
multiplicatur va uercente i ram funam bei ser, ton oa accendio momen irram funam, et rememorasus eff,quia caro funt. Vel unum ergo homo factus eff,quia de limo eff adocditionem fungmus. Lutum quippe fit,cum le caqua eterze confegeris, fiscur luta itaque

C homo eft conditus quia quasi aqua infundir puluerem, cum anima rigat carnem. Quod fanctus ribene pietari iudeis objeit, cum potuluasi dicit : Memento quio quid ficut lutum fecris me. J Aci a parte dicat Infarmizat carna considera, et ratum iniquitatia laxa... Vibi apre quoque mono cius filem carnis adiungitur, cum protinus fibaisfreure Er in puluerem deduces me. J Ac paraetre profule, dicens Memento quar o quio que per carnem esto, con terra mendo. Materriam itaquo organis se pensa na terra venio, et per cius interirum ad terram tendo. Materriam itaquo organis se pensa ma terra venio, et per cius interirum ad terram tendo. Materriam itaquo organis se pensa ma terra venio, et per cius interirum ad terram tendo. Materriam itaquo organis se pensa ma fina sipice, et culps crisius tranchumis parco.

Que mode Dem hominem plasmat, plasmatum vinificat, vinificatum enfledit. Cap. XXIX.

Che quia qualitatem protulti hominis conditi, nuce fubiungit ordinem propagati, J. dicensi; P. Nonne ficut lac mullifit me, efficut cafeum me coagulati? Pelle et cata20. nibus vefititi me, offibuate neruis compegiti me. .] Plafmatus quippe homo ficut latum factus effit propagatus atumen et ficut lac mulgetur femine, et ficut cafeus coagulatur in came. Carnbus et pelle induints' offibus neruise, folidatur. Per lutum ergo
prima conditionis qualitas, per lac vero, fequeix odo conceptionis exprimiturquia
per coagulationis incrementa ducitur, vr. paulifeer in offa toboretur. Sed angulfa Dei
laus eft deferipio creati corporais, nificiatum fuidequenter exprimatur mira afpiratio
visioficationis. Vadeet fubdrut.-: [Virame et mifericordiam rebuilti mihi.] Sed incaffum nobis homa Conditor rebuit, si non omnez, quat et piut, put de caterior homine distinus, estim interviori quiand modum poffin congruere, i thet, v the veniter
replicando monfremase: Memento quató quad fucut futuru feceris mu. Sicur luturu
quippe homo nofer: netroro: estific esquia fandis Spiritur garaia eterrem menti induquippe homo nofer: netroro: estific esquia fandis Spiritur garaia eterrem menti indu-

quippe notio noter merio etantir qui arianti princi parta terrene rimini nui dituri, vi ad intelledum (in Conditions erigature.) Humana namque cogistatio, que peccati fui flerilitate arui, per vim factis Spinitus quali ringata terra vindefici.

Sed fa pe dum peccepti fuperni doni vintulbus facta interruptione vinture: al principal del p

fubiungit : [ Nonne ficut lac mulfifli me, et ficut caseum me coagulafti? ] Mens etenim A nostra cum per sancti Spiritus gratiam ab vsu vetusta conversationis abstrahitur, sicut lac mulgetur : quia in quadam noux inchoationis teneritudine et subtilitate formatur, et sicut caseus coagulatur : quia in constipatione pinguescentis cogitationis astringitur, ve nequaquam iam per defideria diffluat, fed in vno amore fe colligens, ad folidam reformationem furgat. Plerumque vero contra hac eadem rudimenta spiritalia ex vsu veteri caro submurmurat, et mens bella tolerat ex homine, quem foris portat, Vnde subiungits [Pellibus et carnibus vestisti me.] Pelle quippe et carnibus interior homo vestitur, quia in eo quòd ad fuperna erigitur, carnaliú motuum obfidione vallatur. Sed tendentem ad iuflitiam nequaquam in tetatione Conditor descrit, quia per infusionem gratic etiam peccantem prayenit: fed fubleuatam mentem et ad bella exterius laxat.et interius roborat. Vnde adhue apre subiungitur: [Ossibus et neruis compegishi me.] Carnibus et pelle ve- B ftimur, sed offibus neruisq. compingimur: quia etsi tentatione foris irruente concutimur, intus tamen nos Conditoris manus roborat ne frangamur. Carnis itaque motibus nos humiliat ad dona, sed per ossa virtutum roborat contra tentamenta. Ait ergo: [Carne et pelle vestisti me, oslibus et neruis compegisti me. Ac si aperte dicat : Foris me ad probationem deseris, sed tamen intus ne peream, virtutibus astringendo custodis. Qui ideirco nobis bene viuendi rectitudinem tribuit, quia benigne praterita qua deliquimus, parcit. Vnde et adhuc apte subiungitut : [Vitam et misericordiam tribuisti mihi.] Vita quippe tribuitur, cum malignis mentibus benignitas aspiratur. Sed vita sine misericordia accipi nequaquam valet, quia ad obtinenda Dominus iustitiæ bona non adiuuat, si prius misericorditer anteactas nequitias non relaxat. Vel certe vitam nobis et misericordiam tribuit : quia ea, qua nos miscricordia ad bene viuendum præuenit, etia subsequente custodit. Nisi enim misericordiam subroget, seruari non valet vita, quam præbet . Ipso quippe quotidie viu humana vita veterascimus: et exterioris hominis impulsu, cogitatione lubrica ab interioribus eximus. Et nifi nos fuperna visitatio vel ad amorem compungendo viuificet, vel ad timorem flagellando reflauret, repentino lapíu mens funditus tota destruitur, quæ longo virtutis studio innouata videbatur. Vnde subditur: [Et visitatio tua custodiuir spritum meum. I Humanum quippe spiritum visitatio superna custodit, cum hunc virtutibus ditatum, vel flagello percutere, vel compungere amore non definit. Nam fi dona præftat, fed hunc continue reftaurando non fubleuat, citius bonum perditur, quod non a largiete custoditur. Sed ecce vir fanctus dum se humiliter agnoscit, conferenda generaliter diuinæ misericordiæ secreta apprehendit : cumq. in sirmitatem fuam veraciter fatetur, repente ad cognoscendam vocationem gentium sublimiter rapitur. Nam protinus subditur:

Quod vecatio gentium, ab antique in Dei confilie abscondita sit.

Caput XXX. Icer hac celes in corde tuo, tamen scio quia vniuersorum memineris.] Ac si aperte dicar: Cur de me trepido, qui et vniuersas gentes quia colligas, scio? Quod tamen in corde celas: quia hoc adhuc aperto fermone non indicas. Sed qui vniuerforum reminifeeris, me proculdubio de venia certum facis. Sciendum vero est, quia in quibusdam factis et certi de venia reddimur, et post perpetratas culpas ad absolutionis nostræ fiduciam correctione et poenitentia subsequente roboramur, perpetratæ tamen nostræ nequitia adhuc memoria tangimur, et cogitatione illicita auerli nolentesq. pulfamur. Vnde et apte subiungitur :

Quod peccata praterita etiam eum per panisentiam abluta fuerint, importuna cogitatio recurrens, nobis perducat ad mentem . Et quid fit, qued per Moyfen homo notturno pollutus somno, extra castra egredi inbetur, & non renerti permittitur, Caput XXXI. nist lotus aqua post solis occasim.

C I peccaui, et ad horam pepercisti mihi, cur ab iniquitate mea mundum me esse non D pateris?] Ad horam Dominus peccatori parcit, cum reatum culpæ concessis protinus fletibus diluit . Sed ab iniquitate nostra mundos nos esse non patitur : quia volentes quidem culpam fecimus, fed nonnumquam nolentes eius memoriam cum delectatione toleramus. Sape namque hoc, quod a conspectu iam judicis sletu interueniente, deletum eft, ad animum redit, et deuicla culpa ad delectationem rurfus inferpere nititur, atque in

antiquo

antiquo certamine rediuiua pulfatione reparatur: ita vt quod prius egit in corpore, hoc importuna cogitatione postmodum verset in mente. Quod caure ille conspicere athleta foiritalis nouerat, qui dicebat : Computruerunt et deteriorauerunt cicatrices mea, a facie Pfal. 37. insipientia mea. Quid namque cicatrices, nisi fanationes funt vulnerum? Laxatas ergo 40. pequirias ad delectationem memoriæ redire conspexerat, qui cicatrices deslebat. Cicatrices quippe computrescere, est fanata iam peccatorum vulnera, rursus in tentationem serpere, arque ex corum suggestionibus post superductam cutem poenitenria, foctorem eulpæiterum, dolorema, sentire. Quia videlicet in re et nihil foris opere agitut, et sola intus cogitatione peccatur: districtoq fe reatu mens obligat, nisi hoc solicitis lamentis tergat. Vnde bene per Moyfen dicitur: Si fuerir inter vos homo, qui nocturno pollurus fit Dent. 23. b fomnio, egredietur extra castra, et non reuertetur priusquam ad vesperum lauetur aqua,

17.

B et post solis occasium regredietur in castra. Nocturnum quippe est somnium tentatio occulta, per quam tenebrofa cogitatione turpe aliquid corde concipitur : quod tamen corporis opere non expletur. Sed fomnio nocturno pollutus, egredi extra castra pracipitur; quia videlicet dignum est, vt qui immunda cogitatione polluitur, indignum se cunctorum fidelium societatibus arbitretur, culpæ suæ meritu ante oculos ponat, et ex bonorum se æstimatione despiciat. Pollutum ergo extra castra exire, est turpi impugnatione laborantem, sese ex continentium comparatione despicere. Qui ad vesperum lauatur aqua, cum defectum fuum conspiciens ad poenitentia lamenta conuertitur, vt fletibus abluat omne, quod in animo occulta inquinatio accusar. Sed postoccasum solis ad castra redeat; quia deferuescente tentationis ardore, necesse est, vi iterum fiduciam erga societatem bonorum sumae. Post aque quippe lauarionem, occumbente sole, ad castra reuerrirur, c. qui post lamenta poenitentia, frigescente flamma cogitationis illicita, ad fidelium me-

rita prefumenda reparatur: vt iam fe a ceteris longe esse non æstimet, qui mundum se per obitum intimi ardoris gaudet. Sed inter hae sciendum est, quòd ideireo nonnumquam impulsu illicitæ cogitationis affligimur; quia in quibusdam terrenæ conuersationis actibus, quamuis licitis, libenter occupamur. Cumq. vel in minimis terrena actio per desiderium tangitur: crescente contra nos antiqui hossis sortitudine, mens nostra non minima importunitate tentationis inquinatur: Vinde et sacerdos legis, membra hostia per frusta concisa, caput arque ea, que erga iecur sunt, iubetur ignibus cremare, pedes veto arque intestina hostiz prius aqua diluere. Nos quippe ipsos sacrificium Deo offerimus, cum viram nostram cultui diuino dedicamus. Qui membra hostia per frusta conci-

la super ignem ponimus, cum vita nostra opera virtutibus distinguentes, immolamus. Caput, arque ea, qua iuxta iecur continentur, incendimus, cum in fensu nostro, quo omne corpus regitur, atque in occultis desiderijs flamma diuini amoris ardemus. Et tamen precipitur, ve pedes atque intestina hostia lauentur. Pedibus enim terra tangitur, intestinis vero stercora gestantur: quia plerumque jam ex desiderio in æternitatem succendimur; iam toto deuotionis fenfu ad appetitum nostræ mortificationis inhiamus: fed quia adhuc terrenum præ infirmitate aliquid agimus, nonnulla etiam, quæ iam fubegimus, illicita in corde toleramus. Cumq. cogirationes nostras immunda tentatio inquinar, quid aliud quam intestina nostre hostia stercus portant ? Sed vt comburi debeant, lauentut : quia nimirum necesse est, ve immundas cogitationes timoris sierus diluar, quas in acceptione facrificij supernus amor incendat. Et quidquid mens vel de inexperto certamine, vel de conuerfationis pristinæ memoria patitur, lauetur: ve tanto suauius in conspectu sui spe-

Etatoris ardeat, quanto cum ei assistere coeperit, nil terrenum secum vel lubricum in ara suz orationis imponit. Vir igitur sanctus humanæ mentis damna conspiciat, quod plerumque se cogiratione illicira inquinat: et postquam reatum operis iudex relaxat, et sua plorans, nostra, quæ ploremus, aperiat, dicens : [Si peccaui, et ad horam pepercisti mihi, cur ab iniquitate mea mundum me effe non pateris? ] Ac si aperte dicat : Si culpam venia abstulit, cur hanc et a memoria non detersit. ?

Quod uiri faneti in prasenti uita tentationum miseria afficiuntur, impij uero non relu-Clantur , sed quiescunt in eis . Caput XXXII.

C' Epe autem ita mens in culpæ recordatione concuritur: vt ad perpetrationem illius longe granius quam prius, quando capta fuerat, vrgeatur: et deprehensa trepidat ng, ipfam varijsmotibus impulfa perturbat ; metuit quidem, ne vincatur tentationibus,

43-

fed refistens, hoc ipsum, quod longo labore certaminis affligitur, perhorrescit. Vnde et A apre subiungitur : [Et si impius fuero, væ mihi est: et si iustus, non leuabo caput, saturatus afflictione et miseria. ] Impius namque væ habet, iustus miseriam : quia et æterna damnatio reprobum sequitur, et electus quisque doloribus transitoriæ aduersitatis expiatur. Impius caput leuat, sed elatus euadere væ, quod sequitur, non valet. Iustus labo re sui certaminis afflictus, caput leuare non sinitur : sed pressus a perpetua afflictione liberatur. Ille fe in voluptatibus erigit: fed fupplicijs fequentibus mergit. Iste fe in doloro deprimit: fed tamen a pondere aterna animaduerfionis abscondit. Consideret ergo vir fanctus, quòd aut renitens homo vitijs, præfentis labore efficitur: aut fuccumbens, perperuæ afflictioni mancipatur, et dicat: [Et si impius suero, væ mihi est : et si iustus, non leuabo capur, saturatus afflictione et miseria. I Ac si aperte deploret, dicens: Aur substratus carnis defiderijs, fupplicio aterno fubijcior, aut repugnans illicitis motibus, poena præsenti crucior : quia a labore certaminis liber non sum . Sed superna dispensatio idcirco nos rota fibi intentione feruientes, carnis noftræ permittir impugnationibus concuri, ne mens nostra in superbiam audeat præsumptione suæ securitatis eleuari, vt dum pulsata trepidat, in folo auctoris adiutorio spei pedem robustius figat. Vnde et adhuc apte fubiungitur:

Qued aliquando insti, ne de sua institua intumescant, cadere permittuntur. Cap. XXXIII.

T propter superbiam, quasi leænam capies me. ] Leæna cum escam catulis exquirit, inhianter in foucam captionis ruit. Sicur enim ex quibufdam regionibus fertur, fir in eius itinere fouea, in quam pecus deponitur, vt illuc se eius appetitu projecre leana prouocetur: quæ angulta fimul et alta præparatur, vt in eam ruere ambiendovaleat, en fed hanc faliendo nullo modo euadat. Alia quoque fouea, quæ priori cohæreat, effoditur : quæ tamen ei, in qua pecus est, extremæ partis apertione coniungitur : in qua nimirunt cauea ponitur, vt leana corruens quia desuper terroribus vrgetur, cum quali in secretiori parte fouez occultare se appetit, caucam voles intret: cuius iam szuitia nequaquam pertimescitur, quia clausa in cauca leuatur. Que enim sua sponte in soucam corruit, ad fuperiores partes circumfepta vectibus redit. Sic fic nimirum humana mens capta eft, que in libertate arbitrij condita, dum nutrire desideria carnis appetiuit : quasi leena catulis escam quæsiuit, atque in deceptionis suæ soucam cecidit, quæ, suadente antiquo hofle, ad cibum prohibitum manum intendit, fed in fouea protinus caucam inuenit : quia sponte ad mortem veniens, corruptionis suz mox carcerem pertulit. Sed cum multa agere conatur, et non valet, eiusdem corruptionis suz obstaculis, quasi cauez vectibus ligatur, arque ad auras liberas, gratia interueniente, reducitur. Iam quidem eam, in quam ceciderat damnationis foueam, euasir: quia secutura mortis supplicium, manu Redemptoris adiura, ad veniam redeundo superauit. Sed tamen coartata caucam tolerat: quia supernæ quoque disciplinæ nexibus cingitur, ne per carnis desideria vagetur. Quæ ergo sponte sua in soucam cecidit, ad auras liberas clausa redit: quia et per libertatem arbitris in culpam corruit, et tamen hanc a suis motibus, Conditoris gratia coastam nolentemq. constringit. Post foucam iraque caucam patitur, que erecta ex eterno supplicio, a prauæ voluntatis motibus, sub celestis artificis dispensatione religatur. Recte igitur dicit : [ Et propter superbiam, quasi leænam capies me: ] quia et liber homo per cibum sibi mortem intulit, et reductus ad veniam, sub disciplina melius clausus viuit : Quasi leana ergo propter superbiam captus est: quia inde nunc eum disciplina sue corruptionis deptimit, ynde transgressionem precepti non timens audacter in soueam saltum dedit. Sed si parumper E obtutus mentis a culpa primi parentis auertimus, nos adhuc quotidie, vt lexnam capi per vitium elationis inuenimus. Sepe namque homo acceptis virtutibus in audaciam fue presumprionis erigitur: sed mira dispensatione pietatis, ante eius oculos res quelibet, in quam corruat, ordinatur. Dumq. per culpam aliquid appetit, quid aliud quam pradam in fouea concupifcit? Sua sponte inhians cadir, sed suis surgere viribus non valet. Qui cum se nihil ex se esse considerat, discit proculdubio cuius adiutorium requirat. Ouem tamen superna miseratio captum quasi a souca euchit : quia hunc infirmitate cognita ad veniam reducit. Lezne itaque more, propter superbiam ad superiores partes in caucan? remear, qui cum de virtute extollitur, lapfus ad defideria in humilitare religatur. Quia enim prius propria presumptione perierat, mira pictate agitur, vt infirmitaris

fux iam notitia claufus viuat. Quod quia fanctus vir crebro accidere hominibus confoicit, nostri in se periculi vocem sumit : ve cum eius stetus agnoscimus, que in nobis sunt flenda, discamus. Sed cum mentem nostram elatio erigit, summi a nobis protinus comunctio amoris recedit: eum vero superna nos gratia visitat, statim per lacrymas ad sua defideria infligat. Vnde et apre fubiungitur:

Quod faneti veri, cum a Deo relingunutur, ruina fua dispendia non fentinut : cum vero visitans, renerestur ad eos Deus, mirabili cruciatu compunitsoms semetipses, quales sucraus, discutinus. Capus XXXI 111.

R Euerfusq. mirabiliter me crucias.] Cum ab auctore relinquimur, nec ipía vllatenus defitrutionis nostræ damna sentimus. Quò enim longe nos Conditor deserit, co mens nostra insensibilius obdurescit, nulla que Dei funt diligit, nequaquam superna concupiscit: et quia amoris intimi calorem non habet, frigida deorfum iacet, ac miserando modo fit quotidie tanto securior, quanto peior : cumq. vade sit lapsa, non meminit, et supplicia secutura non metuit, quantum lugenda sit, nescit. At si afflatu sancti Spiritus tangitur, ad confiderationem protinus fuz perditionis euigilat, in calestium inquisitione se excurit, amoris summi astibus inardescit, qua se circumprimunt, damna considerat, et plorat proficiens, que prius leta torpebat. Bene ergo conditori dicitur : [ Reuerfusq. mirabiliter me crucias. ] quia omnipotens Deus vnde mentem nostram visitans, ad amorem fuum erigit, inde hanc per lacrymas grauius affligit. Ac si aperte dicat: Relinquendo me nequaquam afficis: quia infensibilem reddis: fed cum reuerteris, crucias: quia dum te infinuas, mihi me, quam fim lugendus, demonstras. Vnde nequa-C quam se poenaliter, sed mirabiliter afferit cruciari: quia dum per fletum mens ad summa rapitur, compunctionis fuz poenam gaudens miratur: et libet affici, quia afflictione fua fe conspicit ad alta subleuari. Sæpe autem cum nos a sancti desiderij exercitatione tor-

pescere superna pietas cernit, exempla se sequentium nostrisobtutibus obijcit, ve mens per orium remissa, quo in alijs vigilantiam profectus considerat eo in se pigritudinem torporis erubefcat . Vnde et recte fubiungitur : 18 21 850

Quid eletti contra nos testes Dei sunt , ut qui negligimus pracepta, ex aduerso confundamur per sanctorum exempla. Caput XXXV.

Y Mfrauras teftes tuos contra me, et multiplicas fram tuam, et poena militant in me. ? Testes enim Dei sunt, qui per exercitium sancti operis testantur, que electos securura D fint pramia veritatis. Vnde hos quoque, quos pro veritate passos agnoscimus, Gtaco eloquio martyres, ideft, teftes vocamus. Et per loannem voce angelica Dominus dicit: In diebus meis Antipas teftis meus fidelis, qui occifus est apud vos. Sed testes suos contra nos Apor. 2.4 Dominus inflaurat, cum electorum vitam prauitati noftra contrariam, ad arguendos nos infruendosq. multiplicat. Contra nos ergo teftes illius inflaurantur: quia cuncta quæ agunt, fludijs nostræ prauitatis aduersa sunt. Vnde sermo veritatis aduersarius vocatur, cum Mediatoris voce per Euangelium dicitur. : Efto confentiens aduerfario tuo Matth. 1. d cito, dum es cum illo in via.. Atque de hoc codem Redemptore reprobi perfequentes di-cunt: Contrarius est operibus nostris. Et paulo post: Dissimilis est alijs vita illius. Testes Sep. a. e itaque fuos contra nos Dominus inflaurat : quia bona, que facere ipti negligimus, hac Ibid.c ad correptionem nostram fieri ab alijs demonstrat : vt qui praceptis non accendimur, E saltem exemplis excitemur, atque in appetitu rectitudinis nel sibi mens postra difficile

æftimet, quod perfecte peragi abalijs videt. Et fit plerumque, vi cum aliena vita bona conspicimus, nostra solicitius damna timeamus: et eo patescat quanto post pondere animaduersionis impetimur, quo nunc a bonorum moribus longe discrepamus. Vnde et testium instauratione memorata, protinus apte subiungitur. : [ Et multiplicas iram tuam.] Eo nobis multiplicari ira Dei dicitur, quo effe multiplex indicatur: quia ex ipfa nunc bonorum vita et labore cognoscimus, si emendari, dum tempus est, nolumus, uanta post animaduersione feriamur. Electos quippe Dei cernimus et pia agere, et crudelia multa rolerare. Hinc ergo colligitur, districtus iudex quanta illic feriat districtione quos reprobat, si hic sic cruciat quos amat, Petro attestante, qui ait : Tempus est, ve iudi- 1. eri. 4 cium incipiat de domo Dei: si autem primum a nobis, quis finis eorum, qui non credunt Dei Euangelio è Omnipotens igitur Deus cum contra nos testes instaurat, iram multiplia

cat:quia

## S. Gregorij Expos Moralis Lib. IX.

care quia quo bonorum vitam nostris oculis obijcit, co prauitatis perpetratæ duritiam, A qua districtione in iudicio percutiar, oftendir. Nam cum folis se sequentibus dona exaggerat, torpentes iam quia reliquerir, demonstrat. Cum bona ergo in alijs cernimus, valde necesse est, ve et exultarionem nostra formidini, et formidinem nostra exultationi misceamus: quatenus et de alienis profectibus charitas gaudeat, et de suis infirmitatibus conscientia constricta contremiscat. Sed cum fraterno profectu reficimur, cum districtionem super nos interni iudicis ex ipso nostro torpore pensamus, quid restat nisi, vt ad discutiendum se animus redeat, et quidquid in se reprobum, quidquid prauum deprehendit, affligat? Vnde et apte subiungitur : [Er poenæ militant in me .] Consideratis quippe Dei testibus, pœnæ in aobis militant : dum quia miranda illorum sacta conspicimus, vitam nostram, qua ex corum nobis comparatione displicet, studiosa afflictione cruciamus, ve quidquid in nobis pollucrunt opera, diluant lamenta: er si quid adhuc culpa delectatio- B nis inquinat, poena mæroris tergat. Beatus igitur Iob, quia vitam patrum præcedentium conspicit, quid in se gemere debeat, subtilius agnoscit. Sed magni doloris magisterio. dum sua plangit, ad lamenta nos instruit: vt quo virtutes in alijs cernimus, co apud districtum sudicem nostra folicite delicta timeamus. Sequitur : [ Quare de vulua eduxisti me? Qui viinam confumptus essem, ne oculus me videret. ] Quod nimirum prima oratione iam protulit, dicens: [Quare no in vulua mortuus fum?] Qui hoc quoque quod hie adijcir fubdens : [Fuiffem, quafi non effem, de vtero translatus ad tumulum : ] Illic verbis alijs non aliter adjungit, dicens: Sicut abortiuum absconditum non subsisterem, vel qui concepti non viderunt lucem. Quia vero hæc superius late digessimus, pro vitando lectoris faitidio, exposita replicare declinamus. Sequitur:

Quod cum peccasum animum pulfat, si brenitas delectationis aspiciatur, non multum inaat.

Vinquid non paucitas dierum meorum finietur breui ?] Cautum se ac solicitum viuere oftendit, qui breuitatem præfentis vitæ confiderans, non eius vfum, fed terminum conspicit: vt ex fine colligat, nihil esse, quod transiens delectat. Hinc namque per Salomonem dicitur: Si annis multis vixerit homo, et in his omnibus latatus fuerit, me-Eccls. 11. d minisse debet tenebtosi temporis et dierum multorum: qui cum venerint, vanitatis arguentur præterita. Hinc rurfum feriptum est: In omnibus operibus tuis memorare no-Eccls. 7. d tiffima tua, et in æternum non peccabis. Igitur cum culpa animum tentat, mens necesse est, ve breuitatem suæ delectationis aspiciat, ne ad viuacem mortem iniquitas rapiat, cum constet, quòd ad terminum citius mortalis vita præcurrat. Sed sæpe oculus contem- D plationis nostræ confunditur, dum dolor noster flagellis crebrescentibus aggrauatur. Libet præsentis vitæ exilium gemete, sed præ ipsa afflichone mens non valet damna suæ cacitatis aftimare : vnde protinus fubdit :

> Quod fi peccatum, cui ex consuctudine obligati sumus, flendo dolere non possumus, nisi pietatis superna respectu compungamur, Caput XXXVII.

Imitte ergo me, vt plangam paululum dolorem meum. ] Sicut enim moderata af-fiichio lacrymas exprimit, ita immoderata fubducit: quia mæror ipse, quasi sine mærore fit, qui afflicti mentem deuorans, sensum doloris tollir. Vir igitur sanctus feriri, plusquam sufficit, pertimescit, dicens: [Dimitte ergo me, vt plangam paululum dolorem meum.] Ac si aperte dicat : Flagella tuæ percussionis tempera, vt moderatis doloribus, E assimare mala, qua parior, siendo conualescam. Quod tamen intelligi et aliter potest. Sæpe namque peccator iniquitatis fuz vinculis ita constringitur, vt pondus quidem peccatorum toleret, sed tamen quia tolerat, ignoret. Sæpe autem si cognoscat, quanto reatu premitur, erumpere in lacrymas conatur, et non potest: vt hunc in se mente libera, et conuersatione integra persequatur. Flere ergo dolorem suum non valet, qui et iniquitatis sue teatum confiderat : et tamen præ tertenæ occupationis pondere , hunc et gemere nequaquam vacat. Flere dolorem fuum non valet, qui praux quidem confuetudini contraire nititur: sed tamen adhuc succrescentibus desiderijs carnis grauatur. Huius doloris præ-Pfd. 119. fentia Prophera mentem cruciauerat, cum dicebat : Dolor meus contra me est semper, quoniam iniquitatemm eam ego pronunciabo, et cogitabo pro peccato meo. Sed folueis iniquitatis vinculis, dimillum le nouerat qui exultabat, dicens : Dirupifti vincula mea,

Pfal. 37.

A tibi facrificabo hostiam laudis. Tunc igitur ad plangendum dolorem nos Dominus dimittit, cum et mala nobis, que fecimus, demonstrat : atque ad hec eadem flenda, que cognoscimus, adiunat. Culpas oculis obijcit, et pia manu gratiz, vincula cordis soluit: ve ad vacationem pœnitentiæ mens nostra se erigat, et carnis soluta compedibus, in auctorem suum libera gressum amoris tendat. Plerumque etenim vitam nostram ipsi reprehendimus, sed tamen libenter agimus hoc, quod in nobis recte reprobamus. Ad iustitiam spiritus nos erigit, ad consuetudinem caro restringit. Amori suo mens renititur, sed protinus delectata captinatur. Bene itaque dicitur: [ Dimitte ergo me, vt plangam paululum dolorem meum .] Quia nisi a reatu culpa, quo nos ligauimus, misericorditer dimittamur, perfecte flere non possumus hoc, quod in nobisipsis contra nosmetipsos dolemus. Sed tune veraciter reatus nostri dolor plangitur, cum tenebrosa illa inferni retributio in-B tento timore prauidetur. Vnde apte fubiungitur:

Qued pana infernales nec transitoria fint, nec phantaffica, sed folida & Caput XXXVIII.

A Ntequam vadam, et non reuertar ad terram tenebrosam et opertam mortis caligi-ne. 1 Quid enim terra tenebrosa nomine, nisi tetra tartari claustra signantur. Quæ æternæ mortis caligo operit, quia damnatos quosque in perpetuum a vitæ luce difiungit. Nec immerito infernus terra dicitur : quia quicumque ab eo capti fuerint, stabiliter tenentur . Scriptum quippe est : Generatio præterit, et generatio aduenit, terra vero in Eccls. 1. a aternum stat. Recte igitur inferni claustra tenebrosa terra nominantur: quia quos puniendos accipiunt, nequaquam poena transitoria, vel phantastica imaginatione cruciant: C. fed vltione solida perpetuz damnationi seruant. Que aliquando tamen laci appellatione fignantur, Propheta attestante, qui ait : Portauerunt ignominiam fuam cum his, qui Ezech. 16.f descendant in lacum. Infernus ergo et terra nominatur, quia susceptos stabiliter tenet; et lacus dicitur, quia hos, quos semel ceperit, semper siuchuantes et trepidos tormentis circumfluentibus absorbet. Sanctus autem vir siue sua, siue humani generis voce dimitti se postulat, antequam vadat, non quia ad terram tenebrosam, qui culpam deflet iturus est: sed quia ad hanc proculdubio, qui plangere negligit, vadit, sicut debitori suo creditor dicit: Solue debitum, priusquam pro debito constringaris, qui tamen non constringitur, si quod debet soluere, non moriatur. Vbi et recte subditur: [Non reuertar.] Quia nequaquam vltra mifericordia parcentis liberat, quos femel in locis poenalibus suftitia iudicantis damnat. Que adhuc subtilius loca describuntur, cum dicitur: [Terram miseniz et renebrarum.] Miseria ad dolorem pertinet, tenebræ ad cæcitatem. Ea ergo, quæ a conspectu districti iudicis expulsos tenet, miseriz et tenebrarum terra perhibetur; quia foris dolor cruciat, quos diuisos a vero lumine, intus cacitas obscurat. Quamuis miseria et tenebrarum terra intelligi, et aliter potest. Nam hæc quoque terra, in qua nascimur, est quidem miseriz, sed tenebrarum non est : quia multa hic corruptionis nostræ mala patimur, sed tamen adhuc in ea per conversionis gratiam ad lucem redimus : veritate uadente, quæ ait: Ambulate dum lucem habetis, ne vos tenebræ comprehendant. Illa Joss. 12. e vero simul miseria et tenebrarum terra est: quia quisquis ad toleranda eius mala descenderit, nequaquam viterius ad lucem redit. In cuius adhuc descriptione subiungitur: [Vbi vmbra mortis, et nullus ordo.] Sicut mors exterior ab anima dividit carnem: ita mors interior a Deo separat animam . Vmbra ergo mortis est obscuritas divisionis : quia damnatus quisque cum eterno igne succenditur, ab interno lumine tenebratur. Natura vero ignis est, vt ex seipso et lucem exhibeat et concremationem. Sed transactorum vitrix illa flamma vitiorum, concremationem habet, et lumen non habet. Hinc eft enim, quòd re- Matth, 25.4 probis veritas dicite Discedite a me maledichi in ignem eternum, qui paratus est diabolo et angelis eius. Quorum rurfus omnium corpus in vnius persona fignificans, dicit : Liga- Matth. 22.6 te ei manus et pedes, et mittite eum in tenebras exteriores. Si itaque ignis, qui reprobos cruciat, lumen habere potuisset, is qui repellitur, nequaquam mitti in tenebras diceretur. Hinc etia Pfalmifta ait: Super cos cecidit ignis, et non viderunt folem. Ignis enim fuper Pfal, 170

impios cadit, sed sol igne cadente non cernitur quia illos, quos gehennæ siamma deuorat, a visione veri luminis cæcat: vt et foris eos dolor combustionis cruciet, et intus pœna cæcitatis obscuret: quatenus qui auctori suo corde et corpore deliquerunt, simul corde et cor-

pore puniatur, et verobique poenas fentiant : qui dum hic viuerent, prauis suis delectatio-

# 540 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. IX.

fubditi, vndique contra iustitiam iuste iudicantis pugnant.

Egych, J.f. nikusez veronge ferniebann. V node bene per Prophestan dicinut: Defenderunin in Infer. A name uman ami filia. Arma quipe peccanium fant membas corporis, quibus petuerfa defderia, que concipiume escquantra. V node rede per Paulum dicture: Necue érabbea tis membar veltar amas iniquatais peccano. Cum armais espo ad inferum de Gendere, eft cum jois quoque membris, quibus defderia volupratis expluerunt, acterni indicip tormenta roletare e viture coe van dique dotor absorbera; qui unue fui defedationibus

Quo modo supplicia damnatorum ex iustitia iudicis ordinem babeant, in eis autem, qui ca patiuntur, consussamm. Caput XXXIX.

2

52

8

47. M Imm wero eft walek, quod diciruza: Visi nullus ordo. ) Neque enim omnipotents ipid quoque (inplicia, quae ex lance inflitti prodeunt, inferri fine ordine nequaquam pofume. Quo modo namque in Implicia ordine nequaquam quemque inates moderninis, retribunto fequitur vitionis Hime quippe ferriprum eft: Poetress potentie tormenta patientur, es fortocobus fortior inflat crucatio. Hime in Balylonis damnaste potentie tormenta patientur, es fortocobus fortior inflat crucatio. Him in Balylonis damnaste necessaria. Si de indicine 2 Quantum estalatuit (e. et in delicip fiur, tatum that estil litorentum et ludum. Si gittur insta modum culpa, poeta dilinguitur, consta minirum, quò di nupplicij ordoo fortature. En filt formentorum (mmman, metrorum acita dirineretta, nequa-

quam judex veniens dicturum se messoribus esse perhiberet: Colligite primum zizania, Matth.13.d et ligate ea in fasciculos ad comburendum. Si enim nullus in supplicijs ordo seruabitur, cur comburenda zizania in fasciculos ligantur. ? Sed nimirum fasciculos ad comburendum ligare eft hos, qui æterno igni tradendi funt, pares paribus fociare: vt quos fimilis C culpa inquinat, par etiam pœna constringat: et qui nequaquam dispari iniquitate polluti funt, nequaquam dispari tormento crucientur: quatenus simul damnatio conterat, quos fimul elatio fubleuat, quosq. non diffimiliter dilatauit ambitio, non diffimilis angustet afflictio, par cruciet flamma supplicij, quos in igne luxuriæ par succendit flamma peccati. Sicut enim in domo patris mansiones multæ funt pro diuersitate virtutis, sie Ican. 14. a damnatos diuerfo supplicio gehennæ ignibus subijeit disparilitas criminis. Quæ videlicer gehenna quamuis cunctis vna fit, non tamen cunctos vna eademq. qualitate fuccendit . Nam ficut vno sole omnes tangimur, nec tamen sub eo vno ordine omnes assuamus, quia iuxta qualitatem corporis sentitur etiam pondus caloris: sic damnatis et vna est gehenna, que afficit, et tamé non vna omnes qualitate comburit : quia quod hic agit dispar

valetudo corporum, hoc illic exhibet dispar causa meritorum. Quo modo ergo nullus inesse ordo supplicijs dicitur, in quibus profecto quisque iuxta modum culpa cruciatur. Sed fanctus vir poltquam vmbram mortis intulit, quanta fit confusio in damnatorum 48. mente subiungit : quia ipsa quoque supplicia , quæ ordinata per iustitiam veniunt , ordinara proculdubio in corde morientium non funt. Vt enim paulo fuperius diximus, dum damnatus quisque foris flamma succenditur, intus cacitatis igne deuoratur, atque in dolore politus, exterius interiusq. confunditur, vt sua deterius confusione crucietur. Repulsis ergo ordo in supplicio non erit: quia in corum morte atrocius ipsa confusio mentis fæuit. Quam tamen mira potentia iudicantis æquitas ordinat, vt poena animam quafi inordinata confundat. Vel certe abesse ordo supplicijs dicitur: quia quibuslibet rebus in pœnam surgentibus, propria qualitas non seruatur. Vnde et protinus subinfertur: [ Et fempiternus horror inhabitat. In huius vite tormentis timor dolorem habet, dolor timorem non habet : quia nequaquam mentem metus cruciat, cum pati iam coeperit, quod metuebat. Infernum vero et vmbra mortis obscurat, et sempiternus horror inhabitat; quia eius ignibus traditi, et in supplicijs dolorem sentiunt, et in doloris angustia pulsante fe semper pauore feriuntur: vt et quod timent tolerent, et rursum quod tolerant, sine ces 1fa. 66. 3

quia cius ignubus tradiu, et in luppicus dosorem ientuunt, et in otioris angunua punante fe femper pauce feriuntur, vet cuod timent tolerent, et rufuim quod tolerant, fine cefe fatione periumekant. De his etenim kriptum eli Vermis cotum non moristus, et ignis corum non eximputure. Hi fine mana, que faccendi, illuminate illue, vi fuperus verbis Pfallmilte docuimus, ignis, qui cruciat, poblurat. Hie meus amitture, cum rolerari aim creperis quod timebature illuere dole dell'anati, et pauco anguliat. Horrendo giu tum enco crit tune reprobis dolor cum formidine, sil amma cum obicuriate. Sic fei videlicera dammatis fentri pondus fumma equirata debete vi vequi a voluntate Condicioni nequaquam funt veriti diferepare dum viserent, in corum quandoque interitui pipa fuits cultivate.

A qualitatibus etiam tormenta discordent: quatenus quo se impugnant, cruciatus augeant, et cum varie prodeunt, multipliciter sentiantur. Que tamen supplicia in se demersos et vitra vires cruciant, et in eis vitæ fubfidium extinguendo feruant: vt fic vitam terminus puniat, quatenus semper sine termino cruciatus viuar, qui et ad finem per tormenta properat, et fine fine deficiens durat. Fit ergo miseris mors sine morte: finis sine fine: desectus fine defectu: quia et mors viuit, et finis semper incipit, et deficere defectus nescit. Quia igitur et mors perimit, et non extinguit: dolor cruciat, sed nullatenus pauorem fugat: flamma comburit, sed nequaquam tenebras discutit: quantum per notitiam presentis vite colligitur, supplicia ordine non habent, quæ non suam per omnia qualitatem tenent, quamuis illic ignis et ad cosolationem non lucet, et tamen, vt magis torqueat, ad aliquid lucet.

Nam lequaces quoque suos secum in tormeto reprobi, flamma illustrante, visuri sunt, B quorum amore deliquerunt: quatenus, qui eorum vitam carnaliter contra precepta conditoris amauerut, ipforum quoque eos interitus in augmetum fuæ damnationis affligat. Quod profecto, Euangelio attestate, colligimus, in quo veritate nunciate, diues ille, quem Luc. 16. d contigit ad eterna incendij tormëta descendere, quinque fratrum describitur meminisse, qui Abraam petijt, vt ad corum eruditionem mitteret, ne illuc eos quandoque venientes par pœna cruciaret. Qui igitur ad doloris fui cumulum propinquorum abfentium meminit: conftat proculdubio quia eos, ad augmentum supplicij, paulo post potuit etiam præsentes videre. Quid autem mirum si secum quoque reprobos aspiciat cremari, qui ad doloris fui cumulum, eum, quem despexerat, in sinu Abraæ Lazarum vidit? Si ergo ei, vt poena cresceret, et vir electus apparuit : cur non credendum sit, quod videre in supplicio

cos etiam, quos contra Deum dilexerat, possir? Qua ex recolligirur, quòd cos, quos inor-C dinate nunc reprobi diligunt, miro iudicij ordine, fecum tunc in tormentis videbunt : ve poenam propriæ punitionis exaggeret illa auctori præposita carnalis cognatio, pari ante oculos vitione damnata. Ignis itaque, qui in obscuritate cruciat, credendum est, quia lumen ad tormentum seruat. Quod si approbare testimonijs in sua expressione non possumus: superest, ve ediuerso doceamus. Tres quippe Hebran gentis puerl, per Chaldri re- Dan. 3.6 gis imperium fuccenfis camini ignibus, ligatis manibus, pedibusq. proiecti funt: quos tamen cum idem rex in camini incendio miferatus exploraret, illæfis veftibus deambulates vidit. Vbi aperte colligitur, quia mira dispositione Conditoris, ignis qualitas in diversa virtute temperata, et vestimenta non attigit, et vincula incendit, sanctisq. viris et ad inferendum tormentum flamma friguit, et ad folutionis ministerium exarsit. Sicut ergo ele-Ais ignis ardere nouit ad folatium, et tamen ardere ad fupplicium nescit: ita e diuerso gehennæ flamma reprobis, et nequaquam lucet ad confolationis gratiam, et tamen lucet D ad poenam, vt damnatorum oculis ignis fupplicijet nulla claritate candeat, et ad doloris

cumulum, dilecti qualiter crucientur, oftendat. Quid autem mirum si gehennæ ignem credi mus habere supplicium simul obscuritatis et luminis, quado experimento nouimus, quia et tædarum flamma lucet obscura? Tunc edax flamma comburit, quos nunc carnalis delectatio polluit: tune infinite patens inferni baratru deuorat, quos nunc inanis elatio exaltat, atque qui quolibet ex vitio hic voluntatem callidi perfuaforis expleuerunt: tunc cum duce suo reprobi ad tormenta perueniunt. Et quamuis angelorum, atque hominum longe fit natura diffimilis, vna tamen poena implicat, quos vnus in crimine reatus ligat? Quod bene ac breuiter infinuat Propheta, qui air : Ibi Affur et omnis multitudo eius, et in Egech. 32. 6 circuitu eius sepulchra illius. Quis namque Assur superbi regis nomine, nisi ille per elationem cadens antiquus hostis exprimitur, qui pro eo quòd multos ad culpa pertrahit, cum

E cuncta fua multitudine ad inferni claustra descendir i Sepulchra aute mortuos regunt. Et quis alius morté acrius pertulit, quàm is, qui Conditorem fuum despiciés, vitam reliquité Quem videlicet mortuu cum humana corda suscipium, eius proculdubio sepnichra siunt. Sed in circuitu illius fepulchra eius funt: quia in quoru fe mentibus nuc per defideria fepelit, hos fibi postmodum per tormeta coniungit. Et quonia nunc in semetipsis reprobi malignos spiritus illicita perpetrando suscipiut, tunc sepulchra coru cu mortuis ardebung.

Qued nibil prodest, qua maneant peccatores termenta cognoscere, nisi ad hoc demns operam , vt posimui enadere . Caput XL.

Cce quæ maneat damnatos pœna cognouimus: et instruente nos sacro eloquio, E quantus in damnatione ignis, quanta in igne obscuritas, quantusq in obscuritate S. Greg. Tom, 2,

## 542 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. IX.

pauo fit aultatenus ambigimus. Sed quid prode îl îla pranoffe, î înon contingate etade.

rel Tora ergo intentione curadume flav, cum vacationis tempus accipirus, blene vitendi fluido, malorum vliticia tormena figiamus. Hine quippe per Salomonem dicitus te 16.51,b. 10.

16.51,b.

is pienia, nec fiscinda erit apud inferos, quo ru properas. Hinc Idiasa âti: Quarrie Domisnum dami muniri poteft, imme aprope eft. Hinc Paulus dicir: Ece nunc
e municipa de la come de faliasis. Hinc rutínu atc.: Dum tempus labemus,
o peremus boum ad omnes. Sed perunque fe ad viam redrucitais animus accingit, toroiffe videatur. Et tamen cum ad carnis curam reducitur, fine qua prefenta vite via nullo
modo explerur, ita hunc inferits deprefitum tener, a fi adhuc de fimmis nulla contrigfere. Auditis verbis colellis oraculi, in amorem patria exalelis erigiturs fed refugente perfentis vite fudos, fut terrane cum agence fepciturs a que interna cordis nequaquam
figurema (pei femea proficit; quia cogitazionis infines fpina denfecit.- Quam videlice
fere in vite femeipa mortini sa mant fande extorazionis endacidencis. Nolis folidis in concupifentisi. Sed in his minimum duei a emilita verbis agnotismus: quia tune
ab ea mortinero vulnera animus panquiru, cum a emenfura aquiarati son oteneure. Ne-

Matth. 6. d citi elle in crastinum. Contra hanc quoque per Paulum dicitur: Carnis curam ne feceri-Rom. I s. d tis in concupifcentijs. Sed in his nimirum ducis ac militis verbis agnoscimus: quia tunc ab ea mortifero vulnere animus pungitur, cum in ea menfura æquitatis non tenetur . Neque enim adhuc mortali in carne viuentibus, funditus cura carnis abscinditur : sed vt discrete animo seruiat, temperatur. Nam quia solicitos nos esse Veritas in crastinum prohibet, habere vicumque curam in præsentibus non negat, quam tendi ad tempus, quod fequitur, vetat. Et nimirum Paulus cum carnis curam fieri in concupifcetia non finit, proculdubio in necessitate concedit. Discretione ergo magni moderaminis carnis cura fre- C nanda est, vt seruiat, et minime principetur, ne quasi domina animum vincat : sed subacta mentis dominio, quasi ancilla famuletur: ve iussa adsit, atque ad nutum cordis repulsa diffiliat : vt vix a tergo fanctæ cogitationis appareat, et numquam contra faciem recta cogitantis obliftat. Quod bene nobis historia facra lectionis innuitur, cum Abraham tribus angelis occurrisse memoratur. Ipse quippe venientibus extra ostium occurrit: Sara Gen. 18. b

vero post ostium stetit : quia videlicet vt vir, ac dominus domus spiritalis, noster scilicet intellectus, debet in cognitione Trinitatis, claustra carnis excedere, et quasi habitationis infimæ ianuam exire: cura autem carnis, ve femina foris non appareat, et videri iactantoe erubescat : ve quasi post tergum viri sit sub discretione spiritus, solis necessarijs intenta, nequaquam sciat procaciter detegi, sed verecunde moderari. Cui tamen sape cum dicitur, vt de se minime præsumat, sed toram se in diuinæ spei fiduciam transferat, despicit, D et, cessante studio, adesse sibi vitæ subsidia posse distidit. Vnde et hæc eadem Sara promisfiones Dei audiens ridet, sed ridens corripitur, correpta autem protinus secundatur: et quæ in inuentute vigens fecundari non potuit, annis fracta fenilibus, vtero marcefcente, concepit : quia cum cura carnis sui confidentiam habere desierit, contra spem ex diuina promissione accipit, quod habituram se ex humana ratione dubitauit. Vnde et bene Isac, idest risus dicitur, qui generatur: quia cum supernæ spei siduciam concipit, quid mens nostra aliud quam gaudium parit? Curandum itaque est, ne aut necessitatis metas cura carnis transeat, aut in eo, quod moderate exequitur, de se præsumat. Sæpe yero ania, a dony a mus fallitur, ye quod voluptuole appetit, necessarium suspicerur : quatenus omnes quod libet, vitæ debitam vtilitatem putet. Et sæpe, quia effectus prouidentiam sequitur, in sui

In usual function and the control to the control to

LIBRI NONI MORALIVM FINIS."

#### S Granul Look Jon Sist T. SANCTI GREGORII MORALIS EXPOSITIONIS

#### ATVMIOB

#### LIBER DECIMVS.

#### Caput primum.



VOTERS in arenæ spectaculum fortis athleta deseenderit, hi, qui impares viribus existunt, vicissim se eius expugnationi subijciunt : et vno victo, cotra hune protinus alter erigitur: atque hoe fubacto, alius furrogatur: vt luctantis vires quandoque molliores inueniant, quas ipfa fua crebrefeens victoria fatigat: quatenus eŭ nouus quifque congreditur, is, qui vinci virium qualitate non valet; personarum sal-

tem mutatione superetur. Sie sie in hoe hominnm angelorumq, spectaculo beatus lob fortis athleta prodijt, quantumq. contra mutationes aduersantium valeat, conrinuatione indefessi roboris ostendit. Cui primus se Eliphas, secundus autem Baldath obijcit, atque ad extremum se Sophar in cius expugnatione supponit: qui ad inferendos ictus toris fe conatibus crigunt, fed tamen ad feriendam altitudinem robusti B pectoris non pertingunt . Ipfa quippe eorum verba patenter infinuant , quòd ictus in auras jactant : quia eum fanctum virum non recte redarguunt, expressa in vacuum verba percuffionis perdunt. Quod liquido oftenditur, cum Sophar Naamathitis refponsio a contumelijs inchoatur, qui ait:

## CAPVT VNDECIMVM B. IOB.



Espondens autem Sophar Naamathites, dixit.: Numquid qui multa loquitur, non audiet, aut vir verbosus iustificabitur? Tibi soli tacebunt homines, et cum cetetos irriferis, a nullo confutaberis ? Dixisti enim : Purus est sermo meus, et mundus sum in conspectutuo. Arque vtinam Deus loqueretur tecum, et. aperiret labia sua tibi, ve ostenderet tibi secreta sapientia, et. quòd multiplex esset lex cius: et intelligeres quòd multo minora exigaris ab co,

quam meretur iniquitas tua. Forfitan vestigia Dei comprehendes, et vsque ad perfectum Omnipotentem teperies. Excellior calo eft, et quid facies? Profunlior inferno, et vinde cognosces? Longior terra mensura cius, et latior mari. Si subuerrerit omnia, vel in vnum coarrauerit : quis contradicet ei, vel quis dicere ei potest: Cur ita facis ? Ipse enim nouit hominum vanitatem, et videns iniquitatem. D nonne considerat? Virvanus in superbiam erigitur, et tamquam pullum onagri se liberum natum putat. Tu autem sirmasti cor tuum, et expandistiad eum manus tuas . Si iniquitatem, quæ elt in manu tua, abstuleris a te, et non manserit in tabernaculo tuo iniustitia: tunc leuare poteris faciem tuam absque macula, et eris stabilis, et non timebis. Miseria quoque obliuisceris, et quasi aquarum, qua praterierunt, non recordaberis: et quali meridianus fulgor consurger tibi ad vesperam. Et cum te consumptum putaueris, orieris ve lucifer, et habebis fiduciam proposita tibi spe, et defossus securus dormies. Requiesces, et non erit qui te exterreat : et deprecabuntur faciem tuam plurimi . Oculi autem impiorum deficient, et effugium peribit ab cis, et spes illorum abominatio anima,

S. Greg. Tom. 2.

2ndd

Qued rette dittis femper procaces ex aduerfo respondeant .

Y Vmquid qui multa loquitur, nonne et ipse audiet ? aut vir verbosus justificabirur ?] Mos esse procacium soler, ve recte dictis semper e diuerso respondeant, ne si ad prolata consentiant, inferiores esse videantur. Quibus iustorum verba quamlibet pauca sonuerint, multa sunt, quia quo corum vitia resecant, auditum grauant. Vnde et ad crimen trahitur hoc, quod recta prædicatione contra crimina profertur. Ipfum quippe qui ex veritate fortes sententias dixerat, Sophar redarguens, verbofum vocat: quia cum ab ore instorum sapientia culpas increpat, stultorum auribus fuperfluiras loquacitatis sonat. Praui namque nil rectum, nisi quod ipsi fenserint, putant : et iustorum verba eo otiosa æstimant, quo suis hæc sensibus inueniunt diuerfa. Nec fallacem quidem Sophar sententiam protulit, quod vir verbosus iustificari nequaquam possit: quia dum quisque per verba difficit, perdita gracitate silentij, mentis custodiam amittit. Hinc quippe scriptum est : Cultus justitia, silentium. Hinc Salomon ait : Sicut vrbs patens et absque murorum ambitu, ita vir, qui Prozer.23.4 non potest in loquendo cohibere spiritum suum. Hinc rursum dicit: In multiloquio peccatum non deerit. Hinc Pfalmista testatur dicens: Vir linguosus non dirigetur super terram. Sed virtus veræ scientiæ perditur, quæ sub discretionis custodia non profertur. Certum itaque est, quòd verbosus iustificari vir nequeat. Sed bonum bene non dicitur: quia non intenditur cui dicatur. Vera quippe contra malos sententia, si bonorum rectitudinem impedit, vim fuam perdit, et eo retufa resilie, quo illud est

> Quod insti ex reprehensione corrigantur, superbi vero ad desensionu sua infaniam crigantur. Via autem praui audire bona patienter nequeunt, et cum vitæ emendationem

negligunt, ad verba se responsionis accingunt, aperte Sophar infinuat, qui fubiungit: [ Tibi foli racebunt homines, et cum ceteros irriferis, a nullo confutaberis. ] Imperita mens, vt diximus, veritatis sententias grauiter tolerat, et silentium. poenam putat: atque omne, quod recte dicitur, dedecus fuz irrifionis arbitratur: quia cum vera vox, prauorum se auribus admouet, memoriam culpa mordet, et in redargutione vitiorum, quo intus cognitione mens tangitur, foris ad studium contradictionis excitatur. Ferre vocem non valet : quia tacta in vulnere sui reatus dolet, et per hoc, quod generaliter contra peruerfos dicitur, se imperi specialiter suspicatur... Quod enim intus egisse se meminit, audire foris erubescit... Vnde mox se ad defenfionem praparat, ve reatus sui verecundiam per verba praux refutationis tegat. Sicut enim recte de quibufdam, que ab eis non recte gefta funt , correptionis vocem, ministerium charitatis astimant: sic peruersi contumeliam derisionis putant. Illi fe protinus ad obedientiam sternunt, isti ad infaniam suz defensionis eriguntur. Illi correptionis adiutorium, vitæ suæ patrocinium deputant, per quod dum præsentis vitij culpa corripitur, venturi iudicis ira temperatur. Isti cum se impeti redargutione conspiciunt, gladium percussionis credunt : quia dum per correptionis vocem culpa detegitur, præsentis gloriæ opinio fædatur. Hinc quippe in laudem iusti per Salomonem dicit veritas: Doce justum, et festinabit accipere. Hinc prauorum contumaciam despicit dicens : Qui erudit derisorem , ipse sibi facit iniuriam . Nam fit plerumque ve cum correpta in se mala defendere nequeunt, ex verecundia peiores fiant, ac fic in fua defensione superbiant : ve quædam vitia contra vitam corripientis exquirant, et eo se criminosos non æstiment, si crimina et alijs imponant. Qui cum verainuenire nequeunt, fingunt : vr ipfi quoque habeant, quod non impari iustitia increpare videantur. Vnde et Sophar quia quasi irrideri se per increpationem doluit, protinus mentiendo subiungit: Dixisti enim, purus est sermo meus, et mundus sum in conspectutuo.] Qui beari Iob dictorum meminit, quam falso hoc voci illius impingatur, agnoscit. Quo modo enim mundum se dicere potuit, qui ait : Si iustificare me voluero, os meum condemnabit me ? Sed haber hoc prauorum malitia: vt cum. vera in se flere mala renuit, fingat aliena. Nam quasi solatio facinoris veitur, si falfis vocibus, et vita corripientis inquinetur. . Sciendum vero eft, quod plerumque

peruerfi

Prouerb. q. b Ibidem. b

Ifaia 31. d

1bid.10. c

Pfal. 139.

forte , quod ferit.

protinus subijeit, dicens : [ Atque vtinam Deus loqueretur tecum, et aperiret labia fua tibi . ] Ipfe quippe fibi homo loquitur, cum per hoc, quod fentit, nequaquam diuinitatis spiritu a carnalis prudentia intellectu separatur, cum caro sensum exerit, et mentem quali ad intelligentiam prouocans, foras mittit. Vnde et adhuc Petro terrena sapienti veritas dicit: Non enim sapis quæ Dei sunt, sed quæ hominum . Cui ta- Mat. 16.4 men recta confitenti dicitur: Caro et sanguis non reuelauit tibi, sed pater meus,qui et Mar. 8. 4 in celis eft. Quid autem Dei labia, nifi rudicia eius accipimus. Claufis namque la- Mat. 16. 0 bijs vox premitur, et fenfus tacentis ignoratur : apertis autem, fermo dum promitur, animus loquentis innuitur. Labia itaque sua Deus aperit, cum voluntatem suam hominious per a perta iudicia oftendit .. Quasi enim referato ore loquitur, cum remota obscuritate dispositionis intimæ renuit occultare quod vult. Nam velut clausis labijs sensum nobis suum non indicat, cum per occulra iudicia cur quid faciat, celat. Sophar itaque beatum lob vt de carnali intellectu redarguat, feq. ipfum quanta fit benignitatis oftendat, ea bona optat, que et cum habentur, ignorat, dicens : [ Atque vtinam Deus loqueretur tecum, et aperirer labia fua tibi. ] Ac si patenter dicat : Imperitiz tuz potius quam poenz compatior: quia fola carnis prudentia praditum, a veritatis te spiritu vacuum agnosco. Si enim Dei iudicia occulta cognosceres, tamprocaces contra illum fententias non fonares. Er quia omnipotens Deus cum ad confideranda nos fua iudicia fublcuat, ignorantia nostra protinus cacitatem fugat:qua

apertis eius labijs, ad nos eruditio prodeat : protinus adiungendo manifestat, dicens : C Quod secreta sapientia Dei nullus inquirendo valet innenire, et quod charitas Dei cum misericordia cadem fit : quia ad innumera opera mentem multiformiter accendit . "Cap. IIII. T oftenderet tibi secreta sapientiz, et quòd multiplex sit lex eius.] Publica-

fa pientiz superna funt opera, cum omnipotens Deus regit, quos creat, perficit bona que inchoat et aspirando adiuuat, quos visitationis sue lumine illustrat. Cunchis etenim liquet, quia quos gratis condidir, benigne disponit. Et cum spiritalia dona largitur, ipse perficit quod ipse ex munere sua benignitatis inchoauit. Secreta vero sapientia superna sunt opera, cum Deus quos creauit, deserit: cum bona, quæ præueniendo cœperat, nequaquam prosequendo consummat, cum claritate nos fux illustrationis illuminat : ettamen permissis carnis tentationibus tenebris cx-D citatis pulfat , cum dona, que contulit , minime custodit , cum et mentis nostre ad se defideria excitat, et tamen occulto iudicio, difficultate nos nostræ imbecillitatis angustat. Que nimirum secreta eius sapientie pauci valent inquirere, sed nullus inuenire : quia quod super nos de nobis ab immortali sapientia non iniuste disponitur, iuflum profecto eft, vt a nobisadhuc mortalibus ignoretur. Sed hæc ipfa fapientiæ illius fecreta conspicere, vtcumque iam incomprehensibilitatis eius est potentiam videre a quia etfi in ipfa confiliorum eius inquisitione deficimus, deficiendo tamen verius discimus quem timeamus. Ad hæc se Paulus sapientiæ illius secreta tetenderat, cum dicebat: O altitudo diuitiarum fapientiz et scientiz Dei , quam incomprehensibilia Roma III d funt iudicia eius, et inuestigabiles viæ eius. Quis enim cognouit sensum Domini, aut quis confiliarius eius fuit? Qui superius etiam ex ipsa inquisitione lassescens, sed ta-

men ad cognitionem infirmitatis propriæ lassescendo proficiens, præmittit dicens: O homo tu qui es, qui respondeas Deo? Numquid dicet figmentum ei, qui se finxit, quare me fecisti sic? Qui igitur ad occulta Dei pertingere non valens, ad infirmitatis fuæ cognitionem redijt, atque ad eruditionem fe propriam deficiendo reuocauit, vt ira dicam, secreta sapientiz non inueniens, inuenie: quia cum ad superna confilia requirenda lassesceret, didicit vt humilius timeret : et quem sua infirmitas a cognitione intima repulit, hunc ei verius humilitas iunxit. Sophar itaque et per scientiæ fludium peritus, et per audaciam tumida locutionis ignarus: quia ipfe grauitatem non habet, meliori optat, quod habet, dicens: [ Atque vtinam Deus loqueretur tecum, et aperiret labia sua tibi : vt ostenderet tibi secreta sapientia.] Qui cam quoque, qua se super amicum pollere æstimat, optando sapientiam ostentat: cum protinus subdie : [ Et quod multiplex sit lex eius. ] Quid hoc loco Dei lex accipi, nisi charitas S. Gtcg. To.2.

## S. Gregorij Expos. Moralis Lib. X.

Roma. 13. c

debet? per quam semper in mente leguntur præcepta vitæ, qualiter in actione tenean. A Ioan. 15. b tur. De hac etenim lege veritatis voce dicitur: Hoc est praceptum meum, vt diligatis inuicem. De hac Paulus ait: Plenitudo legis est dilectio. De hac iterum dicit: Galat. 6. b Alter alterius onera portate, et sicadimplebitis legem Christi. Lex etenim Christi quid congruentius intelligi quam charitas potest? Quam tunc vere perficimus, cum fraterna onera ex amore toleramus . Sed hac eadem lex multiplex dicitur : quia ftudiofa folicitudine chariras ad cuntta virtutum facta dilatatur. Quæ a duobus quidem præceptis incipit, sed se ad innumera extendit. Huius namque legis initium,

Deut, 6. a

Tob.4.c

6. dilectio Dei est, et proximi. Sed Dei dilectio per tria distinguitur : quia ex toro corde, et ex tota anima, et ex tota virtute diligi Conditor iuberur. Qua in re notandom est quod diuinns sermo cum Deum diligi przcipit, non solum narrat ex quo, sed etiam informat ex quanto, cum fubiungit,ex totos ve videlicet qui perfecte Deo pla- B cere desiderat, sibi de se nihil relinquat. Proximi autem dilectio ad duo pracepta deriuatur, cum et per quendam iustum dicitur. Quod ab alio tibi odis fieri, vide ne tu alteri facias. Et per semetipsam veritas dicit: Qua vultis ve faciant vobis homines, et vos facite illis. Quibus duobus scilicet veriusque testamenti mandatis, per vnum Matth.7. f malitia compescitur, per aliud benignitas prærogatur:vt malum, quod pari non vult quisque non faciens, cesset a nocendi opere, et rursum bonum, quod sibi fieri appetit, impendens, erga vtilitatem fe proximi exercear ex benignitate. Sed hæc nimirum. duo dum folicita intentione cogitantur, cor ad innumera virtutum ministeria tendi+ tur, ne vel ad inferenda quæ non debet, defiderijs inquieta mens ferueat, vel erga exhibenda, qua debet, otio refoluta torpefcat. Nam cum cauet alteri facere quod nequaquam vult ab altero ipfa tolerare, folicita fe intentione circumspicit, ne superbia ele- C. uet : et vique ad despectum proximi, animum deijciens exaltet, ne ambitio cogitatio-

nem dilanjet:cumq. hanc ad appetenda aliena dilatans, angustet, ne cor luxuria polluat, et subiectum desiderijs per illicita corrumpat : ne ira exasperet, et vique ad proferendam contumeliam inflammet: ne inuidia mordeat, et alienis felicitatibus amula, sua se face consumat : ne immoderate linguam loquacitas pertrahat, eamq. víque ad lasciuiam obtrectationis extendat : ne odiu malitia excitet, er os víque ad iaculum maledictionis irritet . Rurfum cum cogitat,vt ea alteri faciat,quæ fibi ipfa fieri ab altero expectat, pensat nimirum vt malis bona, et bonis meliora respodeat: vt erga procaces mansuetudinem longanimitatis exhibeat : vt malitiz peste languentibus gratiam benignitatis impendat : vt discordes pace vniat, et concordes ad concupiscentia vera pacis accingat : vt indigentibus necessaria tribnat:vt errantibus viam rectitudi- D nis oftendat : vt afflictos verbo et compassione mulceat : vt accensos in huius mundi defiderijs increpatione restinguat : vr minas potentum ratiocinatione mitiget: vt oppressorum angustias quanta pravalet ope leuet:vt foris resistentibus opponat patientiam : vt intus superbientibus exhibeat cum patientia disciplinam: vt erga errata subditorum sic mansuetudo zelum temperet, quatenus a institiz studio non eneruet : sic ad vltionem zelus ferueat, ne tamen pietatis limitem feruendo transcendat: vt ingratos beneficijs ad amorem prouocet: vt gratos onofque ministerijs in amore seruet: vt

proximorum mala cum corrigere non valet, taceat : vtq. cum corrigi loquendo pof-

uere docuit, et ad sublimem vitam ab hominibus etiam corporaliter abstraxit. Hæc

Noe, despectis omnibus, solum Deo placabilem ostendit, arque in arca fabricam.

fludio

funt, filentium consensum elle pertimescat : vt sic ea,quæ tacet, toleret , nec ramen in animo virus doloris occultet : vt fic maleuolis munus benignitatis exhibeat, ne tamen per gratia a jure rectitudinis excedat:vt cuncta proximis, quæ præualet,impen- g dat, fed hæc impendendo non rumeat: ve fic in bonis, quæ exhibet, rumoris præcipitium paueat, ne tamen a boni exercitio torpefcat: vt fic quæ possidet, tribuat, quarenus quanta fit largitas remunerantis, attendat : ne cum terrena largitur, fuam plufquam necesse est inopiam pertimescat, et in oblatione muneris, hilaritatis lumen triftitia obscuret. Bene ergo lex Dei mulriplex dicitur:quia nimirum cum vna eadema. sit charitas, si mentem plene ceperit, hanc ad innumera opera multiformiter accendit. Cuius diuersitatem breuiter exprimimus, si in electis singulis bona illius perstringendo numeremus. Hec naque primum per Abel et electa Deo munera obtulit, et fra tris gladium non reluctando tolerauit. Hac Enoch et inter homines spiritaliter vi-

Gen. 4. 4 Gen. s. d Gen. 7. 4

A studio longi laboris exercuit, et mundo superstitem pio opere exercendo seruauje a Hzc per Sem et Iaphet humiliter verenda patris erubuit, et superiecto dorsis pal- Gen. 6. d tio, que non videbat, abscondit. Hec Abrae dextra quia ad mortem filij obedien- Gen. 9. d do extulit, hunc prolis innumera, gentium patrem fecit. Hae Isaac mentem, quam Gen. 22.6 femper ad munditiam tennit, caligantibus atate oculis, ad videnda longe post ven- Gen. 27.4 tura dilatauit. Hac lacob compulit, et amissum bonum filium medullitus gemere, Gen. 37. g et prauorum filiorum præfentiam fub æquanimitate tolerare. Hæc lofeph docuit a Gen, 42, a.b fratribus venundatum, libertate animi infracta seruitium perpeti, et eisdem post fratribus mente non clata principari. Hac Moyfen, delinquente populo, et víque ad pe- Exed. 32.g titionem mortis in precibus strauit, er víque ad interfectione populi per zeli studium

erexit: vt et pro percunte plebe sese morti obijcerer, et contra peccantem protinus vi-B ce Domini irascentis sauiret. Hac Phinees brachium in vitionem peccantium erexit : 2000.25. 6 vt arrepto gladio cocuntes transfigeret, et iram Domini iratus placaret. Hac losue 10/100 9. 6 exploratorem docuit: vret prius contra falfiloquos ciues veritatem verbo defenderet, et hanc postmodum gladio contra hostes allegaret. Hac Samuel et in princi- 1. Reg. 3. b paru humilem præbuit, et integrum in deiectione seruauit : qui cum persequentem le plebem diligeret, ipfe fibi teltimonium extitit, quia culmen, ex quo dejectus eft, non amauit. Hac Dauid ante iniquam regem et humilitate commouit ad fugam. 1.Reg.24. b et pietate repleuit ad veniam: qui persecutorem suum, et timendo fugit vt domi-

num, et tamen cum potestatem eum feriendi reperit, non agnouit inimicum. Hæc Nathan et contra peccantem regem in auttoriratem libera increparionis fuffulit, 2.Reg. 12. 4 et cum regis culpa deeffet, in petitione humiliter strauit. Hac per Isaiam nudi- 16. 20. 4

C tatem carnis in prædicatione non erubuit, et subducto carnali velamine, superna mysteria penetrauit. Hac Eliam, quia sernoris zelo viuere spiritaliter docuit, 4.883.26 ad viram quoque et corporaliter abstraxit. Hac Elisaum, quia magistrum simpli- Ibidem. a eiter diligere instituit, magistri spiritu dupliciter impleuit. Per hanc Hieremias ne. Hier.42. 6 in Ægy prum populus descenderet, restitit: sed tamen et inobedientes diligens, quo descendi prohibuit, et ipse descendit. Hac Ezechielem, quia prius a terrenis deside- Ezerb.8. b rijs sustulit, post per cincinnum capitis in aere libranit. Hæc in Daniele, quia are- Daniele gijs dapibus gulam compefcuit, ei er efurientium ora leonum claufit. Hac tribus Dan 3, e pueris, quia in tranquillitate positis incendia vitiorum subdidit, tribulationis tempore, et flammas in fornace remperauit. Hac in Petro et minis terrentium princi- A8.15. 4 pum fortiter restitit, et in circumcisione submouenda, minorum verba humiliter

D audiuit. Hee in Paulo et manus persequentium humiliter pertulit, et tamen in circumcifionis negotio longe fe imparis prioris fenfum audenter increpauit. Multiplex ergo ista lex Dei est, quæ singulis rerum articulis non permutata congruit, et causis se variantibus non variara coniungit. Cuius nimirum legis multiplicitatem bene Paulus enumerat dicens: Charitas patiens eft, benigna eft: non æmulatur, non in- 1. Cor. 13. b flatur, non agit perperam, non est ambitiofa, non quarit qua sua sunt, non irritatur, non cogitat malum, non gaudet super iniquitate, congauder autem veritati. Patiens quippe est charitas: quia illata mala aquanimiter tolerat. Benigna vero est: quia pro malis bona largiter ministrat. Non amulatur: quia per hoc quòd in prafenti mundo nil appetir, inuidere terrenis successibus nescit. Non inflatur : quia cum

præmium internæ retributionis anxia defiderat, de bonis se exterioribus non exal-

E tat. Non agit perperam : quia quo se in solum Dei ac proximi amorem dilatat quidquid a rectitudine discrepat, ignorat. Non est ambitiosa: quia quo ardenter intus ad fua fatagit, foris nullatenus aliena concupifcit. Non quarit qua funt: quia cuncta, quæ hic transitorie possidet, velut aliena negligit : cu nihil sibi esse proprium, nisi quod secum permaneat, agnoscit. Non irritatur : quia et iniurijs lacessira, ad nullos se vitionis suz motus excitat : cum pro magnis laboribus maiora post premia expectat . Non cogitat malum: quia in amore munditiæ mentem folidans, dumomne odinm radicitus eruir, verfare in animo quod inquinet, nescit. Non gaudet fuper iniquitate: quia fola dilectione erga omnes inhiat, nec de perditione aduerfantium exultat. Congaudet autem veritati : quia vt se ceteros diligens, per hoc, quod rectum in alijs conspicit, quasi de augmento proprij profectus hilarescit. Multiplex ergo ifta lex Dei elt, quæ contra vniuscuiusque culpæ iaculum, quod peri-

Deut, 19.6

mendam mentem impetit, inftructionis fuæ munimine fempet occurrit : ve quia anti- A quus hostis varia circumfusione nos obsidet, ipsa hunc de nobis multiplicitet expugnet . Quam nimirum legem si solicita consideratione pensamus, auctori nostro quantum quotidie delinquamus, agnoscimus. Si autem culpas perpendimus, profecto aquanimitet flagella toleramus: nec ex dolore charitas ad impatientiam proruir, cum suo se iudicio conscientia addicit. Vnde Sophar quid diceret, sciens; sed cui diceret, nesciens: postquam præmisir dicens: vt oftenderet tibi secreta sapientia, et quod multiplex fit lex eius : protinus adiungit :

Qued fage magnis doctoribus contingit, vt nimia charitate feruentes, modum correctionis excedant : et quid fit, qued per Moyfen dicitur : Qui cafu ferro de manubrio lapfo nolens hominem occiderit, ad vnam leuiticarum vrbium confugiat. Cap. V.

T intelligeres quòd multo minora exigaris a Deo, quàm meretur iniquitas tua. Dolor quippe, vt diximus, flagelli temperatur, cum culpa cognoscitur: quia tanto quisque patientius ferramentum medici tolerat, quanto putridum conspicit, effe, quod fecat. Qui igitur multiplicitatem legis intelligit, cuncta, quæ patitur, quam fint minora perpendit : quia per hoc quod culpæ pondus agnoscitur, afflictionis poena leuigatur. Sed inter hæc sciendum est, quia sine magna iniquitate non fuerit, quòd Sophar virum iustum víque ad obiectionem iniquitatis increpauit. Vnde et corum audaciam veritas iuste redarguit, sed benigne ad gratiam reducit : quia apud misericordem judicem nequaquam sine venia culpa relinquitur, cum per fernorem zeli ex eius amore peccatur. Sæpe namque magnis hoc doctoribus mirandifq. con- C tingit: vt quo alta charitate feruent, co modum correptionis exaggerent, ct lingua aliquid, quod non debet, dicar; quia mentem dilectio quantum debet, inflammat. Sed verbum prolatæ contumeliæ tanto citius parcirur, quanto et ex qua radice prodeat, pensatur. Vnde et per Moysen Dominus præcepit dicens : Si quis abierit. cum amico fuo simpliciter in filuam ad ligna cadenda, et lignum securis fugerit manu, ferrumq, lapsum de manubrio amicum eius percusserit, et occiderit, hic ad vnam supradictarum vrbium fugiet, et viuet: ne forte proximus eius, cuius effusus est fanguis, doloris stimulo persequatur, et apprehendat eum, et percutiat animam eius. Ad filuam quippe cum amico imus, quotiens cum quolibet proximo ad intuenda delicta nostra conuertimur: et simpliciter ligna succidimus, cum delinquentium vitia pia intentione resecamus. Sed securis manu fugit, cum sese increpatio, D plusquam necesse est, in asperitatem pertrahit. Ferrumq. de manubrio profilit, cum de correptione fermo durior excedit : et amicum percutiens occidit, quia auditorem suum prolata contumelia a spiritu dilectionis interficit. Correpti namque mens repenre ad odium proruit, si hanc immoderata increpatione, plusquam debuit, addicit. Sed is, qui incaute ligna percutit, et proximum extinguit, ad tres necesses est vrbes fugiat, vt in vna carum defensus viuat: quia si ad pœnitentiæ lamenra conuerfus, in vnitate facramenti fub spe, fide, et charitate absconditur, reus perpetrati homicidij non tenetur, cumq. extincti proximus, et cum inuenerit non occidit: quia cum districtus iudex venerit, qui sese nobis per natura nostra consortium iunxit, ab eo proculdubio vindictam de culpæ reatu non experit, quem fub eius venia spes, fides et charitas abscondit. Citius ergo culpa dimittitur, que nequaquam malitiz E studio perpetratur. Vnde et Sophar iniquum vocat, gnem superna sententia laudauerat, nec ta men a venia reprobatus excluditur, quia ad verba contumeliæ dinini amoris zelo permouetur. Qui pro eo quod beati lob merita non agnoscit, ex imperita adhuc irrifione subiungit, dicens :

Quod in quibusdam donis suis, quasi ex velligis bonitatis conspicimus Deum. Cap. VI.

F Orfitan vestigia Dei comprehendes, et vsque ad persectum Omnipotentem repe-ries.] Quid Dei vestigia, nisi benignitatem illius visitationis vocat? Quibns nimirum progredi ad superna prouocamur, cum eius spiritus afflatu tangimur: et extra carnis angustias subleuati , per amorem agnoscimus contemplandam auctoris nostri speciem , quam sequamur. Nam cum mentem nostram spiritalis patriæ

patriz amor inflammat , quasi sequentibus iter insinuat , et subiecto cordi veluta quoddam vestigium Dei gradientis imprimitur: vt ab eo rectis cogitationum gressibus via vitæ teneatur... Quem enim nec dum cernimus, restat necesse est, ve per vestigia sui amoris indagemus: quatenus víque ad contemplationis speciem quadoque mens veniat, quam nunc quali a tergo fublequens, per fancta delideria explorat. Hac Pialmilla auctoris nostri vestigia bene sequi nouerat, cum dicebat : Adhatir anima mea post te. Quem 2/el. 62, reperire quoque víque ad vilionem fuz celfitudinis fatagebat, cum dicebat; : Sitiuit ani- Pfal, 41. ma mea ad Deum fontem vituum, quando veniam et apparebo ante faciem Dei? Tung quippe cognitione manifesta omnipotens Deus reperitur, cum mortalitatis nostra funditus corruptione calcata, ab assumptis nobis in divinitatis sua claritate conspicitur.

Nunc autem a carnali cogiratione animum infufi fpiritus gratia fubleuat, et in contem-D ptum rerum transcuntiŭ exaltat, totuq. mens quod appetebat in infimis, despicit : atque ad fuperna defideria ignefcit, et contemplationis fuz vi extra carnem tollitur, qua corruptionis fue pondere adhuc in carne retinetur. Incircumferipti luminis iubar intueri conatur, et non valet, quod infirmitate pressus animus, et nequaquam penetrat, et tamen repulfus amat. Iam namque de se Conditor per quod ametur, oftendit, sed visionis sua speciem amantibus subtrahit. Sola ergo eius vestigia conspicientes gradimur, qui hune per donorum fuorum figna fequimur, quem necdum videmus.

Qued Deut in natura sua altitudine, humana simul, atque angelica subtilitati fit inneftigabilis. Capus

Væ nimirum vestigia comprehendi nequeunt: quia vnde, vbi,quibusve modis ven niant eius spiritus dona, nesciuntur: veritate attestante, quæ ait: Spiritus vbi vult, Ioan. 3. b spirat : et vocem eius audis, et nescis vnde veniat , aut quo vadat . In retributionis autem culmine reperiri omnipotes per contemplationis speciem potest, sed tamen ad perfectum non potest: quia etsi hunc in claritare sua quandoque conspicimus, non tamen eius effentiam plene contuemur. Angelica etenim, vel humana mens cu ad incircumscriptum lumen inhiat, eo ipfo fe, quo est creatura, coangustat, et super se quidem per prouectum tendit, sed tamen eius fulgorem comprehendere nec dilatata sufficit : qui et transcendendo et portando omnia, et implendo concludit . Vnde et adhne subditur : [Excelsior cælo est, et quid facies? Profundior inferno, et vnde cognosces? Longior terra mensura eius, et lazior mari. ] Quòd Deus celo excelsior, inferno profundior, terra longior, mariq. latior effe describitur: tanto spiritaliter debet intelligi, quanto de eo quidquam nefas est iuxta D corporea lineamenta fentire. Sed calo est excelhor, quia incircumscriptione sui spiritus

cuncta transcendit . Inferno profundior , quia transcendendo subuehit . Terra longior, quia creatura modum perennitate sua aternitatis excedit. Mari latior, quia rerum temporalium fluctus fic regens possidet, ve hos sub omnimoda potentia sua præsentia coanrustando circumdet. Quamuis possint, et cali appellatione angeli, et inferni vocabulo æmonia delignari : per terram vero iusti homines per mare autem peccatores intelligi. Excelsior itaque est cælo, quia ipsi quoque electi spiritus, visionem tantæ celsitudinis perfecte non penetrant. Profundior inferno est, quia malignorum spirituum astutias longe fubrilius, quam ipfi putaucrant, iudicans damnat. Terra longior, quia longanimitatem nostram patientia diuina longanimitatis exuperat, qua nos et peccantes tolerat, et conuer fos ad præmia remunerationis expectat. Mari latior, quia voique facta peccantium, E retributionis sue presentia occupat, vt et cum non presens per speciem cernitur, presens

per judicium fentiatur. Cuncta tamen ad folum referri hominem possunt, vt iple sit calum, cum iam per defiderium fummis inhereat. Ipfe infernus, cum tentationum fuarum caligine perturbatus in infimis iacet. Ipie terra, quia in bono opere fixæ spei vbertate fructificat. Ipfe mare, quia in quibufdam trepidus quatitur, et aura fuz mutabilitatis agitatur. Sed calo est excelsior Deus, quia potentia eius magnitudine vincimur, etiam cum super nosmetipsos eleuamur. Inferno profundior, quia nimirum plus indicat, quam iple le humanus animus in tentationibus inuestigat. Terra longior, quia fructus vitæ quos in fine retribuit, nequaquam nunc, vel spes nostra comprehendit mari latior, quia humana mens fluctuans, multa de his, que ventura funt conijeit : fed cum iam cernere, que aftimauerat, coeperit, angustam se fuisse in sua aftimatione cognoscit. Excelsior zirur cælo fit, cum ipfa in eum noftra contemplatio deficit. Vnde et Pfalmifla cor in

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. X. 550

Pfal. 138.

altum posuerat : sed necdum se eum contigisse sentiebat, dicens : Mirabilis fatta est scien- A tia tua ex me, confortata est, nec potero ad cam.. Inferno profundiorem nouerat, qui semetipfum discutiens, sed eius subtiliora iudicia pertimescens, dicebat: Nihil mihi conscius 1.Cor. 4.4 fum, fed non in hoc inflificatus fum, qui autem iudicat me, Dominus est. Longiorem ter-Ephof. 3.d ra videtat, cum minora ei esse humana mentis vota pensabat, dicens : Qui potens est omnia facere superabundanter quam petimus, aut intelligimus. Latiotem mari conspexerat, qui timendo pensabat: quia nequaquam mens humana immensitatem districtionis dius agnosceret, quatumlibet inquirendo fluctuaret, dicens: Quis nouit potestate ira tua,

Pfal. 89. Ephef. 3. d

et præ timore tuo iram tuam dinumerare? Cuius bene potentiam egregius nobis doctor infinuat, cum breuiter natrat : Vt possitis comprehendere cum omnibus sanctis, qua sir-Idi fuper Exe. latitudo, longitudo, sublimitas, et profundum. Habet quippe Deus latitudinem quia dibem.d.infine . bectionem fuam víque ad collectionem persequentium tendit . Habet longitudinem: quia: R ad vitæ patriam nos longanimiter tolerado perducit. Habet fublimitatem: quia ipforum quoque intelligentiam, qui recepti in supernam suerint congregationem, transcendit. Habet profundum: quia damnatis inferius diffrictionis fuz judicium incomprehenfibilis ter exerit. Que scilicet quattuor nobis in hac vita positis singulis exercet: quia et latitudiaem amando, et longitudinem tolerando, et cellitudinem, non folum nostram intélligentiam, sed etiam vota superando, et profunditatem suam exhibet, occultos et illicitos cogitationum motus diffricte iudicando. Sed eius cellitudo et profunditas quàm fit inueftigabilis, nullus agnoscit, nisi qui vel contemplatione ad summa prouchi, vel occultis motibus resistens, tentationu coeperit importunitate turbari. Vnde et beato lob dicitur: [Exeelfior calo est, quid facies? Profundior inferno, et vnde cognosces? ] Ac si a perte despecto diceterur. Profunditatem eius, atque excellentiam quando tu cognoscere sufficis, qui vel virture ad fumma euchi, vel temetipfum teprehendere in tentationibus nescis? Sequitur.

> Quod calum, et infernus, et mare, et terra coartantur in vnum, eum una cademq. mens, et Deum per contemplationem intuetur ; et ex carnis mole ad tentationum tenebras redit, et quast a tertio calo elapsa, lege membrorum et

Stimulo carnis fluttuans agisagur. Cabus VIII. I subuerterit omnia, vel in vnum coartauerit, quis contradicet ei ? vel quis dicere ei

poteff, cur ita facis?] Subuertit Dominus cælum, cum terribili et occulta dispensarios ne humanæ contemplationis cellitudinem destruit. Subuertit infernum, cum cuiuslibet mentem in fuis tentationibus pauidam cadére etiam ad deteriora permittit, Subuertis tetram, cum fructificationem boni operis aduerfis irruentibus intercidit. Subuertit mare, cum fluctuationem nostræ titubationis emergente subito pauote confundit. Dubictate quippe fua cot anxium, hoc infum quia titubat, valde formidat, et quali mare fubuertitur, cum ipía in Deum nostra trepidatio, considerato eius iudicij terrore, turbatut. Quia igitur, quo modo cælum vel infernus, terra vel mate fubuettirur, breuiter diximus : nung aliquarulum laboriofius reftat, vt hæc qualiter in ynum coartati valeant, demonstremus. Sæpe namque contingit, vt ad fumma iam mentem spiritus eleuet, sed tamen hanc importunis caro tentationibus impugnet. Cumq. ad contemplanda cælestia animus ducie tur, objectis actionis illicitæ imaginibus reuerberatur. Nam carnis repente hune stimus lus fauciat, quem extra carnem contemplatio fancta tapiebat. Cælum ergo fimul infer-Busq. coarratur, cum vnam eademq. mentem et fubleuatio contemplationis illuminat, et importunitas tentationis obscurat : vt et videat intendendo quod appetat, et succumbendo in cogitatione, toleret quod erubescat. De calo quippe lux oritur, insetnus autem E tenebris possidetur. In vnum ergo cælum infernusq. redigijur,cum mens,quæ iam lucem patriz fuperna confiderat, etiam de carnis bello tenebras occulta tentationis portato Certe iam Paulus tertij cæli culmen afcederat, iam paradifi fecreta cognouetat, et tamen adhue carnis bella tolerans gemebat, dicens: Video aliam legem in membris meis repugnantem legi mentis mez, et captiuum me ducentem in lege peccati, que est in membris meis . Quid ergo in huius tanti prædicatoris pectore, nifi cælum Deus infernumo, coare tauerat, qui et visionis intime iam lumen acceperat, et tamen adhuc tenebras de catne tolerabat? Super se viderat quod lætus appeteret, in se cernebat quod metuens doleret. Iam cælestis patriæ lux irradiauerat : sed adhuc tentationis obscuritas animum confundebat. Cum calo ergo infernum pertulit : quia et illuminatum securitas erexit, et tenta:

Rom. 7. d

## In vindecimum caput B. Iob.

A rum gemitus strauit. Et sepe contingit, vt sides in mente iam vigeat, sed tamen ex parte aliquantula in dubietate contabescat: quatenus et certa se a visibilibus eleuet, et ex quibustam se incerta perturbet. Nam plerumque ad æterna appetenda se erigit, et subortis cogitationu flimulis agitata, fibimetipli contradicir. In vnum ergo terra marcq. coartatur, cum vnam eandemq. mentem, et certitudo folidæ fidei roborat, et tamen ex aliquantula mutabilitate perfidiz, aura dubietatis versat. An non in suo pectore coartari terram mareq. cognouerat, qui et per fidem sperans, et per infidelitatem fluctuans, dicebat: Credo Domine, adiuua incredulitatem meam? Quid itaque est, quodet se credere Marco. 4 afferit, et adiuuari in se incredulitatem quærit, nisi quod coartari in sus cogitationibus terram cum mari deprehenderat, qui et exorare certus iam per fidem coeperat, et adhuc incertus vndas perfidiz ex incredulitate tolerabat. ? Quod tamen occulta fieri dispensa-B tione permittitur: vt cum mens iam furgere ad rectitudinem coeperit, prauitatis fuz reliquijs impugnetur : quatenus hæc ipla impugnatio, aut relistentem exerceat, aut delectationibus seductam frangat. Recte itaque nue dicitur : [Si subuerterit omnia, vel in vnum coartauerit: quis contradicet ei ? vel quis dicere ei potest, cur ita facis?] quia nimirum duinum iudicium, nec aduerlitate valet imminui, nec inquilitione cognosci: cum vel virtutes, quas tribuerat, subtrahit : vel has omnino non adimens, vitiorum concuti impu-

virtute roboratur: sed dum latentes motus audaciæ in cogitatione Conditor conspicit, se sibi hominem ostendendo detelinquit: vreius mens derelicta quid sit, inueniat: quæ male in se secura gaudebat. Vnde cum subuerti omnia, vel in vnum coartari dicerentur, protinus additur: Quod ex vitigs vitia nascuntur , & qui minima negligit , paulatim cadit

gnatione permittic. Sape namque in elationem cor attollitur, cum latis successibus in

Pse enim nouit hominum vanitatem, et videns iniquitatem, nonne considerat?] Ac si præmissa patesaciendo subiungeret, dicens: Quia tolerando succrescere vitia conspicit, iudicando dona confundit. Rechus vero in discretione ordo seruatur, cum prius nosci vanitas, et post considerari iniquitas perhibetur. Omnis quippe iniquitas vanitas, non tamenomnis vanitas esse iniquitas solet. Vana namque agimus, quotiens transitoria coitamus. Vnde et euanescere dicitur, quod repente ab intuentium oculis aufertur. Hinc Pfalmista ait: Vniuersa vanitas omnis homo viuens: quoniam per hoc, quòd viuendo ad Pfal. 38. interitum tendit, recte quidem vanitas dicitur; fed nequaquam recte etiam iniquitas appellatur : quia etfi de poena est culpæ quod deficit, non tamen hoc ipsum culpa est, quod a

D vita percurrit. Vana funt itaque, qua transeunt. Vnde et per Salomonem dicitur: Om. Ecelt. 1.6 nia vanitas. Apte autem, post vanitatem protinus iniquitas subinfertur: quia dum per quædam transitoria ducimur, in quibusdam noxie ligamur : cumq. mens incommurabilitatis statum non tenet, a semetipla defluens, ad vitia prorumpit. Vanitas ergo ad iniquitatem labitur, quæ affueta rebus mutabilibus, dum ex alijs ad alia semper impellitur, suborientibus culpis inquinatur. Potest autem et vanitas culpa intelligi, et iniquitatis nomine, reatus grauior demonstrari. Sienim aliquando vanitas culpa non esset, Psalmista non diceret : Quamquam in imagine Dei ambulet homo, tame vane conturbatur. The- Pfalm. 12. faurizat, et ignorat cui congreget casquia quamuis Trinitatis imaginem in natura seruemus, vanis tamen delectationis motibus perturbati, in conversatione nostra delinquimus, ve modis nos semper alternantibus cupido concuriat, metus frangat, lætitia mulceat, dolot affligat. Ex vanitate ergo, vt et superius dichtiest, ad ittiquitatem ducimur, cum prius

per leuia delicta deflectimus, yt viu cuncta leuigante, nequaquam post committere etiam 1.37, 30,73 grauiora timeamus. Nam dum moderari lingua otiofa verba negligit, more inolitæ temissionis capta, audax ad noxia prorumpit, dum gulz incumbitur, ad leuitatis protinus infaniam proditur: cumq. mens fubigere delectationem carnis renuit, plerumque et ad perfidiz voraginem ruit. Vnde bene Paulus plebis Ifraeliticz damna conspiciens, vt imninentia ab auditoribus mala compesceret, curauit ex ordine transacta narrare, dicens: Neque idololatra efficiamini, sicut quidaex ipsis, quemadmodum scriptum est: Sedit po- 1. Cor. 10. b sulus manducare et bibere, et surrexerunt ludere. Esus quippe potusq. ad lusum impulit, Exod. 31. lufus ad idololatriam traxit: quia fi vanitatis culpa nequaquam caute compefeitut , ah iniquirate protinus mens incauta deuoratur , Salomone atteffante , qui ait : Qui modica Ereli. 19.8 pernit, paulatim decidit: Si enim curare parua negligimus infensibiliter seducti, audenter

eriam majora perpetramus. Et notadum quod non videri, fed confiderari infquitas dicitur. Studiofius quippe conspicimus, quæ consideramus. Deus itaque hominum vanitatem nouit, iniquitatem considerat: quia nec minora delicta inulta deserit, et ad maiora ferieda sese intétius accingit. Quia igitur a leuioribus malis incipitur, et ad grauiora perueniturs vanitas mentem obnubilat, iniquitas cæcat. Quæ nimirum mens amisso mox lumine, tanto se altius per tumorem erigit, quanto et iniquitatis capta laqueis, a veritate longius recedit. Vnde et apte quoque quo vanitas cum iniquitate pertrahat, exprimit : cum repente subiungit:

Qued dinina miferatio , quafi domesticum animal loris aduersitatu elettos plerumque ligat, ne per desideriorum siluam effrenni libertate discurrant.

V Ir vanus in superbiam erigitur...] Vanitatis quippe finis est, vt cum peccato men-tem fauciat, hanc ex culpa audacem reddat : quatenus sui reatus oblita, quæ amififfe fe innocentiam non dolet, inflo excecata indicio, fimul et humilitatem perdat. Et fit plerumque, vt prauis defiderijs feruiens, a jugo fe diuini timoris excutiat, et quafi in malorum perpetratione iam libera, omne, quod voluptas fuggerit, implere contendat. Vnde cum vir vanus se erigere in superbiam dicitur, il lico subinfertur : Et quasi pullum onagri fe liberum natum putat. Per pullum quippe onagri, omne agrestium genus exprimitur, quod nature dimiffum motibus, loris dominantium non tenetur. Agri namque animalia libertatem habent, et ire quo appetunt, et quiescere cum lassantur. Et quamuis insensatis animalibus homo longe sit melior, hoc tamen plerumque homini non licet, quod brutis animalibus licet. Quæ enim ad aliud minime feruantur, corum motus proculdubio nequaquam sub disciplina restringitur. Homo autem, quia ad sequentem vitam ducitur, necesse profecto est, ve in cunctis suis motibus, sub dispositione discipline religetur, et quasi domesticum animal loris vinctum seruiat, atque æternis dispositionibus restrictum viuat . Qui ergo implere cuncta, quæ desiderat, per effrenata libertatem quærit, quid aliud quam pullo onagri esse similis concupiscit : ve disciplina hune lora non teneant, sed audenter vagus per filuam defideriorum currat? Sæpe autem diuina miferatio, quos prodire in effrenationem illicitæ libertatis conspicit, obiectione prosperæ aduersitatis frangit: quatenus elifi discant, quam reproba erectione tumuerant: vt iam flagelli experimentis edomiti, quafi jumenta domeftica præceptorum loris mentis colla fubiiciant, et vitæ præfenris itinere ad nutum præfidentis pergant. Quibus bene loris ligatum fe nouerat, qui dicebat: Vt jumentum factus fum a pud te, et ego semper tecum. Vnde et sæuus ille persecutor Pfal. 72. ab agro perfidæ voluptatis ad domum fidei reductus, rectoris sui calcaribus punctus au-A4.9. a diebat : Durum est tibi contra stimulum calcitrare. Restat ergo, ve si esse iam similes pulramus: vt mens noftra in omne, quod nititur, fuperni regiminis loro teneatur, et inde magis vota fua ad vitam impleat, vnde vitæ fuæ ftudia, et contra propriam voluntatë calcat.

lo onagri nolumus, in cunctis, quæ appetimus, nutum prius intimæ dispensationis exqui-Multa Sophar fortia protulit, sed quòd meliori se hæc loquitur, nescit. Vnde adhuc increpando subiungit : [Tu autem firmasti cor tuum, et expandisti ad eum manus tuas.] Firmari cor non hoc loco per virtutem dicitur, sed per insensibilitatem. Omnis namque animus, qui districtionis intimæ considerationi se subijeit, ex eius protinus timore mollescit, eumo, fagitta diuinæ formidinis penetrat: quia infirma viscera per humilitatem gestat. Quisquis autem pertinacia insensibilitatis obdurescit, quasi cor firmat, ne hoc iacula timoris superni confodiant. Vnde quibnsdam per Prophetam Dominus misericorditer E Ezech. 36. f dicir: Tollam a vobis cor lapideum, et dabo vobis cor carneum. Cor quippe lapideum

-

tollit, cum a nobis superbiç duritiam subtrahit: et cor carneum tribuit, cum eandem protinus nostram duritiam ad sensibilitatem vertit. Per manus vero, ve iam crebro docuimus, opera designantur. Cum culpa igitur manus ad Deum expandere, est contra largitoris gratiam de virtute operum superbire. Qui enim in conspectu aterni iudicis loquem fibi bona, quæ facit, tribuit; ad Deum manus superbiens tendit. Sie profecto contra ele-1.01.10) tos reprobi, fic contra catholicos haretici fempereffrenantur: vt cum obiurgare facta nequeunt, bonos reprehendere de factorum elatione moliantur: quatenus cos, quos redarguere ex infirmitate actionis non valent, ex crimine tumoris accusent. Vnde et ca bona, quæ exterius fiunt, nequaquam bona effe iam cenfent, quæ quafi per fludium turgidæ cogitationis exhibentur : qui semper humilitate tumentes increpant, et quod dichis

A fuis femeripfos feriunt, ignorant. Sed quia influm virum Sophar hactenus reprehendendo corripuit, nunc velut docendo fubiungit;

Quod in oratione faciem absque timore lenamus, cum tales nos post orationem exhibemus, quales per orationis tempus indici apparere optamus. Et quod contemplatina vita siabilitatem perdidisse dicenda non est, etiam si aliquando desiciat, cum semper id , qued amittit , inquirat .

CI iniquitatem, qua est in manu tua, abstuleris a te, et non manserit in tabernaculo tuo iniustitia: tunc leuare potetis faciem tuam absque macula, et eris stabilis, et non timebis. ] Omne peccatu aut fola cogitatione committitur, aut cogitatione fimul et opere: perpetratur. Iniquitas ergo in manu eft, culpa in opere. Iniuftitia vero in tabernaculo. iniquitas in mente. Mens quippe nostra tabernaculum non incongrue vocatur, in qua

apud nofmetipfos abscondimur, cum foris in opere non videmur. Sophar itaque, quia infli viri a micus eft , nouit quid dicat : fed quia justum increpat , hareticorum tenens speciem, proferre recle etiam que nouir, ignorar. Sed nos calcantes hoc, quod ab co rumide dicirur, pensemus eius verba quam vera sint si recte dicerentue. Pritus enim a manu iniquitatem subtrahi, et post a tabernaculo admonet iniustitiam abscindi: quia quisquis iam raua a se opera exterius resecat, necesse profecto est, vt ad semetipsum rediens, solerter fefe in mentis interione discernat: ne culpa, quam iam in actione non habet, adhue in cogitatione perduret. Vnde bene etiam per Salomonem dicitur: Præpara foris opus tuum, Prom. 24. d et diligenter exerce agrum tuum: vt postea adifices domum tuam. Quid namque est

praparato opere, agrum diligenter exterius exercere, nifi euulfis iniquitatis fentibus. actionem nostram ad frugem tetributionis excolere? Et quidest post agri exercitium, ad adificium domus redire, nisi quod plerumque ex bonis operibus discimus, quantam vita munditiam in cogitatione confirmamus? Pene cuncta namque bona opera ex cogitatione prodeunt. Sed funt nonnulla cogitationis acumina, que ex operatione nascuntur. Nam ficur ab animo opus fumitur, ita rurfus ab opere animus eruditur. Mens quippe diuini amoris exordia capiens imperat bona, que fiant . Sed postquam fieri imperata coeperint, apfis fuis exercitata actionibus discit, cum imperare bona inchoauerat, quantum minus videbat. Foris ergo aget excolitur, vt domus postmodum construatur ; quia plerumque ab exteriori opere videmus, quantam fubtilitatem rectitudinis in corde teneamus. Quem

bene Sophar feruare ordinem studuit, cum prius auferri iniquitatem a manibus, et post

tabernaculo iniuftitiam dixit: quia nequaquam plene animus in cogitatione erigitur, p quando adhuc ab co extrinsecus in opere errarur. Que si persecte duo hac tergimus, ad Deum statim fine macula faciem leuamus. Interna quippe facies hominis, mens est: in qua nimitum recognoscimur, vt ab auctore nostro diligamur. Quam scilicet faciem leware, est in Deo animum per studium orationis attollere. Sed eleuatam faciem macula inquinat, fi intendentem mentem reatus fui confcientia accufat; quia ab fpei fiducia prozinus frangitur, si intenta precibus necdum deuictæ culpæ memoria mordetur. Diffidit namque accipere se posse quod appetit, quæ prosecto reminiscitur nolle se adhne facere, quod divinitus audivit. Hine per Ioannem dicitur. : Si cor noftrum non reprehenderit 1. Ioan 3. d nos, fiduciam habemus apud Deum, et quidquid petierimus, ab eo accipiemus. Hinc Salomon ait: Qui auertit aurem fuam, ne audiat legem, oratio eius crit execrabilis. Cor Tras. 28. 6 quippe nos in peritione reprehendit, cum relistere se preceptis eius, quem postulat, meminit, et oratio fit execrabilis, cum a cenfura auertitur legis: quia dignum profecto est, vtab cius beneficije fit quilque extraneus, cuius nimirum iussionibus non vult esse subiectus.

Qua in re hoc eft falubre temedium, vt cum fe mens ex memoria culpæ reprehendit, hoc prius in oratione defleat, quod errauit: quatenus cum etroris macula fletibus tergitur, in peririone fua cordis facies ab auctore munda videatur. Sed curandum nimis est, ne ad hoc zurfus proruat, quod fe mundaffe fletibus exultat : ne dum deplorata iterum culpa committitur, in conspectu infli iudicis ipsa ctiam lamenta leuigentur. . Solerter quippe debemus meminisse quod dicitur : Ne iteres verbum in oratione tua. Quo videlicet dicto vir sa- Eceli, 7.1 plens nequaquam nos prohibet sepe veniam petere, sed culpas iterare. Ac si aperte dicati Cum male gesta defleueris, nequaquam rursus facias, quod in precibus iterum plangas, Vt ergo ad precem facies fine macula leuctur, ante orationis femper tempora debet folicite conspici, quidquid potest in oratione reprobari, talemq. se mens cum ab oratione S. Greg. Tom. 2.

16.

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. X. 554

cellat, exhibere festinet: qualis apparere iudici in ipso orationis tempore exoptat. Sape A namque immunda quedam, vel illicita in animo versamus, quotiens a precibus vacamus, Sed cum fe mens ad studium orationis erexerit, carum rerum imagines reuerberata patitut, quibus libenter prius otiosa premebatur, et quasi iam faciem anima ad Deum lenare non sufficit: quia in se nimirum inquinata mente, maculas pollutæ cogitationis etubescit. Sæpe curis mundi libenter occupamur. Cumq. post hæc studio orationis intendimus, nequaquam se mens ad cælestia erigit: quia pondus hanc terrenæ solicitudinis in profundum merfit, et in prece facies munda non offenditur, quia cogitationis infime luto ma-18. culatur. Nonsiumquam vero cor a cunctis excutimus, et ab illicitis motibus etiam cum a prece vacat, prohibemus: fed tamen quia nos culpas rarius committimus, aliena pigrius delicta relaxamus: et quo peccare noster animus solicitius metuit, eo districtius hoc, quod in se ab alio delinquitur, abhorrescit. Vnde sit, vt eo inueniatur quisque tardior ad ve- R niam, quo proficiendo factus est caurus ad culpam: et quo ipse excedete in alterum metuit, hoc, quod in se exceditur, puniri durius exquirit. Sed quid hac doloris macula reperiri deterius poteft, que in conspectu iudicis charitatem non inquinat, sed necat? Vitamquippe anima qualibet culpa polluit, feruatus vero contra proximum dolor occidit. Menti namque, ve gladius figitur, et mucrone illius ipfa viscerum occulta perforantur. Qui scilicet a transfixo corde, si prius non educitur, nihil in precibus diving opis obtines tur : quia et vulneratis membris imponi falutis medicamina nequeunt, nifi ferrum a vulnere ante subtrahatur. Hincest enim, quòd per semetipsam Veritas dicir: Nisi remiseri-

March 6. b

Luc 6.f Marth.6.b ftra. Hinc admonet, dicens: Cum ftabitis ad orandum, dimittite fi quid habetis aduerfum alterum. Hinc rurfum ait : Date, et dabitur vobis : dimittète, et dimittetur vobis. Hinc contra inftitutionem postulationis, conditionem posuit pietatis, dicens: Dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris: vt profecto bonum, quod a Deo compuncti perimus, hoc primum cum proximo conuerfi faciamus. Tunc igitur vere fine macula faciem leuamus, cum nec nos prohibita mala committimus, nec ea; quæ in nos a proximis commissa sunt, ex proprio zelo retinemus. Gratti namque mens nostra orationis sua tempore confusione deprimitur, si hanc aut sua adhue operatio inquinat, aut alienze malitize feruatus dolor accufat. Que duo quifque dum terferit, ad ea, quæ filonexa funt, protinus liber exurgit. [ Eteris stabilis, et non timebis . ] Quia nimirum tanto minus iudicem trepidat, quanto in bonis actibus folidius stat. Timorem quippe fuperat, qui stabilitatem feruat : quia dum folicitus studet peragere, quod mansuete Conditor imperat, securus etiam cogitat, quod terribiliter intentat. Sciendum præterea eft, quod nonnulla bona funt, ad que indefeffi perfiftimus: et rurfum nonnulla funt, a qui bus continue deficientes labimur, atque ad hæc magnis conatibus per internalla temporum reformamur. In actiua etenim vita fine defectu mens figitur: a contemplatiua autem infirmitatis sua pondere victa lassatur. Illa quippe tanto firmius durat, quanto ad vicina fe erga vtilitatem proximi dilatat : hæc tanro celerius labitur, quanto et carnis claustra transgrediens, super semetipsam ire conatur, Illa per plana se dirigit, et ideirco

tis hominibus peccata corum, nec pater vester, qui in calis est, temittet vobis peccata ve-

pedem operis robustius figit : hac autem, quo super se alta appetit, ad se co citius fessa descendit. Quod bene ac breuiter Ezechiel infinuat, cum corum, que viderat motus ani-Excel. 1. d. malium narrat, dicens: Non reuertebantur, cum incederent. Ac paulo post subijeit adiungens: Et animalia ibant, et reuertebantue. Sancta quippe animalia aliquando vadunt, et minime redeunt : aliquando vadunt, et protinus reuertuntur : quia electorum mentes cum per collatam fibi actiua vita gratiam, erroris vias deferunt, redire ad mala mundi nesciunt, quæ reliquerunt: cum vero per contemplationis aciem, ab hac se eadem actilub vita suspendunt, eunt et tedeunt : quia per hoc, quod diu persistere minime in contemplatione sufficient, sefe iterum ad operationem fundum: vr in his, que sibi iuxta sunt, fe exercendo refoueant, et super se rursum surgere contemplando, connalescant : Sed dum hæc eadem contemplatio more debito pet temporum internalla repetitur; indeficienter proculdubio, et in eius foliditate perfillitur: quia etfi infirmitatis fue pondere superata mens deficit: hanc tamen iterum continuis conatibus reparata comprehendir. Nec stabllitatem suam in ea perdidisse dicenda est, a qua et si semper deficit, hanc et cam perdi-

detit, semper inquirit: Sequirum:

A Quid post tentationes buins faculiin, quibus consumpti videntur electi, quast sol repente a tenebrit erampant. Caput X 1 1.

M Iferiza quoque obliutifectis, et quafa aquarum que praterierum, non recordaM bens. J Mal vite pracinosis tanto duritis anitus fenit; quanto penfate boaum quod fequitur, negligit: et qui a non vul pramia confiderare, qua reftant, grauita affirmat effe que tofera. Vode et contra flagelli felum, oggitatio ceae conquetirus, et quafi infinita calamitas creditur, qua diebus curfu labentibus quotidie finitur. At i finenti quifugue ad terran e fecrigat, a taque in his, qua incommarbilite premanent, oculum cordis figat, prope nibil effe hoc confiprit, quidquid ad finemcurritz. Prafetnis vite aduert a foctares fed quafi mibil effo monquod absiru, pencurritz, brafetnis vite aduert a foctares fed quafi mibil effo monquod absiru, pen-

Bis. Que eainst feintenis gaudijien bushits inferit, en minutextenits doore fenit.

Yude Sophar nequaquam reirus audit temeratio docere meliorent, exhortatur ad infititiam, et demonfrat quam quella infiti oculis videatur poras. Ac fi aperte dicar si degulara gaudium, quod innus permaner, leue fi protinus omne, quod foris dolet. Bene autem prefentis vite miferias aquis prætereunibus comparat quia calamitas transfers, delet innettem equaquam vi conculificion sobrait je del annum tatu mazoris in fundit. Nam madet quidem per cruorem vulneris, fed a fitae certitudire nom fit sanito mallignorum quoque figirituum excamenta grafiatura, vi exteritis ex per cuifficion doleta, et intus aliquatemas ex tenatione frigefers. Sed nequaquam grafia deferit si que quo nos darius extifensatione.

C dir. Nam cum teneberfere per remationem co partifefé jurium lus interna fuccandic. Vadeer fulbalur l'Enquali meridianu fulgor continge this da veleprum. ]
Fulgor quippe meridianus in velpere, efliviruus is reouate in tenebro internation et verperition chatters feund admit sopper, efliviruus is imainus, lumon libig ratir continuit verpere, incomidabae, Quod adhuc Soph tibulius aperir, cum fubiungit je Et eum te confumpum pursueris, orietis ve lucífer. ] Sape namque rott remamenta os obfident, velipa nos communiero disa gene ad al apfum de perationis incluent care to de perum que cum mens in tea dinni vertitur is pla virturis fue, de dama conofidera, et quando esquisita in exte dinni vertitur is pla virturis fue, et cumarare non valet, quanto cognizationum tumultu vafatur, fue unu affe per nomenta conficie, edi, nei-arma repugnationis artipista graum immero i per contradict. Circumdulos qualituris de perum a repugnationis artipista graum immero i percontadict. Circumdulos qualituris de perum a repugnationis artipista graum immero i percontadict.

De troculos obficuitas obides, et cum vifum tenebre femper impediant, metia men sinhi aliud quaha menebras videt. Sed apud mifericonden indicem fipep hez ipfa, qua ad nifum quoquo eracionis aggrauar, pro nobis fibrillist riflitia exorat. Nam tuno marcosi nofit e aligineme conducto configire, et fubbratel liuminis radios refundito, iza vi erecka protinus per dona mena vigest, quam paulo ame decertantia viria fitali un consideratio de la consideratio de la consideratio de la consideratio de la considerationa d

E ipfo monfitrat diem infritie, qui cafurus paulo ante timuli nochem culpa.

Rece autem lucifero, infi via comparatur. Solem quippe precurrens lucifera.

nunciat. Et quid nobis fanchorum innocentia, nili fequentis udicis claritatem clamat I la couma namque admiratione conficientus, quid de malefate veri luminis at timensus. Nec dum Redemptoris nofiti potentiam videmus, fed aamen virturem illusis in elektorum fuorum morbius admiratur. Quia sigiur bonorum vita in confideratione fua coulis nofiris vin veritatisi obijoit; clarus ad nos lucifer anne folemuventi. Sciendum vero eft, quoque mala nil obfiat intelligi. Sanchi tentim viri quia fumma medulitus dilgunt, in infimis dura pationutur: fed in fine gaudi jlumen inuentum, quod habere in hoc fisatio pracurrentis vitac contennunt. Vnde nunc per
Sophar deirure; L'E quadi mercialanus fulgor confugere tibi al veleprum. J Peccate-

S. Greg. To. 2. A22 2 risenii

## S. Gregorij Expos. Moralis Lib. X.

ris enim lumen in die, est obscuritas in vespere : quia in præsentis vitæ felicitate attol- A. litur, fed aduerfitatis tenebris in fine deuoratur. Iusto autem meridianus fulgor ad vesperum surgit : quia quanta sibi claritas maneat, cum iam occumbere coperit, Eccle, z. d agnofcit . Hinc namque scriptum eft : Timenti Deum , bene erit in extremis. Hinc Pfal. 116. per Pfalmistam dicitur : Cum dederit dilectis suis somnum , hac est hereditas Domisni. Qui in huius quoque vitæ adhuc certamine politus, cum se consumptum putauerit, vtlucifer oritut; quia foris cadens, intus innouatur; et quo magis exrerius aduerfa tolerat, eo vberius virtutum lumine interius corufcat : Paulo attestante, qui aitt

Sed licer is, qui foris est, noster homo corrumpitur, tamen is, qui intus est, renouatur s.Cor. 4.d de die in diem. Id enim, quod in præsenti est momentaneum, et leue tribulationis nostræ, supra modum in sublimitate æternum gloriæ pondus operatur in nobis. Et norandum est, quod nequaquam cum confumptus fueris, sed cum te consumptum. B putaueris dicit : quia et quod videmus, in dubietate est, et quod speramus, in certitudine. Vnde et idem Paulus non se consumptum nouerat, sed putabat, qui et ins 1. Cor. 6.b aduerfa tribulationum corruens, vt lucifer resplendebat, dicens : Quasi morientes, et ecce viuimus: quasi triftes, semper autem gaudentes: sicut egentes, multos autem locuplerantes. Sciendum quoque est, quòd bonorum mens quo duriora pro veritate tolerat, co aternitatis pramia certius sperat. Vnde et apte subditur : Et habebis

fiduciam, propofira tibi fpe. Tanto namque spes in Deum solidior surgit, quanto pro illo quifque grauiora pertulerit : quia nequaquam retributionis gaudium de aternitate colligitur, quod non hie prius pia tribulatione seminatur. Hinc enim. Pfalm, 125, per Pfalmiftam dicitur : Euntes ibant et flebant , mittentes femina fua : venientes aurem venient in exultatione portantes manipulos fuos. Hinc Paulus ait : Si commori- C 2.Tim. 2.b mur, et conuiuemus : fi fustinemus, et conregnabimus. Hinc discipulos admonet A8.14.4 dicens : Per multas tribulationes oportet nos intrare in regnum Dei. Hinc fanctorum Apoc. 7.6 gloria Ioanni Angelus indicans, ait : Hi funt, qui venerunt de tribulatione magna, et lauerunt stolas suas, et dealbauerunt eas in sanguine agni. Quia igitur nunc per tribulationem seritur, vt post gaudij fructus meratur, tanto major siducia mentem roborat, quanto hanc fortior pro veritate afflictio angustat. Vnde apte protinus adiungitur : [ Et defossus securus dormies . ] Sicut enim malis præsens securitas labors

est, ita bonis præsens labor perpetuam securitatem parit . Vnde et defossum se secu-2.Tim. 4. a rum dormire iam nouerat, qui dicebat: Ego enim iam delibor, et tempus mez refolutionis inflat : bonum certamen certaui , curfum confummaui , fidem feruaui : de reliquo repolita mihi est corona iustitiæ, quam reddet mihi Dominus in die illa iu- D stusiudex. Quia enim contra mala transcuntia sine desectu certauerat : de mansuris nimirum gaudijs sine dubietate præsumebat. Quamuis defossus, et aliter intelligi potest. Sape namque rebus transitorijs occupati, pensare negligimus per quantapeccamus: fed fi reducto confiderationis malo oculo, a finu cordis terrenæ cogitationis ager excutitur, quidquid in mente latebat, inuenitur. Vnde fancti viri animorum fuorum larebras perferutari non definunt, fefeq. fubtiliter indagantes, terrenarum rerum curas abijciunt : et effossis plene cogitationibus, cum nullo se reatu criminis morderi deprehendunt, velut in strato cordis apud se securi requiescunt. Latere quoque ab huius mundi actibus appetunt, semper sua considerant : et cum loro regiminis minime constringunrur, iudicare, qua aliena sunt, recusant. Defossi ergo securi dormiunt : quia dum fua intima vigilanter penetrant, a laboriofis se huius mun- E di oneribus sub quietis otio occultant. Vnde et adhuc subditur : [ Requiesces , et non erit qui te exterreat. ] Quisquis enim præsentem gloriam quærit, profecto despectum metuit. Qui semper ad lucra inhiat, semper videlicet damna formidat. Cuius enim perceptione reficitur, cius rei proculdubio, et amissione sauciatur; et quo obligatus mutabilibus ac perituris inharet, co longe in infimis ab arce securitatis iacet. At contra quifquis in folo æternitatis defiderio figitur, nec prosperitate attollitut. nec aduersitate quassatur : dum nil habet in mundo quod appetar , nihil est, quod de Pros. 12. 6 mundo pertimelcat. Hinc etenim Salomon ait: Non contriftabit iustum quidquid ei acciderit. Hinc iterum dicit : Iuftus quasi leo confidens absque terrore erit. Bene itaque nunc dicitur : Requiesces, et non erit qui te exterreat. Quia tanto quisque a se plenius pauorem, qui ex mundo est, abijcit, quanto in semetipso verius concupi**scentiam** 

-

-

Pros. 18.4

A fcentiam mundi vincit . An non absque terrore qui ex mundo est, Paulus in corde requieuerat, qui dicebat : Certus fum enim quia neque mors, neque vita, neque angeli, Rom. 8. g neque principarus, neque instantia, neque futura, neque fortitudo, neque altitudo, neque profundum, neque creatura alia, poterit nos feparare a charitate Dei, qua est in Christo Iesu Domino nostro? Cuius videlicer fortitudo charitatis, vera sancta Ecfiz voce laudatur, cum per Cantica Canticorum dicitur : Valida est vt mors dilectio. Cant. 8.6 Virtuti etenim mortisdilectio comparatur : quia nimirum mentem, quam femel ceperit a delectatione mundi, funditus occidit : et tanto hanc valentius in auctoritatem erigit, quanto et insensibilem contra terrores reddit.

Sed inter hæc sciendum est, quòd praui cum recta prædicant, valde difficile est, vt ad hoc quod taciti ambiunt, non crumpant . Vnde et Sophar protinus adiungit : [ Et B deprecabuntur faciem tuam plurimi. ] Neque enim iusti viri idelreo se per innocenriæ itinera arta custodiunt, vt ab alijs exorentur . Sed siue hæretici, seu peruersi quilibet, per hoc quod inter homines quasi innocenter viuunt, videri intercessores pro hominibus volunt, et cum sancta loquentes infinuant quod ipfi appetunt, hoc alijs pro magno pollicentur: dumq. cælestia prædicant, in suis repente sponsionibus ostendunt, quod ament . Sed ne diu terrena pollicendo patescant quod sunt, ad verba rectitudinis citius recurrunt. Vnde mox fubditur:

Quod in aterna miferia , nullum fit impijs effugium : et quod abominatio fit fanctorum , delettano peccasorum. Caput XIII.

Culi autem impiorum deficient, et effugium peribit ab eis. ] Quòd oculorum nomine vera intentio exprimatur, per Euangelium veritas attestatur dicens: Si oculus tuus fuerit simplex, totum corpus tuum lucidum erit : quia videlicet si Matth. 6. e operationem nostram intentio munda pratuencrir, quamliber aliter hominibus videatur, interni tamen iudicis oculis mundum subsequentis actionis corpus ostenditur. Oculi ergo impiorum, intentiones funt in eis carnalium desideriorum. Qui idcirco deficiunt, quia aterna negligunt, et fola semper transitoria prastolantur. Adipisci quippe terrenam gloriam cogirant, multiplicari rebus temporalibus exoptant, ad mortem quotidie cursu rerum labentium tendur: sed cogitare mortalia mortaliter nesciunt. Carnis vita per momenta deficit, et tamen carnale desiderium crescit. Res habita instanti fine corripitur, et habendi anxietas non finitur. Sed cum mors impios D subtrahit, corum prosecto desideria cum vita terminantur. Quorum scilicet oculi tuc fuperna vltione deficiut: quia suo hic iudicio a terrena deficere delectatione nolucrut. Hos illorum oculos a jucuditate pristina claudi Pfalmista conspexerat, cum dicebat :

In illa die peribunt omnes cogitationes corum:quia æterna mala numquam cogitata Pfal. 145. reperiunt, et subito amittunt bona temporalia, quæ diu tractando tenuerunt. A quibus et omne effugium perit: quia corum malitia ab animaduersione districti iudicis quo se valeat occultare, non inuenit. Nani nunc iniqui cum tristia aliqua, vel aduerla patiuntur,effugij latebras inueniunt : quia ad voluptatem protinus defiderioru carnalium recurrunt. Ne enim paupertas cruciet, diuitijs, animu demulcet. Ne despe-Aus proximorum deprimat, sefe dignitatibus exaltant. Si fastidio corpus atteritur, antepositis epularum diucrsitatibus nutritur. Si quo animus mæstitiæ impulsu deijci-E tur, mox per interposita iocorum blandimenta releuatur. Tot ergo hic habent effugia , quot fibi præparant delectamenta . Sed quandoque ab eis effugium perit : quia corum mens, amissis omnibus, se solummodo et judice conspicit. Tune voluntas subtrahitur, fed voluptatis culpa feruatur, et repête miseri peretido discunt, quia peritura tenuerunt. Qui tamen quousque corporaliter viuunt, quærere nocitura non desinunt: Vnde adhuc subditur: [Et spes illorum abominatio anima.] Quid hic peccator rotis cogitationibus sperat, nisi vt potestate ceteros transeat: cunctos rerum multiplicitate transcendar: aduersantes dominando subijciar: obsequentibus mirandus innotescat; lræ ad vorumsatisfaciat : benignum se, cum laudatur, oftendat; quidquid gula appetit, offerat : ad hoc quod voluptas imperar, operis expletione concurrat? Bene ergo spes illorum abominatio anima dicitur : quia ca, qua carnales ambiunt, spiritales quique iudicio rectitudinis auerfantur. Nam quod peccatores voluptatem

S. Greg. Tom. 2.

24. æftimant: hoe iusti proculdubio pœnam putant. Abominațio est igitur animæ, spes A prauorum : quia nimirum spiritus defieit, vbi caro requieseit. Vt enim caro mollibus, ficanima duris nutritur: illam blanda refouent, hanc afpera exercent: illa delectationibus paseitur, hæe amaritudinibus vegetatur. Et sieut carnem dura sauciant, sic spiritum mollia necant: sicut illam laboriosa interimunt, ita hune delectabilia extinguunt. Spes jtaque carnalium, abominațio animæ dicitur: quia inde in perpetuum spiritus interit, vnde ad tempus caro suauiter viuit. Sed hæe Sophar recte diceret, niss beatus Iob cuncta largius etiam viuendo prædieasset. At postquam sanctiorem monere de vita nititur, doctioremo, se erudire sapientia magisterio conatur, ipse dictorum fuorum pondus leuigat, qui in diferetione interposita, omne, quod loquitur, deftruit: quia liquorem seientia pleno vasculo superfundit. Sie namque ab indiscretis opes scientia, sicut a stultis sape opes corporalis substantia possidentur. Nonnulli B enim, qui rerum terrenarum multiplicitate subnixi sunt, aliquando multa et habentibus tribuunt : vt ipfi cunctis hae largius habere videantur. Ita peruerfi eum vera fapiunt, recta quædam etiam rectioribus loquuntur: non vt alios audientes doceant, sed vtipfi quanta doctrina polleant, innotescant . Præire se quippe sapientia cunctos æstimant, et ideireo nihil se cuilibet dicere, vltra mensuras sua magnitudinis putant. Sic praui quilibet, sic omnes hæretiei superba voce meliores docere non metunt: quia omnes se inferiores arbitrantur. Sed sancta Ecclesia, clatos quosque ab æstimationis suæ culmine reuocat, et diferetionis manu ad æqualitatis compagem reformat. Vnde beatus lob, qui eiufdem fanctæ Ecelesiæ membrum est, videns quod amieorum

#### CAPVT DVODECIMVM B. IOB.

mens per verba prolatæ eruditionis intumuit, illico respondit dicens ;



Espondens autem lob dürit: Ergo vos essitis soli homines, et vobiscum oritur sapientia ? Et mihi est con ficut et vobis, nee infotor velsti sum. Quise nim hæc,que moltis, i ganotat? Qui dendetur ab amico suo sicut ego, inuo eabit Deum, et exaudiet eum, Dendeute enim sults simplicitas, lampas contempra apud cogitariones diustum, parata ad tempus staturum. Abundant taber-

nacula prædonum, et audacter prouocat Deum, cum ipse dederit omnia in manus D corum. Nimirum interroga iumenta, et docebunt te, et volatilia cæli, et indicabune ribi . Loquere terra, et respondebit tibi, et narrabune pisces maris . Quis ignorat quòd omnia hæc manus Domini fecerit ? In cuius manu anima omnis viuentis, et spiritus vniuersæ carnis hominis. Nonne auris verba dijudicat, et sauces, comedentis saporem? In antiquis est sapientia, et in multo tempore prudentia. Apud ipsum est sapientia et fortitudo, et ipsehabet consilium et intelligentiam. Si destruxerit, nemo est qui ædificet : si incluserit hominem, nullus est qui aperiat. Si continuerit aquas, omnia siccabuntur: et si emilerit eas, subuertent terram. Apud ipsum est fortitudo et sapientia. Ipse nouit et decipientem, et eum, qui decipitur. Adducit confiliarios in stultum finem, et iudices in stupotem. Baltheum regum dissoluit, et præcingit fune renes corum. Ducit sacerdotes inglorios, et optimates supplantat. Commutans labium veracium, et doctrinam senum auferens, Effundit despectionem super principes, et cos, qui oppressi fuerant, releuat. Qui reuelat profunda de tenebris, et producir in lucem vmbram mottis. Qui multiplicat gentes, et perdit eas : et subuersas in integrum restituit. Qui immutat cor principum populi terræ: et decipit eos, vt frustra incedant pet inuium. Palpabunt quasi in tenebris, et non in luce, et errare cos faciet quasi chrios.

N.

Caput X I I I I.

E Rgo vos ellis foli homines, et vobifcum oritur fapientia ? Qnifquis fe praire omrese ratione ællimas, quid ifie alude qu'han folum fe elle hominem exulars? Et ispeconingit, y vi cum pet tumorem mens in a lum ducture, in defecte onnium, fini,
admirations fublesceut. In cogitatione exemin proprif fauores oriumru, fibir, de fingorier, em martin fa, e tribet a liente. Quite politica expan suderit, ac verba, que
portire, em martin fa, e tribet a liente. Quite politica expan suderit, ac verba, que
nam hanc eandem fecum oriri fupientism putar. P Nam qualitation
di fibi hanc ribuses, profecto intra exempora fibi beutianticalust. P. enfandom vetoell, yiri fandus quanta diferctione vitius : vst amicorum (uperhiemium arroga antia
comprimaturoum protinus addiment. T Et milis fe on fibus et volta, none infero vecomprimaturoum protinus addiment.

B comprimatur, cum protinus adungit. Et mihi eft cor ficut et volsis, nec interior vefirit fum. J Quis enim neticat, quarum beast 10 obt ita aque ficienti a micorum eius
ficientiam excedat? Sed ve corum fuperbiam corrigat, effe fic inferiorem negat : ette
füx humilitatis limitem transfacțafe fe fisperiorem neaet: nec praferendo f.e.fd conferendo, indicat, quoe dieft, nequaquam fec contra vireterigat ficientia, quae iniere, nequali contra vireterigat ficientia, quae iniere, nequali ficultatis quae iniere, quae dictivat del formaticatis fingulariter cur tumeits? Quia igitur elationem arrogătium ad equalitatis communionem reucoans, correptione perfecta redarguit, ad odoriram tour cinentias termanionem reucoans, correptione perfecta redarguit, ad odoriram tour cinentias termanionem reucoans, correptione perfecta redarguit, ad odoriram tour cinentias termanionem reucoans, correptione perfecta redarguit, ad odoriram tour cinentias termanionem reucoans, correptione perfecta redarguit, ad odoriram tour cinentias termanionem reucoans, correptione perfecta redarguit, ad odoriram tour cinentias terma-

fingularier cu rumeits? Quia igitur elationem arrogatium ad expulitatis communionem reucosans, correptione perfecta reda regul, ad oderine nun efententias reume. C pit: vramici cius humiliati, prius difecene veritatis pondera, qu'am reuerenter audirent. - Sequittus:

2004 cui rivistratum cum deridentar chi impii, ad tefem conficienta Deam concur-

rant, in que gloriantur.

Viderideur ab amico fuo, ficur ego, amocabit Deum, et exaudier eum. J Sepecimient ma men, cum de bonis althus aura humani facuois excipiur, ad gaudia exteriora deriusure ve postponar quod inus appetit, et in hoc libener refolius i acest, quod forsi sudici si arvi bezam non nam heri, quàm dici fe gaudeta; Cum, laudis fuz vocibus inhita, quod effic capetar, relinquit. Inde ergo a Deodifiquigiur, quod in Deo Jaudado studestur. Nennumquam vero recto operi amisus

Domitianes inicitius et tamon humanis irrifonibus vegeur e miranda agit, et oppobria recipit, equi exire forsa get laudes postit, repullus connumigis, ad femeripium redit, et eto di ipfum intus robultustin Deo folidat, quo foriano inuenti, in quo requiefetat. Tota enim fessi au autorem figitur, et inter irrifionum connicia folus interior retilis imploratur a taque affilcit animus fin Deo tanto prostimus, quamo et a gratia humani fautoria ilemusia precesur portiunus funditurer i prefilus reterius, ad penetranda qui intus funt, mundius liquatur. Bene itaque fun deiture i Qui derdetur ab amico funditure que espenituacia tib cum, et e zandite cum equia bonorum menti dum prasi u con funditure del prefile del prefi

humana laude feparatur. Notandum vero qu'am proude interponitur, [Sicut égo: ] 2029 quia funt nonnali; quos et human zirrifiones deprimunt, et tamen diunis autribus exaudibiles non fun. Nam cum derifio contra cul pam nafcitur, profecho nullum virtusis meritum in derifione generatur. Baal eteniin facerdotes clamofis haue vocibus implorantes, derifi ab Elia fuerant, cum dicebat : Clamate voce maiori, Deut enim ; Reg. 18. evere effe, efforfil loquitur, aur in diuerfori oeff. Sed hac ecius irrifio ad virtutais Vitum non fuit : quia per culpa meritum fuit. Proude ergo nunce dicitur: [Qui dendetur ab amico (un feut ego-junucochi Deft, et exaudiet eum ?] Quia illiferate humana derifio Deo proximfi, quem ab humanis prautanbus vita innocêtia feruat alienti. Sequiture

De sapientia Sanctorum, et prudentia filorum buius saculi. Caput XVI.

DEridetur enim iusti simplicitas. ] Huius mundi sapientia est cor machinationibus regere, sensum verbis velare, qua falsa sunt, vera ostendere: qua vera sunt, fallacia

## 560 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. X.

fallacia demonstrare. Hæc nimirum prudentia vsu a juuenibus scitur, hæc a pueris pre- A tio discitur: hanc qui sciunt, ceteros despiciendo superbiunt: hanc qui nesciunt, subiecti et timidi in alijs mirantur: quia ab eis hac eade duplicitas, iniquitatis nomine palliata diligitur, dum mentis peruerlitas, vrbanitas vocatur. Hæc sibi obsequentibus præcipit honorum culmina quærere, adepta temporalis gloriæ vanitate gaudere : irrogata ab alijs mala multiplicius reddere : cum vires suppetunt , nullis resistentibus cedere, cum virtutis possibilitas deest, quidquid explere per malitiam non valet, hoc in pacifica bonitate simulare. At contra sapienria iustorum est, nil per ostensionem fingere, sensum verbis aperire: vera vt funt diligere, falfa deuitare, bona gratisexhibere, mala libentius tolerare quam facere': nullam miuriæ vltionem quærere, pro veritate contumeliam lucrum putare . Sed hæc iustorum simplicitas deridetur : quia ab huius mundi sapientibus puritatis virtus, fatuitascreditur. Omne enim quod innocenter agitur, ab eis proculdubio stultum putatur, B et quidquid in opere veritas approbat, carnali sapientiæ satuum sonat. Quid namque ftultius videtur mundo, quam mentem verbis oftendere, nil callida machinatione fimulare, nullas iniurijs contumelias reddere, pro maledicentibus orare, paupertatem querere, possessi a relinquere, rapienti non resistere, percutienti maxillam alteram præbere? Vnde bene huius mundi dilectoribus ille egregius Dei sapiens dicit: Abominationes Ægyptio-Exod. 8. f rum immolabimus Domino Deo nostro? Oues quippe Ægyptijedere dedignantur: sed quod abominantur Ægyptij, hoc Israeliræ Deo offerunt ? quia simplicitarem conscientiæ, quam iniusti quique velut infimam abiectamq. despiciunt, hanc iusti in virtutis sacrificium vertunt, et excolentes recti puritatem ac mansuetudinem Deo immolant, quam abominantes reprobi fatuitatem putant. Que nimirum iusti simplicitas breuiter, sed fufficienter exprimitur, cum protinus fubinfertur.

Qu'id insternm fimplicitat sped se inter gusse lampat fulçat, et superborum sissue entrem bamiliatem castemas. Copus XVII.

Ampas connempa a pud cogitationes dinitum. 1. Quil ho locossignatur nomine distributum, nisi elatio superborum : qui venturi indicis respectivelum non habent, dum sisperbis apud se cogitarionibus tutumes? Nam sun nomulli, quos censila per trumorum nomi

28.

Inc. 16, e

Gen. 18. d

Marc.g.d

eleuat, sed misericordia opera exaltant. Et sunt nonulli, qui dum terrenis se opibus abundare conspiciunt, veras Dei diuitias non requirunt, atque æternam patriam non amants quia hoc sibi sufficere, quòd rebus temporalibus sulciuntur, purant. Non est ergo census in crimine, sed affectus. Cuncta enim qua Deus condidit, bona sunt : sed qui bonis male vtitur, profecto agit, vt quasi per edacitatis ingluuiem, eo, quo viuere debuit, pane moria- D tur. Pauper ad requiem Lazarus venerat, superbum vero diuitem tormenta cruciabant. Sed tamen diues Abraam fuerat, qui finu Lazarum tenebat : qui tamé auctori fuo colloquens, dicit: Loquar ad Deum meu, cum sim puluis er cinis? Quid itaque iste dinitias suas æstimare nouerat, qui semetipsum puluere cineremo, pensabat? Aut quado hunc res possessa extollerent, qui de se quoque, earu videlicet possessore, tam abiecta sentiret? Arque iterum funt nonnulli, quibus et res terrenæ non fuppetunt, et tamen apud se per fastum tumoriseriguntur. Hos et census ad ostensione potentiæ minime subuchit, et tamen morum proteruia inter reprobos diuites addicit. Quoscumque ergo sequentis vitæ amor non humiliat, hoc in loco facer fermo diuites appellat : quia in iudicij quoque vltione non difcrepant, vtrum rebus, an folis moribus intumescant. Qui cum vitam simplicium in hoc mundo humilem abiectamq. despicitit, elatis protinus despectibus irrident. Nequaquam E

quipe his boc extreius adelfic confideram, ad quod ipí réotic conarbus anhe lair. Quafi fullos ergo deficiente, quis fictice e ano habem, que pir virque vel habendo vel folume modo amando mirantur et quafi mortuso deputant, quos requaquam ficum viuer caraliter penfane. Qui enim ab hiums muda appetitu mortus, a terrefus mentibus pofecho omni modo extincius artimaturs. Quod bene nofin miraculum Redemptoris fignat, cum ab immundo fipirta hominem liberat, 4 quo un minum frei puma el t: Clamas, et a multum diferepase cum, exijt ab eo, et fashus elfi icus mortus, ira vr multi dicerent, quia mortus ell. Estas sucre nenens amanun cius, el cuatui cum, et fireriz i Veltu mortus quipe ofienditur: quia a maligni finirius poreflate liberatur, quia quifquis iam terrena defideria filospi, vi vatam in ce caralia: concurfationis extinguit, er unundo mortusus apparet: quia possellore prauo, qui per immunda de fideria fe agitabat, caret. Quem multi mortus apparet: quia possellore prauo, qui per immunda de fideria fe agitabat, caret.

## In duodecimum caput B. Iob?

A mortuum dicunt, quia qui spiritaliter viuere nesciunt, eum, qui carnalia bona non sequiz tur, extinctum funditus arbitrantur. Sed quia ipsi quoque derisores simplicium, Chtiflianitatis nomine cenfentur, reucretia religionis preffi, exhibere malnin publica irrifionis erubescunt. Vnde fit, vr apud se turnidi tacentesq. derideant, quos abiectos valde, at-

que infimos per fimplicitatem putant. Bene ergo dicitur: [ Lampas contempta apud cogitationes diuitum.] Quia superbi quique, du pensare bona sequentia, vt superius diximus, nesciunt, pene nihil esse attimant, quem non vident habere quod amant. Sepe namque contingit, ve electus qui sque, qui ad æternam felicitate ducitur, continua hic aduetfitate deprimatur, non hunc rerum abundantia fulciat, non dignitatum gloria honorabilem oftendat, nulla ei obsequentium frequentia supperar, nulla hunc humanis oculis vestium pompa componat: a cunchis vero despicabilis cernitur, et huius mundi gloria in-

B dignus æftimatur: fed tamen ante occulti iudicis oculos virtutibus emicat, vitæ meritis corufeat, honorari metuit, despici non refugit : corpus continentia afficit, sola in animo dilectione pinguescit, mentem semper ad patientiam præparat, et erectus pro iustitia, de perceptis contumelijs exultat, afflictis ex corde compatitur, de bonorum prosperitatibus quasi de proprijs lætatur, sacri verbi pabula in mente solicitus ruminat, et inquisitus quodliber eloqui dupliciter ignorat. Bene itaque iufti simplicitas, et lampas esse dicitur, et contempta. Lampas, quia interius lucet : et contempta, quia exterius non lucet . Intus ardet flamma charitatis, foris nulla gloria resplendet decoris. Lucet ergo et despicitur, qui flagrans virtutibus, abiechis æstimatur. Mentes quippe carnalium pensare bona non valent, nisi quæ carnaliter vident. Hinc est, quod Dauid sanctum pater ipse despexerat,

quem propheta Samuelis oculis pra sentare recusabat. Qui ad vnctionis gratiam, dum C seprem filios deduxisset, a Propheta requisitus an numerum sobolis explesset, cu magna despectione respondit : Est adhuc puer paruulus, qui pascit oues . Quo deducto et electo, protinus audinit: Homo videt in facie, Deus autem intuetur cor. Lampas ergo Dauid 1.Reg. 16.6 per innocentia fuerar, sed tamen valde contempta: quia exteriora cernentibus non luce-bar. Sciendum vero est, quòd instus qui sque aur temporalem gloriam non habet, aut haç fub semetipso frangit, si habet, vt honori suo liber emineat, ne ei victus delectatione succumbar. Hinc enim eft quod ille predicator egregius ante humanos oculos Apostolatus fui gloriam humiliauerat, qui dicebat : Non vii fumus hac potestate, cum possimusoneri 1.Thes.2.b esse ve Christi Apostoli, sed facti sumus paruuli in medio vestrum. Eius vero auditoribus nimirum tumor diuitum adhuc in corde remanserat, cum dicebat : Epistolæ graues sunt 2.Cor.10.6. et fortes, præfentia autem corporis infirma, et sermo contemptibilis. Quem enim talia D dicere possecognouerant, secum communiter viuere non posse iudicabant. Cumq. eum

er humilem viuendo cernerent, et altum fermone penfarent, fua cos elatio compulit, ve quem per scripta timucrant, per præsentiæ verba despicerent. Quid igitur Paulus, nis contempta lampas apud cogitationes diuitum fuit, qui vnde magisterium humilitatis exhibuit, inde a rudibus discipulis superbiæ contumelias recepit ? Horrendo etenim modo languor superbictium vade detumescere debuit, excreuit, dum mens elata carnalium hoc quasi dedignabile repulit, quod magister imitabile ostendit. An contempta lampas non erat, qui tot virtutibus emicans, tata a persecutoribus aduersa tolerabat? Legatione in catena fungitur, eiusq. vincula in omni pratorio manifestantur, virgis caditur, multisq. ex genere, ex gentibus, periculis vigetur, lapidibus Lystris tunditur, pedibus extra vrbem trahitur, quia extinctus æstimatur. Sed vsquequo lampas ista contemnitur, vsquee quo despicabilis habetur? Nunquid non fulgorem suum nullatenus exerit et numquam quanta claritate candeat oftendit? Oftendit plane. Nam cu lampas contempta apud cogirationes diuitum diceretur, protinus additur: [Parata ad tempus statutum.] Statutum quippe contempte lampadis tempus, est extremi iudicij prædestinatus dies, quo iustus quifque, qui nuc despicitut, quata potestate sulgear, demonstratur. Tunc enim cum Deo iudices veniunt, qui nunc pro Deo iniuste iudicantur : Tunc eoru lux tanto latius emicat, quanto eos nunc manus persequentiú durius angustat. Tune reproborum oculis patescer quòd cælesti potestate subnixi sunt, qui terrena omnia sponte reliquerunt. Vnde electis fuis Veritas dicit: Vos, qui secuti estis me, in regeneratione, cu sederit filius hominis in se- Mat. 19.4 de maiestatis sua, sedebitis et vos super duodecim sedes, judicates duodecim tribus Israel.

Neque enim plusquam duodecim iudices illa interni consessus curia non habebit, sed nimirų duodenario numero quatitas vniuerlitatis exprimitur: quia quisquis stimulo diuini

2 . . 30

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. X. 562

amoris excitatus, hic possessa reliquerit, illic proculdubio culmen iudiciariæ potestatis A obtinebit, vt fimul tunc iudex cum iudice veniat, qui nuc confideratione iudicij, sese spontanea paupertate castigat. Hinc est enim, quòd de sancte Ecclesiæ sponso per Salomonem Prou. 31. 6 dicitur: Nobilis in portis vir eius, quando sederit cum senatoribus terra. Hinc Isaias ait: Ifaia t. e Dominus ad iudicium venier cum fenioribus populi fui. Hinc cosdem seniores Veritas non iam famulos, sed amicos denunciat, dicens: Non iam dicam vos seruos, sed amicos Ioan, 15.b meos. Quos nimirum Pfalmiffa intuens, ait: Mihi autem nimis honorati funt amici tui Pfal 138. Deus. Quorum dum cellitudinem cordis aspiceret, mundi gloriam qua calce calcarent, protinus addidit: Nimis confortatus est principatus corum. Ac ne paucos esse crederemus, quos proficere víque ad fummam tanta perfectionis agnoscimus, illico adiunxit: Dinumerabo cos, et super arenam multiplicabutur. Quot iraque nunc pro amore veriatis sese libenter humiliant, tot tunc in iudicio lampades corufcant . Dicatur igitur recte : [Lam- B pas contempta apud cogitationes diuitum, parata ad tempus statutum.] Quia vniuscuiusque iusti anima velut adiecta contemnitur, cum deges inferius gloriam non habet, sed admirabilis cernitur, dum desuper fulget. Libet inter hæc ad Redemptoris vias, mentis oculos attollere, sensimo, a membris ad caput peruenire. Ipse enim nobis lampas veraciter extitit, qui pro redemptione nostra in Cruce moriens, tenebrosis nostris mentibus lucem per lignum fudit. Hac nos lampade Ioannes illuminari confpexerat, cum dicebatas Erat lux vera, quæ illuminat omnem hominem, etc. Quam tamen apud cogitationes Josn, L. d diuitum contemptam vidit, cum paulo post subdit : In propria venit, et sui eum non rece-1bid. b

perunt. Huius lampadis flammas Herodes explorare voluit, cum cius miracula videre concupiuit, ficut scriptum est: Erat enim ex multo tempore cupiens videre eum, eo quod audiffet multa de illo, et sperabat signum aliquod videre ab eo fieri. Sed lampas hæc ante cius oculos nullo radio lucis emicuit: quia ci, qui se non pie, sed curiose quæsierat, nil de se mirabile oftendir. Inquisitus quippe Redemptor tacuit, expectatus miracula exhibere contemplit, fefeq, apud fe in occultis retinens, cos, quos exteriora quarere comperit, ingratos foris reliquit : magis eligens aperte a superbientibus despici, quam a non credentibus vacua voce laudari. Vnde et protinus lampas ista contempta est, sicut illic subditur. Spreuit aute illum Herodes cum exercitu suo, et illust indutum veste alba. Sed contem-31. ota lampas, quæ in terra irrifiones tolerat, de cælo lucidius per iudicium corufcat. Vnde hic apte subiungitur : [ Parata ad tempus statutum.] De quo videlicet tempore per Psalmistam dicitur: Cum accepero tempus, ego iustitias iudicabo: Hinc in Euangelio per semetipfam Veritas denunciat, dicens: Tempus meum nondum aduenit. Hinc Petrus ait: Quem oportet cælum fuscipere, víque ad tempora restitutionis. Lampas ergo, quæ nunc D

Pfalm. 74. Ioan. 7- 4 14.3.6

164.42.6

dicat, qui nune peccantium derisiones portat. Et tanto tune durius districtionem exerit, quanto nunc vocandis peccatoribus fuam lenius patientiam sternit. Qui enim diu conuertendos expectat, non conuer fos fine retractatione cruciat. Quod per Prophetam scilicet breuiter infinuat, dicens: Tacui, semper silui, patiens fui, sicut parturiens loquar. Ve enim iam prædiximus, parturiens cum dolore eijcit hoc, quod in intimis tempore longo gestauit. Qui ergo semper siluit, sicut parturiens loquitur: quia venturus judex, qui sine vltione diu facta hominum pertulit, quandoque cum feruore examinis, quasi cum dolore mentis quantæ animaduerlionis fententiam intus feruauerit, oftendit . Nemo igitur hanc lampadem, cum latet despiciat, ne contemptores suos, cum de cælo fulserit, exurat. Cui enim nune non arder ad veniam, tune proculdubio ardebit ad pœnam. Quia ergo per E supernam gratiam vocationis tempus accipimus,dum adhuc licentia superest,eius iram, qui voique est, mores in melius commutando, fugiamus. Solum quippe animaduersio illa non inuenit, quem correctio abscondit. Hæc nos largiente Domino, in duobus iam corporibus transcurrisse sufficiat. Quia enim sacri libri sequentia mysteriorum virtutibus extenía, complecti breuiter exponendo non poslumus, ca necesse est, ve alijs voluminibus referuemus, quatenus lector tanto feruentior ad legendi fludium redeat, quanto ex lectionis quoque intercisione respirat.

contemnitur ad flatutum tempus ventura præparatur: quia ipíe peccata in die vltimo iu-

LIBRI DECIMI MORALIVM FINIS.

# SANCTIGREGORII

S. Gregorij Frpof I for light XI.

MORALIS EXPOSITIONIS N BEATVMIOB

E R -V N D E C I M V S.

Caput primum. י ויוור, דר מכלכלי שווו



VAMVIS in prolixo opere effe culpabilis stili murabilitas non debeat: ne quis tamen me ex locutionis meze immutatione reprehendat, in Epistola libris premissa causam reddidi, cur tertia huius operis partem ad aliarum víque fimilirudasem minime emendando perduxi; Quibus feilicet excluís, hoc quoque additur, quod ab eo veríu, quo di-citur: Abundant tabernacula prædonum, einfdem pærtis expolitio incipit, et víque ad hoc, quod scriptum est: Dulcedo eorum vermis, dif-

possent, nisi sub magna breuitate dicerentur. Qui ergo ab alijs actibus vacat, legat cetera multipliciter dicta. Qui vero ad fludio se legendum non vacat, huius partis ei breui-B tas placeat, in qua non tam quæ fentimus dicimus, quam ea, que funt dicenda fignamus. Igitur quoniam in ea multa, ficut me loquente, excepta funt, ita dereliqui i immuratio nem ftili lector meus aquanimiter accipe, quia et la pe cofdem cibos edentibus, diuerli-tas placet coctionis. Sed quoties partes lingulas ad legendum fumis, reducere semper ad memoriam eam, quam propofui caufe originem, flude; quia et per beatum Iob, qui dolens dicitur, passiones Domini eiusq. corporis, idest, fancte Ecclesia designantur, et amici eius hæreticorum tenent speciem : qui, vt sæpe iam diximus, Deum dom defendere nituntur, offendunt. Qui dum fiche confulunt, fanctiorum mentem fortiter affligunt, nec tamen per cuncta, que loquuntur, a veritaris cognitione delipiunt, sed plerumque et stultis pridentiam, et fictis vera permifcento ve dum ex veritate aliquid prærogam, facile ad fallira-C tem trahant. Vnde amici quoque beati Iob modo despicabilia, modo autem mira sunt,

quæ loquuntur, quæ tamen fanctus vir aliquando reprobando conumer, aliquando vero approbando suscipit, atque ad vsum rectitudinis pertrahiteciam, que ab eis recta, sed non recte proferuntur. Itaque inopiam fuam despicientes despicit, arque în sterquilinio corpore positus, in quanto virtutum culmine apud se sedeat, ostendir cum nil esse præsentis vitæ diuitias memorat, quas abundare et reprobis narrat, dicens i

Quod alind est, quod omnipotent Deut misericorditer tribuit, alind quod iratus babers permittit. ... Caput 11.

Bundant tabernacula pradonum, et audaeter prouocant Deum; cum ipse dederit A omnia in manibuseorum.] Pacile est hominein tune diuitias despicere, cum habete difficile vero eft eas, cum non habet, viles eftimare. Vnde patenter oftenditur quatenus contemptus terrenarum rerum in beati lob cogitarione fiserit, qui tile dicir nulla effe, quæ abundant reprobis, quando omnia amilit. Ait ergo i Abundant tabernacula predonum, et audacter prouocant Deum: ] quia plerumque mali co magis contra Deum superbiunt, quo ab eius largitate et contra meritum ditantut; et qui prouocari bonis ad meliora debuerant donis peiores hunt. Sed intelligendum nobis eff, quo modo pradones appellentur, dum protinus additute [ Cum iple dederit omnia in manibus corum 1.] Si coim. prædones funt, violenter abstulerunt . Erdubium non eft, quia violentorii non fit adiutor Deus . Quo modo igitur ipfe dat, quod hi, qui prædones funt, nequiter tollunt? Sed kieridum eft, quia atiud eft, quod omnipotens Deus misericorditer tribuit, aliud, quod iratus \* haberi finit . Nam, quod prædones peruerle faciunt, hoe difpenfaror equiffimus fieri non

nisi juste permittit, vt et is, qui tapere finitur, cecatus mente culpare augost, et is, qui ta- A pinam patitur, iam in einidem rapina damno pro alia, quam ante perpetrauit, culpa feriatur. Ecce enim quidam in montis fauce constitutus insidiatur itinerantibus, sed is, qui iter agit, iniqua fortalle quadam aliquando perpetraute, eiq. emnipotens Deus malum fuum in præfenti vita retribuens, atque hunc infidiatoris manibus tradens, vel spoliari rebus, vel etiam interire permittit. Quod ergo przedo inkuste appetijt, hoc equissimus judex iuste sien permilit, vt et ille reciperet quod iniuste secerat, et iste granius quandoque seriatur, per cuius nequissimam voluntatem, culpam omnipotens Deus in alterum iuste vindicauit. Ille purgatur, qui opprimitur, in isto reatus augetur, qui opprimit : vt vel de profundo nequitiz, quandoque ad poenitentiam redeat, vel non reuertens, tanto gravius ætetna damnatione feriatur, quanto diu est in sua iniquitate toleratus. Cum illo ergo misericorditer agitur, ve peccatum finiat, cum isto districte, ve multiplicet, nisi ad poeniten- B riam recurtat. In illo mala purgantur, dum vim sustinet, in isto cumulantur, dum facit. Omnipotens itaque Deus, quod fieri prohibet, iustumest vt fieri sinat, vt vnde nunc expectat, et non conuerfos diu tolerat, quandoque inde plus feriat . Beneergo dicitur: [Abun- A dant tabernacula prædonum, et audacter prouocant Deum, cum ipse dederit omnia in manibus corum: ] quia quod iniqui tollunt, eis hoc ipse dat, qui illis ad rapinam posset resistere, si misereri voluisset. Quod tamen intelligi de rebus quoque spiritalibus potest. Nam plerumque nonnulli doctrinæ dona percipiunt, sed ex eisdem donis intumescunt, et magni præ ceteris videri volunt. Atque om nipotentem Deum prouocare est de eius donis inter proximos superbire. Qui etiam prædones non immerito vocantur: quia dum loquantur que non faciunt, in vium locutionis fue verba inflorum tollunt. Sed quia hac ipfa verba fuperna eis gratia tribuit, quorum tamen vitam in prauis moribus relinquit; C per semetips quidem pradones sunt, sed tamen bona, que habent, dininitus acceperunt. Sequitur : Nimirum interroga iumenta, et docebuntte, volatilia celi, et indicabunt tibi.

Loquere terra, et respondebit tibi, et narrabunt pisces maris. ] Quid per iumenta nisi sen, fu pigriores : quid per cali volatilia , nisi summa arque sublimia sapientes intelligere de-Pfal. 67. bemus? De jumentis quippe, idelt, sensu pigrioribus scriptum oft: Animalia tua habitabunt inea. Et quia sublimia sapientes, in verbis nostri Redemproris euolant, scriptum ests Ita vt volucres cali veniant, et habitent in ramiseius. Quid vero per terram, nifi terrena fapientes? Vnde et primo homini cælestia deserenti dictum est: Terra es,et in terram ibis, Quid per pifces maris, nifi curiofos huius faculi debemus accipere? de quibus Pfalmifta Pfal. 8.

ait : Pisces maris, qui perambulant semitas maris. Qui in magnis rerum inquisitionibus quasi in abditis suctibus latent. Quid autem cuncta hac inquista doceant, adiungit, di- D cens : [Quis ignorat quòdomnia hac manus Domini fecerit?] Ac fi aporte dicato: Siue fenfu tardiores, seu sublimia sapientes, siue terrenis actibus deditos, seu huius mundi occupatos inquifitionibus requiras, cuncta hac creatorem omniu Deum fatetur, et de poteftate eius concorditet sentiunt, quamuis sub ea non concorditer viuant. Quod enim iustus quisque etiam viuendo loquitur, hoc iniusfus plerumque de Deo, vel sola voce compellitur fateri, fitq. vt mali, auctori omnium cui operibus reliftunt, atteflatione famulentur. quia quem impugnare moribus aufi funt, creatorem omnium negare non possunt. Quod tamen intelligi etia iuxta folam speciem littera vtiliter potelt; quia ominis respecta creatura, quasi dat vocem attestationis propriz ipsam quam habet speciem suam. Iumenta,

vel volatilia, terram, vel pisces requirimus, dum considerarnis, que nobis concorditer respondent, quod cuncta Dominus fecerit : quia dum nostris oculis suas species ingerunt, se a semetipsis non esse testantur. Eo ipso enim quòd creata sunt, per ostensam speciem creatori suo, quasi vocem confessionis reddunt : qui quia omnia condidit, qualiter etiam debeant administrari, disposuit. Vnde subdituz:

Quod Biritus aliquando pro fubftantia anima, aliquando pro efficientia Biritali ponatur. CAPRE

3. IN cuius manu anima omnis viuentis, et spiritus valueria carnis hominis. I Per manum quippe potestas exprimitut. Anima igitur omnis viuentis, et spiritus valuerfæ carnis hominis, in eius potestate est, a quo est, ve ipse provideat qualiter sit, qui præstirit effe, quod non fuit. Poreft vero per animam omnis viuentis immentorum vita fignari. Omnipotens autem Deus iumentorum animam vique ad corporeos fenfus vituificat, hominum

## In duodecimum caput B. Iob.

565

A minum veto spiritum vsque ad spiritalem intellectum tendit. In eius ergo manu est anima omnis viuentis, et spiritus vniuersæ carnis hominis, dum et in illo hoc præstat anima, vt viuificet carnem, et in isto ad hoc viuificat animam, vt ad intelligendam perueniat æternitatem. Sciendu vero est, quia in sacro eloquio spiritus hominis duous modis poni confucuit. Aliquando namque spiritus pro anima, aliquando pro esfectu spiritali ponitur. Pro anima namque spiritus dicitur, sicut de nostro ipso capite scriptum est : Inclinato capite tradidit spiritum. Si enim aliud spiritum quam ani- 1001. 19. f mam Euangelista diceret, exeunte vtique spiritu, anima remassisset. Pro effectu quoque piritali spiritus dicitur, sicut scriptum est: Qui facit angelos suos spiritus, et mini- Pfal. 103. ftros suos ignem vrentem. Angeli quippe, id est, nuncij, in facro eloquio nonnumquam prædicatores vocantur, ficut per Prophetam dicitur: Labia facerdotis cufto- Mala, a. b B diunt scientiam, et legem requirunt ex ore eius, quia angelus Domini exercituum est. Omnipotens ergo Deus angelos suos spiritus facit : quia prædicatores suos spiritales efficit. Hoc autem loco anima omnis viuentis ipla corporis vita fignatut, fpiritu vniuerfæ carnis hominis, effectus intelligentiæ spiritalis exprimitur. Sequitur:

Duod electi, cibi dinini fentiunt saporem, reprobi vero sonum eine audiunt, sed corde frigido qualiter fapiat, nesciunt . Caput IIII.

Monne auris verba dijudicat, et fauces comedentis saporem ?] Pene nullum latet, quòd quinque sensus corporis nostri videlicet visus, auditus, gustus, odotatus, et tactus in omne, quod sentiunt atque discernunt, virtutem discretionis et sensus a cere-C bro trahunt. Et cum vnus sit iudex sensus cerebri, qui intrinsecus præsidet, per meatus tamen proprios fenfus quinque difcernit, Deo mira operante, vt neque oculus audiat. neque auris videat, neque os olfaciat, neque naris gustet, neque manus odoretut. Et cum per vnum fensum cerebri omnia disponatur, quilibet tamen horum sensus aliud facere non potest, præter id, quod ex dispositione Conditoris accepit. Ex istis ergo corporalibus exterioribus, interiora et spiritalia colligeuda sunt, vt pet id, quod in nobis publicum est, transite debeamus ad secretum, quod in nobis est, et nosmetipsos latet. Induendum quippe est, quia cum vna sit sapientia, alium minus, alium magis inhabitat : alij hoc, alij illud præstat, et quasi cerebri more, nobismetipsis velut quibusdam sensibus vtitur: vt quamuis ipsa sibimet nuquam sit dissimilis, pet nos tamen diuersa et dissimilia sempet operetur, quatenus iste sapientia, ille scientia donum

D percipiat: ifte genera linguarum, ille gratiam curationum habeat. Sed in his verbis cati lob, quibus ait: [Auris verba dijudicat, et fauces comedentis faporem : ] etiam de electis ac reprobis aliquid videtur innuere: quia verba sapientia, qua reprobi audiunt, electi non folum audiunt, fed etiam gustant, vt eis in corde sapiat, quod reproborum non mentibus, sed solummodo auribus sonat. Aliud namque est nominatum cibum audire folummodo, aliud veto etiam gustare. Electi itaque cibum sapientiz sic audiunt, ve degustent : quia hoc, quod audiunt, eis per amorem medullitus sapit. Reproborum vero scientia vique ad cognitionem sonitus tenditut, vt quidem virtutes audiant, sed tamen corde frigido qualiter sapiant, ignorent. Quibus videlicet verbis beatus Iob amicorum fuorum imperitiam, et corum, qui de doctrina fapientia inflantur, arrogantiam reprobat : quia aliud est de Deo aliquid scire, aliud vero hoc, quod

E cognoscitur, fauce intelligentiæ gustare. Recte ergo dicitur: Nonne auris verba dijudicat, et fauces comedentis saporem? Ac si aperte arrogantibus diceretut : Doctrinæ verba, quæ vobis víque ad aurem veniunt, mihi etiam per saporem intimum intelligentiz fauces tangunt. Quia vero infirma zeas etia cum recte fapit, ad przdicandum non debet incaute profilite, fubditur : [ In antiquis est sapientia, et in multo tempore prudentia. ] Illa enim dicta in fapientiæ radice folidata funt, quæ per viuendi vfum, etiam actuum experimento conualescunt. Sed quia multis et longior vita tribuitur, et sapientiz gratia non confertur, recte adhuc in cuius iudicio ipsa dona pendeant, demonstratur, dum subditut : [ Apud ipsum est sapientia et fortitudo, ipse habet consilium et intelligentiam. ] Hæc non incongrue de vnigenito fummi patris accipimus, vt ipfum effe Dei sapientiam et fortitudinem sentiamus. Nam Paulus quoque nostro 1. Cor. t. d intellectui attestatut, dicens: Christum Dei virtutem et Dei sapientiam, qui apud

S. Greg. To. 2.

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XI. 566

ipfum semper est, quia in principio erat verbum, et verbum erat apnd Deum, et Deus A Ican.1. a erat verbum. Habet autem Deus confilium et intelligentiam : confiliu videlicet,quia disponit sua: intelligentiam, quia cognoscit nostra. Potest quoque consilij nomine, ipia occulti iudicij mora fignari, vt quod aliquando tardius delinquentes percutit, non quia iniquorum culpa non conspicitur, sed vt damnationis corum sententia, qua pro agenda poenitentia differtur, quasi tarda ex confilio prodire videatur. Quod ergo foris quandoque aperta sententia indicat, hoc apud omnipotentem Dominum ante facula in confilio latebat. Sequitur:

Quod illos includat Deue, quibus non aperit, et illos destruct, quos relinquit.

S I destruxerit, nemo est, qui z dificet, si incluserit hominem, nullus est, qui aperiat.] Omnipotens Deus humanum cor destruit, cum relinquit : z dificat, du replet . Ne- B que enim humana mentem debellando destruit, sed recedendo: quia ad perditione sua sufficit sibi dimissa. Vnde plerumque fir, vt cu audientis cor exigetibus culpis omnipotéris Dei graria non repletur, incassum exterius a prædicatore moneatur: quia mutum est os omne, quod loquirur, si ille interius in cordenon clamet, qui aspirat verba, quæ audiuntur. Hinc Propheta ait: Nisi Dominus adificauerit domum, in vanum la-Pfal. 116. borant , qui adificant eam . Hinc Salomon dicit : Considera opera Dei , quòd nemo Lccle. 7. b possit corrigere quem ille despexerit. Nec mirum si a corde reprobo prædicator minime auditur, dum nonnunquam ipse quoque Dominus in his quæ loquitur, resi-

stentium moribus impugnatur. Hincest enim quòd Cain et diuina voce admonera Gen. 4. e potuit, et mutari non potuit : quia exigente culpa malitiz, iam intus Deus cor reliquerat, cui foris ad testimonium verba faciebat . Bene aurem subditur : [ Si incluserit G hominem, nullus est, qui aperiat . ] Quia omnis homo per id quòd male agit, quid sibi aliud quam conscientia sua carcerem facir, ve hunc animi reatus premat, etia si nemo exrerius accuser? Qui cu,iudicare Deo, in malitiz suz czcitare relinquitur,quasi intra femeripfum clauditur,ne euadendi locum inueniat, quem inuenire minime meretur. Nam sæpe nonnulli a prauis actibus exire cupiur, sed quia eorundem actuum pondere premuntur, in mala consuerudinis carcere inclusi, a semetipsis exire non possunt. Et quidam culpas proprias punire cupientes , hoc, quod recte se agere aftimant , in graujores culpas vertune : fito, modo miferabili, ve quod exitum putant hoc inclusionem inueniant. Sic videlicer reprobus Iudas cum mortem fibi contra peccatum intulit,ad æternæ mortis supplicia peruenit, et peius de peccato pœnituit quam peccauit. Dicatur ergo : Si incluserit hominem , nullus est, qui aperiat : quia sicut nemo obsistit lar- D

Mat. 27. 4 gitati vocantis, ira nullus obuiat iustitia relinquentis. Includere iraque Dei, est Exod.4-6.7-4 clausis non aperire. Vnde et ad Moysen dicitur de Pharaone: Ego obdurabo cor eius, Obdurare quippe per iustiriam dicitur Deus, quando cor reprobu per gratia non emol lit.Recludit itaque hominem,quem in fuorum operum tenebris relinquit.Quafi enim aperire hanc inclusionem cum líaac primogenito filio voluir, cum hune fratri præponere benedicendo conatus est. Sed filium, quem pater voluir, Dominus reprobauit , et quem Dominus voluit , pater etiam nolendo benedixit : vt qui primogenita fratri pro esca vendiderat, primogenitorum benedictionem non acciperer, quam ex Gen, 25. d

cupidine gulæ reliquisser: qui terrena ambiens fugitiua sequens, hereditare cupiens benedictionem, reprobatus eft. Non enim inuenit poenirentia locum, quamquam cum lacrymis inquififfer eam : quia videlicet fructum non habent lamenta, que fu- E dent cum gemitu desiderare peritura. Aperire itaque Isaac nec filio potuit, quem-Deus omnipotens iusto iudicio in suz carcere malitiz inclusit. Sequitur:

Quod si cordi nostro Spiritus sancti irrigatio defuerit, omnisterra plantatio arescit. Caput VI.

C I continuerit aquas,omnia ficcabuntur. Si miferit eas, subuertent terram. ] Si aqua 2row. 18.4 ) fcientia prædicationis accipitur, ficut fcriptum est: Aqua profunda, verba ex ore viri.& torrens redundans fons sapientiz, cum aqua continetnr, cuncta siccantur; quia fi scienția prædicatorum subtrahitur, coru qui viridescere in spe æterna poterant, corda protinus arefiunt, ve in desperata siccitate remaneant, dum fugitiua diligentes nefeiunt sperare mansura. Sin vero aquæ nomine sancti Spiritus gratia designatur, sient

veritatis voce in Euangelio dicitur: Qui credit in me, fieut dicit scriptura, flumina

A de ventre eius fluent aque viure: v bi flatim Euangelifla fabiunzie. z Hoc autem dizit de Sprirta, quem acceputir erant credenesi neum : congruus in his fermonibus intellectus patet, qubus sait Si continenti aquas, omnis faccibantura; quis finelli Spiritus gratia ab audenti mente fibra hitur, arceia; postinus intellectus, qui iam per fiperu vindectera in tente fibra hitur, arceia; postinus intellectus, qui iam per fiperu vindectera intone, a de privineme donorum fiviralitum gritua en menta, pluralitatus appelladium en la companio de la companio del la companio de la companio del la companio de la companio del la companio d

mettne causair. Seed pieter, menus immobilizas geitarus, si faculi spiritus gratas fuperno b vertass in cordo figirar, menus immobilizas geitarus, si faculi spiritus gratas fuperno mentri durris ab immobilizatis fito chifinatione permutatus, yt tantum 6 polimodum pracepita dominisis fiendo dubijitas, quantum (tiperbiendo prius contra Dominum creture, menus della pieta fuffu, pol libutene imiuras tolera, quan prius verbemente irrogabat y pol etiam fuar trabust, que prius et a liena rapiebate pol caramem abblinendo cruciet, que prius faietate cariis per montifer tra priendium odoletamenta échabate pol etiam perfectuores diligat, in se per montifer tra priendium odoletamenta échabate pol etiam perfectuores diligat, de infula, contra lo-cquod conficuierat, agree experit, terra fubera fa eliquia deorium milla del, que prius en eminebat, e et furni me lessa el faiez, que prius in producta permebatum.

ett, que paus entinest, et untum teutat et fraces, que prus in protunda premebatur.

C libet in hiuts rei excemplo, ynum en multisa da medium, Paulum yoczec, qui cum acceptis
illa fia protinus cudelitate muatus eft, et pofimodum plaga pro Chrifto acceptis, quas
illa fia protinus cudelitate muatus eft, et pofimodum plaga pro Chrifto acceptis, quas
veniebas infere Chriftianis et qui printa scranitate viuens, in mortem conabatur fancios
Domini traderes, gaudet pofimodum pro vira fanchorum fun accarnis factificium immolaet. Illa crudelitatis esits rigida cognitationes verfe fun ir andorem pietaris. Equi print. 7.7m. 1, e
finit blafphemus es perfectuor, humilis poli factus eft, piuso, predicator. Qui lucrum made. 9, a
tomum puzuito, fin indicipulo Circhium occidere, ham viran finam Criftiun eftimate, ett vial. 1, e
mori lucrum. Emifi egos aqua terra filiporeti acteguia Pauli mens moz, yr fancis sipinus
moritation. Dominius, contra Eboraim metrim, dicess i Eboraim faltus efficies.

per l'explexam Denium secontra Ephratin s'aquet du decin à Binitulation, 200 côntre per l'explexam Denium secontra Ephratin (accent à Binitulation, 200 côntre per l'explexam Denium secontra Denium secontra de l'explexam decin de l'explexam de l'explexam

ferrorinnose apienna... J rauso inpenio iceum necrati: a piculpamine tapienna et a ferrinulor: much autem diceure: ¿ Papul pfinne fifortinode ciapenti; a ¿ Quia cama financia protulti; et pofimodum in indicio, quante firfortinodinio fiendis, reche fispetius fapernia ance fortinulore memoraur, cum de patris vingenio dicituar. » Apud pfinne eff apientia effortinulore. Quia vero ad indicandum veniens, in errore fixe virtusi apparebie, et explisif serpobis, electis idusi regno perpetuo, qualter eff apientia patris, reche in fisbequenti fintentia apad pfinn effe prius fortinudo, et post fispetita detirur. In verbus i raque prioribus a quias aira; Apudi pfinne fi apientia effortinudo aperte indicat, quia hor quod manfatetua-clouit; qualter credendum fuette, in indici private externibis oderade. In verbus vero indequentua, quaba aira; Apadi pfinne fi fortinudo et discontinum dellorum membra area regni perfecto uma recolos deffundo; c polinodum eledorum munitus areas regni perfecto uma infaita proceso deffundo; c post fortinudo eledorum munitus areas regni perfecto uma en infaita proceso definato; c polinodum eledorum munitus areas regni perfecto uma en infaita proceso definato; c polinodum eledorum munitus areas regni perfecto uma en infaita proceso definato; c polinodum eledorum munitus areas regni perfecto uma en infaita. Mat.7. d

Prou. s. d

gebit. Sed quia ante extremi diem iudicij, iudicare quotidie occultis dispositionibus facta A mortalium non defiftit, ad hoc, quod nunc agitur, reditur, cum fubditur. :-

Quod sapientia huins mundi, fluttitia est apud Deum. Capat VII.

Pse nouit et decipientem, et eum, qui decipitur. Adducit confiliarios in stultum fine, et iudices in stuporem.] Cum omnis, qui proximu suum decipere conatur, iniquus fit, et iniquis Veritas dicat: Numquam noui vos, discedite a me omnes, qui operamini iniquitatem: qualitet hoc in loco dicitur, quia Dominus decipientem nouit. ? Sed quia scire Dei, aliquando cognoscere dicitur, aliquando approbare, et scit iniquum, quia cognoscendo iudicat: neque enim iniquum quempiam iudicasset, si nequaquam cognosceret: et tamen iniquum nescit, quia eius facta non approbat. Et nouit ergo, quia deprehendit : et non nouit, quia hunc in suz sapientiz specie non recognoscit : sicut de veraci quolibet viro dicitur, quia falsitatem nesciat: non quia cum vel ab alijs falsum dicitur, hoc reprehendere ignorat, sed eandem ipsam fallaciam et scit in examine, et nescit in amore, vt videlicet iple hanc non agat, quam actam ab alijs damnat. Et fit plerumque, ve nonnulli infidijs vacantes, alienæ viræ peruerfitatis fuæ laqueos tendant: et cum quis nesciens, eisdem laqueis capi conspicitur, vtrum hæc diuinitus videantur, fortasse dubitatur, miranturq. homines, si hæc Deus videat, cur fieri permittat: sed ipse nouit decipientem, et eum, qui decipitur. Nouit enim decipientem : quia plerumque anteriora eius mala conspicit, et hunc iusto iudicio cadere etiam in alia peccata permittit. Nouit decipientem: quia in manu fuorum operum dimissum hunc, ve ad peiora ptoruat descrit, sicut scriptum est: Qui nocet, noceat adhuc, et qui in sordibus est, sordescat adhuc . Nouit Apoc.22.b quoque et eum, qui decipitur : quia sepe committunt homines mala, que sciunt, et idcir-

co permittuntur decipi, vt cadant in mala etiam, que nesciunt. Quod tamen deceptis aliquando ad purgationem, aliquando vero ad vitionis initium fieri folet. Adducit autem confiliarios in stultum finem, cum etiam bonum quodlibet non bona intentione faciunt, fed ad temporalis muneris retributionem tendunt. Si enim ipfe fummi patris vnigenitus, quia per hoc quòd factus est homo, aterna nunciauit, magni consilij angelus est vocatus: recte confiliarios prædicatores accipimus, qui fuis auditoribus confilium vitæ præbent. Sed cum prædicator quisque ideo æterna prædicat, vt temporalia lucra consequatur, profecto in stultum finem deducitur: quia illuc per laborem tendit, vade per mentis rectitudinem fugere debuit.

Quod qui de castimonia superbiunt , nonnumquam , Des dispensante , in immunditiam carnis cadere permittantur. Caput VIII.

B Ene autem subditur: [Et iudices in stuporem.] Omnes enim, qui examinandis also-rum moribus præsunt, reste iudices vocantur... Sed cum is, qui præest, subiestorum vitam nequaqua folicite discutit, nec quem qualiter corrigat agnoscit, in stuporem iudex deductus est: quia qui iudicare male acta debuit, nequaquam ea, quæ iudicanda funt, deprehedit. Sequitur: [Balteum regum dissoluit, et præcingit fune renes eorum.] Qui memprorum suorum motus bene regere sciunt, non immerito reges vocantur. Sed cum de ipsa · continentia elatione mens tangirur, plerumque omnipotens Deus eius superbia deserens, hanc in immunditiam operis cadere permittit. Regum itaque balteum dissoluit, quando in his, qui bene regere sua membra videbantur, propter elationis culpam, castitatis in eis cingulum destruit. Quid vero in fune accipitur nisi peccarum? sicut per Salomonem dici- & tur: Iniquitates fuæ capiunt impium, et funibus peccatorum fuorum constringitur. . Et quia in renibus carnis delectatio principatur, districtus conscientiarum iudex, qui regum balteum dissoluit, fune præcingit renes corum, quatenus dissoluto castitatis cingulo, scilicet corum membris delectatio peccati dominetur : vt quos in occulto superbia inquinat, quam fint detestabiles, etiam in publico oftendat. Sequitur:

> Qued apud Deum fine gloria fint, qui de pralatione sua ab hominibus gloriam quarunt . Caput IX.

1.Tbess. 1. Veit s'acerdotes inglorios, et optimates supplantat. ] Magna s'acerdotis gloria est, 1.Tbess. 1.4 Precititudo subditorum. Vnde bene egregius prædicator discipulis dicir. Quæ enim est nostra spes aut gaudium, aut corona gloriz ? nonne vos ante Dominum ? Sed cum sacerdotes

## In duodecimum caput B. Iob.

dotes vitam discipulorum negligunt, et nullu de corum prosectibus ante Dominum fructum ferunt, quid aliud quam inglorij ducuntur? quia ante districtum iudicem nimirum gloriam tunc non inveniunt, quam modo in subditorum suorum moribus pradicationis ftudio non exquirunt . Bene autem dicitur : [Et optimates supplantat .] Quia cum mentem regentium iudicio deserit, hae internum retributionis pramium non requirit, et in co supplantatur, quo fallitur, ve pro aterna gloria de principatu temporali gratuletur. Supplantantur igitur optimates, quia dum vera cælestis patriæ præmia negligunt, in suis hic voluptaribus cadunt. Sequitur: [ Commutans labium veraciu, et doctrinam senum auferens. ] Cum sacerdos non agit bona, quæ loquitur, ei enam sermo subtrahitur, ne loqui audeat quod non operatur, ficut per Prophetam dicitur.: Peccatori autem dixit Pfd. 49. Deus: Quare tu enarras iustitias meas, et assumis testamentum meum per os tuum? Vnde

B etiam deprecatur, dicens: Et ne auferas de ore meo verbum veritatis víquequaque. Perpendit namque quod omnipotens Deus, veritatis verbum facientibus tribuit, et non facientibus tollit. Qui ergo hoc de ore suo non auferri petijt, quid aliud quam gratiam bonæ operationis quæsiuit? ac si aperte diceret: A bono opere errare me non sinas, ne dum amitto ordinem bene viuendi, rectitudinem perdam loquendi. Et plerumque doctor, qui docere auder quod negligit agere, cum delierit bona loqui, que operari contempsit, docere subiectos incipit praua, que agit : ve iusto omnipotentis Dei iudicio, in bona iam nec linguam habeat, qui habere bonam vițam tocufat : quatenus cum mens eius terrenarum rerum amore incenditur, de terrenis rebus femper loquatur. Vnde in Euangelio Veritas dicit: Ex abundantia cordis os loquitur: Bonus homo de bono thefauro profert Mat. 12. 6 bona, et malus homo de malo thesauro protert mala. Hinc etiam Ioannes air: Ipsi de Luc. 6. g

C mundo funt, ideo de mundo loquuntur. Bene ergo dicitur: [Commutans labili veracium, et doctrinam senum auferens: ] quia hì, qui prius cælestia prædicando veraces erant, dum temporalia diligentes, ad terrena corruunt, labium veracium commutatur, et senum doctrina tollitur: quia diligentes temporalia, priorum fuorum præcepta minime sequuntur, ve locum regiminis, quasi ad fructum voluptatis teneat, non ad vium laboris. Quod tamen apertius de ludais valet intelligi, qui ante incarnationem Domini veraces fuerunt, quia hunc venturum esse crediderunt, atque nunciauerunt: sed postquam in carne apparuit, hunc effe negauerur. Labium itaque veracium mutatum eft: quia quem venturum dixerant, negauerunt præsentem. Et doctrina senum ablata est : quia nequaquam ea credendo secuti sunt, que patres suos prædixisse meminersit. Vnde etiam, Elia Malath.4. b veniente, promittitur, quod reducat corda filiorum ad patres corum, vt doctrina fenum,

D que nunc a Iudeorum corde ablata est, tune, miserante Domino, redeat, quando hoc intelligere de Domino coeperint filij, quod prædicauerunt patres. Sin vero senes cosdem quoque Iudzos accipimus, qui fuadente perfidia, Veritatis verbo contraire conati sunt, doctrina fenum ablata est, postquam hanc Ecclesia ex gentibus videlicet iunencula accepit, quæ per Pfalmistam dicit.: Super seniores intellexi. Quam quia operando tenuit, Psal 118. qualiter super seniores intellexit, ostendit, dum protinus subdit, dicens: Quia mandata tua exquifiui. Quia enim fiuduit operando implere quod didicit, accipit intelligere quod doceret . V nde adhuc apre subditur : [ Effundit despectionem super principes, et eos, qui oppressi fuerant, releuat.] Cnmenim ludzorum populus in legis mandato permaneret, et cuncta gentilitas nulla Dei præcepta cognosceret, et illi per fidem principari videbantur, et isti in profundo pressi iacuerunt per infidelitatem. Sed cum incarnationis domini-E cæ mysterium Iudæa negauit, gentilitas credidir, et principes in despectionem ceciderlit,

et hi, qui oppressi in culpa persidie suerant, in vere sidei libertatem leuati sunt. Hunc vero Ifraelitarum casum longe ante Hieremias intuens ait : Factus est Dominus velut inimi- Then. 2. a cus, pracipitauit Ifrael, pracipitauit omnia moenia eius, diffipauit munitiones eius. Moenia autem in vrbibus pro ornamento funt, munitiones vero in defensionem. Et alia sunt dona, que nos muniunt, alia, que ornant. Prophetie quippe doctrina, genera linguarum, curationum virtus, quasi quædam moenia mentis funt. Quæ etsi quisque non habeat, stare munitus per sidem et iustitiam potest: quamuis ornatus virtutum altitudine minime esse videatur. Spes vero, sides, et charitas, non nostra moenia sed munitiones sunt. quæ si habere negligimus, hostilibus insidijs patemus. De ludæa ergo, quia prophetiam atque dostrinam, vel miraculorum signa abstulit, moenia præcipitauit. Quia vero spem, fidem, arque charitatem propter eius duritiam auferri permifit, munitiones eius diffipare

S. Greg. To. 2. Bbb 3

#### 570 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XI.

thudin. Rechta vero ordo feruatus eft. ve pius mornis, et poft munitione diffipate dies. A returus quia cum poccarità anima etinquitur, prius abe a vurtuum dona, que ad manifeftationem spiritus data sune, et postmodum spet, fidei, aquo chatiratis fundamenta deftunutura. Que candela Dominus a perdia ablata genituiar ribuit, aquo ex his, quie infalcibus abluiti, mentes fidelium ornauit: vnde feripti eft! Es specie domus diudere spolia. Cumeruim virtuum spolia la tudeia abluita, domui cordis gentilianequam per verba Dr., luderoum populus ad foliam literam qua occidir, acciperet, et conuerfa genultica pet spiritum, qui viuticata, penetrates. Vede mos multiliar spiritum, qui viuticata, penetrates. Vede mos multiliar spiriturium, qui viuticata, penetrates. Vede mos multiliar spiriturium, qui viuticata, penetrates. Vede mos fubbliture.

Tal. 67.

2nid mira Dei dissensatione agitur, vot amnia in hac vita habeantur incerta, ne quit de accepta gratia iniumessea, vot de peccasorum pommanitate disserve. Capat X.

Vireuelat profunda de tenebris, et producir in lucem vmbram mortis. [Cum enim

quaque myftica de occultis prophetarum verbis a credentibus agnoscuntur, quid aliud quam profunda de tenebris reuelantur. P Vnde ipsa quoque Veriras discipulis in

parabolis, loquens air : Quod dico vobis in tenebris, dicite in lumine. Cum enim myfti-Mat. 19, 6 cos allegoriarum nodos per explanationem foluimus, in lumine dicimus quod in tenebris audiuimus. Vmbra autem mortis erat legis duritia, quæ vnumquemque peccantem morte corporis puniri fanciebat. Sed pollquam Redempror nofter afperitatem legalis fanctionis per mansuerudinem temperauit, nec iam pro culpa mortem carnis inferri conflituit, fed mors spiritus quantum timenda esset indicauit, in lucem proculdubio ymbram mortis produxit. Ista etcnim mors, in qua caro separatur ab anima, ymbra illius mortis eft, in qua anima separatur a Deo. In lucem ergo vmbra mortis producitur, & cum, intellecta morte spiritus, mots carnis minima timetur. Quod ramen et aliter intelligi potest. Principes etenim non immerito vocantur, qui magno confilij iudicio suis cogirationibus semper principantur, omnesq. stulros motus potestate sapientia comprimunt. Sed sape contingit, vt in occulto animus de ipsa sua sapientia in elationis fastum fubleuetur, et sub eis vitijs corruat, de quibus se victorem suisse gaudebat. Recte ergo dicitur : [ Effundit despectionern super principes. ] Sed quia nonnumquam hi, qui in vitijs jacere videntur, ad poenirentia lamenta currunt, feq. contra culpas, quibus fubiacebant erigunt, apre subjungitur: [ Et cos, qui oppressi fuerant, releuat.] Nonnulli enim superno illustrati munere, aspicium in quanta peccatoru suorum turpitudine iacent, factorum maculas lacrymis lauant, et sub se postmodum carnis sua motus deprimunt, a quibus ante premebantur. Quod nimirum magna omnipotentis Dei dispensatione agitur, vit videlicet in hac vita omnia habeantur incerta, et nullus ex habita castitate superbiat: quia effundit despectionem super principes. Nullus ex virioru fuorum depressione desperet: quia eos, qui oppressi fuerant, releuat. Et quoniam cum hac aguntur, ex occultis Dei confilijs super vnumquemque sententia aperta producitur, recte subiungitur : [ Et reuelat profunda de tenebris. ] Profunda enim de tenebris Dominus reuelat, quando apertam fententiam ex occultis suis consilijs indicat, vt de vnoquoque quæ sentiat, ostendat. Quia

flam dicitur: Pódit reuebea laibulum fium. Scd quaid de ifils tenebris ad l'umen exit, quand qui de viniculuique aétibus finita, odiendit. Er guia cum is, qui peccarorum fiorum pondere permebatur, ad rechtudinis flatum duciru; prius ipidim mortem con-picie; quau et defence confluerate, at hanc conflueran eclicibat, recle addituri; E E producir in lucem vmbram mortis; ] Vmbra enim mortis eft praus operatios, quare de aminimization en atiqui hoffits, quaif de corporis lineamentis exprimitura. D'eq uoci entim fub cuiuf (dam figuificatione dicitur e te nomen illi mors. Ex plerumque eius maligna cogitatione en commente producirus, dum fancforum mentibus maligna operatio antiqui hoffus, yet defini por decidera, quantipus prausalet. Vmbra er gomortis in lucem producirus, dum fancforum mentibus maligna operatio antiqui hofbs, yet definu polit, a perituri. Sequiture:

enim videt nune Creator omnia, et ipie in confilijs non videtur, recte de illo per Pialmi-

Quèd beatus lob prophetia firitu intellexit vocationem gensium, et reprobationem Indaorum. Caput XI.

Vi multiplicat gentes, et perdit eas, et subuersas in integrum restituit. I Intelligi fortasse valet, quoniam gentes Dominus multiplicat et perdit: quia nascuntus quotidie A quotalle moriuni. En fiburefan ininegrum reflicute, quia refuggen, quifureira mornu. Quotatemen melina accipiuma, e fibo qualiteri in aram mene agitus, fentamus. Muluiplica reim gentee e predit quia eas e per fecundism mi meritare quia quia rai morparia infide litera deriliquate. Se fiburefai in integrum reflicire; quia quia rai delitata cult reliquera, quandoque ad fidei fintum redore. Qualvus videlicer in menti integratiame filtritus; antius util le populus, qui fideli libro effe videbatur, exprobatus, corde repulsus elive fintu perfutia deceptus, contra ipfium politimitgrent, quem ante predicatus. Sequenture: Qui immuntato co prancipum populi terra, et deciptus, corde repulsus eliver fintum facedere deceptus, contra ipfium politimes, et corp inco, vir furtifar incedan per innium. Palpabum quali in tenebris, et noi in luce, et errare cos l'aciet quali febritos. J Core mini principum rerrai minutarum eff, cum in fuebre deme effere per populi illic conabantur fio confilio obifiere, quem prins venturum effe predicabante. Uma, ciats omen perfequendo moliteram extingere, decepti fium altitus de dicabante. Uma, ciats omen perfequendo moliteram extingere, decepti fium altitus.

et finiores populi illi condaharur (no confilio obfilter, quem prius venturum elle pradicabant. Cume, cius mome prefiquendo moliterum extinguere, despet fiu malitia,
incedere per inuum fruita conabattur 1 qua crudelitati covim patere via non poterat,
comera audorem omnium. Mistandia crubelant, viirute terrebantur cilo credere remertes, adhue (igna querebant, cum dicerent 2. Quod ergo tu fasci figuum, vt videamus et Inance, be
restamatus liquod operatis Plene ataque dicirure [Palpabant quasti in tenchris, et no in
luce-] Qui cimi intere tot aperat mistandi a treplat, quali in tenchris palpat quia quaampitano vider. Omnis versoqui errara, nuch hea, nucl illu calcirur. E qui a aliquandooftendebantur credere, cum dicerent-. Nui effic thic a Deo, non poterata face quaadama diquanda voro biuse 2 Deo dei en agalanta, cid dispicienten dicerent Nome the eff
debri filiati mome matere cius dicinus Mania, er intere situa biototo, et loci pa, vi simono
debri filiati mome matere cius dicinus Mania, er intere situa biototo, et loci pa, vi simono
della contra dicinus Mania, er intere situa biototo, et loci pa, vi simono
della contra dicinus Mania, er intere situa biototo, et loci pa, vi simono
della contra dicinus Mania, er intere situa biototo, et loci pa, vi simono
della contra dicinus Mania, er intere situa biototo, et loci pa, vi simono
della contra dicinus Mania, er intere situation della contra dicinus dicinus dicinus dicinus della contra dicinus dic

et ludas, et forores cius nonne omnes apud nos fune è cede diviungitur. E Ecerare con fade cius qualichors. J Videbart quippe eun et finistram emotuso, et rauten elle mortalem. Quis non crederet Deum, quem conficielosm fuictare mortuum? Sed rurfum cum hune mortalem configie eren del piochant credere hune cile immortalem configie este dipiochant credere hune cile immortalem configie et en de produce de la mortalem policie et diuita o oltradret, et human patigirarea con quali deriron fecti u re corum figeritua, qui martationi est um plantam defigieren tuda credere con quali credere con fice et notale este de la configience de la conf

#### CAPVT DECIMENTERTIVM B. IOB.

Cee omnia hze vidir oculus meus, et audiuit auris mea, et intelevi fingula. Secundum (cientiam veltram etgo noui, nee infeiro velti (im. Sed tamen al Omnipotentem loquat, et diputare cum Deo cupio , prius vos ostendens fabricatores mendacij, et cultores perucitorum dogmatum. Atque vinam taceretisyt putaremini esse fabricatores Audite ergo correctiones meas,

et iudicium laborum meorum attendite. Nunquid Deus indiget velfto mendacio, yet poi lo loquamini dolos ? Nunquid ficiem cius accipitis, et pro Dei iudicio, yet poi lo loquamini dolos ? Nunquid ficiem cius accipitis, et pro Dei iudicen nitimini ? Aut placebit ci, quem celare nihil portel, aut decipicur vi homo
? E veltris finadulenții ? Iley vos arguet, quouniam in abfondiro ficiem cius accipitis. Statim ve fe commouerit, turbabir vos, et certor cius irute fuper vos. Memoria veltra comparabitur ciuen; et redigentar in lutum ceruices veltre. Tacere
pudiper, ve loquar quodeumque milit mens fuggeficiri. Quare lacero carnes
meas dentibus meis, et animam meam potro in manibus meis? Eism fio cedete me, in 196 fepenbo. Veruntamen vias meass in confoctucius aguum, e tipfe
eite faluator meus. Non enim veniet in confoctucius omnis hypocrita. Adulte
fermonerm meum, et exigmata peteripier aunbus veltris. Si fueto iudicatus șelo
quod furtus inueniar. Quis efi,qui iudicetur mecum ? Veniar. Quare acens contumor? Duo tantum ne factas mibi, et tun ea facierua non abfondar. Manum

tuam

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XI. 572

tuam longe fac a me, et formido tua non me terreat. Voca me, et ego respondebo tibi : aut certe loquar, et tu responde mihi. Quantas habeo iniquitates et peccata, scelera mea et delicta ostende mihi. Cur faciem tuam abscondis, et arbitraris me inimicum tuum? Contra folium, quod vento rapitur, ostendis porentiam tuam, et stipulam siccam persegueris. Scribis enim contra me amaritudines, et confumere me vis peceatis adolelcentia mea. Pofuifti in neruo pedem mouri, et observalti omnes semitas meas, et vestigia pedum meorum considerasti. Qui quasi putredo consumendus sum, er quasi vestimentum, quod comeditur a tinez.

> Quod cum aliquid offenditur, cuius intellectus non tribuitur, prophetia non eft . Caput XII.

E Cce omnia.] In illo enim ca, que fecutura erant, videbat affiftentia, cui nec futura veniunt, nec præterita discedunt: sed cuncta simul ante eius oculos assistunt. Et quia ea ipfa, quæ ventura erant, alia esse vidit in operibus, alia in dictis, recte subiungitur: [Et vidit oculus meus, et audiuit auris mea. ] Sed viilitatem dicta non habent, si intellectu carent. Vnde aperte fubditur: [Et intellexi fingula.] Cum enim aliquid oftenditur, vel Gen. 41. 4 auditur, si intellectus non tribuitur, prophetia minime est. Vidit namque Pharao per fomnium, quæ erant Ægypto ventura, fed quia nequiuit intelligere quod vidit, Propheta non fuit. Afpexit Balthafar rex articulum manus scribentis in pariete, sed Propheta non fuit: quia intellectum rei, quam viderat, non accepit. Ve igitur beatus lob propheziæ spiritum se habere testetur, non solum vidisse se et audisse, sed etiam intellexisse om- C nia afferit. De quo intellectu, quia non extollitur, subiuncta cius verba testantur cum aità [ Secundum scientiam vestram et ego noui, nec inferior vestri sum. ] Quibus videlicet dictis innotuit, quanta humilitatis fuit, qui se eis inferiorem negat, quorum longe vitam fancte viuendo transcenderat. Nam et secundum corum scientiam se nosse confirmat : qui sciendo cælestia, corum terrenas cogitationes per prophetiæ quoque spiritum transibat. Sequiture:

Dan. 5. 6

Ifa. 1 . d

Qued loqui cum Deo, sit orare humiliter : disputare autem ex conscientia considentia. pro meritis postulare audalter. . Capus XIII. S Ed tamen ad Omnipotentem loquar, et disputare cum Deo cupio. ] Cum Omnipo D tente loquimur, dum eius misericordiam deprecamur. Cum eo vero disputamus, dum

nos illius iuftitiæ coniungentes, facta nostra subtili indagatione discutimus. Vel certe cum Deo disputare, est eum, qui hic eius præceptis paruit, cum illo postmodum ad iudi-Mat. 19. d candos populos iudicem venire, sicur cuncta relinquentibus prædicatoribus dicitur: Vos, qui secuti estis me in regeneratione, cu sederit filius hominis in sede maiestatis suz, sedebitis et vos super duodecim thronos, judicates duodecim tribus Israel. Vnde et per Isaiam Dominus dicit: Eripite iniuriam accipientem, iudicate pupillo, et iustificate viduam, et venite disputemus. Rectum quippe est, ve cum Deo de pupillis in iudicio disputent, qui ad verba Dei præsens sæculum persecte derelinquunt. Loqui ergo ad orationem, disputare ad iudicium pertinet. Vir igitur fanctus, modo ad Omnipotentem loquitur, vt cum Omnipotente postmodum disputet : quia ille cum Deo postmodum iudex veniet, qui hie & ei modo in prece familiaris extiterit. Sed fancta Ecclefia, cuius sepe iam beatum Iob speciem tenere prædiximus, non folum tune de iniquis iudicat, cum vltimi iudicij dies aduenerit: fed nunc etiam de cunctis praue agentibus, vel stulte sentientibus iudicare non cessat. Vnde subditur: [ Prius vos ostendens fabricatores mendacij, et cultores peruersorum dogmatum. . ] Quibus videlicet verbis aperte oftenditur , quod amici eius quasi ex hæreticorum specie sancti viri iudiciis aduersantue. Liquet enim quia catholicorum siguram non teneant, qui cultores peruer foru dogmatum vocantur. Qua in re, hoc quoque oportet intendi, quod mendacij fabricatores dicuntur. Sicut enim ædificium lapidibus, lta mendacium fermonibus fabricatur. Vbi enim non dolofa locutio, fed fenfus verleatis eft,quasi munita moles non ex fabrica, sed ex natura consurgit . Sequitur: [Atque vtinam

taceretis, vr putaremini effe fapientes.] Sicut claufa ianua, in domo que intus membra

A lateant, ignoratur: fic plerumque ftultus fi tacuerit, vtrum fapiens fit, an ftultus, absconditur: siramen nulla alia opera prodeant, que sensum etiam tacentis loquantur. Sanctus igitur vir amicos suos aspiciens velle apparere, quod non erant, eos ad tacendum admo-nuit, ne possent apparere quod erant. Vnde et per Salomonem dicitur: Stultus, si tacue- Pron. 17. 4 rit, sapiens purabitur. Sed quia stultus, cum loquitur, per hoc quod sua infert, sapientium verba pensare non sufficit, recte adhuc postquam silentium indixit, adiungit. : [ Audite ergo correptiones meas, et iudicium labiorum meorum attendite . Bene autem prius correptionem, et postmodum iudicium intulit : quia nisi per correptionem prius tumor stulti deprimatur, nequaquam per intelligentiam iudicium iusti cognoscitur. Sequitur: [Numquid Deus indiget vettro mendacio, vt pro illo loquamini dolos?] Deus mendacio non eget : quia veritas fulciri non quærit auxilio falsitatis. Hæretici autem, quia ca, quæ B praue de Deo intelligunt, ex veritate tueri non possunt: quasi ad probandum radium luminis, vmbram fallitatis requirunt. Er pro eo dolos loquuntur, dum infirmas mentes in

intellectu illius stulta seductione decipiunt . Sequitur : [Numquid faciem eius accipitis, et pro Deo iudicare nitimini? [ Stulti cum prudentium facta conspiciunt , hac eis omnia reprehensibilia esse videntur, suaq. imperitia arque infirmitatis obliti, tanto intentius de alienis iudicant, quanto sua profundius ignorant. At contra iusti cum prauorum facta redarguunt, semper sux infirmitatis conscij, cos etsi exterius sauiendo, tamen interius compatiendo reprehendunt: quia illius folius est peccata hominum sine compassione discutere, qui ex natura sua omnipotentia ignorat peccare. Quia igirur amici beati Iob, ita eius facta reprehenderat, ac fi in se ipsi reprehensibile nihil haberet, recte nunc dicitur: [Numquid faciem eius accipitis, et pro Deo iudicare nitimini?] Faciem quippe eius acci-

C pere, est auctoritatem illius in iudicio sumere : et quasi pro Deo iudicare nititur, qui cum infirma quaque in altero reprehendit, apud fe introrfus per compassionem non infirmatur . Sequitur : [Aut placebit ei, quem celare nihil porest, aut decipietur, vt homo, vestris fraudulentijs.] Fraudem Deo hæretici exhibent, quia ea astruunt, quæ nequaquam ipsi, pro quo loquuntur, placent, eumq. dum quasi defendere nituntur, offendunt, dum in aduersitate eius corruunt, cui videntut ex prædicatione famulari. Vnde et per Psalmistam dicitur : Vt destruas inimicum et defensorem. Omnis quippe hereticus omnipotenti Deo Pfal. 8. inimicus et defenfor est: quia vnde hunc, quasi defendere nititur, inde veritati illius aduerfatur. Quia autem latere Deum nihil porest, hoc in eis indicat, quod intus sentiunt, non quod famulari foris videntur. Quia igitur eorum fraudulentijs Deus vt homo non fallitur, recte fubiungitur: [Ipie vos arguet, quoniam in abscondito faciem eius accipiris,

Statim vt fe commouerit, turbabit vos, et terror eius irruet super vos. ] Hoc, quod in abfcondito accipi afferit faciem Dei, duobus modis valet intelligi. Sunt namque nonnulli, qui et veritatem in corde sentiunt, et tamen que falsa sunt, de Deo foris loquuntur. Ne enim vinci videantur, et cognoscunt veritatem iuterius, et tamen hanc exterius impugnant. Vnde et nunc bene dicitur: [ Ipfe vos arguet, quoniam in abscondito faciem eius accipitis. ] Ac si aperte diceretur : Tanto magis de fassitate apud cum estis reprehensibiles, quanto et apud volmetiplos quod verum est videtis. Et sunt nonnulli, qui quando ad menrem redeunt, Dei iustitiam et rectitudinem contemplantur, et orando ac siendo contremiscunt: sed postquam contemplationis hora transferit, sic audaces ad iniquitates redeunt, ac si post dorsum eius positi, a justitia eius lumine minime videantur. Hi itaque, apud se in abcondito quasi corporaliter videntem accipiunt faciem Dei: quia ei, et cum præsentes fiunt, blandiuntur fletibus, et cum quasi a conspectu illius recedunt, moribus detrahunt. Qui ranto amplius de malis suis feriendi sunt, quanto et in occulto cogitationis,recta Dei iudicia cognoscunt. Vnde et subditur: [ Statum vt se commouerit, turbabit

vos, et terror eius irruet super vos.] Cum sit naturæ incommutabilis omnipotens Deus, in ira judicij perturbabilis non eft. Sed humano verbo motus Dei, dicitur ipfa rectitudinis eius districtio, qua humana prauitas feritur. . Iusti autem viri ante Deum metuunt, quam eius contra cos ira moucarur: et ne commotum fentiant, tranquillum timent. At contra peruerfi, tunc iam feriri pertimescunt, cum feriuntur: eosq. tunc terror eius a fomno fui torporis exufcitat, cum vindicta perturbat. Vnde et per Propheram dicitur : Et tantum fola vexatio intellectum dabit auditui . Cum enim de præceptis Dei 1/4.28.6 contemptis, atque despectis verberari per vindictam coeperint, tune intelligunt quod audierunt . Er Pfalmiffa ait : Cum occidereteos, tunc inquirebant cum. Bene iraque Pfal. 77.

## 574 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. X I.

Plat 1.

Pfal 111.

diciture: Statim vt se commouerit, turbabit vos, et terror cius irruet super, vos: quia reprobis cordibus non timor requiem, sed poena timorem parite. Sequiture:

Luid füperborum glorie in fine, lato de cineri comportur. Capus XIIII.

M Emoria vestra comparabitur cineri.] Omnes,qui cogitatione terrena huic faculo
Conformantur, comme, quod agunt, huic mundo relinquere (ilu memoriam conantur.). Alij bellorum tirulis, alij altis addictiorum mennibus, alij diferiis doctrinarum

fæcularium libris instanter elaborant, sibiq. memoriæ nomen ædisicant . Sed cum ipsa ad finem celerius vita percurrat, quid in ea fixum flabit, quando et ipsa celeriter mobilis pertransit? Aura etenim cinere rapit, sicut scriptum est: Non sic impij non sic, sed tamquam puluis, quem proijeit ventus a facie terræ. Recte ergo stultorum memoria cineri comparatur : quia illic ponitur, vbi ab aura rapiatur. Quantumlibet etenim quisque pro facienda gloria sui nominis elaboret, memoriam suam quasi cinerem ponit: quia hanc citius ventus mortalitatis rapit. Quo contra de iusto scriptum est: In memoria æterna crit iuftus. Eo iplo enim, quo facta fua folius Dei oculis imprimit, nomen fue memoriæ in æternitate figit . Sequitur : [ Et redigentur in lutum ceruices vestræ .] Sicur per oculum visus, fic per ceruicem folet superbia designari. Ceruix itaque in lutum redigitur, cum superbus quisque humiliatur in morte, et elata caro tabescit in putredine. Intucamur enim, qualia in sepulchris iaceant diuitum cadauera, que illa in extincta carne sit imago mortis, que tabes corruptionis, et certe ipsi erant, qui extollebantur honoribus, habitis rebus tumebant, despiciebant ceteros, et quasi solos se esse gaudebant: et dum non perpenderent, quo tendebant, nesciebant quiderant. Sed in lutu ceruix redacta est: quia despecti iacent in putredine, qui tumebant in vanitate. In lutum ceruix redigitur: quia quantum carnis C potentia valeat, tabes corruptionis probat. Sequitur: [Tacete paulisper, vt loquar quodcumque mihi mens fuggefferit. ] Senfu carnis locutos indicat, quos idcirco ad filentium restringit, vt ea,quæ illi mens suggesserit dicat. Ac si aperte dicat: Non ego carnaliter, fed spiritaliter loquor: quia per sensum spiritus audio, quæ per ministerium corporis profero. Vnde mox ad alta confcendit, feq. in mysterijs eleuat, et increpationem, quam

Quòd fantti viri carnes suas dentibus lacerant, cum internis sensibus carnalia opera sua discutiunt. Caput XV.

28. Vare lacero carnes meas dentibus meis , et animam meam porto in manibus neis ; et animam meam porto in manibus neis ; la feripeura facra dentes alquando fanchi pradicatores , aliquando vero pinterni accipi fenits olient. De fanchi senim pradicatoribus, fiponfe dictumel? Dentes

protulerat, ad myftica verba permutat, dicens:

tui ficut gréges ronfarum, que afcenderunt de lauacro. V nde et vni corum oftenfis in financia, tol., tol., grantia dei triur: Mada et manduca, idelt, veruflarem earum contrete, et in corpus Ecclela: videlicer in tua membra conuerte. Rurfam quia dentes, interiores fenfus accistives, 3,6 li folicit: l'ideramis propheta teffattur, dicens. Fregit ad numerum dentes moss. Per

dentes erenim cibus frangitur, yr glutiatur. Vnde non immerito in dentibus internos fenfus accipimus,qui fingula,quæ cogität,quafi mandite et comminuum, acque ad ventrem Eqt. 18.6 memoria et rafinitum. Quos Propheta ad numerum fraclos dicir; quia juvra menfuram vniufcuiufque peccati, intelligentie, excitas generatur in fenfibus, et keundum quod quifque egit exterius, in co oblique/cit, quod eli nernia sque intuibibus intelligere poruit.

\*\*O then-31\*\* Ynde redeetiam (riprum elt: Omnie homo, qui comederit vuara accham, obliquéetent dentes eius. Quid amague vua accha, ail pocatum elt? Vuq uippe accha, elt thrudus ante tempus. Quiquis acini praéfinis viae delectacionibus faitari dedicara, qua fit rudus ante tempus. Quiquis acini praéfinis viae delectacionibus faitari dedicara, qua fit rudus ante tempus. Comeder fectinat. Qui giutur vuan accham comedit, dentes esus obliques (cunt. qua qui praéfinis mundi delectatione pasítiut, internie cius fantis ligantur, yr iam fiprirala manderejachia fincil ligera requeit quai un dei nexterioribus delectati (intun, inde inintimis obflupecium. Et dum peccato antima pasíciur, panem iuditiz edere non valeta quonii ligatidentes expecati confustualin, situlma, quod intus fapit, edere noquaquam polfunt. Hoc igitur loco, quia demtes, yr peraktimus, internos fentus accipimus, confiderare magnopere, quid ageri utili folean, debemus. Qui plerunque, fiqua in fe quiamilibet leuiter camalia elle deprehendum, hac in internis fentbus retrachantes, vebementer in femetylis infeguanum; artillillone fe contenut, magnista, cricatibus, yel minimis in fe

ргаш

A praua dijudicant, atque hæc per poenitentiam damnant. Quod ideireo agunt, vt in conspectu eterni judicis, et ipsi inueniri, in quantum est possibile irreprehensibiles debeant; et hi, qui eos fic se iudicare conspiciunt, emendare semetipsos a culpis grauioribus inardescant. Quod videlicet beatus lob, coram amicis suis temporalem gloriam tenentibus, et transeuntia bona laudantibus, secerat: sed tamen corum sensum ad cognoscendam vtilitatem flagelli sui perducere non valebat: vt scilicet pensare possent, quòd non solum prospera omnipotens Deus tribueret, sed nonnumquam etiam aduersa propitius irrogaret. Vnde bene nunc dicit: [Quare lacero carnes meas dentibus meis?] Ac si aperte dieat: Cur internis sensibus carnalia, si qua fuerint in me facta, discutio, si meis spectatoribus prodesse non possum. ? Vbi et apre subditue:

Quod fantis viri animam fuam in manibus portant, cum bonorum operum exempla proximis osiendunt. Caput XVI:

ET animam meam porto in manibus meis.] Animam in manibus portare, est inten-tionem cordis in operatione ostendere. Habent namque hoc iusti proprium, vt in omne, quod dicunt, atque omne, quod agunt, non folum profectum fuum, fed etiam proximorum ædificationem quærant. Et aliquando in quibuldam semetipsosdijudicant, vt pigros audirores ad considerandos semetipsos reuocent. Aliquando bona opera oftendunt, vt spectatores corum crubescant non imitari quod vident. Nam scriptum est: Vi- Matth. 5.6 deant vestra bona opera, et glorificent patrem vestram, qui est in cælis. Qui igitur intentionem fuam per opera infinuat, animam fuam in manibus portat. Sed cum iustus quifque nec se dijudicado, nec bona opera oftendendo, vtilitati proximorum proficit per hoc, C quod egerit, ad verba doloris redit. Vnde recte nunc dicitur: [Quare lacero carnes meas dentibus meis, et animam meam porto in manibus meis?] Ideit, cur me vel districte coram hominibus dijudico, vel quid appetam in opere oftendo: fi vtilitati proximorum,

nec mala dijudicando, nec bona oftendendo proficio? Sed tamen iusti etiam, cum hac dicunt: numquam a præbendo proximis bono exemplo deficiunt. V nde adhuc coram amicis suis beatus lob virtutem patientia exhibens et offendens, ait:

Qued virius patientia non in profecrie, sed in aduerfis agnoscatur. Caput XVII.

Tiam si occiderit me, in ipso sperabo.] Numquam est patientia virtus in prosperis. Ille autem vere eft patiens, qui et aduersis atteritur, et tamen ab spei sua rectitudine non curuatur. De reprobis namque sensu scriptum est: Confitebitur tibi, cum benefece- Pfalm. 48. D ris ei. In hoc itaque mensiusta ab iniusta discernitur: quòdomnipotentis Dei laudem, et inter aduersa confitetur, quod non cum rebus frangitur, non cum casu gloriæ exterioris cadit, fed in hoc magis qualis cum rebus fuerit demonstrat, qua et fine rebus robustior flat . Sequitur : [ Verumtamen vias meas in conspectueius arguam , et ipse erit saluator meus. 7 Cum Paulus apostolus dicat : Si nosmetipsos dijudicaremus, non vtique iudica- 1.cor.11.g remur: eo tune Dominus Saluator inuenitur, quo nune pro timore Dei, peccatum noftrum a nobifinetipfis redarguitur. Vnde electi quique culpis fuis numquam sciunt parcere, vt possint culparum iudicem placatum inuenire. Et vere eum postmodum inuenire Saluatorem credunt, quem diffricte modo indicem metuunt . Nam, qui fibi nunc in culpa parcit, ei postmodum in poena non parcitue. Dicit ergo: [Verumtamen vias measin conspectueius arguam.] Que vero vtilitas de hac argutione sequatur, adiungat: [Et ipse erit faluator meus. ] Sequitur :

Qu'ed hypocrita dum hominum indicia quarunt, dinino se indicio non exhibent : nec ante Deum venit, cuins vitam Deus morerq. contemnis : & quod duobus modis Sancti in conspectio Des veniant. Caput XVIII.

Non enim veniet in conspectu chas omnis hypocrita. ] Cum constet, quod iudex ve-niens, agnos ad dexteram, hædos vero ad imistram pomate qua nunc ratione dicitur: In conspectu eius hypocritam non esse venturum: qui scilicet si inter hados crit, ad sinistram iudicis apparebit? Sed sciendum est, quòd duobus modis in conspectu Domini 20. venimus. Vno quidem, quo hic peccata nostra subtiliter perpendentes, in eius nos conspectu punimus: et flendo dijudicamus. Nam quoties Conditoris nostri potentiam ad fensum reducimus, toties in conspectu illius stamus. Ynde recte per virum Dei Eliam

## 575 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XI.

3. Reg. 17.4 dicitur: Viuit Dominus Deus Ifrael, in cuius confpectu fto. Alio quoque modo in con- A spectu Domini venimus, cum in extremo iudicio ante tribunal eius assistimus. Hypocrita igitur per examen vltimum, ante conspectum iudicis venit: sed quia modo culpas suas confiderare ac deflere diffimulat, in confpectu Domini venire recufat. Sicut enim iufti viri, cum districtionem venturi iudicis contemplantur, peccata sua ad memoriam reducunt, deflent que commiserunt, et districte se judicant, ne judicentur : ita hypocrite quo exterius hominibus placent, eo fe interius aspicere negligunt: totosq. fe in verbis proximorum fundunt, et fanctos se esse æstimant : quia sic se haberi ab hominibus pensant. Cumq. mentem per verba suæ laudis sparserint, numquam hanc ad cognitionem reducunt culpæ : numquam confiderant vbi internum iudicem offendant : nihil de eius diftrictione metuunt : quia sie se placuisse ei, sieut hominibus credunt. Qui si terrorem eius ad mentem reducerent, hoc ipfum quod in mala intentione positi placent hominibus, plus B timerent. Bene itaque dicitur. [Non enim veniet in conspectu eius omnis hypocrita: quia districtionem Dei ante oculos non ponit, dum placere humanis oculis concupiscit. Qui si mentem suam discutiens, semetipsum in conspectu Dei poneret, profecto jam hypocrita non effet. Sequitur : [ Audite fermonem meum : et znigmata percipite auribus vefiris. ] Per hoc, quod anigmata nominar, figuratas se habere locutiones demonstrat. Vnde apre quoque voce fidelis populi fubditur.:

> . Qu'd faulti ess hec agant, qu'd exterius non laborator in opere, nequaquam samen hec agant, or non laborator in cogitatione. Coput XIX. CI fluero iudicarus, feio quia iustus inueniar. I Quod ab eiustem estam beari Iob per-O sona non discrepat; quando hoc ipse soris de seipso loquitur, quod de illo veritas

Job 2. 4 hosti eius interius dixerat : Vidisti seruum meum Iob, quòd non sit ei similis super terram? Et quidem idem vir valde est inferius, quod de se memorat, quam quod de illo Dominus dixerat. Aliud est enim iustum esse, aliud est ei similem non esse. Humiliter igitur de femetiplo fensit, qui dum iustus sine comparatione extitit : non se præ ceteris, sed iustum tantummodo inueniri posse memorauit. Hoc tamen in eius verbis videtur habere quaflionis, quod qui fuperius dixit. Vias meas in confpectu eius arguam; et inferius dicit. Confumere me vis peccaris adolescentiæ meæ: et peccara sua subtiliter agnoscens, adhuc longe inferius a diungit: Signafti quasi in sacculo delicta mea, nunc air: Si fuero iudicatus, scio quia iustus inueniar. Neque enim simul conuenire queunt peccata, et iustitia. Sed fanctus vir fibi iniquitatem tribuens, et omnipotenti Domino purgationem fuam: et pec- D catorem se cognoscit ex se, et iustum se factum non ignorar ex munere. Qui in recto quoque opere politus ex abundanti gratia meruit flagella sustincre. I amq. se in iudicio iuflum inueniri gaudet , qui se ante iudicium percussum videt . Vnde et cum longe post dicat : Signafti quasi in sacculo delicta mea , statim subdit : Sed curasti iniquitatem meam. Qui ergo iustum inueniri se in iudicio memorat, nequaquam se iuste flagellatum negat, quamuis flagello eius Dominus non peccara studuit tergere, sed merita augere. Sequitur: [Quis est, qui iudicetur mecum? veniat.] Sancti viri ita se in operibus suis, Deo auctore, cuftodiunt, vt omnino vnde accufentur, exterius non inuenia tur: interius vero in cogitationibus suis tanta se cautela circumspiciunt, ve si fieri valeat, semper irreprehenfibiles interni iudicis oculis affiftant . Sed quantum agere postunt , ne exterius labantur in opere, tantum interius agere nequaquam possunt, vt numquam labantur in cogitatio. ne. Humana enim conscientia ecipso quo ab intimis recedir, semper in lubrico est. Vnde fit, vr etiam fancti viri frequenter labantur in corde. Beatus ergo lob tam voce fua, quam voce electorum loquens, dicat : [Quis eft, qui iudicetur mecum ? veniat . ] Quia enim in exterioribus actibus, vnde reprehendatur non habet: libere accusatorem quarit. Quia vero etiam iustorum corda semetipsa nonnumquam de stulta cogitatione reprehendunt, propter hoc fortaffe subditur : [Quare tacens consumor ?] Tacens enim consumitur, qui de stulta se cogitatione reprehendes, apud semetipsum dente conscientia mordetur. Ac fi aperte dicat : Sic vixi, vt accusatorem exterius nullum timerem : vtinam sic vixissem, vt intra memetipfum accufatricem conscientiam non haberem. Tacens enim consumitur. qui intus in fe inuenit vnde vratur. Sequitur: [Duo tantum ne facias mihi:et tunc a tacie tua non abscondar. ] Hoc loco quid Dei faciem, nisi animaduersionem debemus acci-

#### In decimumtertium caput B. Iob.

pere in qua dum geccata respicit, punit. A qua videte mullus etiam iusus absconditur: si duo quæ postulat, non amoucantur, de quibus subdit.:

Quied fancti patres ad cam legem venire desiderabant, in qua non timore feruirent, sed amore. Caput XX.

M Anum tuam longe faca me, et formido tua non me terrea: ] In quibus videlicet 22.

10. doubus, qual aiude per prophetix vocem, quain tempus graite et redemptionis inquiris † Lex namque fub percutifione vitionis populum tenturi: vr quisquis fub illa pecareate, protinum morte puniretur. Nece jebe lifracilica ex amore Dominio, fed ex timore fertulebate. Numquam vero impleri iultitia per timorem poetfi; quia intaxa loannis vocem: † refreste la charitas foras mirite timorem: . Et Paulus quoque adoptionis filios confo. 1-fora 4.4

Baurt, diems: Non acceptifis fpiritum feruituris iterum in timore, fed acceptifis fpiritum formation adoption in filorum, ng ouc damanus: Abba pater. Ex voce; jetur georera humani, leagalis percutifionis duritam transfire concupifens, aque a formidine peruenire ad ditelionem appetens, que do ao formidonem to monge facia: corar a, diems: Manum num longe fac a me, et formido tua non me cerreat, field, percutifionis duritiam remoue a me, formidinis pondus tolle, fed irradiame gratia dilectionis, fipirium fecuritatis infunde squia fi longe a percutifione et formidine non fuero, fcio quia a dufrictione qui examinis non abfordodar a quoniami in confectutu cui intus effe non valet, qui this non per dilectionem, fed per formidinem feruit. V note et ipfam conditions fui prafentiam, qua familiaritera corporaliter quatrix v per hance et audita quod ignorat a, en in his audiatur, qua nouti. Nam provinus adungis t [V oca me, et respondero this aut certe loquar, et c. que reponde milità.] Qua dum humanis coulis per alfumpara carmem apparuit, fuia hor que responde minis ).

minibus peccata aperuit, quæ ete perpetrabantet nefciebant. Vinde fubditut.

2nd a luce veritatis in tantas ignoranita tenebras corruerimus, vi
nosofis ignoremus. Caput XII.

Vannas hako iniquitates er peccata, kelera mes et delika oftende milni. J Quamdo et eligendo er fipicare. Refondere intelligi, et aliter pollie. Vocare enim Dei, eft nos mando et eligendo er fipicare. Refondere autem noftrum, el amori illust bonis operibus parere. Vib aprea deliura "au cere loquar, et u refonde milni. Loquimus namque, cum eius faciem per defiderium pollulmass: Refpondet vero Deus loquentibus, cum nobis Dimansibus apparat. Sed quia quidiam sermitatis defiderio anheta; fremetifum fub-Dimiter repetchenders, facta faitus: et us quid in illo fin, in quo audoris infaciem offenda quarti, refle fublingir: [Quantas habeo iniquitatese peccata : feelera mese et delika offende miln: ] Ille in have via audorum labor eli, ve femei plosi insuriant: et in-

offendar quærit, reche fublungit: (Quantas habeo iniquitates et peccata : feclera mea et delica dofiend amiti.) I flie in ha viei authorum laborel fliv effentiejos inueniant: etinnemientes, flendo atque cornigendo, ad meliora perducant. Et quantuis inter iniquitatem
arque peccatum mild iditare perhibate I aoneas apoflotus, quiatis: I siniquitate sectatum 1. Iuni-1, e
eff: ipio tamen via loquendi plus iniquitas, quàm peccatum fonate et cominis fe homolibere peccatorem faterute : iniquium vero dicere nonunquam embeltett... Intere feclera
vero et delicità hoc dista, quosi feclus etiam pondus peccati ranfit, delicitum vero pondus
peccati non tranfit e; quia et cum offerti facinicium per legemi ubettur, innimum pracipitur ficur pro peccato, ira etiam pod oclicio. Et nonunmquam feclus in opere eff, delicitum
vero o plentunque in fola contriatore. Vide et per Pelatinilam dictiur: Delicha quisinel- 7fd. 18.

Eligie. Quia videlices poccara operis tamo ciriu oggioconunt, quamo exterius videntur poccara servo conitarionis e oa intelligendim dificia funt, qui intilibiliter peptrariur. Quifquisi gitur exerimitatis defiderio anxius, apparere venturo indici defidera mundus stanto fe labulitus mune examinar, quanno inimurun ogitar, y tume terrori illus libera affifast, et oftendi fibi exorat viol diplicera i vino in fept pomitentiam punitar, seq. hic dipudena, pominidicabilis fias. e da inter ha ciriure in necefic eft, quanta pregriantion nonlite poma nos percuits, qui in eatn excitatem venimus, y en oripfosignoremus. Perperramus mala i nec tamen has celenius dependendimus, y el perpetuata. Exclud, quippe mens a luce veritaris, pilhi in fe nifi renderia inunti: et plerumque in peccati fiouram pedem portigis, et neciti. Quod minimu de folia estili fiu excitare partiure quia abilluminazione Domini repulfa, et femetipfam videre perdidir, qua autoris fii riscitem non amant. Y Jude et lubiduri: (Car facen mia shootodisce arbitraria ine ninimum un folia estiniciam numa?)

S. Greg. To. 2.

Gen. 2. d

Pfal. 88. g

Pfal. 57.

Humanum genus contemplationem lucis intimæ habuit in paradifo: fed fibimetipfi A placens, quo a se recessit, lumen Conditoris perdidit, eiusq. faciem declinando, ad ligna paradisi fugit: quia post culpam videre metuebat, quem amare consueuerat. Sed ecce post culpam venit in ponam: ex poena autem ad amorem redit: quia quis fuerit culpæ fructus, inuenit: atque illam faciem, quam timuit in culpa, excitatus requirit ex pœna : ve iam caliginem cæcitatis suæ fugiat, atque hoc ipsum, quòd auctotem suum non videt, grauiter perhorrescat. Quo videlicet desiderio compunctus san-&us vir clamat: [ Cur faciem tuam abscondis, et arbitraris me inimicum tuum ?] quia fi vt amicum aspiceres, tuz me visionis lumine non priuares. Qui mobilitatem quoque cordis humani subsequens adiungit:

Quod rette homo folio comparetur, qui tentationibus suis, quas ventorum flatibus agitatur . Caput XXII. Ontra folium, quod vento rapitur, oftendis potentiam tuam : et ftipulam ficcam

persequeris? ] Quid est enim homo nisi folium, qui videlicet in paradiso ab arbore cecidit? Quid est nisi folium, qui tentationis vento rapitur, et desideriorum flatibus leuatur? Mens quippe humana quot tentationes patitur, quasi tot flatibus mouetur. Hanc enim plerumque ira perturbat : cum recedit ira, succedit inepta lætitia, Luxuriæ stimulis vrgetur : æstu auaritiæ longe lateq. ad ambienda, quæ terrena funt, tenditur. Aliquando hanc superbia eleuat: aliquando vero inordinatus timot in infimis deponit. Quia ergo tot tentationum flatibus eleuaturet ducitur: recte folio homo comparatur. Vnde bene quoque per Isaiam dicitur: Cecidimus quasi solium vni-Ifa. 64. b uersi: et iniquitates nostræ quasi ventus abstulerunt nos. Quasi ventus quippenos O iniquitas abstulit: quia nullo fixos virtutis pondere in vanam elationem leuquit. Bene aute post folium, etia stipula appellatur homo. Qui enim arbot suit in conditione, folium a semetipso factus est in tentatione: sed post stipula apparuit in deiectione. Quia enim de alto cecidir folili:quia vero per carnem terræ proximus fuit, etiam cum stare videbatur, ftipula effe memoratur. Sed quia viriditatem intimi amoris perdidit, fam ftipula ficca eft. Confideret itaque vir fanctus, et homo quanta vilitatis fir, et Deus quanta districtionis, et dicat : Contra folium, quod vento rapitur, ostendis poteria m tuam : et ftipulam siccam persequeris?] Ac si aperte deploret, dicens : Cur tanta re-Aitudine impetis eum quem fic infirmum effe in tentatione cognoscis? Sequiture:

Quod peccata nostra Deus scribere dicitur, cum ea vel dintins punit, vel retinet punienda . Caput XXIII.

C Cribis enim contra me amaritudines. J Quia omne, quod loquimur transit: quod D vero scribimus, manet: Deus non loqui, sed scribere amaritudines dicitur, cum diu super nos eius slagella perdurant. Semel quippe peccanti homini dictum est: Terra es, et in terram ibis. Et sæpe apparentes angeli hominibus præcepta dederunt. Moyfes legislator per districtionem peccata coercuit. 1pse vnigenitus summi Patris ad nos redimendos venit: moriendo mortem absorbuit: vitam perpetuam denunciauit nobis, quam oftendit in fe. Sed tamen illa, quæ in paradifo data eft de morte carnis nostræ tententia, ab ipso initio generis humani, vsque ad finem sæculi non mutatue. Quis est enim homo, qui viuit: et non videbit mortem ? Quod bene tursum Pfalmifta intuens ait : Tu terribilis es , et quis refiftet tibi ? ex tunc ira tua. Qui vide- E licet peccanti in paradiso homini iratus semel de mortalitate carnis nostra sentetiam fixit, quæ nunc et víque ad vitimum mutari nullo modo valebit. Dicat ergo: [Scribis contra me amaritudines. ] Vbi adhuc subditur :

Quod grania fint in confpettu Dei peccata innenum et senum : st & insii sic metunnt, qui in adolescentia teneritudine deliquerunt. Caput XX1111.

25. E T confumere me vis peccatis adolescentiz mez.] Ecce vir iustus, quia in iuuen-tute sua se peccasse non inuenit, adolescentiz fasta pertimescit. Sed sciendum ett, quia ficut in corpore, ita funt etiam incrementa atatis in mente. Prima quippe hominis atas infantia eft, cum etfi innocenter viuit, nescit tamen fari innocentiam, quam haber. Ac deinde pueritia fequitur, in qua iam valet dicete quod vult: cui fucA extin adolefemia, qua videlices prima eff sea in operatione quam inuenus fequinus feities ama fortiudini a ne optimodi finedus, rii pet tempui aim congru anamiriati. Qui i igiru primam artatem aptam bonis achius adolefemiam dirimus et
uifi viri cum in magan mentii maturiate proficiuri, nonumquam ad memoriam
adionum fuurum initium reducunt i eq., tantum de fiui primordiji reprehendum,
quantum ex grutiare mentii a tilus profecerum; quia so indiferero e fruifi inuenium, quo difereionis artem pofitmodum plenius confequuntur: recle nunc per fandi viri vocem, adolefecinis peccara formidamus. Quo di dai plimitteram eff tee
nendum, hine confiderandum eft, quantum fing grauis peccari iuuenum et fenum: fi
e illud fic iulii metuunt, quo di in infirma artate deliquerum. Sequitus:

Quèd pes hominis in neruo ponitur , cum prana eius intentio , districto indicio punienda ligatur . Caput XXV.

Pofulti in netwo pedem neum, et obérusali omnes femitas meas et velligia peden dum meomm confectarili. Il netwo Deus pede homnia poditri quia pautaem illius, fore idificitoria fue fenenta ligatue. Cuius omnes femitas petruatquia fabilitere fingula eius quezque dijudicate. Semita rentum angultor fole reliquiam via. Quia autem vias aftiones, non immerito femitas ipfas actionum cogitanones accipiums. Deus itaque omnes femitas obfernat quia in inguis quibufque nofiris adibus, etiam cogitationes penfat. Et velligia pedum confiderat quia intentiones noftroum operum quiam refe ponsature, reammast in est hoc, quod bonum agitur, non refto defiderio agatur. Poffunt quoque per pedum velligia, quadam traleg

2. 481 fignasi. Nam pesi no copore el veltigium in via. Et plerumque, dum quadam

C ada fignari. Nam pes in oropore elt veiligium in via. Et plerumque, dum quedam praus ağimus, sintentibus hoc fatribus, exemplum malum preb mus er qualinilexo extra viam pede, fequentibus veiligia diflorta relinquimns dum per nofira opera ad fenadulum aliena corda proucoamus. Valda autem laboriolum elt cutiforire, ne mala homo facere audeat, ne in bonis aktibus per intentionem titubet: et inter re-ta opera finilira eum cogliatio illudat. Qua tenna cundo nomiporas Deus fubilitier at opera finilira eum cogliatio illudat. Qua tenna cundo homo, qui carnis fus infirmizate confiringiure, contra cunda valear fubilitier affurgres, aquice inconculci a cogniatione rechitudimem tenere? Vnde apre fubiliture? (Qui quafi putredo confirmendus fum, et quafu veilimentum, quod comediura a inea.) Sicute nim veilimentum a de fe exorta inea comediure: it abomo in femetipi fon laber putredimen, de qua Domínimaus zaque hoc eft, quod eft, valec confirmatur, ve nos fir. Quod intelligier de Domínimaus veilimentum.

Dominatur: atque hoc eft, quod eft, vide confumatur, yr non fir: Quod intelligi et alter poetf, ficx yocc tensti hominis dicature. Qui quiaf purtedo confumendu fum, et quafi veftimentum, quod comeditur a tinea. Homo cnim, quaf purtedo confumentur dum caratis fux corruptione contentum. Ott quia immunda tenstai on non aliunde, fed a femetiplo nafeitur: more tinea carnem tentatio, quaf veftem, de qua extr, confumir. In femetiplo quipe pe habet homo, yode entetur. Quaf ergo tinea veftem confumia, quae ex vefte eadem proceffit. Sciendum quoque, quod tinea fine fomitur perforat vedimentum: et peltrumque cogitain ist arransitgir mentem yr mens jird non fentiat, mif poftquam fuerit eius aculeo transfixa. Bene ergo dictur, quod homo tamquam veftimentum a tinea confumirur; quia nonnumquam tentationum nonftrati vulnera non cognocimus, mif poftquam abeits confoffi in mente fuerimus, 7 Quam videlicie infirmitatem nottam bene aduler fanfous vica confoffi in mente fuerimus, 7 Quam videlicie infirmitatem nottam bene aduler fanfous vica confoffi in mente fuerimus, 8 Quam videlicie infirmitatem nottam bene aduler fanfous vica confoffi in mente fuerimus, 8 Quam videlicie infirmitatem nottam bene aduler fanfous vica confoffi in mente fuerimus, 8 Quam videlicie infirmitatem nottam bene aduler fanfous vica confoffi in mente fuerimus, 8 Quam videlicie infirmitatem nottam bene aduler fanfous vica conforma de la conforma bene aduler fanfous vica conforma sententimente de la conforma bene aduler fanfous vica conforma de la conforma de la conforma bene aduler fanfous vica conforma de la conforma bene aduler fanfous vica conforma de la confo

#### CAPVT DECIMUMQVARTUM B. 10B.



Omo natus de muliere, breui viuens tempore, repletur mului mulerijs. Qui quali flos egreditur, e contenitur, et fugir velut vmbra, et numquam in codem flatu permaner. Et dignum dueis fuper huituleemodi aperire oculos tuo, ser adducere eum tecum in judicium? Quis potelf facete mundum de immundo conceptum femine? Nonne tu, qui foluses? Breues dies homi-

nis funt, numerus menfium eius apud teeft. Constituisti terminos eius, qui præ-S. Greg. To. 2. Ccc 2 terin

### 80 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XI.

teriri non poterunt. Recede ergo paululum ab eo, ve quiescat, donce optata ve- A niat ficut mercenarij dies eius. Lignum habet spem. Si præcisum suerit, rursum virescit, et rami eius pullulant. Si senuerit, in terra radix eius, et in puluere emortuus fuerit truncus illius, ad odorem aquæ germinabit: et faciet comam, quali cum primum plantatum est. Homo vero cum mortuus fuerit, et nudatus atque consumptus, vbi quæso est? Quo modo si recedant aquæ de mari, et fluuius vacuefactus arefeat : sic homo cum dormierit, non resurget. Donec atteratur calum, non euigilabit, nec consurget de somno suo. Quis mihi hoc tribuat, vt in inferno protegas me, et abscondas me donec pertranseat furor tuus, et constituas mihi tempus in quo recorderis mei? Putasne mortuus homo rurfum viuat? R Cunctis diebus, quibus nunc milito, expecto donec veniat immutatio mea. Vocabis me, et ego respondebo tibi. Operi manuum tuarum porriges dexteram. Tu quidem gressus meos dinumerasti, sed parce peccatis meis. Signasti quasi in facculo delicta mea, sed cutasti iniquitatem meam. Mons cadens defluit, et faxum transfertur de loco suo. Lapides excauant aquæ, et allunione paulatim terra consumitur: et homines ergo similiter perdes. Roborasti eum paululum, vt in perperuum transiret. Immutabis faciem eius, et emittes eum. Siue nobiles fuerint filij eius, siue ignobiles, non intelliget. Attamen caro eius dum viuet, dolebit: et anima illius super semetipso lugebit.

Humana vita brenitatem et calamitatem describit. Caput XXVI. T Omo natus de muliere, breui viuens tempore, repletur multris miserijs.] In sa-

1 cro eloquio mulier, aut pro fexu ponitur, aut pro infirmitate. Pro fexu quippe Gal.4.a ficut scriptum est: Misit Deus filium suum, factum ex muliere, factum sub lege. Pro Eccle. 42. c infirmitate vero, sient per quendam sapietem dicitur : Melior est iniquitas viri, quam benefaciens mulier. Vir etenim, fortis quilibet et discretus vocatur : mulier vero, mens infirma vel indifereta accipitur. Et lape contingit, ve etiam discretus quisque fubito labatur in culpam, atque indiferetus alius, et infirmus bonam exhibeat operationem. Sed is, qui indiferetus atque infirmus est, nonnumquam de co, quod bene egerit, amplius eleuatur, atque gravius in culpam cadit : discretus vero quisque ex co D quod male fe egiffe intelligit, ad districtionis regula arctius fe reducit: et inde alrius ad iustitia proficit, unde ad tempus a iustitia eccidisse videbatur. Qua in re recte dicitura Melior est iniquitas viri, quam benefaciens mulier: quia nonnunqua etiam culpa fortium,occasio virtutis fit, et virtus infirmoru, occasio peceati. Hoc igitur loco mulieris nomine, quid nisi infirmitas designatur, cum dicitur: [Homo natus de mulicre?] Ac si apertius dicatur : Quid in fe habebit fortitudinis, qui natus est ex infirmitate ? [Breui viuens tempore, repletur multis miserijs.] Ecce viri sancti vocibus, poena hominis breuiter est expressa : quia et angustatur ad vitam, et dilatatur ad miseriam. Si enim subtiliter consideretur omne, quod hic agitur, poena et miseria est. Ipsi etenim corruptioni carnis feruire ad necessaria atque contessa, miseria est: ve contra frigus vestimenta, contra famem alimenta, contra æstum frigora requirantue. Quod multa E cautela custoditur falus corporis, quòd etiant custodita amittitur, amissa cum graui labore reparatur : et tamen reparata in dubio semper est : quid hoc aliud quam mortalis vitæ miseria est? Qu'od amamus amicos, suspecti ne offendi valeant: formidamus inimicos, arque seeuri de eis non sumus vrique, quos formidamus: quod plerum-

que iminicis fic confidentes quafi amicis loquimir-cenonumquam pura verba proximorum, et multum nos fortale diligentium, quai verba futci prium inimicorum et qui falla numquam, vet fallete volumus, et caucia noltra grainiu eramuse; quid ita que hoc uiti humana vire mi etirie ett? Quod amidi e caletti partini, reputifiu homo ita que hoc uiti humana vire mi etirie ett? Quod amidi e caletti partini, reputifiu homo multa cogitantur: quod priuatus eft interno lumine, et a ment in ha vira diu valt perpeti ecciatente fuama: quid hoca luid qu'und espens noftra nate miteria, ett. Set A quamnis diu hic stare desiderer : ipso tamen cursu mortalis viræ impellitur , ve egrediatur. Vnde vir fanctus recte subiungit : [Qui quasi flos egreditut, et conteritur, et fugit velut vmbra : et numquam in eodem statu permanet .] Quasi flos etenim egreditur, quia nitet in carne : sed conteritur, quia redigitur in putredinem . Quid enim funt nati homines in mundo, nisi quidam flores in campo ? Tendamus oculos cordis in hanc latitudinem mundi præfentis, et ecce quasi tot storibus, quot hominibus plenus eft. Vita itaque in carne, flos in fenoeft. Vnde bene per Pfalmiftam dicitur. : Pfal. 101, Homo, sicut fenum dies eius: et sicut flos agri, ita florebit. Isaias quoque ait: Omnis 1/4. 40. b caro fenum, et omnis gloria eius sicut flos agri. Homo etenim more floris procedit ex occulto, et subito apparet in publico : qui statim ex publico per mortem retrahitur ad occultum. Carnis nos viriditas oftendit: fed ariditas pulueris ab aspe-

B ctibus retrahit. Quasi flos apparuimus,qui non eramus:quasi flos arescimus,qui temporaliter apparebamus. Et quia per momenta homo quotidie compellitur ad mortem, recte adiungit: [Et fugit velut vmbra : et numquam in codem statu permanet.] Sed cum fol quoque indefinenter curfum fuum peragat, numquamq. fe in stabilitaté figat: cur cursus vitæ hominis vmbræ potius quam soli comparatur, nisi quia amisso amore Conditoris, calorem cordis perdidit, et în folo iniquitatis sua frigore remanfit? Quia iuxta Veritatis vocem : Abundabit iniquitas, et refrigescet charitas multo- Matth. 24.4 rum. Qui igitur in amore Dei cordis calorem non habet: nec tamen vitam, quam diligit tenet, scilicet velut vmbra fugit. Vnde recte quoque de illo scriptum est: quia fecutus est vmbram . Bene autem dicitur : [Et numquam in codem statu permanet.] quia dum infantia ad pueritiam, pueritia ad adolescentiam, adolescentia ad iuuentu-

C tem, inuentus ad senectutem, senectus transit ad mortem : in cursu vita præsentis ipsis fuis augmentis ad detrimenta impellitur : et inde semper deficit , vnde se proficere in spatium vitæ credit. Fixum etenim statum hic habere non possumus, vbi transituri venimus : arque hoc ipsum nostrum viuere, quotidie a vita transire est. Quem videlicet lapfum primus homo ante culpam habere non potuit : quia tempora , eo stante, eransiebant. Sed postquam deliquit, in quodam se quasi lubrico temporalitatis pofuit : et quia cibum comedit vetitum, ftatus sui protinus inuenit defectum . Quam tamen mutabilitatem non folum exterius, sed interius quoque homo patitur, dum ad meliora opera exurgere conatur. Mens etenim mutabilitatis sua pondere ad aliud semper impellitur quam est, et nisi in statu suo arta custodiæ disciplina teneatur, semper in deteriora dilabitur. Quæ enim semper stantem deseruit, statum, quem habere D potuit, amisit. Vnde nunc cum ad meliora nititur, quasi contra ictum fluminis cona-

tur. Cum vero ab intentione ascendendi resoluitur, fine labore ad ima reducitur. Quia enim in ascensu labor est, in descensu otium : intraturos per angustam portam Dominus admonet, dicens: Contendite intrare per angusta portam. Dicturus quippe Luc. 13. 6 angustæ portæ introitum , præmisit, contendite : quia nisi mentis contentio ferueats vnda mundi non vincitur, per quam animo semper ad ima reuocatur. Quia igitur homo velut flos nascitur et coteritut, quia sicut vmbra fugit, atque in statu suo numquam permanet, quid in hac consideratione subiungat, audiamus . Sequitur : [Et dignum ducis super huiuscemodi aperire oculos tuos, et adducere eum tecum in iudicium ? ] Considerauit quippe superius et omnipotentis Dei potentiam, et instrmita-

tem suam : deduxit ante oculos se et Deum, pensauit quis cum quo ad iudiciu veniat. Vidit hinc hominem, inde conditorem, ideft, puluerem, et Deum : et recte ait : [Et dignum ducis super huiuscemodi aperire oculos tuos?] Omnipotenti Deo oculos aperire, est iudicia exercere, quem feriat videre . Nam, quasi clausis oculis, non vult aspicere, quem non vult ferire. Vnde mox de ipfo quoque iudicio adiungir: [ Adducere eum recum in iudicium? ] Sed quia contemplatus est ad iudicium venientem Deum, rurfum considerat infirmitatem suam . Videt quia mundus per semetipsum effe non possit, qui vt esse possit, de immunditia processit, atque subiungit: [Quis potest fa-cere mundum de immundo conceptum semine? Nonne tu,qui solus es?] Is,qui per se folus est mundus, mundare praualet immunda. Homo enim in corruptibili carne viuens, habet tentationum immunditias impressas in semeripso: quia nimirum eas traxit ab origine. Ipfa quippe propter delectarionem carniseius conceptio, immunditia eft . Vnde et Pfalmifta ait : Ecce enim in iniquitatibus conceptus fum , et in Tfalm. 50.

S. Greg. To. 2.

## 582 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XII.

deličis poperis me mater mas. Hince che ego., quòd pletunquo fentatur et andens. A Hince che quòd immunda quedami in mene patture, quamulars xidicio reludeturi quia conceptus de immundiria, dum ad mundiriam tendit, hoc conatus vincere quod che, Quilquis autem occultare tennationis mous aque immundiatiam ocgitazionis euicerit, nequaquam fibi fuam mundiriam tribuat equia de immundo conceptum femine, nulluta facere mundum poste, finitis, qui mundus per femeripum folus che Qui ergo iam ad locum mundiria mene perueni; conceptionis fua viam tespiciats, per quam venis : arque inde colligar, quia ex fua virture non habet munditiam viu endi, cu de immundiria factum chi infundi fubblicadi. Poorf vero hoc in loco intelligi: quia becun lo bia caranticam Redemporio insuitus; folum vidit in mundo do homine non effectorio insuitus; folum vidit in mundo do homine non effectorio conceptum: qui fic in munditam vidit in munditam qui delicationi de conceptum; qui fic in munditam formatica de conceptum; qui fic in munditam formatica delicationi e delicationi e procediti. Solosse ego in came flui vere mundita existit, qui delectatione carnis rangi non poruta: quia nec per carnalem huc delectationem venit.

LIBRI VNDECIMI MORALIVM FINIS.

## SANCTI GREGORII

MORALIS EXPOSITIONIS

IN BEATVM IOB

L I B E R D V O D E C I M V S, Continuans decimumquartum Caput tex. B. Iob.

Caput primum,

#### 6693,6693

OS iuftorum eft,ranco folicitius præfentem vitam, quàm fit fugitiua cogitare, quanto fludiofius nouerint cælellis patriæ bona æterna perpendere. Es his eim qua manentai ninus effocium, forst fau garn terum labentium fubrilius atrendunt. Vnde bezatus lob, cum de lapfu humani emporis factentiam protulifiet, dieness [Homo natus de muliere, breui viuens tempore; et rurfum: Es fugis velut viuenis administration de la protuncia de l

vnibra. Et: numquam in codem fiatu permaner, adhuc de breuitate vita eius adiungiei: Reneus die homninis fum, quimerus menflum eius pudre efil. Ploce tenim apud nos velu non effe confiderar, quod tanta velocitate transcurir. Quia veto apud omniponettem Deum etiam labenia flaner, a pude um effe numerum nottroum menflum perhiber. Vel cerer in diebus breuitas temporis : in menflusu verò quafi mutilplicata dierum fiprait adejinantur. Nobis rego breuer deis funt. 3-ed quia viat noftrapolt renditur, apud Deum numerus noftrorum menfum effe memoratur. Vnde per Salomonem diciture: I ongivato delicurum in dextera eius: Soquitucu:

Quid set, qued Ezechia quindecim anni sunt additi ad vitam : cum ei per Isaiam ditium sit : Morieris tu, et non vines . Caput 11.

Onftinutil treminos cius, qui praterir non potentie. ] Nulla, qua in hot musdo hominibus funt, a folgue omnipotentis Die oculto confilio veniunt. Nam came da Deus fecutura pratefeiens, ante facula detreuit, qualiter per facula difponantuo. Seaturum quippe iam homini elit, vel quantum hume munda properiras fequatur, vel quantum aduertiras feriat : ne electos eius aut immoderata profiperiras eleutus, quantum aduertiras feriat : ne electos eius aut immoderata profiperiras eleutus, quantum aduertiras feriat : ne electos eius aut immoderata profiperiras eleutus, quantum adueritas feriat : ne electos eius aut immoderata profiperiras eleutus, quantum adueritas feriat : ne electos eius aut immoderata profiperiras eleutus.

A. aut nimia adversitas gravet . Statutum quoque est quantum in ipsa vita mortali temporaliter viuat. Nam etsi annos quindecim Ezechiz regi ad vitam addidit omnipotes 4. Reg. 20. a Deus, cum eum mori permilit, runc eum præsciuit esse moriturum. Qua in re quæstio oritur, quo modo ei per Prophetam dicatur: Dispone domui tua, quia morieris tu, et non viues : cui cum mortis sententia dicta est : protinus ad eius lacry mas, est vita addita . Sed per Prophetam Dominus dixit , quo tempore mori ipse merebatur, per largitatem vero misericordia, illo cum tempore ad mortem distulit, quod ante sacula iple præsciuit. Nec Propheta igitur fallax, quia tempus mortis innotuit, quo vir ille mori merebatur : nec Dominica statuta conuulsa funt ; quia vt ex largitate Dei anni viræ crescerent, hoc quoque ante sæcula præfixum fuit: atque spatium vitæ, quod inopinate foris est additum, fine augmento in prescientia fuit intus statutum. Bene

B ergo dicitur : [ Constituisti terminos cius:qui præteriri non poterunt . ] Quod tamen intelligi etiam iuxta spiritum valet: quia nonnunquam in virtutibus proficere conamur, er quædam dona percipimus : a quibuídam vero repulsi in imis iacemus. Nemo enim est, qui tantum virtutis apprehendat, quantum desiderat : quia omnipotens Deus interiora discernens, ipsis spiritalibus prosectibus modum ponit : vt ex hoc homo quod apprehendere conatur, et non valet, in illis se non eleuet, quæ valet. Vnde ille quoque egregius prædicator, qui raptus ad tertium cælum fuerat, paradifi arcana 2. Cor. 12. 4 penetrauerat, esse post reuelationem tranquillus arque intentatus non valebat. Sed quia omnipotens Deus terminos constituit homini, qui præteriri non poterant, et eleuauit hunc ad cognoscenda sublimia, et reduxit iterum ad infirma toleranda; vt modi sui mensuram aspiciens, dum securitatem comprehendere conaretur, et non

C posset : ne per elationem extra se iret, per humilitatem cogeretur intra suos semper terminos redire. Sequitur:

Quod fantti quasi mercenary in laboribus huius mundi gemunt, et ad retributionis sua denarium suspirant. Caput 111.

R Ecede paululu ab eo, vt quiescat, donec optata veniat sicut mercenarij dies eius. ] Hoc loco recede dicitur, vim slagelli amoue, Quis enim valet, Deo recedente, requiescere,cum solus ipse sir requies, et a quo quisque quato longe fuerit, sit tanto et inquietus? Itaque sic recede ab eo dicitur, vt intelligas, feriendo. Apte antem subiungitur : [ Donec optara veniar sicut mercenarij dieseius. ] Mercenarius quanto longe est a fine operis, tanto et a retributione mercedis. Ira vir quisque sanctus in hac vita po-D situs, dum longe se esse ab exitu vitæ præsentis conspicit, longe se esse abæternis gaudijs gemit. Quid est ergo dicere: Recede paululu ab eo vt quiescat, nisi iam slagella vitæ præsentis subtrahe, et bona æternæ quietis ostende? Vnde etiam de ipsa quiete additur : Donec optata veniat sicut mercenarij dieseius. Tune namque homini optata sicut mercenarij dies eius venit, quando aternam requiem pro recompensatione sui laboris acceperit . Quantum vero ad præsentis vitæ speciem spectar, adhuc beatus lob humanum genus multis miserijs repletum, quam sit despectum insinuar: quantumq. ipfa infensibilia ipfum præire videanturnarrat, cum dicit:

> Qued fanttorum mors in nobis per exemplum fructificat . Caput IIII.

I gnum habet spem . Si præcisum fuerit, rursum virescit, et rami eius pullulant. Si senuerit radix eius in terra, et in puluere mortuus suerit truncus illius, ad odorem aquæ germinabit : et facier coma, quasi cu primu plantatum est. Homo vero cum mortuus fuerit,et nudatus atque columptus, vbi quælo eft?] Sed quia hoc iuxta littera paret, debemus sensum ad interiora reducere : et qualiter hæc iuxta spiritu intelligi debeat, perscrutari. In scriptura etenim sacra, ligni nomine aliquando crux, aliquando vir iu stus, etiā iniu stus, aliquado vero incarnata Dei sapientia figuratur. Crux etenim ligno fignatur, cu dicitur: Mittamus lignum in panem cius. Lignum quippe in panem Hier. 21. d mirtere est Dominico corpori cruce adhibere. Rursum ligni nomine vir iustus, aut etia iniustus exprimitur, sicut per Prophetam Dominus dicit. Ego Dominus humiliaui li- Eges. 17. a gnum sublime, et exaltaui lignum humile . Qui iuxta eiusdem veritatis vocem: Om- Luce. 14.6 nis, qui se exaltat, humiliabitur, et qui se humiliat, exaltabitur. Salomon quoque air: Si ceciderit lignum ad Austrum, aut ad Aquilonem: in quocunque loco ceciderit, ibi Eccle. 21. d

#### S. Gregorij Expof. Moralis Lib. XII. 1584

erit. In die etenim mortis fuz iuftus ad Austrum cadit, peccator ad Aquilonem: quia et A

3fa. 14. d Prou.z.c £46.13.0

iustus per feruorem spiritus ad gaudia ducitur, et peccator cum apostata angelo, qui dixit: Sedebo in monte testamenti, in lateribus Aquilonis, in frigido suo corde reprobatur. Rurfum per lignum incarnata Dei sapientia figuratur, sicut de ea scriptum est: Lignum vitæ est his, qui apprehenderint cam : et sicut ipsa ait : Si in viridi ligno hæc faciunt, in arido quid fiet. ? Hoc itaque loco cum lignum præfertur homini, quid homo nifi carnalis quisque accipitur? Et quid ligni nomine, nisi iusti vniuscuiusque vita designatur? Lignum etenim habet spem: si præcisum fuerir, rursum virescit: quia cum in morte passionis pro veritate iuftus afficitur, in æternæ vitæ viriditate recuperatur. Et qui hic virebat per fidem, illic virekit per speciem. Et rami eius pullulant : quia plerumque ex passione iusti, fideles quique ad amorem cælestis patriæ multiplicantur, et viriditatem vitæ spiritalis accipiunt, dum hic pro Deo fortiter egiffe gratulantur. Sequitur : [ Si fenuerit in B terra radix eius, et in puluere mortus fuerit truncus illius ad odorem agne germinabit, et faciet comam, cum primum plantatum est. ] Quid radix iusti, nisi sancta prædicatio: quia ab ipfa oritur, et in ipfa subsistitet quid terræ vel pulueris nomine, niss peccator accipitur? cui voce Conditoris, dicitur: Terra es, et in terram ibis. Vel certe ficut habet nostra traffatio: Puluis es, et in puluerem reuerteris. Iuffi igitur radix in terra senescit, et in puluere truncus emoritur : quia apud corda prauorum eius prædicatio despecta, cunctisq. viribus effeta creditur. Et in puluere truncus emoritur : quia inter manus persequentium corpus illius examinatur. Iuxta Sapientiz etenim vocem: Vifi funt oculis infipientium mori, et æstimata est afflictio exitus illorum : Sed iste, cuius radix in terra senuit, et in puluere truscus mortuus est, ad odorem aquæ germinat : quia per afflatum sancti Spiritus, in electorum cordibus exemplo fui operis germen virtutis facit. Aqua etenim appellatione, nonnumquam sancti Spiritus irrigatio designari solet, sieut scriptum est: Si quis sitit, veniat

Joan, 4.b 10an. 7. f

Ad. 2. d

Grs. 3. d

ad me, et bibat. Qui autem biberit ex aqua, quam ego dabo ei, non fitiet in æternum: [Et faciet comam quali cum primum plantatum est. ] Succiso trunco, comam facere, est exrincto corporaliter iufto, iplo fuz passionis exemplo multorum corda suscitare, et ex side recta viriditatem veritatis oftendere. Bene autem dicitur: Quali cum primum plantatum est. Omne, quod hic a iustis agitur, secunda plantatio est: quia prima videlicet plantatio non in opere justorum, sed in præscientia Conditoris est. Et quia cuncta, que agunt electi, ficut prius interius conspiciuntur arque disponuntur : ita poltmodum exterius perficiuntur, bene dicitur: Faciet comam quali cum primum plantatum est, idest, viriditatem suam oftendit in effectu operis, quam prius habuit in præscientia Conditoris. Potest etiam radix iusti, ipsa natura humanitatis intelligi, ex qua subsistit. Que videlicet radix senescit in terra, cum natura carnis deficit in puluerem redacta. Cuius in puluere truncus emoritur, quia extinctum corpus a sua specie dissipatur. Sed ad odorem aqua germinat : quia per aduentum fancti Spiritus refurgit. Er faciet comam quali cum primum plantatum est: quia ad illam speciem redit, ad quam percipiendam creatus fuerat, si in paradiso positus, peccare noluisset. Quod fortasse etiam de Domino ipso, scilicet bonorum omnium capite valet intelligi: iuxta hoc vtique, quod prædiximus, quia de femetiploait: Si in viridi ligno hac faciunt, in arido quid fiet ? Se enim lignum viride, et nos lignum aridum dixit : quia ipfe in fe vim diuinitatis habuit , nos vero qui puri homines fumus, lignum aridum appellamur. Habet ergo lignum spem, si præcsium fuerit, quia rursum virescit: quoniam et si occidi per passionem potuit, per resurrectionis gloriam rurius ad vitæ viriditatem venit. Huius rami pullulant : quia ex refurrectione illius multiplicati, longe lateq, fideles creuerunt. Hujus radix in terra quasi senuit: quia eins prædicatio Iudæorum perfidiæ despecta fuit. Et in puluere truncus emortuus est: quia in corde persequentium, quod perfidie sue vento leuabatur, contemptibilis et despectus est habitus: quia carne potuit occidi. Sed ad odorem aquæ germinauit: quia per virtutem Dei, extincta caro illius ad vitam redijt, iuxta quod scriptum est: Quem Deus suscitauit a mortuis. Quia enim Deus Trinitaseff, extinctam carnem vnigeniti filij fancta Trinitas, ideft, Pater et idem Filius, et Spiritus fanctus resuscitauit. Et fecit comam, quasi cum primum plantatum est: quia illa Apostolorum debilitas, qua în morte illius expauit, et negauit, negando aruit, per refurrectionis eius gloriam rurfus ad fidem viruit. In cuius ligni comparatione, quidomnis homo nifi puluis eft? Vnde et subditut: [ Homo vero cum mortuus fuerit, et nudatus arque confumptus, vbi quafo eft?] Nullus

#### In decimumquartum caput B. Iob.

A Nullus homo fine peccato est, nifi ille, qui in hunc mundu non venit ex peccato. Et quia omnes in culpa ligamur, ipfa amiffione iuftitie morimur: conceffa prius in paradifo vefte innocentiæ nudamur: interitu etiam carnis subsequente consumimur. Homo itaque peccator moritur in culpa, nudatur a iuftitia, confumitur in poena. Hanc nuditatem peccatoris filij tegere dignatus est pater, qui co redeunte dixit: Cito proferte stolam pri-Luc. 15.e mam. Prima quippe stola, est vestis innocentiæ, quam homo bene conditus accepit, male a serpente persuasus perdidit. Contra hanc rursum nuditatem dicitur. : Beatus qui Apoc. 22.6 vigilat, et custodit vestimenta sua, ne nudus ambulet. Vestimenta quippe custodimus, cum præcepta innocentiæ feruamus in mente: vt cum nos iudici culpa nudat, ad amiffam redeuntes innocentiam poenitentia operiat. Bene autem dicitur: [ Vbi quæfo eft? ] quia peccator homo illic stare poluit, voi conditus fuit : hic vero, voi cecidit diu esse pro-

R hiberur. Patriam volens perdidit: a peregrinatione vero fua quam diligit, inuitus expellitur. Vbi ergo est, qui in eius amore non est, vbi verum este est ? Sequitur : Quomodo fi recedant aque de mari, et fluuius vacuefactus arefeat, fic homo cum dormierit, non refurget. ] Mare mens hominis, et quasi fluctus maris sunt cogitationes mentis, quæ aliquando per iram tumescunt, per gratiam tranquillæ fiunt, per odium cum amaritudine defluunt. Sed cum homo moritur, aquæ maris recedunt, quia iuxta Pfalmiftæ vocem.: In illa die peribunt omnes cogitationes corum. Et rurlum de moriente scriptum est: Pfal. 145. Amor quoque et odium fimul peribunt. Arefeit ergo fluuius vacuefactus : quia fubducta Eccls, q. b anima, vacuum remanet corpus. Quasi enim alueus fluminis vacuus, est corpus exanime. Qua in re vigilanter intuendum est: quia vita præsens, videlicet quousque anima moratur in corpore, mari comparatur et fluuio. Aqua enim maris amara est, sluminis c dulcis. Et quia hic viuentes modo quibusdam amaritudinibus afficimur, modo autem

dulcedine tranquilli ac mites inuenimur, præsentis vitæ decursus comparatione exprimitur maris et fluminis. Quod nist prius elementa ardore. soluantur, resurrectio mortuorum non sit. Caput V.

Ed in his durum valde videtur effe quod fubditur : [ Sic homo cum dormierit, non refurget. 1 Cur itaque laboramus, fi in refurrectionis retributionem non tendimus? Quomodo autem dicitur: Non refurget, cum scriptum sit: Omnes quidem resurgemus, 1,Cor.15.g fed non omnes immutabimur? Et rurfum: Si in hac vita tantum in Christo sperantes sumus, miferabiliores fumus omnibus hominibus. Et per femetipfam Veritas dicit: Omnes Iom. 5.e qui in monumentis funt, audient vocem eius, et procedent qui bona fecerunt in refurre-

ctionem vitæ. Sed subjuncta senteria indicat, que discretio in præmissa lateat. Nam sub-D ditur : [ Donec atteratur celum, non euigilabit, nec confurget de fomno fuo. ] Liquet enim, quia non refurget, scilicet donec atteratur cælum : quia nisi mundi huius finis aduenerit, humanum genus a fomno mortis ad vitam non euigilabit. Non ergo quia omnino non refurgat, sed quia ante contritionem cæli, humanum genus minime refurgat, infinuat. Notandum quoque est, cur postquam superius hominem mortuum dixit, inferius non mortuum, sed dormientem nominat, eumq. de somno suo minime resurgere, donec celum atteratur narrat, nili quòd patenter datur intelligi: quia in comparatione ligni reuirentis, hominem mortuum peccatorem nominat, a vita scilicet iustitiæ extinctum. Vbi autem de morte carnis loquitur, non hanc mortem, sed somnum maluit vocare, spem proculdubio resurrectionis insinuans: quia sicut citius homo a somno cuigilat, ita concite ad Conditoris nutum a morte corporis refurget. Vehementer enim

E ab infirmis mentibus nomen mortis pertimescitur, somni autem vocabulum non timetur. Vnde et Paulus discipulos admonet, dicens: Nolumus autem ignorare vos fratres 1. Theff. 4. 4 de dormientibus, ve non contriftemini ficut et ceteri qui spem non habent . Si enim credimus quòd lesus mortuus est et resurrexit: ita et Deus eos qui dormicrunt per lesum adducer cum co. Quid est quòd prædicator egregius mortem Domini, mortem vocat: mortem feruorum Domini, non mortem, sed somnum nominat, nist quia infirma corda audientium respiciens, medicamentum prædicationis suæ mira arte componit: et illum quem iam refurrexisse nouerant, cis mortuum insinuare non dubitat: eos vero, qui necdum refurexerant, vt fpem refurrectionis infinuet, non mortuos, fed dormientes vocat. Non enim verebatur dicere mortuum quem auditores iam refurrexisse cognouerant: et verebatur dicere mortuos, quos refurgere vix credebant. Beatus igitur lob,

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XII. 186

quia carne mortuos ad vitam rurfus euigilare non dubitat, cos dormientes potius quam A mortuos appellat. Sequitut:

Quod ante aduentum Christi nemo tam probata vita fuit, quin ad infernum descenderet : et quod ibi loca fins, in quibus fantii Dei quiescebans : es item alia inferiora, in auibue mali punichantur. Capus VI.

Vis mihi tribuat, vt in inferno protegas me? ] Quia ante aduentum Mediatoris Dei et hominis, omnis homo, quamuis mundæ probatæq. vitæ fuerit, ad infermi claustra descendit, dubium non est: quoniam homo, qui per se cecidit, per se ad paradisi requiem redire non potuit, nisi veniret ille, qui suz incarnationis mysterio eiusdem nobis paradifi iter aperiret. Vnde et post cuspam primi hominis, ad paradifi aditum romphæa flammea posita esse memoratur, quæ et versatilis dicitur, pro eo quod quan- B doque veniret tempus, vt etiam remoueri potuisset. Nec tamen ita iustorum animas ad infernum dicimus descendisse, ve in locis poenalibus tenerentur.. Sed esse superiora inferni loca, esse alia inferiora credenda sunt: vt et in superioribus iusti requiescerent, et in inferioribus iniusti cruciarentur. Vnde et Psalmista propter præuenientem se Dei gratiam dicit : Eripuisti animam meam ex inferno inferiori . Beatus igitur Iob ante Mediatoris aduentum ad infernum se descendere sciens, Conditoris sui illic protectionem postulat: vt a locis poenalibus alienus existat, vbi dum ad requiem ducitur, a supplicijs abscondatur. Vnde fubiungit:

Pfal. 85.

Ofc. 13. d

Quod furor districtionis dinina sunc pertransis, cum electorum animas in infernum descendens Redemptor noster secum eduxit.

T abscondas me, donec pertranscat furor tuus.] Furor etenim omnipotentis Dei in hoc quotidie vim sua districtionis peragit, quod viuentes indigne, dignis supplicijs demergit. Qui furor nunc quidem transit, sed in fine pertransit : quia modo agitur, sed in mundi termino confummatur. Qui tamen iste furor quantum ad electorum animas, in Redemptoris noftri aduentu pertransiit : quia eas ab inferni claustris ad paradisi gaudia Mediator Dei et hominum, dum ipse illuc pie descenderet, reduxit. Inter hæc vero sciendum est, quòd furoris nomen diginitati non congruir : quia naturam Dei simplicem perturbatio nulla confundit. Vnde ei dicitur: Tu autem dominator virtutis cum tranquillitate iudicas, et cum magna reuerentia disponis nos. Sed quia iustorum animæ, per Mediatoris aduentum erant quandoque ab inferni locis, quamuis non poenalibus, liberandæ, hoc quoque iustus vir præuidet, et petendo subiungit:

Quod sempus, in quo recordatus est nostri Deus, primus eius aduentus sit, in quo nos instificanis : es secundus , in que nos glorificabis . Caput V 111. E T constituas mihi tempus, in quo recorderis mei ?] At vbi venit plenitudo tempo-ris, misit Deus filium suum, factum ex muliere, factum sub lege: vt eos, qui sub lege

erant, redimeret. Hanc itaque redemptionem vir Domini præsciens, in qua erant multi Galat. 4. a etiam ex gentilitate liberandi, ficut ipfe ait : Licet hac celes in corde tuo, tamen fcio quia vniuerforum memineris: apud omnipotentem Deum tempus fibi constitui suæ recordationis petit. Hinc est enim, quòd in Euangelio Dominus dicit: Et ego si exaltatus Ioan.12. € fuero a terra , omnia traham ad me ipium : omnia videlicet electa . Non enim ab inferno rediens Dominus, electos fimul et reprobos traxit, fed illa exinde omnia fuffulit, que E fibi inhæsisse præsciuit. Vnde etia per Oseam prophetam dicit: Ero mors tua o mors,ero morfus trus inferne. Quod enim occidimus, agimus vt penitus non fit. Ex eo enim quod mordemus, partem abstrahimus, partemq. relinquimus. Quia ergo in electis suis funditus Dominus occidit mortem, mort mortis extitit. Quia vero ex inferno partem abftulit, parremq. reliquit, non occidit funditus, fed momordit infernum... Dicit ergo a Ero mors rua o mors, idest, in electis meis te funditus perimo. Ero morsus tutus inferne: quia sublatis eis, te ex parte transfigo. Sciens igitur beatus lob hunc aduentum ad inferos Redemptoris nostri, petat quod futurum prauidit, et dicat : Et constituas mihi tempus, in quo recorderis mei. Sequitur: [ Putasne mortuus homo rurfum viuat ?] Solent rufti viri in eo, quod ipii certum ac folidum fentiunt, quafi ex dubietate aliquid proferre,

vt infirmorum in se verba transferant. Sed rursum per fortem sententiam infirmanti

@ B B. A. B B F.

dubietati

A dubierati omnimodo contradicunt: quatenus per hoc', quòd dubie proferre cernuntur, infirmis aliquatenus condescendant: et per hoc, quod certam sententiam proferunt, infirmorum mentes dubias ad foliditatem trahant. Quod nimirum dum faciunt, exemplum nostri capitis sequuntur. Passioni quippe Dominus propinquans infirmantium in sevocem sumplit, dicens: Pater mi, si possibile est, transcat a me calix iste: corumq. Mast. 26.4 timorem, vt abstraheret, suscepit : et rursus per obedientiam vim fortitudinis ostendens, ait : Verumtamen non ficut ego volo , sed ficut tu: vt cum hoc imminet, quod fieri nolumus, sic per infirmitatem petamus, vt non fiat : quatenus per fortitudinem parati simus, vt voluntas Conditoris nostri contra voluntatem nostram fiat. Hoc igitur exemplo nonnumquam a fortibus infirmitatis verba suscipienda sunt : vt per corum post prædicamenta fortia, infirmorum corda gratius roborentur. Vnde beatus lob, cum quasi dubitantis B verba protulit, dicens: Putasne mortuus homo rurfum viuat? illico fententiam fue certitudinis adiunxit, qua ait:

Certitudinem suam de resurrectione sanctus Iob indicat, qui immutationem suam tanto desiderio expellat.

Vnctis diebus, quibus nunc milito, expecto, donec veniat immutatio mea.] Qui ditaque immutationem fuam tanto deliderio expectat, quam fit de refurrectione certus, infinuat: et curfum vitæ præsentis quantum despiciat, innotescit, quia hunc militiam appellat. Per militiam quippe semper ad finem tenditur, et quotidie conclusionisterminus expectatur. Curium itaque vitæ huius despicit, et statum soliditatis requirit, qui per hoc, quod mutabiliter militat, ad immutationem suam peruenire festinat. Iufto quippe in hac vita ipía farcina fuæ corruptionis onerofa est, quod vigiliæ defatigant: fomnus quæritur, vt vigiliaru labor atque anxietas temperetur. Sed nonnumquam enam fomnus occidit, fames corpus atterit, atque vt eius necessitas repellatur, cibi requiruntur: fed sæpe et cibi grauant, qui ad repellendum debilitatis grauamen quæsiti fuerant. Grauis itaque est sarcina corruptionis, qua nisi ita grauis estet, Paulus nequaquam diceret : Vanitati creatura subiecta est, non volens, sed propter eum, qui subiecit Rom. 8. d

cam in spe: quia et ipsa creatura liberabirur a seruitute corruptionis, in libertatem gloriæ filiorum Dei . Scimus enim quòd omnis creatura ingemiscit , et parturit vsque adhuc. Sanctus ergo vir incorruptionis statum desidetans, dicat: Cunctis diebus, quibus nunc milito, expecto, donec veniat immutatio mea. In qua immutatione quid agatur, adiungit:

Quod tune vocanti Deo respondeat, quando in incorruptione similis ei evit: nune autem corruptibilis incorruptibili non aperte respondet.

V Ocabis me, et ego respondebo tibi? ] Respondere cuilibet dicimur, cum eius fa-Etis congrua ad vicem opera reddimus. In illa igitur commutatione vocat Dominus, et respondet homo: quia ante incorrupti claritatem incorruptus homo ostenditur post corruptionem. Nunc etenim quousque subditi corruptioni sumus, auctori nostro minime respondemus: quia dum corruptio ab incorruptione longe est, similitudo apta noftre responsioni non est. De illa vero immutatione scriptum est: Cum apparuerit, fi- 1. Ican 3. a miles ei crimus, quoniam videbimus eum ficuri est. Tunc ergo vocanti Deo veraciter respondemus quado ad summa incorruptionis iussum incorruptibiles surgimus. Et quia E hoc percipere creatura ex semetipsa non valet, sed solius omnipotentis Dei dono agitur, vt ad tantam incorruptionis gloriam permutetur : recte subiungitur :

Quod humana natura nisi Dei gratia erigatur, per se non conualescit.

Peri manuum tuarum porriges dexteram. ] Ac si aperte dicat : Idcirco creatura corruptibilis perfiftere ad incorruptionem potest: quia tuz potestatis manu erigitur, et tui respectus gratia, vt persistat, tenetur. Humana namque creatura, coipso quod creatura eft, in semetipsa habet sub se defluere: sed a conditore suo homo accepit, ve et super se contemplatione rapiatur, et in semetipso in incorruptione teneatur. Creatura ergo ne fub se defluat, sed in incorruptione persistat, ad incorruptibilitatis statum auctoris su dextera leuatur. Potest quoque dextere nomine, filius designari; quia omnia per ipsum facta funt. . Open igitur manuum fuarum porrexit omnipotens Deus dexteram fuam. # Jose. 1.6 quia vt

14.9.6

Pfal. so.

tione videantur. Sequitur:

quia vi abiectum atque in infimis iacens ad fumma erigeret genus humanum, incarnatum ad hoc vuigenirum mifit. Ex cuius nobis incarnatione datum eft, vi qui ex voluntate propria in corruptono iccidimus, vocantino Deo quandoque ad incorruptionis gloriam, respondere valeamus. Qua inre largitarem divinæ miferiordizpenfare quis valera, quod ad ratama perducir gloriam honieme poli culpam P Penlat Deus mala, quæ facimus, et tamen per benignitatis fuz gratiam ea mifericorditer relaxat. V hot er flubditur:

Quied omnia nostra opera quasti in sacculo sigillata sunt, quandia non panitemas, donce exentiantur ini indicie : el quode ca, qua hie panitumus, ucquaquam Deus in vilimo exemine tudicat : Cont

T<sup>3</sup> V quidem grellus meos dinumerali, fed parcis peccatis meis: J Grellus Deus di dinumerat, cum fingula queque noftra opera proper terributionem figura. Qui dinim in gretifibus, niti vasquazque noftra a delto designatur l'Omniporenta sique Deus et grellus dinumerat, es peccatis parcirquia et ilubiliter ad an ondra confiderat et tamb hac penintembus midricorodrier relazat. Qui et durtiam in peccannibus conspicis, fed atmen hanc, prevaneinente gratia ad poeniteria menollis. Culpa sergo dinumerat, cum atmen hanc, prevaneinente gratia ad poeniteria menollis. Culpa sergo dinumerat, cum atmen hanc, prevaneinente gratia ad poeniteria menollis. Culpa sergo dinumerat, cum acas dum nos ipfi punimus, ipfe nequaqui in extreme a amine indicarella ulto attefitate, qui air si sin directipos dipidicaremas, non vivique ui diacterium. Van da dube (tibiditure)

nouplos ao ingulasquar ecimina, enemas cometri, quas interroconterete axar e quaeas dum nos ip pi puminis, pie nequaqua in extremo ex aninie indicare. Pado a terebate,
t. Cep. 11. g qui air. Si nofinetipos dijudicaremus, non vique indicaremur. Vnde adhus fubblintar
11. Signafit quali in facculo delicità enes, fed curali iniquirarem mem. 3 Signafut
quali in facculo delicità nofita, quia hoc quod nos exercius agimus, nib, pomientai
interrente. Allamans, in Gezpo, indicisoma Dei fish quod an occultare presentation.

interuniente, diluamus, in fecreto indiciorum Dei fish quad'am occultarione feruatur vet quandoque cisia me figillo fecreti exata ad publicum indicio; Ande etiam per
Moyfin dicitur: Nonse hac congregata funt apud me, et fignata in thefauris meish
Indic vitionis reddam illi. Cum vero pio malia, gua recimus, diciplipine flagello attertimus, et hac per pemiennism deflemus: iniquiatem mothem fignate ecurate quia
hlic fubbilite attendit, viteriari curat vero, quia hac per flagellum funditus relaxat.
Vade iniquitatem quoque illius perfecuoristisi, quem in terra profrancara, fignando curatur, cum deilo ad Annaiam dixit: Vascelcionis milu etile, viterore nomen meum coram genibus et regibus, et filija [frad. 1. goo mim oflendam illiquama
cum oporteat pro nomine mo pati. Cule rina adhue por transfelië sexesfibus wenu-

eum oporteat pronomine méo pais. Cui enim adhue pio tranfacile exceffibus semuras patiliones minatur : profecto hoc, quod deliquerat, mo coté ignatum tenchas. Sed proculdubio delicia eius ignando curauerat, quem vas electionis vocabat. Velcetre peccata noltra fignantur in facculo, cum maia, qua Secimus, folicito femper corde penfamus. Quid namque efi cor hominis, nifi facculus Deil Vbi dum titudio conpicimus per quanta deliquimus, peccata nottre qualis in Dei facculo, qui diecibet. Iniquas nosi mituendo, et penitendo cognodienus, pius nobis conditior elaxat, recle pofi dignata in facculo delicia, fubiungitur: [Sed curafti iniquitarem meam.] A cei apperedicats: Que modo fignas, vy peniendo videnam, agis proculdulos, ne in estribu-

Quòd quibufdam fabitis, et repeninis tentationibus excellentes viri, qui quafi montes fant, aliquande runn: et alq nonnuli lemis, et mallibus blandimentis, quafi aquis fluxa cuntinne excauentibus forte propetium mentis, vofque in luxuriam, permittente Dee, diffoliuntur. 2. Caput XIII.

M Ons cadens defluir, ett faxum transferrur de loco (no. La pides exeauant aque x, et et alluno paulatim etrar confumiruren homines ergo (imitier perdes). Hoc rebito agitur, ys.cadenshus rupibus, faxum ad loca alia transferatur ys aque lapides exeauent: et paulatim terra allusunombas confumatur. Sed magna nobis intentione difficution dome fluguo of inferrur: [Et homines ergo (imilitee perdes.) [Quid elt anni hoc quid exeauta plapif; s. pter allum

# In decimumquartum caput B. Iob.

380

numpir at pue confiam nomanie euter intundite, omneume, duritiam fortifudinis conmuniciative confiam confiament in pides execus que ce qui avidelicer duritiam milBi tiabolforta e fidilus et est current libidinis, et lenum ateure finibile vitum a corrumpit durum et forte popofici menta libidinis, que finibilitar Era alutione paulatim terra confiamitur. ¿ Sicur em in influense a viture finibilitar era et confiamitur de leniter fiurrepente vitio, mens eriam fortis abforbetur. Whatim erra confiamitur de leniter fiurrepente vitio, mens eriam fortis abforbetur. Whatim erra confiamitur de le
tin entre confiamiter pedes . Ji el el, quia cum treationen in fino magnetir. Et le
qui fiaze in aito cernitur, repentedominari permitris, cader a e defluere montem fi
sa; se cum voluntas ad vitin commetatur, qual al locum alium transferrur faxum.

cum vero entazionem lentam atque fubbilem, fed tamen affiduam corum, qui fortes
del cerdontur, presualere mentibus finis qual fiapides execusars acque, et allusione
paulatim terra confiamitur: quia nimitum fugefition le infubbile mentam duritiri.

moliture. Vicientus ¿Dund ille quantum monsa lustraferi, qui tanta Dei myferia : "Rg. 11.4.

C prophetico spiritu valuit contemplari (sel afgiciamus quaim si qui tanta si bei mysteria ; 1, 4g; 11, 6 di mi to fairo dembitara, alienam conigirm concupium timo casi debutatiqui dum in Glario deambitara, alienam conigirm concupium timo casi debutatiqui dum in Glario deambitara, silenam conigirm concupium timo casi debutatiqui cum di casi circa si neprinata tentation deudia chi, tanq immanissima turpitudin sibada. Saxum itaque de loco sito translatum ett, cum propheta animus at interitudin sibada. Saxum itaque de loco sito translatum ett, cum propheta animus at interitudin sibada. Saxum itaque de loco sito translatum ett, cum propheta simus at interitudin sibada. Saxum itaque de loco sito translatum ett. Salomon quippe immoderato viu asque assiduitate mus productiva constituitati si sibrizates et qui prius Do oremplum constructara, stificultate in victoria si sibrizates et qui prius Do oremplum constructara, stificultate di stificula si sibrizates et qui prius Do oremplum constructara, stificultate di stificula si sibrizates et qui prius Do oremplum constructara, stificultate di stificula si sibrizates et qui prius Do oremplum constructara, stificultate di stificula si sibrizates et qui prius Do oremplum constructara, stificultate di stificula si sibrizates et qui prius Do oremplum constructara, stificultate di stificula si sibrizate et qui prius Do oremplum constructara, stificultate di stificula si sibrizate et qui prius Do oremplum constructara, stificultate di stificula si sibrizate et qui prius Do oremplum constructara di stificula si sibrizate et qui prius Do oremplum constructara, stificultate di stificula si sibrizate et qui prius Do oremplum constructara di stificula si sibrizate et qui prius Do oremplum constructara di stificula si sibrizate di stificulta si sibrizate di stificula si sibrizate di stificula si si sibrizate di stificula si sibrizat

De excussful ispidem, et allustion e production periodicité que da aque alitid quaim aqua lifre infution peccat, terra constituit neura condimpa et dé Qui faire pente passible principal de peccat, terra constituit et al constituit de la constit

Qued fantler um amma, que intar cleritatem Dei vident, qued extra est, non ignerant : carna, lium vere anima, virum sili, voi catera, qua maxima amasterunt, bene vel male chabeant, nessint.

Capit XIIII

Mmutabis faciem eius, er emittes eum.) Facies hominis immutatur, cum eius species more atteitur. Emittirit vers, quia ab his, que volens tenuis, transite ad sterna cogitut nolem's dumq. ad illa perductiri, pate, qua eius cogitata tenuis, qualiter fele habitura sint relicta, aescir: Vud et additur: Sue nobiles suerire silicitus, com D d d mentali de la comitata del comitata de la comitata de la comitata del comitata de la comitata del comitata de la comitata de la comitata del comitata de la comitata del comitata

## S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XII.

fiue ignobiles, non intelliget.] Sicut enim hi, qui adhuc viuentes funt, mortuorum animæ A

quo loco habeantur, ignorant: ita mortui vitam in carne viuentiù post eos qualiter disponatur, nesciunt : quia et vita spiritus longe esta vita carnis : et sicut corporea atque incorporea diuería funt genere, ita etiam diftincta cognitione. Quod tamen de animabus fanctis sentiendum non est: quia que intus omnipotentis Dei claritatem vident, nullo modo credendum est, quia foris sit aliquid, quod ignorent .. Sed carnales quique quia amorem præcipuum filijs impendunt, hoc eos beatus Iob nescire postmodum allerit, quod hic vehementer amauerunt: vt siue nobiles, siue ignobiles sint filij, nesciant, quorum cos semper cura fatigabat. Quod tamen si intelligi spiritaliter deber, non incongrue filiorum nomine, opera designantur: sicut de muliere, Paulus dicit: Quia salua erit per 1. Tim. 1. d filiorum generationem. Neque enim mulier, quæ continentiæ studens, nequaquam filios generat, falua non erit, sed per generationem filiorum faluari dicitur : quia per effectum B bonorum operum perpetuæ faluti fociatur. : Nobiles ergo funt filij, recta opera: ignobiles autem, facta peruerfa. Et sæpe homo agere quælibet bona intentione nititur: sed tamen pro multis, quæ surrepunt, eius acta apud omnipotentem Deum qualiter habeantur, incertum est. Sine itaque nobiles fuerint filij eius, fine ignobiles, non intelliget: quia fubtili examine discussa, vtrum approbentur eius opera, an reprobentur, ignorat. Et hic ergo homo in dolore laboris est positus, et illuc ducitur in timore suspicionis. Vnde adhuc de ipso præsentis vitæ labore subiungitur : [Attamen caro eius, dum viuit, dolebit: et anima eius super semetipso lugebit.] De coniugibus, Paulus dicit: Tribulationem tamen carnis habebunt huiufmodi. Sed tribulationem carnis hic pati poffunt, etiam iam 1.Cor.7. e qui spiritaliter viuunt. Cur ergo inesse coniugibus carnis tribulatio, quasi specialiter dici-...... tur, quæ etiam a vita spiritalium longe non est, nisi quòd hi frequenter maiores tribula- G tiones ex carne suscipiunt, qui carnis voluptatibus delectantur? Bene autem dicitur: [Et anima cius super semetipso sugebit:] qui a quisquis gaudere in se appetit, coipso iam in suctuest, quo a vera latitia recessit. Vera quippe latitia mentis, creator est. Dignum

# itaque est, ve in se semper homo mærores inueniat, qui derelicto creatore, in se gaudium CAPVT DECIMVMQVINTVM B. 10B.



quarebat. Sequitur:

Espondens autem Eliphas Themanites dixit: Numquid sapiens respondebit quasi in ventum loquens, et implebit ardore sto- D machum fuum? Arguis verbis eum, qui non est æqualis tibi: et loqueris quod tibi non expedit. Quantum in te est, euacuasti timorem : et tulisti preces coram Deo. Docuit enim iniquitas tua os tuum, et imitaris linguam blasphemantium.

Condemnabit te os tuum, et non ego : et labia tua respondebunt tibi. Numquid primus homo tu natus es, et ante omnes colles formatus? Numquid confilium Dei audisti, et inferior te erit eius sapientia? Quid nosti quod ignoremus? quid intelligis quod nesciamus? Et senes et antiqui sunt in nobis, multo vetustiores quam patres rui. Numquid grande est, ve consolerur te Deus? Sed verba tua pra- E ua hoc prohibent. Quid te eleuat cor tuum, et quali magna cogitans, attonitos habes oculos? Quid turnet contra Deum spiritus tuus, ve proferas de ore tuo huiusmodi sermones? Quid est homo ve immaculatus sit : et ve iustus appareat natus de muliere? Ecce inter fanctos eius nemo immutabilis; et cali non funt mundi in conspectu cius : quanto magis abominabilis et inutilis homo, qui bibit quasi aquam iniquitatem ? Oftendam tibi, audi me : quod vidi narrabo tibi. Sapientes confitentur, et non abscondunt patres suos. Quibus solis data est terra, et non transiuit alienus per eos. Cunctis diebus suis impius superbit, et numerus annorum incertus est tyrannidis eius. Sonitus terroris semper in auribus illius : et cum pax fit,

A par fit, ille femper infidias fufpicatur. Non credit quod reuert posfit de tenebris ad lucern, circumfpectans vndique gladium. Cum fe mouerit ad quarendum panem, nouit quod paratus fit in manu dus tenebrarum dies. Terebrie um etip bulano, et angulfia vallabireum, ficur regențuju perparatur ad pradium. Tetendu et emin aducutib Deum manum fuam, et conorta onniporentem toboratus elf. Cucumi ciducrius eum erebo collo, et pingui ceruica semanus eft. Operuit facient ust ratifundo, et el alertibus die ratina depender. Habitabit in ciutatabus defoilatis et in domibus deferits, que in timidos finar redacte. Non dirabitur, nec perfeneraba fublitanta eius, nec miticai tetram tadicem fuam. Non receder de l'anchire Ramons eius archeiter finit no insi cius ab co. Non creda fruitra errore decoprus, quòd alsiquo preio redimendus fit. Antequam dies cuis impleantur, pentit, et manus cuis archeite. L'adeur qual vinca in primo fore botrus cius, et quaf olius projicius florem fium. Congregatio enim hypoticia. Elettis, es e ginis deutorabit tabernacula corum, qui munera libenter accipium. Concepit dolorem, et peperi iniquiratem, et venes usin perparat dolos.

gadd cam peruseft vera mele centra banos una inucuiant, fulfa fungust, va digi deregadd, spli nifi videnatur. Cepet XV.

Effondens autem Eliphas Themanires dixir: Numquid fupiens respondebie quasif
in ventum loquens, etimplebit ardore stomachum suum I J Crebro iam diximus

beatum lob typum fanctæ vniuerfalis Ecclesiæ, amicos vero illius hæreticorum speciem tenere: qui quasi ex desensione Domini, occasionem stulta locutionis inueniunt, et contumeliosa contra bonos verba iaculantur.. Quibus cuncta, quæ a fidelibus sentiuntur, quasi in ventum prolata displicent. Vnde nune dicitur: [ Numquid sapiens respondebit, quali in ventum loquens? ] Nec bonorum verba dicta rationis, fed flimulos furoris existimant. Vnde et subditur : [ Etimplebit ardore stomachum suum. ] Quia ea etiam, quæ se sciunt contumeliose dicere, student semper ve dichum est, ex Domini defensione palliare. Vnde Eliphas fubdit: [Arguis verbis eum, qui non est æqualis tibi, et loqueris quod tibi non expedit.] Nullum vero existimant timorem Domini habere, nisi eum, quem po-D tuerint ad fux confessionis stultitiam trahere . Vnde adjungit : [ Quantum in to est, cuacuasti timorem, et tulisti preces coram Deo. ] Tulisti dicitur, abstulisti: ac si aperte dicat: De tua infitia præfumens, Creatoris tui gratiam despicis deprecari. Cum enim vera mala hæretici contra bonos non inueniunt , fingunt quæ redarguant , vt iusti esse videantur, et sit plerumque, vt ad aperta contumeliarum verba perueniant. Vnde adhuc fubditur: [Docuit enim iniquitas tua os tuum, et imitaris linguam blasphemantium.] Iniquitas os docet, quando ex mala vita concipitur, quod peius dicatur. Quia autem beatus lob tanto in ore liber fuerat, quanto iustus in opere, ab amicis suis hareticoru typum tenentibus, et de iniqua vita, et de audaci ore reprehenditur, vt dicatur. : [ Docuit enim iniquitas tua os tuum. ] Ac si aperte ei diceretur : Quod peruerse loqueris, ex peruersiore didicisti vita . Sape vero haretici dum quasi venerantur Deum, eius mysterijs contra-E dicunt : ethumilitatem putant, si veritatem denegant. Sunt namque nonnulli qui Deo se iniuriam irrogare existimant, si eum veram carnem assumpsisse fateantur, aut si hunc veraciter pro nobis carne mori portuisse crediderine. Cumq. Deo quasi plus honoris conantur tribuere, coguntur laudes veras bonitatis illius negare. Quid enim ei est in charjtaris suæ laude potentius, quam vt illa sibi pro nobis digna ad susceptionem assumptione faceret, que ei videntur indigna? Sancta autem Ecclefia veram carnem, veram mortem illius confitetur: fed hac dicens, ab hareticis irrogare Deo contumeliam creditur. Vnde nunc dicitur: [ Et imitaris linguam blasphemantium . ] Cui si quid in hoc mundo aduersitatis euenerit, hoc ei contingere ex ipsa hac iniuria sua confessionis dicunt. Vnde adhue fubditur : [ Condemnabit te os tuum, et non ego, et labia tua respondebunt tibi.] Quia enim exerrore confessionis existimant mala aduersitatis erumpere, labia sua ci afferunt respondere, ve culpa eloquij sit causa slagelli. Aliquando vero cam comprimere

S. Greg. To. 2.

Ddd 2

t. Toun. z.c

Hebr. 12.b

quali ratiocinantes volunt. Vnde Eliphas beatum Iob reprehendere quali extratione co- A natur, dicens : [ Nûmquid primus homo tu natus es, et ante colles formatus? Numquid confilium Dei audiffi, et inferior reerir eius (apientia?) Ac fi verbis apertioribus dicae Qui de aterno loqueris, penía diffa temporalis es. Qui de cius fapientia difputas, penía quia erus confilium ignoras, Sel quia ad hoc harceiti verba dominica defenfionis affumunt, ve docti effe videantur, et dum dininam gloriatti defendere videntur, fumm feientiam hominibus innotescunt, ipsa hoc Eliphas subjuncta verba testantut, qui locui qui dem de sapientia Dei coepie, sed statim ad suam elationem secidit, dicens; [Quid nost quod ignoremus, quid intelligis quod nekiamus?] Que videlicer dicta patenter oftendunt; ex qua mentis elatione prodeat, quidquid quali ad dominicam dele il nonem tonat. Sequienese [ Er lenes ainique funt Whoods, multo vernitiones quality patres tui. ] Quid omnes hærericia fancha vniuerfali Ecclefia funt egreffi, reftarur loannen/qui hir: Exno. B his prodierunt, fed non crant ex nobis. Sed va ea, que afferunt; commendare thultis, then, tibus hominum, quali de antiquitate possint, antiquos patres se habere testantur; arque ipsos doctores Ecclesia sua protessionis magistros dicunt, Cumo, prateutes pradicatores despiciunt, de antiquorum pattum magisterio falsa presumptione gloriantur; vt ca, que ipli dicunt, etiam antiquos patres tenuille fateantur, quatentis hoe; quod rettirudile aftruere non valent, quafi ex illorum auctoritate confirment? Onia veto feriptum eft Quem diligit Dominus castigat, slagellat autem omnem filium, quem recipit: sepe fancla Ecclesia multis in hac vita aduersitatibus laborat e et reproborum vita tanto line fla-

gellodimittitur, quantoad nulla præmia seruatur. Sed a filiciones sancia Ecclesia videntes hæretici, cam despiciunt, et tot illam flagellis atteri, ex prauæ professionis merito suspicantur. Vnde adhuc subditur: [Numquid grande est; vt consoletur te Deus ? Sed S verba qua prana hoc prohibent. Ac fi ei patenter dicat : Si professionein fidei corrigeres, iamdudum confolationem a flagellis habere poruiffes. Sequitor to Quid te elenat con tuum, et quali magna cogitans, attonitos habes oculos? 1 Sæpe iuftorum mens, ita ad altiora contemplanda fufpenditur , ve exterius corum facies obstupuisle videatur. Sed quia hanc contemplationis vim in occulto agere haretro ignorant', hoca inflis et recta sapientibus sieri magis per hypocrysim quam per veritatem putant : quia hoc; quod ipsi habere nequeunt , ineffe veraciter alijs non fulpicantur - Sequitur : 1 3holf . and n Quod fape instorum et ininftorum similia funt verba et opera, intentio tamen dinerfa.

Nota in sequentibus heresim Manichaorum, Caput XVL

Vid tumet contra Deum spiritus tuus, vt proferas de ore tuo huiuscemodi sermo. D nes?] Plerumque iufti aliquibus necessitatibus afflicti, sua opera coguntur fateri, quod beatus lob fecerat, quem polt iustitiam flagella deprimebant : sed cum corum dicta iniusti audiunt, hac per elationem potius quam per veritatem existimant prolata. Ex fuis enim cordibus verba iuftorum penfant, et dici humiliter posse verba bona non existimant. Sicur enim grauis culpa eft, fibi hoc hominem arrogare, quod non eft: fie plerumque culpa nulla est, si humiliter bonum dicat, quodest. Vnde sepe contingit, ve infliet iniusti habeant verba similia, sed tamen semper cor longe diffirmile: et ex quibus dictis Dominus ab iniustis offenditur, in eisdem quoque a iustis placarur. Nam Pharisæus in-Luc. 18. b gressus templum, dicebat : Ieiuno bis in sabbato, decimas do omnium, quæ possideo: sed iustificarus magis Publicanus, quam ille exijt. Ezechias quoque rex cum molestia corporis afflictus, ad extremitatem perueniflet vita, in oratione compunctus dixit: Obfecto E

Domine, memento quafo quo modo ambula uerim coram te in veritate et in corde perfecto. Nec tamen Dominus hanc confessionem persectionis eius despexit, aut renuit, quem mox in fuis precibus exaudiuir. Ecce Pharifæus fe justificauir in opere, et Ezechias iustum asseruit eriam in cogitatione: atque vnde ille offendit, inde iste Dominum placauit. Cur itaque hoc? nisi quia omnipotens Deus singulorum verba a cogitationibus penfat, et in eius auribus superba non sunt, que humili corde proferuntur. Vnde beatus lob, cum sua opera protulit, contra Deum nullo modo tumuit, quia ea, que veraciter secerat, humiliter dixit. Sed solent hæretici errorum suorum dictis, vera aliqua permiscere: et amici beati lob quamuis in reprehensione eius omnimodo fallantur, possume tamen et quædam vera dicere, quæ ex illius affiduitate didicerunt. Quorum dicta fi omnia refutanda effent, Eliphas sententia Paulus Apostolus minime protulisset, dicens: Apprehendit

fapientes

HH

20

M

B.

82303

1/4.38.4

A sapientes in astutia corum. Quia igitur et ca, que recta dicunt, contra beatu lob recte non dicunt : nos in corum dictis et calcemus virium indiferetionis, et difeutiamus vires rectitudinis. Sequitur: [ Quid est homo, vt immaculatus sit ? ] Eo enim ipso, quo dicitur homo, terrenus exprimiturer infirmus : homo enim ab humo appellatus est, Et quo modo effe valet fine macula, qui sponte sua ad infirmitatem concidit factus de terra ? Vbi additur: [ Et vt iuftus appareat natus de muliere . ] Primam quippe viro iniustiriam mulier propinauit in patadiso. Quo'modo ergo iustus apparebit, qui do illa natuseft, que iniuftitie propinatria extitit ? Sequitur:

Quod fancti, qui propter excellentiam vita, cali dicuntur, ex semetipsi ante districtum Dei indicium, ad perfettum mundi effe non possunt. Caput XVII.

E cee inter fanctos eius nemo immutabilis, et cæli non funt mundi in conspectu eius.] Hoc cælorum nomine repetijt, quod sanctorum prius appellatione signauir. Nam decisdem sanctis scriptumest : Cali enamant gloriam Dei . Qui per natu- Psalm. 18. ramomnes in semeripsis propriam mutabilitarem haber, sed dum immutabili veritati studiose semper inhærere deliderant, inhærendo a gunt, vt immutabiles fiant. Cumq. ad hanc toto affectu se tenent, quandoque accipitir, vt super semetipsos ducti vincant hoc, quod in semetipsis mutabiles extiterunt. Quid enim mutabilitas, nisi mors quadam est? Que dum rem quamliber in aliud immutat, quasi occidit quod fuerat, ve incipiatesse, quod non erar. Et de auctore omnium scriptum est : Qui solus habet im: 1.Tim. 6. c mortalitate : quia videlicet in semeripso solus immutabilis est . De quo per lacobum dicitur: Apud quem non est transmutatio, nec vicissirudinis obumbratio. Ipsa enim lacob. 1. 6

C mutabilitas ymbra eft, quæ quasi obscuraret lucem, si hanc per aliquas vicissitudines permutaret. Sed quia in Deo mutabilitas non venit, nulla eius lumen vmbra vicissitudinis intercidit. Bene autem dicitur : [ Cæli non funt mundi in conspestucius . ] quia per semetipsos ante districtum Dei judicium, nec ipsi esse mundi ad persectum possunt, qui munditiæ prædicatores fiunt, loanne attestante, qui ait: Si dixerimus 1,1041,1.5 quia peccatii non habemus, ipsi nos seducimus. Si igitur inter sanctos illius nemo immutabilis est, et cæli in conspectu illius non sunt mundi, quis apud se de institiæ opere præfumar? Vnde et fubditur ;

Qu'ed quafi aquae homo iniquitatem bibit, cum fine timorit obstaculo peccatum deglutis . CAPAL XVIII.

Vanto magis abominabilis er inutilis homos, qui bibit quasi aquas iniquita-tem?] Qui immaculatum prius hominem criustum perse posse este negauerat, hunc abominabilem et inutilem appellat: abominabilem feilicet propter immunditiam maculæ: inutilem vero proprer injustitiam imperfectæ vitæ. Qui tamen abominabilis et inutilis intelligi et aliter potest. Aliquando enim homo peruersus quada zecte agere videtur, sed per ea, quæ iniqua sunt, etia ea, quæ eius recta sunt, destruuntur. Er quia multum Deo displicent mala, neque illa placent, que videntur bona. Qui ergo in malis suis Deo abominabilis est, in bonis est inutilis: quia dum se per praua opera Deo execrabilem exhibet, nec illud de co, quod rectum videtur, placet. Bene autem dicitur : [ Qui bibit quasi aquas iniquitatem .] Hoc namque, quod comeditur, cum mora glutitur, quia manditur, vt glutiatur.. Quod autem bibitur, tanto E ad glutiendum moram non habet, quanto nullam et ad mandendum necessitatem habet . Culpa ergo, quia a stulto homino sine vila retractione perpetratur, quasi aqua iniquitas bibirur. Quia enim illicita fine timore facit, quasi porum iniuftitiæ fine ob-

flaculo glurie. Sequitur: [ Oftendam tibi, et audi me : quod vidi, natrabo tibi. ] Habent hoc omnes arrogantes proprium, ve cum rectum quid vel parum fenserint, in vium hoc elationis inflectant, atque vnde per intellectum fibimetipfis altiores fiant, inde per tumorem in foueam elationis cadant, feq. doctis doctiores existiment, reuerentiam fibi a melioribus exigant, et docete fanctiores, quasi ex auctoritate contendant . Vode nunedicitur: [ Oftendam tibi , et audi me . ] Et quia cum minore auctozitate docer is, qui audita, quam is, qui ea, qua viderit, loquitur, vt fortiorem fibimet auctoriratem Eliphas arroget, dicit; [Quod vidi, natrabo tibi .] Quia vero nonnumquam hæretici de damnatis suis patribus confunduntur, et tamen corum sententias, S. Greg. To. 2. Ddd 3

#### 594 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XII.

quafi cum auforitate ad medium proferunt, ex quorum fulbità iute reprobantur. A reclei ipih hareirorum audati fubinferur, qua micitur: [Sapienes confinentur, et enon abfondunt patres fuos. 1 n quorum et laudem profiliunt, et cov velut folos Eccleia prafuile Joriantur. V nde adhue fubiliur: [Quibus olis data eft terra, et non trafuiti alienus per cos.] Solis fuis patribus daram terram existimant, quia folos errorum fuorum magistros extrile veraciter Ecclefam putanto. Quis vero alienus, nii apostata angelius vocatur? Vode et per Pfalmistam de cunctis simul malignis pritibus dictiru: Quoinium alieni infurrezerum in me, et fortes quastienus animam means. Harreiri igitur, quia doctorum sinorum conta apostata angelio existiman menteram et alienus per manimatur de cuncilia de cuncilia de contra simulativa de contra financia et incon per vinne quantificati estate de contra financia et incon per vinne quantificati estate de contra financia et incon per vinne anima trus, incurator estate de contra financia et incon per vinne anima trus, incurator estate de contra financia estat

Pfal. 53.

Ifa. 51. g

debemus, cui, sed solum pensare quie dixit: Sequitus: ,

2nod sausti esh ad beram infolescant, necepacium tamen in superbia persenerant. Capu XIX.

Valis diebus fuis impius füprehir. J Solene risimeledi in quibudiam dius cogitationibus, aque adhus fiprehiro. Sed qui delcifi time, cundicidebus fuis tieperbire non posituire quia priusiquam vizam finisan, ad humilitatis merum a beledione corda communare. 1 Impius vero debus fuis omnibus fuprehire quia si e vitam tescorda communare. 1 Impius vero debus fuis omnibus fuprehire adia si e vitam tesmenare adjust, quo in acremum ductiru. 1 Inhae vita cararis flucium ponti, cap, diu
permanere extifiunas, qua ad praefus renet. Solidaturi in elazione animus, in despotuquàm fit cius finerta relicitas numquam pentat. » Qui si incertirudinem fiugacia virae
confisieres, incera proce coro nequaquam entenet. « Ande et bene fubblicus. )

Quòd Dens non astendas quantum quifque faciat, fed quansum welis. Es quòd ideo finem nostrum latere nos wolnis, we femper ad morsem parasi fimus. Cap. XX.

T numerus annorum incertus est tyrannidis eius. I Superbire enim minime de- D E buiffet, etiamfi annorum fuorum numerum certum habere potuiffet: ve fciens quantum viueret, præsciret quando se ab elatione remoueret. At postquam præsens vita semper incerta est, tanto semper mors surripiens timeri debet, quanto numquam præuideri valet. Bene autem superbiam impij, tyrannidem vocat. Proprie enim tyrannus dicitur, qui in communi republica non iure principatur. Sed sciendum est, quia omnis superbus iuxta modum proprium, tyrannidem exercet. Nam quod nonnumquam alius in republica, hoc est, per acceptam dignitatis potentiam, alius in prouincia, alius in ciuitate, alius in domo propria, alius per latentem nequitiam hoc exercet apud se in cogitatione sua. Nec intuetur Dominus quantum quisque mali valeat facere, sed quantu velit. Et cum deest potestas foris, apud se tyrannus est, cui iniquitas dominatur intus: quia etfi exterius non affligit proximos, intrinsecus tamen E habere potestatem appetit, vt affligat. Et quia omnipotens Deus corda pensar, iam in eius oculis impius egit quod cogitauit. Ad hoc autem Conditor noster latere nos voluit finem nostrum, vt dum incerti sumus, quando morjamur, semper ad mortem parati inueniamur. Vnde recte postquam dictum est: Cunctis diebus suis impius superbit, adjungit: Et numerus annorum incertus est tyrannidis eius: ac si aperte diceret : Cur quasi de certo extollitur, cuius vita sub poena incertitudinis tenetur. ? Sed omnipotens Deus praue agentibus non folum ventura supplicia reservat, sed corum corda hic etiam vbi delinquunt, pœnis implicat, vt eo ipio quo peccant, femetipios feriant, vt semper trepidi semperq. suspecti mala ab alijs pati metuant, que se alijs fecisse meminerunt. Vnde adhuc de hoc impio subditut:

## In decimumquintum caput B. Iob.

Qued reprobi non tantum ad futura supplicia reservantur, sed iam his corum corda conscientia igne torquentur. Caput XXI.

S Onitus terroris semper in auribus illius, et cum pax sit, ille insidias suspicatur.]

Nil autem simplici corde selicius, quia quo innocentiam erga alios exhibet, nihil est quod pati ab alijs formidet. Habet enim quasi arcem quandam fortitudinis simplicitatem suam. Nec suspectus est pati, quod se secisse non meminit. Vnde bene per Salomonem dicitur : In timore Domini , fiducia fortitudinis . Qui rurfum ait : Secu- Pron. 14. d ra mens, quasi iuge conuiuium. Quasi enim continuatio refectionis est, ipsa tranquil- Ibida 5-b litas fecuritatis. At contra mes praua femper est in laboribus: quia aut molitur mala, quæ inferat, aut metuit, ne hæc fibi ab alijs inferantur. Et quidquid contra proximos que trepida. Omnis, qui ad memoriam venit, exquirere contraria creditur. Cui ergo:

595

B excogitat, hoc contra se excogitari a proximis formidat. Fit vndique suspecta, vnditra nquillitas securitatis deest, huic proculdubio terroris sonitus semper in auribus est. Et sape contingit, vt illi quilibet proximus suus simpliciter loquatur, nil aduersum cogitet . Sed cum pax sit, ille insidias suspicatur : quia qui semper dolose agit, simpliciter erga fe agi non aftimat. Et quia scriptum est: Impius cum in profundu venerit Pros. 18.4 peccatorum, contemnit: inuolutus iniquitatis sua tenebris, iam de luce desperat. Vnde sequitur: [Non credit quòd reuerti possit de tenebris ad lucem, circumspectans vndique gladium . ] Quia dum feriri se vndique insidijs credit, salute desperata, semper ad nequitiam excrescit. Aliquando vero iste peruersus etiam superna iudicia attendit, et super se hæc euenire metuit. Sed cum stipendium vitæ præsentis quærit, C hac eadem iudicia, qua metuere corperat, auaritia deuictus infania contemnit. Et quide mori se posse in peccato existimat, sed tamen a peccato non cessat. Vnde et subditur : [Cum se mouerit ad quærendu panem, nouit qu'od paratus sit in manu eius tenebrarum dies. ] Panis etenim, ftipendium vita prasentis, tenebrarum vero dies,

tempus vitionis accipitur. In actu itaque suo aliquamdiu iste peruersus iram superni iudicis perpendit præsentem: sed a malo non auertitur, vt etiam ipsa quoque ab eius interitu valeat auerti. Accusante se autem conscientia feriri metuit : sed tamen semper angit quo feriatur. Contemnit reditum suum, desperat veniam, superbit in culpa: sed tamen testem sua nequitia intus habet timorem. Et quamuis praua videatur foris audacter agere, de his tamen apud semetipsum cogitur trepidare. Vnde scriprum est : Cum enim sit timida nequitia, dat testimonium condemnationi : quia cum Sap. 17.6 mor iniquitatis: quia et timetur quod agitur, et tamen malum non vincitur, quod

illicita quisquis perpetrat, pauct quod facit: et apertus damnationis testis est ipse titimetur. De quo et adhuc subditur : [ Terrebit eum tribulatio, et angustia vallabit cum, ficut regem, qui præparatur ad prælium. ] In omne, quod iniquus agit, tribulatione et angustia vallatur: quia cor eius anxietate et suspicione confunditur. Alius occulte appetit vi aliena diripere, qui laborat in cogitationibus, ne deprehendi valeat. Alius relicta veritare mentiri deliberat, ve audientium animum fallat. Sed quantus labor est solicite custodire, ne ipsa eius fallacia deprehendi queat? Ponit quippe ante oculos quid fibi a veritatem scientibus responderi possit, et cum magno cogiraru pertractat, quo modo per argumenta falsitatis, documenta veritatis exuperet. Hinc inde se circumtegit, et contra hoc, vbi deprehendi potuerit, veritati similem responfionem quærit: qui fi velit verum dicere, vtique fine labore potuiffet. Plana quippe E veritatis via, et graue est iter mendacij. Vnde et per Prophetam dicitur: Docuerunt Hir.g. b enim linguam suam loqui mendacium : vt inique agerent , laboraucrunt . Bene ergo dicitur : Terrebit eum tribulatio, et angustia vallabit eum : quia apud semetipsum in labore timoris deficit, qui securitatis sociam viam veritatis relinquit. Qui bene regi præparato ad prælium comparatur : quia in co ipfo malo, quod agit, et terretur,

fallitatis.

et festinat, et ex conscientia trepidat: et ex desiderio anhelat metuit et superbit, pauescit suspicionibus, et mentem per audaciam erigit. Sciendum quoque est, quia rex, qui præparatur ad prælium, sic de hoste suspectus est, ve eundem quoque, quem ducit, exercitum metuat, ne labefactetur, ne destitutione militum iaculis pateat inimicorum. Iniquus ergo angustia vallatur, sicut rex, qui præparatur ad prælinm : quia videlicet falla agens, falla loquens, formidat, ne fuos amittat milites, idest, argumenta

## 96 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XII.

falfiratis, et veritaris iaculis pateat, fi ei fortaffe defiuerit, quod ex fallacia opponar. Sed A quamini animus trefidet, quamius conficientia accufet, cupiditate tamen fius iniquus vinicitus, et fupprello pauore, a undaciam de iniquitatibus fumite. Exfige et aim Vitione menti propolita, fecontra Deumerigit, quelibet ab eo aduería perpeti deliberat, dummodo file, dum valet omuse, quod placet, agar. Vinde ef fubblicuta.

20.4 Is it cause Dorm measur todam; qui suda equate Dorm concument: è jungui courie con cercite camatur qui ex spetain e com facelarism influit, quaftex pinguedine viu a prafinit soutra Creatorum feerigant. Cap. XXII.
Etendite cuim aduerfus Dorm manum fiam, eccorra omnipotentem roboratus eff. Cucurri aduerfus cum erecto collo, ep pingue cerule camatus est. H Hee de plot eff. Cucurri aduerfus cum erecto collo, ep pingue cerule camatus est. H Hee de plot

inignorum capite scilicet Antichaisto, apertius sentiuntur, qui contra Deum manum eri- B gens, roborari dicitur: quia paruo tempore permittitur exaliari, vt cum ad modicum gloriari finitur, eo in perpetuum atrocius puniatur. Sed quia eius membra funt omnes iniqui, hoc, quod in fine mundi ille tunc fingulariter acturus eff vnus, videamus modo qualiter a malis agatur fingulis. Sunt namque nonnulli, qui et fi qua aliquando agere contra omnipotentis Dei iudicium nituntur, ipla impossibilitate explenda sua voluntatis fracti, ad semetipsos respiciunt, arque ad eum, quem contemnere volucrant, conuertuntur : et qui discedere longe poterant, si quod vellent implere valuissent, per hoc aliquando faluantur, quia quod nequiter voluerunt, implere nequiuerunt. Vnde ad fe reducti, cuius fint conditionis aspiciunt, et plangunt se contraria veritati voluisse. Et sunt nonnulli, qui hoc, quod peruerse contra Deum appetunt, iusto Dei iudicio, implere nequius permittuntur. Et cum eos malitia accendit, potentia roborat, tanto iam femetipfos in C errore cognoscere nequeunt, quanto in rebus affluentibus extra se semper per potentiam trahuntur. De quorum nunc intentione dicitur: [ Tetendit enim aduerius Deum manum fuam, et contra omnipotentem roboratus eft.] Contra Deum quippe manum tendere, est in operatione praua, despectis Dei judiciis, perseuerare. Et quia tune magis irafcitur Deus, quando permittit impleri quod faltem concipi in cogitatione non debuit, contra omnipotentem iniquus ifte roboratur: quia prosperari in mala sua actione permittitur, quatenus et peruersa faciat, et tamen feliciter viuat. De quo adhue subditur: [Cucurrit adueríus eum crecto collo.] Erecto collo contra Deum currere, eftea, quæ Creatori difplicent, cum audacia perpetrare. De quo recte dicitur: Cucurrit, idest in malo opere obstaculum de aduersitate non habuit. De quo adhuc additur. [Et pingui ceruice armatus est. ] Pinguis ceruix est opulenta superbia, affiuentibus videlicet rebus, D quasi multis carnibus fulta. Potens igitur iniquus pingui ceruice contra Deum armatur, quia rebus temporalibus tumens contra pracepta veritatis, quasi de magnitudine carnis erigitur. Quid enim paupertas, nisi quadam macies, et quid rerum abundantia, nisi pinguedo est vita prasentis? Pingui ergo ceruice se contra Deum erigit, qui temporalem abundantiam in superbiam assumit. Habent enim hoc potentes et iniqui proprium, ve fallacibus diuitiis occupati, veras Dei opes negligant, et quanto minus quod verum est inquirunt, tanto amplius falsis diuitijs extollantur. Cura etenim multiplex terrenarum rerum, quia occupat, excecat. Vnde adhuc apte subiungitur: | Operuit faciem eius crassitudo. ] Visus quippe in facie est, in qua et prima corporis honorabilior parsett; Non ergo immerito mentis intentio per faciem designatur, quam quolibet vertimus, illuc videmus. Faciem ergo crassitudo operit, quia desiderata terrenarum rerum abundantia E oculos mentis premit, et hoc, quod in eis effe honorabile debuit, ante Dei oculos foedat; quia curis multiplicibus aggrauat. Quibus tamen nec folum fufficit, vt ipli superbiant, niss et hi, qui eis coniuncti sunt, de corum pinguedine etiam ipsi glorientur. Nam sunt nonnulli, qui patronis maioribus adiuti fuperbiunt, et de corum potentia contra inopes extolluntur. Vnde et adhuc subditur : [ Et de lateribus eius aruina dependet. ] Quia aruina pinguedo carnis est, et latera dicere diuitum folemus hos, quos eis coniunctos cernimus aruma de eius lateribus dependet: quia quifquis potenti et iniquo adhæret, ipfequoque de eius potentia, velut ex pinguedine rerum tumet, vt patroni peruerfi iniquitatem lequens, Deum non timeat, quos valet et quantum valet pauperes affligat : de gloria temporali cor elenet. Cum ergo talis eft, qui iniquo potenti adhæret, de eius profecto latere aruina depender. De quibus adhuc subdirur: [Habitabit in ciuitatibus desolatis,

#### In decimumquintum caput B. Iob.

597

A et in domibus desertis, que in tumulos sunt redacte. ] Quia enim a conucrsatione conuinentium ciuitas appellatur, ciuitates desolatæ sunt ipsi obsequentium cunci peruersorum, quorum clamoribus persersus iste laudatur, cum ad prana opera per nequitiam rapitur. Vnde scriptum car Laudatur peccator in desiderio anima sua, et qui iniqua agit, benedi- Pfal. 9. citue. Domus vero deserta, sunt cogitationes praure, quas iniquus iste inhabitat : quia per omne, quod agit, iniquorum hominum placere cogitationibus appetit. Que ciuitates desolatz, et domus deserra recte nominantur, quia nissomnipotens Deus, talium conuerfationes cogitationesq. præcedentibus corum culpis relinqueret, ad grauiora per petranda minime percienirent. Bene autem dicitur: [Qua in tumulos funt redacta.] Ruentia namque domorum, arque ciuitatum adificia tumulos faciunt: quoniam dum praui quique confusis actionibus fibimetipsis ad peruersa opera iunguntur, ostendum proculdubio, quia de adificio vita ceciderunt. Sequitur : f Non habitabitur, nec perseuerabit

fubilantia eius, nec mitret in terram radicem fuam .] Quòd hic: Non habitabitur, dictum eft: in quibufdam codicibus reperi, non ditabitur: fed fen fus non discrepat, quamuis a se fermo discorder. Ille enim virtutibus ditatur, cuius mentem inhabitat omnipotens Deus. Sed quia superbi cogicario ab auctoris sui grátia non inhabitatur, profecto per hoc virtutibus non ditatur. Propter hoc ergo quod interius est vacuus, ditatur, non inhabitatur: propeer hoc vero quod transitorium foris rumer, reche subinngitur: [ Nec perseuerabit subfantia eius. 7-Ac fi aperte dicatur : Hoc, quod habere videtur exterius, transit : et illud, quod transire non poterat, interius non habet . Vnde et apte subiungitur : [ Nec mittet in terram radicem suam . ] Quod si de hac tetra dictum accipimus, liquet proculdubio, quia arbor, que in terra radicem non habet, vel tenuissimis commota flatibus cadit. Et super-

C bus quifque dum contra omnipotentem Dominum roboratur, dum currit erecto collo, et pingui ceruice contra auftorem erigitur, ftare quafi arbor videtur. Sed flatus eius fine radice off: quia volut ad lenem flatum, sic ad motum occultæ sententiæ vita eius eruitur. Sin vero hoc loco terram , æternæ vitæ retributionem accipimus, de qua Propheta ait. s Portio mea in terra viuentium: iniquus istoin terram radicem suam non mittit: quia nun- Pfal. 141. quam adæternæ vitæ defiderium 'cordis fui cogitationem plantat. Quod enim radix arbori, hoc vnicuique hominum cogitatio sua esta quia in hoc, quod exterius videtur, per illud tenetur, quod exterius non videtur. Vndø et per Prophetam dicitur: Mittet radicem 1/2. 36. 6 deorfum et faciet fructum furfum. Cum enim coglitationem noftram ad compatiendum indigenti proximo tendimus, quali radicem deorfum mittimus, vt retributionis fructum

fuperius faciamus. Sequitur: [Non recedet de tenebris.] Si fuperbus iste a culpa ad iun firiam redire voluisset, de tenebris recederet. Sed quia lucem institue non quarit, de tenebris non recedit. Guius etiam exemplo hi, qui ei adhærent, in terrenis profectibus anhelant, a uaritiz facibus accenduntur, desideriorum carnalium ignibus yruntur. Vnde et fubditur : [ Ramos eius arefacit flamma . ] Si enim fibi quofdam æternam patriam quærentes adjungerer, ramos in se virides haberet : Sed quia ipsi quoque; qui ei conjuncti funt . terrenis deliderijs æftuant, et dum delideriorum flamma , clientium eius animos accendit, scilicet ramos eius a refacit, ve fructum boni operis non seranto quia ad appetenda infima per nequitiam anhelant . Bene autem subditur : [Et auferetur spiritu oris sui.] Superbus etenim qui fque quo ju hac vita plus valet, co fibi lingue frena audacius relaxat, ve loquatur peruersa quæliber, nullumq. de verbis suis metuat, istos contumelijs feriat, illos maledictionibus iaculetur. Nonnumquam vero in blafphemiam contra Conditorem rapitur, sicut de talibus per Psalmistam dicitur : Posuerunt in calum os sus, et lingua Pfal. 72. corum transauir super terram . Vnde et diues in igne positus, stillari sibi aquam ex digito Luc. 16.f Lazari in linguam postulat. Qua ex re intelligitur, quia vbi amplius peccauerat, ibi atrocius ardebat. Recte ergo nunc dicitur: [Et auferetur spiritu oris sui: ] quia eo percussionis

fententiam accepit, quo oris fui spiritum sub diuina formidine non restrinxit. Sequitur:

Qu'ad elcemosynas ex rapinis pauperum, vel ex alijs malis operibus contractas non suscipias Dens . Et qui in his dinites funt, nullo pretio redimantur. Cap. XX111.

On credit frustra errore deceptus, quòd aliquo pretio redimendus sit.] Quotiens et per Prophetam de eo, qui hac non agit, dicitur : Non dabit Deo propitiationem fuam, 7/61, 48. nec pretium tedemptionis animæ fuæ. Nonnumquam vero diuites elati, inferiores oppri-

munt, et aliena rapiunt: et tamen quali quadam alijs largiuntur: et cum multos depri- A

mat, aliquando quibuídam opem defensionis ferunt, et pro iniquitatibus, quas numquam descrunt, dare pretium videntur. Sed tunc eleemosynæ pretium nos a culpis liberat, cum perpetrata plangimus, et abdicamus. Nam, qui et semper peccare vult, et quasi semper eleemofynam largiri, frustra pretium tribuit: quia non redimit animam, quam a vitijs non compescit. Vnde nunc dicitur: [Non credat frustra errore deceptus, quòd aliquo pretio redimendus sit.] Quia elecmosyna superbi diuitis eum redimere non valet, quaro perpetrata fimul rapina pauperis ante Dei oculos ascendere non permittie. Quod fortaffe intelligi aliter poteft: quia sepe superbi diuites cum eleemosynam tribuunt, nou hanc pro aterna vita defiderio, fed pro extendenda vita temporali largiuntur, mortem se posse differre donationibus credunt. Sed non credar frustra errore deceptus, quòd alie quo pretio redimendus sit: quia obtinere ex impenso munere non valet, vt finem debitum B euadat, cuius etiam nequitia intercidit vitam. Vnde et subditur: [ Antequam dies eius impleantur, peribit : et manus eius arescent. ] Præsixi dies singulis ab interna Dei præscientia, nec augeri possunt, nec minui: nisi contingat vt ita præsciantur, vt aut cum optimis operibus longiores fint , aut cum peffimis breuiores , ficut Ezechias augmentum 4.Rez.10, a dierum meruit impentione lacrymarum: et sicut de peruersis scriptum est : Indisciplinatis obuiat mors. Sed sepe iniquus, quamuis in occulta Dei præscientia longa vitæ eius tempora non fint prædestinata, ipse tamen quia carnaliter viuere appetit, longos animo dies proponit. Et quia ad illud tempus peruenire non valet, quod expettat, quasi antequam dies illius impleantur, perit. Quod tamen intelligere er aliter possumus. Plerumque enim quosdam cernimus et peruerse agere, et vsque ad senectutem vltimam peruenire. Quo modo enim dicitur : [Antequam dies eius impleantur, peribit :] cum in quibusdami & fæpe videamus, quia ætate longa iam membra deficiunt, et tamen prauitatem fuam corum desideria exequi non desistunt? Sunt namque nonnulli, qui post vitam perditam, ad semetipsos redeunt, et accusante se conscientia, peruersa itinera relinquunt, commutant opera, antique sue prauitati contradicunt, terrenas actiones sugiunt, desideria superna sectantur: sed priusquam in eisdem sauctis desiderijs solidentur, per torporem mentis ad ea, quæ dijudicare coeperant, redeunt: atque ad mala, quæ fugere disposue rant, recurrunt. Quia enim sepe contingit, vt pro vtilitate multorum etiam sancti viri exterioribus actibus seruiant, et populorum gubernationibus occupentur, hoc infirmi aspicientes, et per vetuftam adhuc superbiam quærentes imitari exterioribus se actionibus inserunt: sed quanto ad eas non eruditi spiritalibus veniunt, tanto eas carnaliter exequuntur. Nisienim prius cor longo studio et diutina conuerfatione in desiderijs calestibus conualescat, cum D ad exteriora agenda refunditur, ab omni statu boni operis eradicatur. Vnde recte quoque de hoc iniquo dicitur : [Antequam dies eius impleantur, peribit .] Quia et si quid bo. ni fortasse cœpit agere, priusquam in eo per longitudinem remporis conual escat, ad exteriora relabitur, et peruerse deserit, que recte inchoasse videbatur. Vnde et apte subditure [ Et manus eius arescent . ] Quia dum exterioribus actibus intempestiue involuitur , ab

> Quod hypocrita ideo aridi & infecundi fint in confection Dei, quia coram hominibus opera sua congregant. Caput XXIIII. Ædetur quasi vinea in primo flore botrus eius, et quasi oliua proijciens florem suum.

omni nimirum bona operatione siccatur. Vnde adhuc bene subditur:

Congregatio enim hypocritæ sterilis.] Notandum quòd sic de hoc iniquo generaliter loquitur, vt tamen diuinus sermo ad specialem eius nequitiam deriuetur. Qui enim dicens: Lædetur quasi vinea in primo flore botrus eius, et quasi oliua proijciens florem-suum: protinus subdit: Congregatio enim hypocritæ sterilis: patenter indicat, quia in hoc iniquo reprobationis sententiam contra eius hypocrisin ferat. Sed nunc pensandum nobis est, qualiter hypocrita sicut vinea in primo sfore, vel sicut oliua sforem proijciens lædatur. Si florentem vineam per inæqualitatem aeris immoderatum frigus attigerit, protinusab omni humore viriditatis arefacit. Et funt nonnulli, qui post peruersa itinera, fanctas vias fectari appetunt, fed priufquam in eis, vt diximus, defideria bona roborentur, quædam illos præfentis fæculi prosperitas accipit, quæ eos rebus exterioribus implicat, et corum mentem dum a calore intimi amoris retrahit, quasi ex frigore extinguit, et quidquid in eis de virturum flore apparere videbatur, interficit. In terrenis quippe actibus

A valde frigescit animus, si needum fuerit per intima dona solidatus. Vnde necesse est, vt loca maiora vel exteriora opera, quæ humanis funt necessitatibus profutura, illi exercenda fuscipiant, qui hac dijudicare, atque sub semetipsis premere ex virtute intima nouerunt. Nam cum infirmus qui sque vel ad locum regiminis, vel ad exteriora agenda trahitur quo quasi extra se ducitur, eradicatur: quia et arbor, que radices in altum prius non mittit, citius ventorum impetu sternitur. Si se ad altum vertice extollit, eo citius ad ima corruit, quo altius in aere fine radicibus excreuit. Nonnumquam vero florentem vineam non frigus, sed æstus arefacit. Cumq. immoderato calore tangitur, discusso flore botrus tabescit. Et plerumque contingit, vt hi, qui ad bona opera recta intentione non veniunt, cum placere se hominibus vident, ad exercenda hæc eadem opera vehementius accendantur, humanis placitura oculis agere anxie studeant, et quasi in sancto studio fer-B uescant. Quid itaque istos, nisi in flore æstus contigit, quos humanæ laudis apperitio a

fructu alienos fecit. ? Vnde et bene subditur : [ Et quasi oliua proijciens florem suum.] Oliua quippe cum in floreest, si immoderata nebula tangitur, a plenitudine fructuum vacuarur. Et quoties inchoantes quique bona opera, laudari ab aspicientibus coeperint, arque in suis laudibus delectari, fit caligo intelligentiæ in cogitatione: vt iam discernere nequeant, qua intentione quid faciant, et fructum pendant operis, velut ex nebula fauoris. Vnde bene per Salomonem dicitur. : Mane furgamus ad vincas, videamus fi floruit Cant. 7. vinea, si flores fructus parturiunt. Florent quippe vince, cum mentes fidelium bona opera proponunt . Sed fructus non pariunt, si ab eo, quod proposuerint, aliquibus victi erroribus infirmantur. Non ergo intuendum eft fi vine a floreant, fed fi flores ad partum fructuum conualescant: quia mirum non est, si quis bona inchoet, sed valde mirabile est, si inten-

C tione recta in bono opere perduret. Vnde fit plerumque, vt fi in bono opere recta intentio non tenetur, etiam ipsum hoc opus, quod bonum creditur, amittatur. Nam quosdam sepe vidimus terrena, que possederant reliquisse, et nil iam transitorium querere, nullis pro hac vita jurgijs immisceri. Cum traque hoc in se sidelis anima ostendit, quasi oliua florem protulit. Sed cum quidam ex talibus rurfus coeperint mundi gloriam, quam contemplerant, quærere, et terrenis rebus, quas spreuisse videbantur, insatiabiliter inhiare, vacare jurgijs, proximorum læsiones exquirere, nimirum projecit oliua florem, quem proposuit: quia rudimenta boni studij ad perfecta opera non perduxit. Sed sciendum est, quia hac femper eis eueniunt, qui Deum puro acsimplici studio non sequentur. Vnde recte fubditur : [ Congregatio enim hypocritæ sterilis. ] Coepta enim bona non amitteret, si hypocrita non fuiffet. Congregant vero et hypocritæ bona opera, sed eorum sterilis est

D ipía congregatio: quia per hoc, quod agunt, fructum recipere in æterna retributione non apperunt. Fecundi ac virides in fuis operibus humanis oculis videntur: fed in conspectu occulti judicis, infecundi et aridi apparent. Sæpe vero æftu auaritiæ accensi, eo maiora de fe opera humanis oculis oftendunt, quo ampliora fibi ab hominibus offerri munera appetunt. Vnde adhuc fubditur:

> Quid sit munus ab ore & a manu percipere. XXV. Caput

F T ignis deuorabit tabernacula corum, qui munera libenter accipiunt.] Sicut enim corpus in tabernaculo, sic mens habitat in cogitatione. Sed ignis tabernacula deuorat, cum æstus auaritiæ cogitationes deuastat. Et sit plerumque, vt hypocrita aurum vel quæque bona corporalia ab hominibus accipere contemnat : sed quia hac non accipit, maiores ab eis recipere laudes quarat, et fortaffe munus se accepisse non aftimat, quia bona corporalia recipere recusat.. Vnde sciendum est, quia aliquando munus a manu aliquando vero ab ore porrigitur. . Nam qui nummum tribuit, munus ex manu dedit ; qui autem verbum laudis impendit, munus ab ore protulit. Hypocrita itaque etfi exteriora dona, qua terrena forfitan necessitati congruunt, accipere recusat, plus est quod sibi retribui appetit, cum vitra meritum laudari defiderans, munus ab orequarito i [ Et quia in ipfo laudis appetitu, nimio cor ardore fuccenditur, dicatur recte: Et ignis deuorabit tabernacula corum, qui munera libenter accipiunt. ] Sin vero corum tabernacula, cor- 28. pora debemus accipere, in quibus illorum anima habitant, ignis corum tabernacula deuorat : quia qui hic in mente ardent igne auaritia, illic etiam in carne concrematur ignibus gehennæ. Et quia mens hypocritæ numquam vacat a malitiæ cogitatione,nam fine terrena quaque seu laudem appetat, hac alijs inuidet, qua sibi tribui anhelat : et tanto ceteros

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XII. 600

ceteros oftendere peruerfos molitur, quanto videri fanctior omnibus appetit, vt eo quod A

alij despicabiles siunt, ipse reuerentior semper appareat. Vnde sit, vr de opinione proximi ante humana iudicia, linguæ suæ laqueos prætendat, vt eorum, quibus placere appetit, folus æstimationem capiat. Vnde et sequitur: [Concepit dolorem, et peperit iniquitatem, et vterus eius præparat dolos. ] Dolorem quippe concipit, cum peruería cogitat . Iniquitatem parit, cum explere coeperit quod cogitauit. Inuidendo dolorem concipit, derogando iniquitatem parie. Grauis quippe est iniquiras, quando is, qui peruersus est, ostendere alios peruersos molitur, vt inde ipse, quasi fanctus appareat, quod alios fanctos non esse docuerit. Sciendum vero, quòd in sacro eloquio, ventris vel vteri nomine mens folet intelligi. Hinc est enim, quod per Salomonem dicitur: Lucerna Domini spiraculum hominis, quæ inuestigat omnia secreta ventris. Lux enim gratiæ, quæ desuper venit, spiraculum homini præstat ad vitam. Quæ videlicet lux omnia secreta ventris B inuestigare dicitur: quia occulta mentis penetrat, vt ea, quæ de seipsa latebant animam, ante eius oculos flenda reducat. Hinc Hieremias ait : Ventrem meum, ventrem meum doleo. Qui vt ventrem sium, quid dixisset ostenderet, adiunxit: Sensus cordis mei rurbati funt. Vteri itaque nomine, recte mens accipitur: quia ficut proles in vtero concipitur, fic cogitatio in mente generatur: et ficut in ventre cibi, ita continentur in mente cogitationes. Vterus itaque hypocritæ præparat dolos, quia tanto semper maiorem malitiam contra proximos in mente concipit, quanto folus præ omnibus videri innocentior quærit. Hæc idcirco Eliphas protulit, quia beatum Iob tanto percussum verbere propter hypocrifin putauit . Sed eius verba etfi multis congruunt , ab ipfo folo aliena funt , pro quo

folo dicebantur: quia fanctus vir nihil in fuis actibus duplicitatis habuit, quem teftis veri-LIBRI DVODECIMI MORALIVM FINIS.

#### SANCTI GREGORII

MORALIS EXPOSITIONIS

NBEATVM LIBER DECIMVSTERTIVS.

tas de cordis simplicitate laudauit.

Pfal. 128.

APVT PRIMVM.

SSE hoc peruerforum proprium folet, quod fua mala per conuicium bonis ingerant, priusquam de eis ipsi veraciter accusentur: et dum metuunt increpari de his, quæ faciunt, aduerfantes suis prauitatibus iustos hæc facere E

testantur. Sancti autem viti patienter audiunt etiam, que se numquamfecisse meminerunts quamuis ea mala, quæ sibi ingeri conspiciunt, ab ipsis luis criminatoribus nouerint perpetrata: et cum eos prædicado corrigere non possunt, patiendo tolerat, quatenus si fructum conversionis corú consequi non valet, ex ipsis tamen præmium longanimitatis acquirant. Vnde et fancta Ecclefia Dauid Propheta vocibus, dicit : Supra dorsum meum fabricauerunt peccatores : quia videlicet dum hæreticos vel quoslibet reprobos, quos corrigere non valet, tolerat, facta peccantium supra dorsum porgat. Beatus itaque lob videns Eliphas amicum fuum multa contra fe de hypocrifi conquerentem, qui ex confolationis verbo ad amaritudinem increpationis eruperat, et fimulatus consolator apparebat, per patientiam snam typum seruat Ecclesia, qua nouit talia audiendo tolerare, et cum cius fermo admittitur, ratiocinando destruere, et dicit.

#### CAPVT DECIMVMSEXTVM B. 10B.



Efpondens autem Iob , dixit: Audiui fequenter talis. Confolatores onetofi omnes vos eltis. Numquid habebunt finem verba ventofa , aut aliquid tibi moleltum off; fi loquaris ? Poteram & e.go fimilia veftri loqui. Atque vinam effet anima veftra pro anima mea. Confolaret et ego vos fermonibus , & mouetem capur, meum fuper vos. Roboratem.

B vos ore meo, et mouerem labia mea, quasi parcens vobis. Sedquid agam? Si locutus fueto, non quiescet dolor meus : et si tacuero, non recedet a me. Nunc autem oppressit me dolor meus, & in nihilum tedacti sunt omnes artus mei. Rugæ meæ testimonium dicunt contra me, et suscitatur falfiloquus aduersus faciem meam, contradicens mihi. Collegit surorem suum in me, et comminans mihi, infremuit contra me dentibus suis. Hostis meus terribilibus oculis me intuitus est. Aperuerunt super me ora sua, et exprobrantes percusserunt maxillam meam, satiati sunt poenis meis. Conclusit me Deus apud iniquum, et manibus impiorum me tradidit. Ego ille quondam opulenc tus, repente contritus sum. Tenuit ceruicem meam, confregit me, et posuit me sibi quasi in signum. Circumdedit me lanceis suis, conuulnerauit lumbos meos. Non pepetcit, et effudit in terram viscera mea. Concidit me vulnere super vulnus, irruit in me quasi gigas. Saccum consui super cutem meam, et operui cinere carnem meam. Facies mea intumuit a fletu, et palpebræ meæ caligauerunt. Hæc passus sum absque iniquitate manus meæ, cum haberem mundas ad Deum preces . Terra ne operias sanguinem meum , neque inueniat in te locum latendi clamot meus. Ecce enim in calo testis meus, & conscius meus in excelsis. Verbosi amici mei. Ad Deum stillat oculus meus. Atque vtinam fic iudicaretur vir cum Deo, quo modo iudicarur filius hominis cum collega fuo. Ecce enim breues anni transeunt: & semitam, per quam non reuertar, ambulo.

#### Caput 11.

Vdini frequenter talia. ] Electi quippe frequenter aliena mala quasi sua audiut, A etab his eis crimen impingitur, a quibus crimina impincta perpetrantur. Hac autem responsione beatus lob illud Ecclesiæ tepus significat, quo oppressa ab aduerfarijs, temporali eorum potentia quasi deiesta ereditur. Vnde sequitur: [Consola-tores onerosi omnes vos estis.] Siue enim hæretici seu praui quilibet, cum laborare bonos in aduerfitate conspiciunt, in eo, quòd illos consolari appetunt, mala cis perfuadere conantur. Vnde non immerito bonorum mentibus onerofa fit corum confolatio, quia inter verba dulcedinis, virus propinare cupiunt erroris : et dum dictis lenibus dolotes quasi leuigant, peccati onus imponere festinant. Sed electi viri etiam cum temporali gloria prinantur, interni vigorem indicij non amittunt. Nam sciunt et foris aduersa perpeti, et tamen interius infracti, recta sine pauore defendere. Vnde subiungitur : [Numquid habebunt finem verba ventofa ?] Ventosa enim. verba sunt, que inflationi temporali potius quam rectitudini seruiunt. Sepe autem-mali etiam bona dicunt, sed quia bene non dicunt, ventosa verba proferunt. Nam dicta corum et fi quando fana funt per fententiam , inflata tamen funt per elationem. In hoc vero , quod dictum eft : [ Confolatores onerosi omnes vos estis : ] 2. quid aliud beati lob magisterio docemur, nisi ve quisque perpendere solicite sciat,ne fuctus tempore, verba increpationis inferat ? Si enim funt quadam, qua increpari iure debeat, in afflictione postponenda sunt, ne consolator increpando dolorem augeat, S. Greg. To. 2.

#### 602 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XIII.

quem lenire propoliterat. Sequiture J. Aut aliquid tibi moleflum est si loquaris y Ma-A li vri cum aligi bi si milibis consoliciós webs por forentu, co citus obsumeteum, quo de se talia mox audium, qualia suis auditoribus dicunt. Cum autem bonos viros per conuciciós verbs i aculantur, nile i molestir se conucicio nasciturequia contra tacentes loquantur, nec compelluntur audire quod sunt, quia institucionicia non reddun, eriam dum coguntur audire quod on sun. Benergo dictiru: 1 Aut aliquid tibi molestim estima dim coguntura audire quod on sun. 1 Benergo dictiru: 1 Aut aliquid tibi molestima diquid debi molestimo en on audis. Nuce est subdivue.

Luid pro qualitate personarum temperanda sit correttio deltorum. Cap. 111.

Doteram et ego similia vestri loqui .] Narrat iustus quid facere potuit, sed ne iufititiam desera, quod facere potuit declinato. Sequituto. (Atque vitinam esse B

anima vestra pro anima mea, consolarer et ego vos sermonibus, et mouerem caput meum super vos. Roborarem vos ore meo, et mouerem labia mea, quasi parcens vobis. ] Aliquando necesse est ve prauis mentibus qua humana pradicatione corrigi nequeunt, diuina flagella optari benigne debeant. Quod cum magno fit amoris fludio, videlicet non errantis poena, sed correptio quaritur, et oratio potius quam maledictio esse monstratur. In his autem verbis hoc bearus Iob monstratur intendere, vt amici, qui dolori illius per charitatem compati nesciebant, ab experimento discerent, alienæ afflictioni qualiter misereri debuissent, atque edomiti doloribus a fua passione rraherent, consolationem alijs qualiter inferrent, et tunc salubrius intrinsecus viuerent, cum aliquid extrinsecus de infirmitate sentirent. Notandum quòd non ait.: Vtinam esset anima mea pro anima vestra, sed Vtinam esset anima C vestra, pro anima mea: quia profecto sibi malediceret, si se illis fieri similem optaret. Illis vero meliora voluit, quos fibi fieri fimiles quæfiuit. Confolamur vero prauos in flagello conftitutos, cum de exteriore percussione interiorem in eis conualescere salutem inducamus. Caput etiam mouemus, cum mentem, quæ grincipale nostrum est, ad compassionem inflectimus. Eosa, inter flagella roboramus, cum doloris corum vim verbis mitibus lenimus. Sunt namque nonnulli, qui dum interna nesciunt, de malis exterioribus desperabiliter affliguntur, de quibus per Psalmistam dicitur. In miferijs non susistenr. Ille etenim bene nouit in exterioribus miferijs subfiftere, qui scit semper de spe interna gaudere. Quòd vero non ait parcens, sed quafi parcens vobis, nequaquam hoc negligenter prætereundum puto : quia fancta Ecclesia disciplina vigorem cum permixtione mansuetudinis seruans, aliquando malis D er quasi parcens non parcit, aliquando vero, et quasi non parcens parcit. Quod melius oftendimus, si ipia, quæ plerumge accidunt, proferamus. Ponamus itaque ante oculos mentis, duos prauos intra fanctam Ecclesiam esse constitutos, quorum sit vnus potens et proteruus, altet mitis et subditus. Si qua miti et subdito culpa surripuezit, hanc prorinus increpando prædicator insequitur er corripir, eumq. corripiendo a culpa liberat, atque ad viam rectitudinis reformat. Quid itaque huic nisi non parcens pepercit è qui a dum correptionis verbum non distulit , citius hunc a culpa liberauit , Libere enim arguens non pepercit , sed in eo, quòd correxit , pepercit . At contra potens et proteruus, cum aliquid perpetrasse cognoscitur, tempus quæritur, vt de malo, quod fecit, increpetur. Nisi enim prædicator sustineat quando proferre congrue correptionem possit, auget in co malum, quod insequitur. Sape enim contingit, vt E talis sit, qui nulla increpationis verba suscipiat. Quid itaque in huius culpa prædicatori agendum est, nili vt in sermone admonitionis, quem pro communi salure omnium auditorum facit, tales culpas ad medium deducat, quales eum perpetraffe confiderar, qui et præfto eft, et de le folo adhucargui non poteft, ne deterior fiat ? Et cum generalirer contra culpam inuectio intenditur, correptionis verbum libenter ad mentem ducitur: quia potens prauus ignorat, quòd fibi hoc specialiter dicatur. Quid itaque isti prædicator fuus nifi parcens minime pepercit? cui et specialiter corteptio; nis verba non intulit, et tamen vulnus illius sub communi admonitione percussit. Vnde fit plerumque, vr eo vehementius perpetratam culpam lugeat, quo reatum. fuum, et cum se percussum sentiat, nesciri putat. Magna itaque pradicationis arte agendum est, vt qui ex aperta correptione deteriores fiunt, quodam temperamento

Pfal. 139.

A corteptionis ad falutem redeant. Vnde etiam Paulus dicit : Quæ putamus ignobi- 1, Cor. 12, 6 liora membra esse corporis, his honorem abundantiorem circumdamus, et que inhonesta sunt nostra, abumdantiorem honestatem habent, honesta autem nostra nullius egent. Sicut enim inhonesta membra in corpore, ita quidam sunt inrra sanctamo Ecclesiam potentes et proterui. Quidum aperta inuectione feriri nequeunt , quasi honore tegminis velantur. Sed hac de occultis potentium delictis loquimur. Nam quando et alijs cognoscentibus peccant, alijs etiam cognoscentibus increpandi sunt: ne si predicator taceat, culpam approbasse videatur: atque hæc crescens, in exemplum veniat, quam pastoris lingua non secat. Sancta ergo Ecclesia, cum per prædicatores suos quædam facta malorum sub dispensatione innectionis increpat , labia quasi parcens mouet: fed tamen parcendo non parcit, quia ab inuectione culpæ generali-B ter non tacet, quam specialiter tacet . Sequitur : [ Sed quid agam ? Si locutus fuero, non quiescer dolor meus, et si tacuero, non recedet a me. ] Hoc persone beati Iob qualiter congruat nullus ignorat. Sed fi ad fanctæ Ecclesiæ typum trahatur, hæc et cum loquitur, dolor minime quiescit, quando locutione sua petuersos minime corrigi conspicit. Et cum tacet, dolor minime recedit: quia etsi aduersa conticuerit, hoc ipfum amplius quod tacet gemit : quia se tacente, peruersorum culpas excrescere conspicit . Sequitur :

Quanta aduersitatum tempore a faisis et fictis fratribus patiantur electi.

T Vnc autem oppressie me dolor meus, et in nihilum redacti sunt omnes artus mei. ] Dolore luo fancta Ecclesia premitur, quando in malitia sua crescere peruerfos intuetur. Et quia dum praui crefcunt, etiam infirmi, qui in ea funt, ad fequenda studia pravitatis irritantur, recte additur : [ Et ad nihilum redacti funt omnes artus mei . ] Sicut enim per offa fortes, sic per artus infirmi quique designari solent. Membra ergo Ecclefia ad nihilum rediguntur, quando ex imitatione prauorum in hoc mundo ctescentium, infirmi quique deterius infirmantur. Videntes etenim felicitatem malorum, sæpe ab ipso fidei fratu delabuntur, bona temporalia appetunt, et veluti in nihilum ridiguntur: quia dum manentem Dei essentiam deserunt, diligentes transitoria, quasi ad non esse tendunt. Bene autem dicitur: [ Nunc autem oppressit me dolor meus: ] quia videlicet tempus doloris Ecclesia modo est, et tempus gaudij postmodum sequetur. Sæpe vero contingit vt sancta Ecclesia non solum infi-D deles atque extra positos aduersarios toleret, sed eorum quoque insidias atque aduersitatem vix ferat, quos intus habet. Vnde beati viri voce apre mox subditur : [ Et

rugæ meæ testi monium dicunt contra me. ] Quid per rugas, nisi duplicitas designa- 5. tur? Rugæ itaque funt fanctæ Ecclefiæ omnes, qui in ea dupliciter viuunt, qui fidem vocibus clamant, operibus denegant. Hi nimirum pacis tempore, quia huius mundi potestatibus candem fidem honori esse conspiciunt, fideles se esse mentiuntur. Sed cum fanctă Ecclefiam fubdita aduerfitatis procella turbauerit, illico oftendunt quid in perfida mente moliuntur. Has autem rugas in electis fuis fancta Ecclefia non habet, quia videlicet nesciunt aliud de se foris ostendere, et intus aliud habere. Vnde recte egregius prædicator dicit : Vt exhiberet ipfe fibi gloriofam Ecclesiam, non ha- Epbe. s. f. bentem maculam aut rugam. Maculam quippe et rugam non habet quæ et turpi-E tudine operis, et duplicitate sermonis caret. Sed quia nunc intra sinum fidei multos etia m reprobos tenet, cum tempus persecutionis exarserit, ipsos hostes patitur, quos

predicationis verbis alere ante videbatur. Dicat itaque: Rugæ meæ testimonium dicunt contra me, id est, ipsi me insequendo increpant, qui nunc in meo corpore pofiti , duplicitatis fue in fe malitiam non emendant . Vnde bene adhuc fubditur : [ Et fuscitatur falfiloquus aduersus faciem meam, conttadicens mihi. ] Etiam pacis suç tempore sancta Ecclesia fassiloquium patitur, dum sunt in ca multi, qui de aternita-tis promissione dissidunt, et tamen se sideles esse mentiuntur. Qui dum pradicationi eius aperte contradicere non præfumunt, falfiloquium non contra faciem, fed quafi post dorsum patitue. Sed cum malitia tempus cruperit, is, qui nune metuens derogat, ad contradicendum ante faciem venit i quia verbis vera fidei apertis vocibus obfillit. Sciendum vero eft, quia cum hac a carnalibus patimur, non tam ipfi funt,

Ecc 2 S. Greg. Tom. 2.

## 604 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XIII.

qui in noftra morte Gruiunt, qu'am malignus fpiritus, qui eorum mentibus principa- A
tur, ficur per Paulum dicitur: Non elt nobis collutàtui oaduerfius carnen, te fagusinem, feda duerfus principes et poreffares , aduerfus mundi rectores tenebrarum harum.. Vnde cum hic quoque de failfoquio loquetetur, apte mox ad deferibendum
cius fallfoquio ji principem, yevab connectrit, dicens.

Quèd ficut pauperes spiritu et simplices ad pradicandum Christus elegit, ita astutos et duplices Antichristus ad falsitasis pradicasionem assumet. Cap. Y.

Ollegit furorem suum in me, et comminans mihi, infremuit contra me dentibus fuis: hoftis meus terribilibus oculis me intuitus eft. ] Quid aliud omnes iniqui quam membra sunt diaboli? Ipse itaque per cos agit, quidquid in corum cordi- B bus yt agere debeant immittit. Habet autem etiam nune diabolus contra fanctam Ecclesiam furorem, sed sparfus eius furor est : quia occu'tas tentationes per singulos mouet. Cum vero contra cam in aperta persecutione proruperit, furorem suum in eam colligit, quia in afflictione illius tota se intentione constringit. Membra autem eius hoc pacis tempore ideireo contra electos collectum furorem non habet : quia malitiam fuam minus fe fentiunt posse implere, quam volunt. Cum vero sibi suppetere licentiam prauitatis aspexerint, tanto hanc audacius feriunt, quanto et contra illam ex vnanimitate glomerantur. Recte itaque nunc dicitur: [ Collegit furorem fuum in me. ] Cuius adhuc furor vt latius exponatur dicitur : [ Et comminans mihi , infremuit contra me dentibus fuis. ] De quo et subditur : [ Hostis meus terribilibus oculis me intuitus eft. ] Ille quippe antiquus hostis Ecclesia contra hanc dentibus fremit. C eamq terribilibus oculis intuetur, quia per alios crudelia exercet, et per alios que exerceat prouidet. Dentes namque huius hostis, sunt bonorum persecutores atque carnifices, qui eius membra laniant, dum electos illius fuis persecutionibus affligunt. Oculi vero huius hostis sunt hi, qui contra cam prouident mala, que faciant, suisq. confilijs persecutorum eius crudelitates inflammant. Antiquus ergo eius aduersarius fremit contra cam dentibus fuis, dum per crudeles reprobos in ea infequitur vitam. bonorum. Intuetur hanc terribilibus oculis, quia prauorum confilijs non ceffat mala exquirere, in quibus hanc femper deterius affligat. Nam ficut incarnata veritas in prædicatione sua pauperes idiotas et simplices elegit : sic econtrario damnatus ille homo,quem in fine mundi apostata angelus assumit, ad prædicandam falsitatē suam, aftutos ac duplices, atque huius mundi scientiam habentes electurus est. Vnde et D Ifaia. 18. a per Isaiam dicitur: Væ terræ cymbalo alarum, quæ est trans slumina Æthiopiæ, quæ mittit in mari legatos et in valis papyri fuper aquas. Terra quippe, cui væ dicitur, ille principaliter homo damnatus est, qui alarum cymbalum vocatur : quia hi,qui per superbiam in altitudinem cogitationis euolant, eundem peruersum hominem pradicando fonant. Que scilicet terra recte trans flumina Æthiopiæ esse perhibetur. Æthiopia etenim nigrum populum mittit, et omnem hominem mundus ifte quia peccatorem profert, quali nigrum Æthiopia populum paris. Sed terra, cui væ dicitur. trans flumina Æthiopiæ elle perhibetur : quia damnatus ille homo tanta immenfitate iniquus est, ve omnium peccantium peccata transcendat, Qui mittit in mare legatos, quia prædicatores suos in sæculum spargit. De quibus recte subditur qualiter mittantur, dum dicitur: In vasis papyri super aquas. Ex papyro quippe charta est. E Quid itaque per papyrum, nisi sacularis scientia designatur? Vasa ergo papyri sunt corda doctorum facularium. In vasis igitur papyri super aquas legatos mittere, est prædicationem fuam in fapientum carnalium fensibus ponere, et defluentes ad culpam populos vocare. Qui ergo illic per vafa papyri, ipsi hic, quia carnaliter vident , per oculos designantur . De quibus et adhuc subditur : [ Aperuerunt super me ora sua exprobrantes. ] Ora sua reprobi exprobrantes aperiunt, cu et erroris sui mala prædicare non metuunt, prædicamenta rectæ fidei irrident. De quibus sciendum est, quia illos præcipue in sancta Ecclesia persequuntur, quos multis conspiciunt esse profuturos, qui vitam carnalium verbo correptionis conterunt, cofq. in Ecclefia corpore spiritaliter vertunt. Vnde et subditur.

Qued

A Qued Christi maxillam percusis , qui veritais persequitur pradicasores , & dostrine Enangelica contradicu , & de varys pressures Ecclesia. Caput P1.

Pirenferunt marillam meam, faitail fun penis meis. Marilla quippe Beckefins, fanti pradicatores func, fuc tulb ludas fencei per Hirenam dictinte Plo-Tona La tan ploratiti in node. «Claryme eius in mazilli trius; quai in adaerfirate Beclefic illi amplius plan quanqui rimmi carnalili confiringore pradicando nouestir. Per inforquippe fancta Beclefa iniquos a vitijs conteritore quali gluttici in fina membra contetut. Vinde più quou primo pradicazori veltu mazilla Ecclefia dictini Occide et misduca. Hine cil etiam quod Samnon maxillam afini teinit, et holtes permit; quali Re Indi, 17, 4 dempto nother implicateam nature pedentiam pradicantium, filus manu virturiste.

Basti, a vitili fuite carnales interfectis. Et mazilla interrant proieda portimodum aquas fixidir, quia data morri predicatorum corpora, magna populis montivarque mia redula. Mazillamergo Ecclelia petuerli ferium, elbonos predicatores infequantu. Et quia tune reprobi gende fe aliquad fecile aftimant, cum vitam predicarorum necit, pot percutionem mazilla apte fabium girur. E satiati fum pecars meia. 3 Illa aquippe con pena faitarque mentern Ecclefia pra expanea faitarque. Concluir me Deua concludirur, citius caro antiqui hofita perfecutionibus temporaliter d'atut. Qui non fipitual fed manibus impiorum traditur, quia quodune in mater capere nequeun, concurar amem Illius erudelius inardefcunt. Sed fanctus Ecclefia populus cum aduer-fa perpeti grantier corpetir, et infirmos fius confirenzi et della populus cum aduer-fa perpeti grantier corpetir, et infirmos fius confirenzi et della populus cum aduer-fa perpeti grantier corpetir, et infirmos fius confirenzi et della populus cum aduer-fa perpeti grantier corpetir, et infirmos fius confirenzi et della populus cum aduer-fa perpetir grantier corpetir, et infirmos fius confirenzi et della populus cum aduer-fa perpetir grantier corpetir, et infirmos fius confirenzi et della populus cum aduer-fa perpetir grantier corpetir, et infirmos fius confirenzi et della populus cum aduer-fa perpetir grantier corpetir, et infirmos fius confirenzi et della positi della populus cum aduer-fa perpetir grantier corpetir, et infirmos fius confirenzi et della positi della popular del

C füx tempora ad mentem reuocat, quando fideles füxo pradicationis füx opulentia patichat. Vade aper fulumquirus ! E goi ille quodam opulentus, repente contriuiu milleruit, infirmorum mentem improuidam defigaaute. Qui dum mala, qua venuru funt, pravuiden ne feitigatant os graultora fluxo, quanto ab disinopinata roleraturus. Firmis autem mentbus repente aduerfia non venurunt quita printiqui veniunt praviaderuru. Quod nami nunc quote findia Ecclefat in unturquita printiqui veniunt praviaderuru. Quod nami nunc quote findia Ecclefat in vitigi conteruntur, vitigi c

Dommius fanche Eccléfie politicens dicis: Ponam te in luperbiam faculorum Et quia Ig. 60. e perfections tempore infirmi quidam vera que fentuats, pradicare lubre non prafumut, recte de hoc hofte diciture! C Tenuit certaicem meam, confregir me. J Fortal fe autem li certaicis appellatione fignati funt, qui pacis cius tempore plufunam decre rei gunture. Se inho cadione defendenda rectirudinis, vitio de feruiture l'attonis. Qui perfectionis tempore telicire adure fin la fertirun, qui de profersia extellusment, quam ris infirmi babui, didrictione fun percudionis inclinatir. Et politic me fibi quafi in figuum. J Confirmi rumirum qui a dicirco figuum pontitur, y tal girtarum emifficone fenante. Fidelis itaque populus in figuum bofti dio chi pofitus quia cum femper fuis l'abba simpetri, unun, fuis perfectionolbus affligir. Qui enim in ha e vi-Et a affedas mals toleraret, velut in figuum pofinis, citus excipit ferienis. Y unde et pradicare greggius cum perfectionoum mals toleraret, aqui chi perfectionos adurfa-

dicatore egreguus cum perfecutionium mala tolerarea, aque lub perfecutione aduerfariorum gemere, teneram dicipulorum memere de luis affikiolombus confolnas it:
19fi enim fatis quido hi noc point fumus. Ac fici a aperre dicat: Quid in hoc tempore vulnera nostra miramia, qui in sterna gaudia-quarimus, huc ad hoc venimus vr feriamur? Sequitur: {Circiumdedit melanceis fuis, consuleraruit lumbos meos, non peperet, et effudit in tetram vifera mea. ] Hac installeraruit
beato I ob congruere polfe videbannus, per hoc, quod dicituri: Circumdedit melancis fuis, comulnetauit lumbos meos, non peperet; sin filobderetur quod de cominime Enipuum legituri: Effidit in terram vifera mea. ] Ex qua te necedie eft,
vr dum hac usta literam inucine con polimus, e, e, que in veibis cius fecundum hisforism fonant; sutta liprinum inquiranus. Sancha Ecclefia lanceis ab hotte
vitation sutta literam inucine mea.

### 606 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XIII.

suo circudatur, quando in mebris suis ab impugnatore callido tentationu iaculis im-

petitur. Bene autem circumdari lanceis dicimur, quia antiquus hostis tentationis suæ vulnere ab omni parte nos impetit. Sæpe enim dum gula restringitur, vt libido subigatur, inanis gloriz aculeus mentem pulsar. Si aurem corpus abstinentiz affictio-ne non atteritur, contra mentem libidinis stamma se excitat. Szpe dum seruare parsimoniam nitimur, ad tenaciam labimur. Et sæpe dum possessa effuse tribuimus ad auaritia ducimur: quia rurfum colligere quarimus quod tribnamus. Dum ergo antiqui hostis iacula voique nos impetur, recte nuc dicitur: [Circumdedit me lanceis suis:] Et quia omne peccatum hostis quidem callidus suadet, si nos eius suasionibus confentiendo perpetramus, apre subjungitur : [ Conuulnerauit lumbos meos. ] In lumbis quippe luxuria est. Vnde et is, qui cupiebat volupratem libidinis a corde extingue-re, pradicauit dicens: Succinsti lumbos mentis vestres. Cum ergo antiquus hostis si- 8 delem populum ad luxuriam pertrahit, hunc proculdubio in lumbis ferit. Vbi notandum quoque est, quòd non ait: Vulnerauit, sed Conuulnerauir lumbos meos. Sicut enim loqui aliquando vnius est, colloqui vero duorum, vel fortasse multorum, fic antiquus hostis, quia nos ad culpam fine nostra voluntate non rapit, nequaquam lumbos nostros vulnerare, sed conuulnerare, dicitur: quia hoc, quod nobis ille male fuggerit, nos fequentes ex voluntate propria implemus, et quafi cum ipfo nos pariter vulneramus: quia ad perpetrandum malum ex libero simul arbitrio ducimur. Sequitur: [ Non pepercit.] Ac si dicat, non destitit. [Et effudit in terram viscera mea.] Quid aliud fancta Ecclesia viscera debemus accipere, nisi corum mentes, qui cius quada in se mysteria continent, qui ad intima sacramenta deserviunt ? Sed antiquus aduersarius cum fideles quoida, qui interioribus facramentis deseruire videbantur, ad facula- C ria negotia pertrahit, eiusproculdubio viscera in terra fundit: quia illos in rebus infimis conculcat, qui prius in occultis ac spiritalibus actibus latebant, Sequitur: [Concidit me vulnere super vulnus. ] In infirmis fuis fancta Ecclesia vulnere super vulnus conciditur, quando peccarum peccaro additur, ve culpa vehementius exaggeretur. Quem enim auaritia pertrahit ad rapinam, rapina ducit ad fallacia, ve perpetrata culpa ex fallitate etiam defendatur, quid ifte nili super vulnus concisus est vulnere ? Vnde bene quoque per Prophetam dicitur : Maledictum et mendacium, et homicidium, et furrum, et adulterium inundauerunt, et sanguis sanguine tetigit. Solet enim sanguinis nomine fignari peccatum. Vnde is, qui a peccaris liberari desiderat, per pocnitentiam clamat : Libera me de sanguinibus. Sanguis ergo sanguinem tangit, cum culpa culpam cumulauerit. Et quia cum vulnus vulneri additur, vires contra nos an- D tiqui hostis vehementius excrescunt, recte subiungitur : [ Irruit in me quasi gigas . ] Facile quippe inimico reliftitur, si non ei, vel in multis lapsibus, vel in vno diutius confentiatur. Sin vero eius suasionibus anima subesse consueuerit, quando se ei crebrius subijeit, tanto eu sibi intolerabiliorem facit, vt ei reluctari non valeat: quia nimirum malignus aduerfarius contra hancex praua confuetudine deuictam, quafi more

> Infirma auem membra fusi fandta Ecclefic cum a poccatis retraîtit, atque ad ponitentia zemedifi duci, înce procululubio firelius adumat, va ad recipiendam audorius fui gratiam conualefean, et per fortes plangit, quod non fecit quod in membris fuis debilibus quali îpfa fecit. Vade bene adhue lubdiruz.:
>
> 2018 pratu findia Ectlefic biblistum peccas agis prepria plangunt, et dum videnta dispas pratitette, dispas ii mala posfusroatus, indicia

gigantis pugnat. Sed eamen plerumque fanda Ecclefia criam poli perpetratas culpas mentes fidelium ad pornitentiam cucucas, e pectorat operiaviruse frontance affiliditionis mundat... Vode bene fubditut... [Saccum confui fuper cuttem mens, et operui cinere caram fansi. [Qui in facco es cureve in fis pensimenta, qui in que est came nifi uri cinere caram fansi. [Qui in facco est cureve in fis pensimenta, qui in que est came nifi tiam redeunt, quafi faccus fuper curi constituir, et cinere cara operitura: qui a culpa. Il caram per portientiam regirum, a me in distribil iudicis examine ad Villonem videntar.

 $\Gamma_{
m giminum\,politi, apparent primi, vtex eoru (pecie litabane fidelis populi, qui in locis regiminum politi, apparent primi, vtex eoru (pecie litabane fidelis populi, qui di$ 

A quida corpore lates deforme. Qui nimit que la plabibu planguar culpas infirmanti, fesqu foi de aliensia plithus, as fida poprija filiquar. Es fape dum quodism vidira ad ve niam polt culpas redire, quoddamis iniquates perfiltres, occulta comisporenti Dei indicisa mirantu, ride petertare nequeum. Oblupedamenia que non intelliguar. Y dece a pas fidabitats: (Es palpebre mes caligates una.) Plapebre emin rede appellat funt, qui ad presuidenda podum interna vigilant. Sed qui accenta Dei indicisa, nel petpodiri quilates intelliguates, palpebre fanche Ecclefis caligant. Sed vi fare jam un distille mennat, beatur lob i dande Ecclefis reputturens, modo voco corporis, modo autem voce capita viturus de dum membris eius loquitur, repense ad verba capitis leuatur. Vide hic quo-que fibbingingus: s

B Qued sangui Christi melius lequitur qu'em Abel, quia sanguis Abel visionem, sanguis vere lesu veniem impetrat. Caput VIII.

The passus fum absque iniquirare manus mea, cum haberem mundas ad Deum preces. Absque iniquitate enim manus sua pertulit, qui peccatum non fecit, nec inuen 1. Pet. 2. d tus cit dolus in orecius, et tamen dolorem crucis pro nostra redemptione tolerauit. Qui folus præ omnibus mundas ad Deum preces habuit, quia epin ipío dolore passionis pro persecutoribus orauit, dicens: Pater, dimitte illis, non enim sciunt quid faciunt. Quid Luc. 23, 6 enim dici, quid cogitari in prece mundius potest, quam cum et illis misericordia intercesfionis tribuitur, a quibus toleratur dolor? V nde factum est, vt Redemptoris nostri sangui nem, quem perfecutores seuientes suderant, postmodum credentes biberent, eumq. esse Dei filium prædicarent. De quo videlicet fanguine apre subiungitur : [Terra, ne operias C fanguinem meum, nec inueniat in te latendi locum clamor meus. ] Peccanti homini di-Churr eft : Terra es, et in terram ibis. Quæ scilicet terra Redemptoris nostri sanguinem no Gen. 3. 2 abscondir: quia vnusquisque peccator redemptionis sua pretium sumens, confitetur ac laudat, & quibus valet proximis innotescir. Terra etiam sanguinem eius non operuit, quia fancta Ecclesia redemptionis sua mysterium in cunctis iam mundi partibus pradica uit. Notandum quod subditur : [ Neque inueniat in te latendi locum clamor meus.] Ipse enim fanguis redemptionis, qui fumitur, clamor nostri Redemptoris est. V nde etiam Pau lus dicit : Et sanguinis aspersionem melius loquentem quam Abel . De sanguine Abel di- Heb. 12. f chum fuerat : Vox fanguinis fratris tui clamat ad me de terra. Sed fanguis lefu melius lo- Gen. 4. b quirur quam Abel: quia fanguis Abel mortem fratricidæ fratris petijt, fanguis autem Do. S. Amb. 116. 2. mini viram perfecutoribus impetrauit. V tergo in nobis facramentum dominica palliode Aid et 
D nis non fit otiofum, debemus imitari quod fumimus, et pradicare ceteris quod venera-

D nis non fire cisofium, debemus minari quod fuminume, et pradicare cereiri, quod veneramura-Locume min latendi el anno recisis mobis inaucis, fibo eq ood mene cereidit, finuque secre. Sed ne in nobis el anno eius latera, refla v v vnufquifque suxra modulum fiuum, viui feationis fisu my hiferium proximis innocefeat, Liber mento cocio sa domnica paffio nii horam reducere, cum fudati perfequence feutiența dicțiul timentes figerent. Qui omum in carem mori videbatur, noquaquam Deus tife cedebatur. Vade hei par fishdrum.

Quòd softu fili fit pater & confeint, quia in omni Trinitatu opere vanum confilium oft, & vana voluntas. Caput IX.

Cecenim in celo celis meus, & conclius meus in excello; 1 Cum caim filius labefagetio clici in terraenari ci citii si codo. Telis quipe fili pater citi, de quoi pici in Etan
E gelio clici: Et qui mini me paterajoi cultimonium periliber de me. Quirscli e citim contrea, f. f.
citius dicitum quia van volumatary, non confilio pater cum filio femper operatur. Cius ceiti celli si chiqui a temo noui filium niti pater. T unc ergo in celo tellem, & conficium in ex. Manh. 11.4
cellis habus, quando hi, qui emu monentem in carace cernebant, diunitaria tei sup noemiti
confiderare nefciebant. Et cum ignorarent homines, in morte tamen mediaris lei di poemiti
confiunt monerat, qui cum i pio operabatura pater. Quod forralle citiam ad vocem cius
corporis referri valet. Sancha namque Eccleia i deixo aduerà vite prefentas colerat, vit
hanc fuperam gartia ad premia tereim perduat. Carani fam mortem de fipicit, quila ad refurrectionis gloriam intendit. Et transitoria fune que patitur, perpetua que prefediatur.
De quibus minimum bonis perpetuit dichieratum on haber quia hele iam retimonium
Redem protre fii gloriam incent. Caran que qui que constituit como mote configit. qui que
fi figura di protre in que qua qui qui sou victeri si actile apiere, fivrat in escupores
of permi metre constalcifica que quedat in sou victeri si actile apiere, fivrat in escupores
oroges.

### 608 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XIII.

corpore, quod videlicet juis est, absque dubientes écutorum. Quam seilicet Ecclesian A Pálmila conspicient in perpetua perfectionem assum, sub appellatione luma describit, 14. dicente. Luma perfecta in stremum Quem qui ad refurrections sper Dominica resurrection contrata, est de la contrata del contrata de la contrata de la contrata del contrata de la contrata del contrata de la contrata de la contrata del contrata de la contrata del contrata del contrata del contrata de la contrata del cont

non folum creando nouis, fed exiam affiliumendo. Seire entire rius, elv noftra fuicepille, Vizi de exiam per Plânnillam dicirus: ple esim feit figmentum notirum. Quid enim mirum fi figmentum notirum. Quid enim mirum fi figmentum notirum dicire use flexical per consideration de figmentum notirum fice i esia ella, hoc la fejiro e pietare fificepille. Que tramen vox cum l'beato lob congruere nobis exiam fingulis porefi. Omnis entire, vie co, quod agri, huma mas laudes apperit, reflem in errar quieri, del autemne de ablibus lius omnipotento Deopla cere fefinar, teflem se in ex lo habere confiderat. Et dape contingit, vi pis quoque inno-bis bona opera ab incausis homibus ura perhendantur. Sed qui reflem in celo habet, respendiones hominum metures non debet. Vade adhue fubditur: [Verboli amic imei ad Deum fillat erculus meus.] Qui enim per coutum, miti cordis internio definantura ficur.

scriptum est: Si fuerit oculus tuus simplex, totum corpus tuum lucidum erit. Quia cum bona intentione quid agitur, eius intentionis actio apud Deum minime fuscatur. Cum er go verbosi amici funt, id est, cum et ipsi derogant, qui in fide sociantur, ad Deum necesse est yt oculus stillet, quatenus nostra intentio tota in amoris intimi compunctione defluat, et tanto subtilius se ad interiora erigat, quanto per exteriora opprobria repulsa, intus redire cogitur, ne foras cuanescat. Sequitur : [Atque vtinam sic iudicaretur vir cum Deo, quo modo iudicatur filius hominis cum collega fuo.] Peccatores quidem nos effe femper agnoscimus, sed tamen sæpe in flagello positi, pro quo magis peccato flagellemur, ignoramus : & noliplos subtili inquisitione discutimus, ve si quo modo possimus, causam percuffionis nostra inuestigare valeamus. Qua dum plerumque nos latet, fit nobis oneri cacitas nostra, & de co, quod patimur, plus dolemus. Qui squis verò cum collega suo ad iudi cium accedit, et quod sentit dicit, et quidquid contradicitur, agnoscit: et quo voluerit, pul fat, et nouit vnde pul fatur. Qui enim diuina animaduerfione percutitur, dum nouit quidem quia vapulat, sed cur vapulet ignorat, quasi dieit ipse quod sentit, sed quid contra se dicitur, neseit . quia ipse quidem ingemiscit in verbere, sed Deus aperte non declarat, pro qua eum feriat vitione. Itaque nunc dicitur: [Atque vtinam fic iudicaretur vir cum Deo, D quo modo iudicatur filius hominis cum collega fuo. J Ac fi aperte diceretur: Sicut in omni quod dico, audior, sic omne, quod de me dicitur, audirem: Quod tamen in hac vita fieri nullatenus potest: quia magna est interpositio oculis cordis nostri ad contemplandam

mulatenus poteft; quia magna effinterpofitio oculis cordis nothri ad contemplandum fubbilitatem Dei 1 piña videltete infirmitais notra. Sed tunc ad purum intueblumu euun, a quo nune fubtilite inturemur, cum hae infirmitate depoftira, ad contemplationis internas quante productionis productionis productionis productionis del pratiam venerimus, de qual adustis dei; r funce confocam fieur de coopitus film. Vnde beatus lob videns candem copnizionem plenifilme hie perfici nullatenus poffe, de cactra equidem vite prafenis geniti, fed armen fe de ubs breutate aconfolaru, dicensa [Ecce timi breuse sanni transcunt, et femitam, per quam non reuerrar, ambulo.] Orme, quod transfit, preue efficiam fir ardus terminaro videatu. In morris auteme fientis, per qui non reuerrimur, ambulamus: non quo ad vitam carnis minime refurgendo reductimus, fed quante fientis per quante quante firme production del production

#### CAPVT DECIMVMSEPTIMVM BEATI IOB.

mini fuperell fejulchrum/Son peceauje, tin amantudinibus moratur oculus meus Libera me, et pon meiuste te, et cuitusi manus pugnet contra me. Cof corum longe feciliti a diciplina, properen non exaltabuntur. Predam pelliceur focija, et oculi filiorum eius delicient/Poliții me quafiin prouerbium viulgi, et exemplium fum cotam-

eis t

15.

A cis. Calleguir ad indignationem oculus meus, et membra mea quasi in nibilum redacla tunt. Srupebant iulti fuper hoc, et innocens contra hypocitam fuscitabitur. Et tenebit iultus viam fuam, et mundis manibus addet fortitudinem. Ingituro mmes vos conucrimini et venite, et non inueniam in vobis villum fapientem. Dies mei transferunts, cogitationes mer diffipata funt, torquentes cor meum. Noc dem vertenunt in diem, et rurium post tenebras spero lucem. Si fulfiniureo, infermus domus mas est, et in tenebris litrati lectulum meum. Putredini dixi: Pater measymater mea est, et in tenebris litrati lectulum meum. Putredini dixi: Pater meusymater mea est, et forto meu vermibus. Vi iest ergo nunc perstolatio mea, et patientam meam quis considerat? In profundisfimum infernum descendent om pa in mea. Putrafa faltem bie fire requise inhi!

Qued simore indicij quanto finem summ magis propinguare cognoscunt eletti , eo semetipses terribilius discutum . Capus X.

Piritus meus attenuabitur] Attenuatur ſpiritus timore indicii quia electorum mentes Quo amplius extremo indicio propineguare ſe ſentium, eo ad dictuiendas ſemeripſde terreblius contermicinate ſe ſugo si ſe caranla su vaquam cogrationo intentium, geni quia o ſemeripſda djindicanes ſuferlius ſerrium, quo difirſchim Indicem perlolaturu vi quia o ſemeripſda djindicanes ſuferlius ſerrium, quo difirſchim Indicem perlolaturu vi ciuma. Yode frvy propinquam ſlin ſempe rezimm ſufſcentum. Yam reproborum mentes ſdcixo multa nequier a gunt, quia hu ſe viuere diunius arbitrantus. Iultorum ego atcunatur ſgriurius, ſed craffice/tim ſingorum. Quo enim per elationem tumer, co attenua-

tes idicinio multa nequier a guin, quia hie fe viuere diudius arbitrantus. Iuliforum ego atcentauru fiprius, fed carllectir iniquorum. Quo enim per elationem tumer, eo atrenationem fipritus non habent. Iulii vero dum breuit atem fuz vira considerant, e clationite e immusditie cuplas deliment. Vrde e findibiutir. [Des emis breuadamut; et folum mihi fippert! fepulchrum. Qui enim considerat qualis erit in morte, femper fit trindus in ope azuone, astupe vade in oculis fisis ani quali non viva ininde veraciteri in oculis fisit Condito its vinit. Nil quod transfer a pperti, cuntils pracfenit si vad efecteria contradicti, et pete imitatio, quan dami utili folicite peraguate, culparum laquoes custadum. V nde feriprum est I no omabus operibus tuis memorare nosissima tua, et a reternum non peccahis VInde ee beatus lobo, quia dei silos conosiderat breusaria, colo lumi fisi apper silis vium quan esta per silistima prace fisibility per silistima per silistima per silistima per silistima per silistima per silistima more, quia sin mul-

D te dicat : Culpam non feci, et flagella suscepi. Sed hac in re animum mouet, quia in multis se huius historia locis peccasse confitetur, qua rarione peccasse se nunc abneget? Sed ad hæc ratio celeriter occurrit, quia nec tantum peccauit, vt flagella mereretur, nec tamen esse sine peccato potuit. Nam quia non pro corrigenda culpa, sed pro gratia augenda percussus est, index ipse testatur, qui laudat et ferit. Et rursum quia sine peccato non fuerit, nec ipse negat, qui a iudice laudatur, atque ideo landatur, quia non negat. Sed credo quòd melius hæc verba discutimus, si dicta ex voce capitis sentiamus. Redemptor etcnim noster ad ereptionem nostram veniens, et non peccauit, et amaritudinem pertulit : quia poenam culpæ nostræ sine culpa sua suscepit de cuius voce subditura (Libeta me, et pone me iuxta te,et cuiusvis manus pugnet contra me.) Ipse etenim non peccauit in cogitatione, vel opere: iple in amaritudine morarus eft per passionem : iple liberarus eft per F refurrectionem:iple iuxta patrem politus est per Ascessonem:quia profectus in calum sedet ad dexteram Dei. Et quia post Ascensionis eius gloriam Iudza in discipulorum eius persecutione commota est, recte nunc dicitur: [Er cuiusvis manus pugnet contra me.] Tunc quippe in membris illius furor persequentium seuit, cum contra sidelium vitam flamma crudelitatis exarsit. Sed quo irent iniqui, aut quid agerent, dum is, quem perso-

Qued reproborum corpus fab disciplina sit, mens vero procul. Caput XI

quebantur in terra,iam sedebat in calo? De quibus adhuc subditur. "

Or corum longe fecifii a disciplina: ]Si cnim disciplina cuflodiam noflent, et nequaquam Redemptoris noffir pexcepta cotemberent, plateocarnis fiue mortalitas adamorem vise immortalis seciralite. Hoc iplum namque in hac vita corumption in osefle fubiccitos, iam de flagello disciplina est. As su enim et frigore, same siriq, turbari, mor-

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XIII. 610

bis affici, quandoque etiam extingui, quid funt hæc aliud quam flagella peccati? A Sed funt nonnulli, qui & flagella tolerant, et tamen mentem ad flagellantis metum minime reformant. Vnde recte nunc dicitut : [ Cor corum longe fecifiia disciplina. ] Quia etsi corpus sub disciplina est, cor sub disciplina non est : dum et flagellatur quifque, et tamen ad humilitatem mentis non reducitur. Neque ita hoc dicitur. ac si omnipotens et misericors Deus longe cor hominis a disciplina faciat, sed quòd sponte delapsum, ibi remauere vbi cecidit iudicando permitrat: sicutei in orațione quoque dicimus: Et ne nos inducas in tentationem, id est, induci minime permittas. Sequitur. [ Propterea non exaltabuntur. ] Corenim fi fub disciplina effet, superiora appeteret, adipiscendis bonis transcuntibus non inhiaret. Quorum igitur cor sub disciplina non eft , recte de illis dicitur , [ Propterea non exaltabuntur : ] quia dum in infirmis voluptatibus dimiffi, terrena bona semper desiderant, cot ad super. B na gaudia numquam leuant. Exaltarentur quippe, si mentem ad spem patria caleftis erigerent. Sed qui per disciplinam custodire vitam minime fludent, fed ex defiderlo in imis iacent, et quod est grauius, iacendo se erigunt, quia de rebus transitorijsextolluntur, extolli poffunt, fed exaltari nequeunt, et inde profundius in imo funt, vnde fe apud fe altiores fiunt. Cor itaque, quod fine disciplina eft, exaltari non valet, quia humana mens ficut male eleuata in infimis premitur, fic bene preffa in fublimibus leuatur. Sequitur:

Quòd socij diaboli sint apostata angeti, qui cum eo corruerunt : sitij vero, qui per delellationem ab co gignuntur. PRadam pollicetur socijs, et oculi filiorum eius deficient.] Postquam de multitudine iniquorum, id est, de antiqui hostis corpore, beatus Iob sententiam pro-

30an, 6. 2

Joss. 8. f

tulit, mox ad ipium corum principem, ideft, caput omnium perditorum, fententiam vertit, atque a plurali numero ad fingularem redit. Ita quippe vnum corpus funt diabolus, et omnes iniqui, ve plerumque nomine capitis censeatur corpus, et nomine corporis appelletur caput. Nam capitis nomine censetur corpus, cum de peruerfo homine dicitur: Ex vobis vnus diabolus est. Et rursum nomine corporis appellatur caput, cum de ipfo apostata angelo dicitur: Inimicus homo hoc fecit. Iste Mat. 11. d igitur princeps om nium peruerforti alios focios haber atque alios filios. Qui namque funt eius focij, nifi illi apostatæ angeli, qui cum eo de cælestis patriæ sede ceciderunt ? Vel quosalios filios habet niú peuerfos homines, qui de eius praua perfua fione in malitiz operatione generantur? Vnde etiam veritatis voce infidelibus dicitur: Vosex patre diabolo estis. Peruerfus itaque iste auctor erroris præda focijs pollicetur, quia malignis spiritibus prauoru promittit animas in corum fine rapiendas. F Et oculi filioru eius deficient. ] Quia dum intentiones hominum ad fola terrena speranda excitat, hoc illos amare facit, quod diu tenere non possunt. Neque enim valet amoris praui intentio permanere, quando et hoc, quod amat, ipsumq. qui amat, constat sub celeritate deficere. Possunt quoque et per socios fortasse intelligi crudelissimi quique et omni malitia iam repleti: per filios vero hi, qui adhuc deceptorijs promissionibus illufi, augendæ prauitati nutriuntur : vt illos iam velut ex merito malitiæ diabolus quasi socios habeat, qui iam non habent in perditione quo crescantristos autem quasi filios, quos promissionibus lactat, ve ad peiora proficiant. Sed oculi filiorumeius deficient, quia prauorum intentiones cadunt : cum omne, quod hic apperunt, deferuut set illic, quod doleant, fine fine patiuntur. Sequitur : [ Pofuit me quafi in prouerbium vulgi s et exemplum fum coram eis. ] Hæc beatus Iob dicat ex fe , dicat ex vocibus omnium electorum. Omnis quippe, qui flagello percutitur, quasi in prouerbium ponitur vulgi : quia stultus quisque dum cuiquam maledicere appetit, ex illius similitudine maledictionem sumit, quem percussum temporaliter videt, camq. poenam tuo optar aduerfario, quam euenifie conspicir iusto. Sicq. fit ve non recte fapientibus, in exemplum deducatur rectus, dum et poena iusti esse damnatio creditur, et quæ illi maneat gloria , nulla spe fidei præuidetur , Sequitur ;

#### In decimum feptimum caput B. Iob.

Qued infli, cum vident fantforum innocentiam a peccatoribut opprimi, indicia Dei mirantur, ad quorum secreta non penetrant. Capit XIII.

Aligauit ad indignationem oculus meus, & membra mea quasi in nihilum redacta funt.] Ad indignationem oculus caligat, quando ipfi quoque qui in dominico corpore, id est, in Ecclesia lumen veritatis habent, dum se diutius a prauis despici ac dedignari conspiciunt, de occulti iudicij admiratione turbantur, et secretum Dei penetrare nequeunt, cur præualere peruersi contra bonorum innocentiam permittuntur. Quis etenim non obstupescat, cum Herodias apud temulentum regem saltatu filiz obtinet, vt caput Mar.6. d amici sponsi, prophetæ & plusquam prophetæ, ante ora conuiuantium in disco deferatur? Sed cum iusti ad indignationem caligant, infirmi plerumque víque ad infidelitatem corruunt. Vnde fubditur : [ Et membra mea quasi in nihilum sunt redacta. ] Membrorum quippe nomine, teneritudo exprimitur infirmorum, qui dum peruersos prospiciunt florere, justosq.cruciari, ad hoc nonnunquam perueniunt, vt fe bona vel inchoasse pœniteant, atque ita ad agenda mala citius recedunt, ac si corum vitæ nocuerit bonum, quod inchoauerunt. Hoc autem, quod ait : Caligauit ad indignationem oculus meus, verbis planioribus aperit adiungens .

Quòd contra hypocritas fantti suscitantur, cum corum gloriam honoremq. contemnunt, & ad fola bona calestia mentem erigunt, qua sibi cum malis communia effe non poffunt. Caput X 1111.

C Snocens needum perfectus iuftus accipitur, qui bona adhuc inchoans, etfi nocere alijs non nouit, perfecta tamen ipse agere nequaquam valet. Et quia corda paruulorum, dum peruerfos florere in præsenti vita conspiciunt, inuidiæ facibus succenduntur: tanto enim quisque plus inuidet alijs bona præsentia, quanto ea ipse minus contempserit. Nam quod haberi ab omnibus non valet simul totum, huic desit quod alter habuerit. Succenditur verò contra hypocritam innocens, dum gloriæ fimulatoris inuider eriam qui nulli nocere folet. Sin vero in loco innocens quilibet in bono perfectus accipitur, contra hypocritam innocens suscitatur, quando hunc et florere conspicit, & tamen cum suo eum flore contemnit : & prædicando quæ recta funt , tanto eum despiciendum ceteris esse denunciat , quanto cum conspicit illa anxie quærere, quæ cum eo diu non valcant permanere. In quo adhuc fenfu fubiungitur : [Et tenebit iuftus viam fuam,& mundis manibus addet fortitu-D dinem.] Considerato quippe hypocrita, iustus viam suam tenet : quia dum illum ex peruería voluntate obtinere ea, que mundi funt, intuetur, ipíe ad amorem cælestium robuftius stringitur: sciens quia bonis desiderijs præmia ætetna non decrunt, dum et prauis et duplicibus cordibus bona temporalia non negantur. Qua ex re mundis quoque manibus addit fortitudinem: quia conspiciens peruersos obtinere terrenam gloriam, bona sua ope ra prouehit ad perfectionem, et tanto altius temporalia despicit, quanto hac abundare. eriam malis cernit. Quam enim fint despicienda considerat, qua Deus omnipotens etiam peruerfis præftat. Si enim principaliter magna effent, nequaquam hæc Conditor aduerfa rijs fuis tribueret. Vnde et indignum fibi este perpendit, vtilla bona appetat, quæ abunda re conspicit et malis, sed ad percipienda calestia mentem suam dirigit, qua sibi cum reprobis communia effe non possunt. Igitur postquam exteriores profectus malorum, bonorum vero interiores intulit, exhortationis verba protulit dicens: [Igitur vos omnes con uertimini, et venite.] Qua videlicet exhortationis verba proprie ad electos format, quos ad ærernitatem vocat. Qui duobus modis inuitantur, scilicet, vt conuertantur, et veniat: conuertantur nimirum fide, veniant opere. Vel certe conuertantur deserendo mala, et veniant bona faciendo, ficut scriptum est: Declina a malo, et fac bonum. Mirandum vero Pfalw. 36. quod fubditur: [ Et non inueniam in vobis vllum fapientem. ] Quid est quod eos ad fapientiam vocat, et tamen optat ne illos sapientes inueniat, nisi quòd ad veram sapietiam venire non possunt, qui fassa sua sapientia fiducia decipiuntur? de quibus scriptum est Væ qui fapientes estis in oculis vestris, et coram vobismetipsis prudetes. Et quibus rursum Esia. s. e dicitur : Nolite prudentes elle apud volmetiplos . Vnde idem prædicator egregius hos, Roma 12.4 quos carnaliter iapientes innenerat, vt fapientiam vetam perciperent, prius fieri stultos querebat, dicens : Siquis videtur inter vos lapiens effe in hoc feculo, stultus fiat, vt fit fa-

## S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XIII.

8.Cor.3. d Matth. 11. O Luc. 19. d

piens. Et per semetipsam veritas dicit: Confiteor tibi pater Domine cæli et terræ, quia A abscondisti hæc a sapientibus et prudentibus, et renelasti ca paruulis. Quia ergo hi, qui apud semetipsos sapientes sunt, ad veram sapientiam peruenire non possunt, recte bea tus Iob convertionem auditorum defiderans, exoptat ne in eis vllum fapientem inueniat . Ac si eis aperte dicat : Stulti esse apud vosmetipsos discite, vt in Deo vere sapientes effe valeatis. Sequitur-1

Duod cogitationes fantforum, fine in lucris animarum, fine in disensatione rerum temporalium torqueant corda corum, quia alternantibus prosperitatibus, & in notte timent, ne ruans, & in die suspetti suns, ne prasumant . Caput XV.

Des mei transierunt, cogitationes meæ dissipatæ sunt, torquentes cor meum. ] Sanda electorum Ecclesia per diurna et nocturna tempora conspicit vitæ suæ spatia trä B fire, quia noctem in aduersitatibus, diem vero in prosperitatibus habere consueuit. Quasi enim lux ei oritur ex tranquillitate pacis et nox ex dolore perfecutionis. Sed cu post quietis otia ad excrescentis contra se persecutionis laborem redit, dies suos transire testatur. In quibus tamen diebus folet tanto grauioribus curis premi, quanto a fe de ipfa tranquillitate pacis fubtiliores a iudice rationes cogitat exquiri. In tranquillitate enim pacis modo animarum lucra cogitat, modo terrenarum retum dispensationes curat. Quæ videlicet terrenorum actuum dispensationes tanto bonis mentibus grauiores sunt, quanto carum intuitu, ab intuendis cælestibus, vel ad modicum auelluntur. Vnde bene beatus Iob siue fua, fiue voce vniuerfalis Ecclefia, postquam dies suos transisse restatur, illico subiunxit: [Cogitationes meæ diffipatæ funt, torquentes cor meum.] Quia dum bonis mentibus temporalis felicitas transit, etiam cura eis terrenæ dispensationis subtrahitur, quæ eas in C cogitationibus torquere videbatur. Dum enim erectæ semper esse ad percipienda cæleftia appetunt, eo ipío quo aliquando ex dispensatione terrena ad ima cogitanda descendunt, torqueri se sentiunt. Vnde fit vt ipsa quoque aduersitas persecutionis vertatur in ma gnam exultationem lætitiæ propter adeptam quietem cordis. Vnde et apte subditur-: [Noctem verterunt in diem. ] Diffipatæ etenim cogitationes noctem in diem vertunt, quia nonnunquam iustis amplius placet ex aduersitate mala perpeti, quam ex prosperita te terrenæ dispensationis cura fatigari. Sed quia nouerunt cautius, et aduersa transire, et prospera rursus illucescere, apte subiungitur: [Et rursum, post tenebras spero lucem.] Lux enim post tenebras speraturi quia vel post noctem vitæ præsentis æternum lumen percipi tur, vel ita hie aduerlitas atque prosperitas alternant, vt sibi succedere vicissim non desinant. Vnde fit vt in luce nox in suspitione sit, et in nocte lux in præsumptione, sicut scri- D prum est: In die bonorum ne immemor sis malorum, et in die malorum ne immemor sis

Eccli. 11. e bonorum. Sed ecce quia auctoris noftri gratia redempti fumus, hoc iam cæleftis muneris habemus, ve cum a caenis nostræ inhabitatione subtrahimur, mox ad cælestia præmia du camur: quia dum conditor ac Redemptor nofter claustra inferni penetrans, electorum exinde animas eduxit, nos illo ire non patitur, vnde iam alios descendendo liberauit. Hi vero, qui ante eius aduentum in hunc mundum venerunt, quantamlibet iustitiæ virtutem haberent, ex corporibus educti in finu cæleftis patriæ flatim recipi nullo modo poterant: quia necdum ille venerat, qui inferni clauftra fua descensione solueret, et instorum animas in perpetua iam sede collocaret. Vnde beatus Iob et afflictionem sentiens, et adhuc differri retributionem iustorum sciens, apte subiungit.

Quòd santti licet ad infernum post mortem ab Adam vsque ad Christum descenderint, ibi tamen quasi in lettulo quicscebans, solas tenebras propana habentes, & hoc eis summum tormentum erat, quod expellatum Saluaterem noudum videbant.

XVI.

22. S I sustinuero, insernus domus mea est, et in tenebris straui lectulum meum. ] Prioces etenim sancti et sustinere aduersa poterant, et tamen e corporibus educti, adhuc ab inferni locis liberari non poterant : quia necdum venerat, qui illue fine culpa descenderet, vt eos, qui ibi tenebantur ex culpa, liberaret. Tunc vero homo fuum lectulum in tenebris ftrauit, quando lucem iuftitiæ persuasori callido consentiendo deseruit. Et quia in ipsis quoque inferni locis iustorum anima fine tormento tenebantur, ve et pro originali culpa adhuc illue descenderent, et tamen ex proprijs actibus supplicium non haberent,

quali

ų

### In decimumoctauum caput B. Iob.

A quasi in tenebris lectulum strauisse, est in inferno sibi requiem præparasse. Graue erenim tædium electis fuit, post solutionem carnis, adhuc speciem non videre Creatorise Quod tædium non immerito beatus Iob tenebras vocat. Sed quia hoc ex pœna infirmitatis venit, recte eandem mox infirmitatem fubdit, dicens :

Quod natura corrupta, et prana consuctudo vermes concupiscentiarum in nobis generant, et ex putredine buius carnis huiusmodi soboles oriatur. Caput XVII.

OVtredini dixi: Pater meus es, mater mea, et sorot mea vermibus. ] Quid est hoc quòd dixit putredini : Pater meus es , nisi quòd omnis homo ab origine iam vitiata. descendit? Vnde et additur : Mater mea et soror mea vermibus : quia videlicet et ab ipsa putredine, et cum ipfa in hunc mundum venimus. Quantum enim ad materiam corrutibilis carnis, mater nostra ac soror vermes sunt, quia et de putredine processimus, et cum putredine venimus, quam portamus . Quod si intelligi spiritaliter potest, et mater natura, et consuctudo non immerito soror vocatur, quia ab illa cum ista sumus. Qua vi delicet mater et soror vermes sunt, quia ex natura corruptibili, et consuetudine peruersa cogimur, vt quasi quibusdam vermibus, sic inquietis cogitationibus in mente fatigemur. Carnis enim natura vitiata, et consuetudo peruersa, quia innumeras curas in corde infirmitatis nostra generant, bene mater et soror vermes vocantur. Mordent enim animum cura, dum inquietant. Non enim cessant iusti viri, vel solicite cogitare et pertractare quid agant, vel prouide inspicere quo post præsentem vitam ducendi sunt. Quia ergo tunc electi ante aduentum Domini, et in labore vitæ præsentis se esse cernebant, et tamen post præsentem vitam necdum cælestia bona percipere, multis cogitationibus C verebantur . Expectabant enim gratiam Redemptoris sui, nec tamen ad eam poterant in carne viuendo peruenire. Vnde et apte subditur: [Vbi est ergo nunc præstolatio mea?]

ă

Que esse porquir præstolatio justorum, nisi justus et justificans Deus ? qui ad poenas humani generis sponte descenderet, et captiuos mortis, justitiz suz virtute liberaret? Hujus enim præfentiam minime ceffabant intenta cogitatione præftolari, quam quandoque effe venturam nouerant, sed venire citius quarebant. Vnde non air: Vbi estergo præstolatio mea ? fed ait : Vbi eft ergo nunc przstolatio mea ? Dum enim addit, nunc , oftendit quia quod quandoque venturum erat, venire citius desiderabat. Sequitur: [Et patien tiam meam quis confiderat? ] Expressit desiderium, quo festinat in carne positus redimi, et ab inferis ad superna reuocati. Et quidem paucorum hominum ista suit perpendere, vt scirent de præsentis vitæ laboribus, vel de subsequenti post mortem dilatione cogita-

D re . Quod vtrumque iusti ante aduentum Redemptoris nostri se perpeti dolebant. Vnde et recte dicitur : [Et patientiam meam quis consideret ?] Equidem non deest qui patientiam consideret, sed cum citius non exaudit, quasi minus considerare Deus dicitur. Ipía enim humani generis, qua venit in mundi fine, redemptio, ab his, qui a mundi initio præcesserunt, tarda credebatur : quia longo temporis spatio a cælessium remuneratione dissuncti funt, veritate attestante, que ait : Multi prophete et reges voluerunt vi- Luc. 10.4 dere qua vos videtis, et non viderunt . Itaque quod nunc dicitur : Patientiam meam quis considerat? ardentis desiderij vota panduntur. Neque enim, vt prædiximus, iustorum patientiam non considerat Deus : sed quasi non considerare dicitur, ad votum de-

fiderij minus citius apparere, et in prolixiora tempora dispensationis suz gratiam differre . Dicat ergo [Patientiam meam quis considerat?] quia quod disponenti breue est, E longum estamanti. Vnde adhuc dilarionis suz damna considerans, hoc quodiam pradixcrat, repetit: et descensurus ad ima, vocem doloris ingeminat, dicens: In profundisfimum infernum descendent omnia mea. ] Cum constet quòd apud inferos iusti non in locis poenalibus, sed in superiori quietis sinu tenerentur, magna nobis oboritur quastio, quid nam sit, quòd beatus lob asserit, dicens: [ In profundissimum infernum descendent omnia mea. ] Qui si ante aduentum mediatoris Dei et hominum in infernum descensurus erat, liquer tamen quia in profundissimum infernum descensurus non erat. An ipsa fuperiora loca inferi, profundissimum infernum vocat ? Quia videlicet quantum ad sublimitatem cali, iam huius aeris spatium non immerito dici infernus potest. Vnde cum apostata angeli a calestibus sedibus in hoc caliginoso aere sint demersi. Petrus apostolus dicit : Angelis peccantibus non pepercit, sed rudentibus inferni detractos, in tar 2, Petr. 2, 6 tarum tradidit in iudicio cruciandos referuari. Si itaque quantum ad cellitudinem cali,

S. Greg. To. 2.

aer iste caliginosus infernus est, quantum adeiusdem aeris altitudinem, terra, que in- A ferius iacet, et infernus intelligi, et profundus potest: quantum vero ad eiusdem terræ alti tudinem, et illa loca inferi, que fuperiora funt alijs receptaculis inferni, hoc loco non incongrue inferni profundissimi appellatione signantur : quia quod aer ad cælum, terra ad aerem, hoc ille est superior infernorum sinus ad terram. Sed mirum valde est quod adiungit: [ Descendent omnia mea. ] Cum enim sola anima descensura esset ad inferm loca, quid est quòd sanctus vir illuc perhibet omnia sua descendere, niss quòd ibi se esse torum vidit, vbi pondus suz remunerationis intelligit? Quia hoc, quodex se insensibile in terra deserit, quousque ad incorruptionem resurrectionis redeat, se esse non sentit. Om nia itaque sua in infernum profundissimum descensura perhibet, quo solam suam animam descensuram videt : quia ibi totus est, vbi sentire posset quod reciperet . Vel cerm in infernum omnia eius descendunt: quia laborum omnium retributio, adhue in sola inferni quiete recipi præftolabatur. Et quali illuc descendir omne, quod egit: quia ibi quie tem retributionis suz ex omnibus inuenit. Vnde etiam ipsa quies przestolata subiungia tur, cum illico subinfertur: [ Putasne saltem ibi erit requies mihi?] In quibus mimirum verbis et innotescit quod desiderat, et tamen esse se adhuc de suscipienda requie dubium designat: ne cuius sancta opera tot flagella secuta sunt, occulto indicio superni indicis; post flagella temporalia etiam mansura tormenta sequerentur. Qua in re cum magno nobis timore pensandum est, quis nostrum iam de requie æterna securus sit, si de ea ad huc, et ille trepidat, euius virtutis præconia, et ipfe iudex, qui percutir, clamar. Si enim lustus vix saluabitur, impius et peccator vbi parebunt? Beatus etenim lob, ad requiem fe post flagella peruenturum nouerat : sed vt nostra timore corda concuteret, ipse visus eft de æternæ quietis retributione dubitare, cum dicit, [Putaine?] vt nos videlicet perpen damus quanta debemus formidine venturum iudicium semper expauescere, quando et ille, qui a judice laudatus est, adhuc de retributione judicij, in suis vocibus securus non est,

LIBRE DECIMITERTIE MORALIVM FINIS.

## SANCTI GREGORII

MORALIS EXPOSITIONIS D

IN BEATVM IOB

LIBER DECIMVSQVARTVS.

G43,G4

CAPVT PRIMVM.



VPERIORI huius operis parte traftauimus, quido omnipotens E Deus vi mentes corrigeret fub lege positorum, beati olo vitam da tellimonium adduut, çui legem non nouit, et tamen tenuit; qui pracepta vita qua foripo non acceperat, cuidodiut. Hui ins prius acho, Deo atteflante, laudatur, et probati poltmodum-y, diabolo infidiante, permittuntur i vi per tentamenta urbulationis oftenderet, quantum prius in tranquilitate profecifier. Huiusvi-

tam inimicus generis humani more fuo improbus , et laudari, Deo atteflante, cognouit, et tamen ad tentandum experijt. Quem cum to dannis rerum, tot orbitaribus perculióm flerene nequalife, y xorem ei in filmulum malte fuafionis excitaut: vt faltem per familiaria verba corrumperer, quem per tot flerarer nunciorum tormenta minime valeret. Sed cum adiutorio feminar, qued contra Adam um tormenta minime valeret. Sed cum adiutorio feminar, qued contra Adam

priue

A prius in pasadifo obtinité, contra hune feundam in flerquillinio pofume, redorari non pout, se dais le tentandi argumenta consertie y a maino eiu supul considareus adduceret, et tamen corum mentes in afferitatem increpationia excitatet, quoi forme su su pasientiam fagella nou viceran inter flagglal altem affera verba fiperatum, se di impiusu callide infelians, fraudem, quam contra fanchum virum paraucrat, pertulti quia fando ivro quo cocaciones perditionis intulti, or caufas viòtora minifiratur. Con rat tormenta quippe patientiam, contra verba fapientiam entre impiusa, et diolores verbe man aquantimier fulmita, et dinivirum male fiadoculum fapiener frantait-sed quia male produce della contra della fiara franta forme anno contra verba fapientiam entre a minici suis. Yi fepe inn diximus, quaed application della fiara franta fiadoculum fapiener frantait-sed quia frantait-sed quia frantait-sed quia frantait frantait

#### CAPVT DECIMVMOCTAVVM BEATI 10B.

A Espondens autem Baldath Suites, dixit: Vsque ad quem finem verba iactabis? Intellige prius: & sic loquamur. Quare reputati sumus ve iumenta, & forduimus coram te? Quid perdis animam tuam in fu rore tuo? Nunquid proprer te derelinquetur terra, & transferentur rupes deloco suo? Nonne lux impij extinguetur, nec splendebit sia ma ignis eius? Lux obtenebrescir in tabernaculo illius, & lucerna, que super eum est. extinguetur. Artabuntur greslus virtutis eius, & præcipitabir eum consilium fuum . Immisit enim in rete pedes suos , & in maculis eiusambulat . Tenebitur planta illius laqueo, & exardescet contra eum siris. Abscondita est in terra pedicaeius, & decipula illius super semitam. Vndique terrebunt eum formidines, &inuoluent pedesejus. Attenuetur famerobur eius, &inedia inuadat costas illius. Deuoret pulchritudinem curis eius, & consumat brachia illius primogenita D mors. Auellatur de tabernaculo suo fiducia eius, & calcer super eum quasi rex interitus. Habitent in tabernaculo illius socij eius, qui non est, aspergatur in tabernaculo eius sulphur . Deorsum radices eius siccentur : sursum autem arteratur melfis eius. Memoria illius pereat de terra, & non celebretur nomen eius in plareis. Expellet eum deluce in tenebras, & de vrbe transferet eum. Non etit semen eius, neque progenies in populo suo, nec vlla reliquia in regionibus eius. In diceius stupebune nouissimi, & primos inuadet horror. Hac sunt ergo tabernacula ini-

qui , &ilte locus cius , qui ignorat Deum .

Quid superbi , cum se despici sufficantur , ad contumelias profiliant . Capat 11.

Répondens auem Baldarh Suires, dirit: Vigire ad quem finem verbe infachie) I lacte felige prins; et ficioquamer; Omens heretein fandram Exclédiam in quibudism incognitis superbire purart; quaedam vero nec intelligere sufipicamur. Vinde Baldarh Soires Bearum holo quast in superbiran affluire crupile, quem facture verba influer. Soires Bearum holo quast in superbiran affluire crupile, quem facture verba influer. Soires bearum holo quast in superbiran affluire crupile, quem facture verba influer. Soires desarrolles de quae mone intelligere crupicament. Es quae summe harrecció en elimatore sea sa desta fectura de forma con contra de la contra del contra de la contra del contra de la contra

fia rationabile non effe quod aftruunt, æftimari fe ab eius iudicio velut iumenta fufpi- A cantur. Ex qua despectus sui suspicione protinus ad dedignationem profiliunt, arque ad eiusdem Ecclesiæ contumelias excitantur. Vnde subditur: Quid perdis animam tuam in furore 140? THaretici vel zelum rectitudinis, vel spiritalem gratia sancta pradicationis, non virtutis poudus, sed infaniam furoris æstimant. Quo surore videlicet perire sidelium animas arbitrantur; quia inde interire Ecclefiæ viram credunt, vnde ea contra fe in furore conspiciunt. Sequitur: [Nunquid propter te derelinquetur terra?] Se enim vbique Deti colere, le totum mundum existimant occupasse. Quid est ergo dicere: Nunquid propter te detelinquetur terrainifi hoc quod sæpe fidelibus dicunt, quia hoc est verum, quod vos dicitis,omnis a Deo terra derelicta est, quam iam præ multitudine nos tenemus. Sacta autem vniuerfalis Ecclesia prædicat, saluari veraciter nisi intra se non posse, asserens, quòd omnes,qui extra ipfam funt, minime faluabuneur . At contra hæretici, qui etiam extra ipfam faluari se posse confidunt, in quolibet loco sibi diuinum adiutorium adesse profitentur. Vnde dicunt : [Numquid propter te derelinquetur terra?] id eft, vt quifquis extra te fuerit, minime faluetur? Vnde etiam fubdirur: [Et transferentur rupes de loco fuo.] Hæretici rupes vocant cos, quos fublimibus in humano genere excedere fentibus æftimant, quos profecto doctores se habere gloriantur. Cum vero sancta Ecclesia peruersos quosque pradicatores intra finum recte fidei colligere fludet, quid aliud quam de locis proprijs ru pes mouet, vt intra cam recta sentientes humiliter iaceant, qui in peruersis suis sensibus prius rigidi flabant ? Sed hoc fieri hæretici omnino contradicunt, et propter eius vocem, rupes de loco proprio transferri renituntur: quia videlicet nolunt vt ad eam venientes vera humiliter sentiant hi, qui apud eos elatis sensibus falsa sapiebant.

Qued & bona malis, & mala bonis in hac vita indifferenter enenium in vita vero aterna fola C verabona bonis, & vera mala malis sernantur. Caput 111.

PLerumque vero hæretici cum quofdam in fancta Ecclefia, vel inopia, vel flagellis la-borantes afnicium famorini a nova borantes aspiciunt, semetipsos mox in arrogatiam iustitia extollunt, et quidquid aduerfum fidelibus euenisse conspiciunt, hoc factum pro corum iniquitatibus purat, nescientesnimiru, quia actionum meritum præfentis vitæ qualitas nullatenus probat. Nam plerumque et bona malis, et mala bonis eueniunt, pro eo quod et vera bona bonis, et vera mala malis in æterna retributione seruatur. Baldath itaque typum hæreticorii de prosporitate vitæ præfentis fese extollentium tenens, aduersus beati sob flagella quasi ex corum voce contra iustorum opprobria inflatur, et diserte quidem contra impios disputat : sed quam perucrie contra iustum talia dicat, ignorat, nam subjecit, dicens: [ Nonne lux D impij extinguetur, nec splendebit flamma ignis eius?] Hæc si in præsenris vitæ definitione denunciat, fallirur quia plerumque et impijs inesse lumen prosperitatis cernitur, et pios tenebræ ignobilitatis ac paupertatis abscondunt . Sin vero ad hoc eius sermo dirigitur, vt oftendat quid impij in suo fine patiantur, veraciter dicitur : [ Nonne lux impij extinguetur, nec splendebit flamma ignis eius?] Quod si dici de impio recte potuit, contra sanctum tamen virum in flagello conflitutum, dici non debuit. Sed nos vires brachiorum illius in fuis fententijs perpendentes, penfemus, quam valide iacula intorquet, et desinamus aspicere intorquendo quem impetit, nimirum scientes, quia frustratis ictibus lapidem feriat. Dicat ergo:

Qued unufquifque repreberum flammam propriam habeat in corde illius concupifcentia, a qua abitrahitur & illicitur. Caput 1111.

None lux impij extingaetur l 3 Quih abeen e e impij lucem fuans, profsperiatem felicite vite spreferiate, Sed lux impije zintguetur, quan fagitius vite proferiates dei pia cittus vita terminatur, vibi apte fubditur. [Nec fplendehri flamma jgnis cius.] Omanis namque impius habeet flammani nignis proprij, quem in code fuo ex feruore dedderiorit tempora lium accendit, dam incode fuot extruore dedderiorit etempora lium accendit, dam incode fuot extruore dedderiorit etempora lium accendit, dam incode fuot extruore dedderiorit etempora lium accendit, dam incode fuot extruore distribution etempora lium accendit, dam incode fuot estimature i special sum in il ilamman non habee, nequa quaim fuito lumine fiplendee. Flamma itaquei ginis, eius el decor, vel poetela exteriori, que de interne cuis acrone procedure quia quod antai in hoc mundosalip! Gedeficie art pleturingea el cumulam perdicionis fuit obtines, es fuit in procedita culministificati in diuni; in multiplicatur, qual per extractione gloratin lucto Sci non fipi sadebte.

A flamma ignis eius, cum in die exitus, omnis exterior decor fubtrahitur, et folo fuo intrinfecus ardore concrematur. Flamma ergo ab igne fuberahitur, cum gloria exterior ab interno eius ardore separatur. Habent etiam et iusti stammam ignis sui, sed nimirum quæ, resplédeat: quia videlicet corum desideria in bonis operibus lucent. Iniquorum vero siamma minime splendet: quia per hoc quod mala apperunt, ad tenebras pertrahuntur. Vnde et sequitur : [ Lux obtenebrescet in tabernaculo illius.] Si plerumque tristitiam tenebras accipimus, non immerito lucem accipere gaudium debemus. Lux ergo in tabernaculo illius tenebrescit, quia in eius conscietia, quam male inhabitat, gaudiu, quod de temporalibus rebus fuerat, deficit. Vnde et apte subiungitur: Et lucerna, que super eum est, extinguetur.] Vt enim de viu multoru loquar, lucerna lumen in testa est: lumen vero in testa, est gaudium in carne. Lucerna ergo, que super eum est, extinguitur, quia cum malorum B suorum retributio impium sequitur, in eius mente gaudium carnale dissipatur. Bene aure de lucerna hac non dicitur, que apud eum est, sed que super eum est; quia iniquorum mentem terrena gaudia possident, sicq.eam in voluptatibus absorbet, vt super ipsam sint, non apud ipsam. Justi autem etiam cum prosperitatem vitz præsentis habent, eam sub se metiplis premere nouerunt, ve hoc, quod apud se in bonis hilarescunt, grauitatis consilio transcant, et virtutis regimine excedant. Lucerna ergo impij, quæ super eum est, extinguitur, quia citius cius gaudium deficit, quod eum totum in hac vita possedit. Et qui nuc male se in voluptatibus dilatat, eum post in supplicijs poena coangustat, Vnde adhuc subditur: Artabuntur greflus virtutis eius.] Nunc enim quali toties virtutis fuz greflus exerit, quotiens potestatis sua violentias exercet. Sed gressus virtutis eius artabuntur, quia vires

malitiz illius, quas nunc in volupeate sua exhibet, postmodu pena constringit. Sequitur:

Quid sepientes huius seculi in proprium sensum practipites runnt. Cepus V.

T praciptabireum condium faum. J Habet nuc condium emais iniquus pracmina appetere, atema de évere, nimal a gere, initu derdier s. 16 eun index indrom
iniuliorumq, veneirs, sio vaniquique impius condilo perceiptatue cui appet ne., so
hie appetere penais cogiziationabus elegit; an atemu fuplicit pracibit cui appetere penais cogiziationabus elegit; an atemu fuplicit pracibit cui appetere penais cogiziationabus elegit; an atemu fuplicit pracibit violugiate
lexatus et.hillis perpetua vilcone creaiatus. Est fiperumque vi pich alusis mundi profepriasagua ab impiis inhianter appetitus, corum gredius ira obliger, ve ciam cum ad bona
opera volucino terdies, viu politum quai recha agere nou vient, cum huisus mundi ampolera volucino terdies, viu politum quai recha agere nou vient, cum huisus mundi amano
rhusu diplicree timeut. Vude agitus, vi per gloriam, quam impiue ex peccardo fiquilus, p

d usua datus peccara amplius multiplicenture; quod bene Baldache apprinci, si dishugust;

Quind dignitas , ad quam ambitiofe cum culpa peruenitur , fine culpa relinqui uon poossi . Caput V I.

Mmilit enim in rete pedem fuum, et in maculis eius ambulat. ] Qui pedes in rete mittit, non cum voluerit eijcit. Sic qui in peccata se deijcit, non mox vt voluerit, surgit, et qui in maculis tetis ambulat, greflus suos ambulado implicat, et cum expedire ad ambulandum nititur, ne ambulet, obligatur. Sape namque contingit, ve quisquis huius mundi delectatione persuasus, in eo ad honoris gloriam pertingat, ve ad desideriorum suorum es fectum perueniat, et peruenisse se ad hoc, quod expetijt, lætetur. Sed quia bona mundi E non habita, in amore funt, et plerumque habita vilescunt, percipiendo discat, quàm sit vile, quod expetijt . Vnde renocatus ad mentem exquirit, qualiter fine culpa fugiat, quòd se cum culpa conspicit adeptum : sed ipsa eum dignitas , que implicauit tenet , et sine culpis alijs sugere non valet hoe, vbi non sine culpis peruenit. Immisit ergo in rete pedes suos, et in maculis eius ambulat: quia cum expediri nititur, tunc veraciter conspicit quam duris nexibus tenetur . Neque enim vere obligatione nostram cognoscimus, nist cum euadere nitètes, quasi leuare pedes conamur. Vude et hanc eandé obligationem apre subiungit : [Tenebieur plauta illius saqueo.] Quia videlicet stringitur sinis in peccato. Et quia hostis generis humani, cu vniuscuiusque vitam in culpa obligat, ad eius morte anxius anhelat, recte subiungitur: [Et exardescer contra eu sitis.] Antiquus quippe noster inimicus, cum in peccato vitam illaqueat, fitit:vt mortem peccatoris bibat. Quod tamen et aliter intelligi potest. Nam peruersa mens, cum in peccatum se venisse conspicit, qua-S. Greg. To. 2.

dam cogitationis superficie euadere peccati laqueos quarit, sed velterrores, vel oppro- A bria hominum timens, eligit in aternum mori, quam ad tempus aliquid aduersitatis perperi. Vnde totum se vitijs inserit, quibus iam se semel obligarum sentit. Cuius ergo vique ad finem vita in culpa confiringitur, eius planta laqueo tenetur. Sed quia fe quo malis obligatum pensat, co de suo reditu desperat, ipsa iam desperatione acrius ad huius mundi concupifcentias æftuat, fit defideriorum feruor in mente, et peccatis præcedentibus irre titus animus, ad majora etiam delicta succeditur. Vnde et subditur: FEr exardescer contra eum fitis. I lu eius quippe animo contra eum fitis exardescit, quia quo agere peruersa con fuenit, co ad ebibenda mala vehementer accenditur. Impio quippe fitire, est huius mundi bona concupifcere. Vnde et Redemptor noster ante Pharifæi domum hydropicum curat, et cum contra auaritiam disputaret, scriptum est: Audiebant autem omnia hac Pharifai. qui erant auari, et deridebant illum. Quid eft ergo quod ante Pharifae domum hydropicus curatur, nifi quod per alterius agritudinem corporis, in altero exprimitur agritudo cordis? Hydropicus quippe quo amplius biberit, amplius firit, et omnis auarus ex potu fie rim multiplicat: quia cu ea, que appetit adeptus fuerit, ad appetenda alia amplius[et am plius] anhelat. Qui enim adipifcendo plus appetit, huic fitis ex potu crefcit. Sequitur.

Luc. 14. 4

Quid honor temperalis, & amer lucri, & cetera huin/medi, quafi efia funt in laques, quibus cum appropinguanerii impravide errans, capsus teneturs. Et quad fit quadam affinitat vitirum & merum, secandum quam deceptiones sua diabelus astime condeteras. Capat VII.

Bícondita est in terra pedica eius, et decipula illius super semitam.] In terra pedica A absconditur, cum culpa sub terrenis cómodis occulrarur. Inimicus quippe insidians C oftendit humanæ menti in terreno lucro quid appetat, et occultar peccari laqueu, vr eius animam stringat, quatenus videat quid est, quod concupiscere yaleat, et tamen nequaquam videat, in quo culpæ laqueo pedem ponar. Decipula vero a decipiendo vocata est. Et runc ab antiquo hoste super semiram decipula ponitur, quando in actione huius mundi, quam mens appetit, peccati la queus paratur, quæ videlicet non facile deciperet, si vide ri potuisset. Sic quippe decipula ponitur, vt dum esca ostenditur, nequaquam ipsa a tranfeunte videatur. Quali esca quippe in laqueo est lucrum cum culpa, et huius mundi prosperitas cum iniquirate. Dum itaque a cocupiscente lucrum appetitur, quasi pedem mentis apprehendit decipula, que non viderur. Sepe ergo proponuntur animo cum culpa ho nores, diuitiæ, falus, et vita temporalis, quæ mens infirma dum quafi efcam videt, et decipularii non videt, per escam, quam videns appetit, in culpa constringitur, que no videtur. D Existunt etenim qualitates morum, que certis vitijs sunr vicine. Nam mores asperi, aut crudelirati, aut superbiæ solent esse conjuncti: mores autem blandi, et quam decet paulo amplius latiotes, nonnunquam luxuria et diffolutioni. Intuetur ergo inimicus generis humani vniuscuiusque mores, cui vitio sint propinqui, et illa opponit ante faciem, ad que cognoscit facilius inclinari mentem : vt blandis ac lætis moribus sæpe luxuriam , nonnumquam vanamgloriam: afperis vero mentibus iram, superbiam vel crudelitatem proponat. Ibi ergo decipulam ponit, vbi esse semitam mentis conspicit: quia illic periculum deceptionis inferit, vbi viam effe inuenerit propinquæ cogitationis. Et quia peruerfus homo omne, quod facit, etiam pari meruit, arque hoc fibi ab omnibus fieri æstimat, quod lpse omnibus, quibus valet, parat, recte sequitur: [Vndique terrebunt eum formidines.] Tales enim contra se omnes esse suspicatur, qualis ipse esse contra omnes nitirur. Qua ni- H mirum formidines quid in eius actione faciant, subinfertur cum dicitur: [Et involuent pedes eius. ] Pedes quippe si inuoluti fuerint , greffus liberos habere non possunt, et nullum carpere iter valent, quia fua cos inuolumenta retinent. Praua itaque defideria ad peffimam actionem trahunr, sed pessima actio restringit in formidine. Qua videlicet formido inuoluit pedes, ne in rectam exire valeant actionem. Et sæpe contingit, vt idcirco quisque bonus esse metuat, ne hoc a prauis ipse patiatur, quod se bonis fecisse reminiscitur; dumque hoc pati, quod fecit, meruit, vndique rerritus, vndique suspectus, quasi pedes involutos habet, qui timore irretitus, nil libere agere prævalet, quia in bono opere quali inde greffum perdidit, vnde ad mala que concupierat exceffit. Sequitur . [ Attonuetur fame robur eius, et inedia inuadat costas illius. I Scriptura sacra more, optare videtur quod futurum prævider, feilicet non maledicentis animo, fed prædicentis a

Omnis

A Omnis itaque homo, quia ex anima et carne confistit, quasi ex robore et infirmitate compositus est. Ex ea enim parte, qua spiritus rationalis est conditus, non incongrue dicitur robustus: ex ea veto, qua carnalis, infirmus est. Robur ergo est hominis anima rationalis, que impugnantibus vitijs refiftere per ratione valet. Vnde et superius per beatum lob dictu eft : Roborafti eum paululum, vt in perpetuum pertransiret. Ex rationali quippe anima habet homo, vt in perpetuum viuat. Huius ergo iniqui robur fame attenuatur, quia eius anima nulla interni cibi refectione pascitur. . De qua scilicet fame Deus per Prophetam loquitur : Emittam famem in terram, non famen pa- Amos, 3. 4 nis, neque sitim aque, sed audiendi verbum Domini. Bene autem subditur: [ Et incdia inuadat costas illius. ] Costa enim viscera constringunt; ve latentia intrinsecus

carum folidirate muniantur. Coftæ ergo uniuscuiusque sunt sensus animi, qui la-B tentes cogitationes muniunt. Inedia igitur inuadit costas, quando omni spiritali refectione subtracta, sensus mentis deficiunt, et cogitationes suas regere, vel tueri non possunt. Inedia inuadit iniqui costas: quia fames interna sensus mentis extenuat, ve cogitariones suas nullatenus regant. Nam dum sensus mentis obtusi fuerint, cogitationes ad exteriora prodeunt, et quasi costis infirmantibus, ea, quæ in occulto sana latere potuerant, foras viscera funduntur. Vnde fit vt cogitationibus exterius sparfis, exterioris gloriæ specie deceptus apperat animus, nihil diligarq. nisi quod pulchrum foris viderit . Contra quem adhuc apte subiungitue.

Quod primogenita mors , sit superbia . Et quod multi dinites possent habere sine culpa opes et gloriam , si hac cum humilitate haberent .

Euoret pulchritudinem cutis eius, et confumat brachia illius primogenita mors.] Pulchritudo cutis, est gloria temporalis, quæ dum foris concupiscitur, quasi species in cute retinetut . Brachiorum vero nomine non incongrue opera designantur, quia corporale opus brachijs agitur. Quid autem mors nisi peccatum est, quod ab interiore vita animam occidit? Vnde sciptum est: Beatus et sanctus, qui ha- Apoc. 20, b bet partem in resurrectione prima, quia ille post in carne feliciter resurget, qui in hac vita positus, a mentis sua morte resurrexerit. Si igitur peccatum mors, non incongrue primogenita mors, superbia valet intelligi, quia scriptum est: Initium.om- Eccli. 10.b nis peccari, superbia. Pulchritudinem igitur cutis eius, et brachia illius primogenita mors deuorat : quia iniqui gloriam vel operationem superbia supplantat . Potuit enim etiam in hac vita fine culpa gloriofus existere, si superbus minime fuisset: po-

D tuit auctoris sui iudicio quibusdam suis operibus commendari, nisi hac ipsa opera. ante eius oculos elario supplantaret. Sæpe enim quosdam diuites videmus, qui opes et gloriam habere sine culpa pornissent, si hæc habete cum humilitate voluissent. Sed extolluntur rebus, inflantur honoribus, dedignantur ceteros, omnemq. vitæ suæ fiduciam in ipfa abundantia rerum ponunt. Vnde et quidam diues dicebat: Anima Luc. 12. c habes multa bona reposita in annos plurimos, requiesce, comede, bibe, epulare. Quas cogitationes dum supernus iudex aspicit, de ipsa hac eum sua fiducia euellit, Vnde hic quoque apre subditur.

Quod pofunt efe corda fanttorum fine regno peccati , licet fine peccato non

E Vellatur de tabernaculo fuo fiducia eius, et calcet fuper eum quasi rex interitus.]
Hoc loco interitus nomine, ipse hostis generis humani, qui interitum intulit, designatur: qui per suum quendam satellitem exprimitur, de quo ad Ioannem dicizur : Nomen illi mors . Iste iraque inreritus, in die exitus quasi rex super impium cal- Apre. 6. b cat: quia quem prius blandis persuasionibus decepit, ad extremum violentis nexibus ad supplicium rapit: tantoq, eum durius deprimit, quanto in prauis actibus vehe-mentius ad stringit. Qui hie quoque reprobi mentem dum possidet, calcat: quia quoties eam delectationibus pressit, quasi toties super eam pedes sux tyrannica dominationis posuit. Si vero interitus nomine non aperte diabolus, sed peccarum deber intelligi , ex quo contingir reprobos ad interitum trahi : talis nimirum interitus quafirex calcar mentem, cum cam non relistentem possidet . Non enim potest in hac vita homini polito tentatio deelle peccati: fed aliud eft peccato tentanti reliftere, aliud

dominanti seruire. Iniquus autem quisque, quia resistere peccati suasionibus nescit, A fubiugari autem eius domino non pertimefeit, recte de co dicitue : [ Calcet fuper eum quasi rex interitus. ] Huius quippe interitus regnum a discipulorum cordibus repellebat Apostolus, cum dicebar i Non regner peccatum in vestro mortali corpore Non enim air, non fit, fed non regnet: quia non effe non poteft, non autem regnare in cordibus bonorum potest. Quia ergo cum quælibet culpa cor iniqui pulsauerit, refistens illud non inuenit, sed suo dominio substernit, dicatur recte ; [ Euellatur de tabernaculo suo fiducia cius, et calcet super eum quasi rex interitus. ] De rabernaculo fuo ergo fiducia cius cuellitur, quando peruerfus quifque, qui multa fibi ad votum in hac vita parauerat, repentina morte diffipatur. Et calcat fuper eum quafi rex interitus, quia vel hic virijs premitur, vel mortis suc tempore per hoc quòd ad supplicia rapitur, potestati damoniaca subiugatur. Quod ideireo ita in reproborum mentibus B agitur: quia et cum occasio perpetrandi peccati deest, desideriora cogitationes eorum cordibus nullatenus desunt. Et cu semper diabolum sequantur in opere, valde tamen fe illi obligant in cogitatione. Prius ergo culpa in cogitatione eft, postmodum vero in opere. Vnde filiæ Babylon dicitur : Descende, sede in puluere virgo filia Babylon, fede in terra. Cum enim femper puluis terra fit, non tamen terra femper eft puluis. Quid ergo per puluerem, nisi cogirationes debemus accipere ? Quæ dum importune, ac filenter in mente euolant , eius oculos excecant. Et quid per terra, nisi terrena actio designatur? Et quia reproborum mens prius ad praua cogitanda deijcitur, et postmo-

dum af facienda: recfe filix Babyloo, que ab incerna rectirudinis indicio destendit, per feciencem sementariam diciara, veprusiu in paluere, es posti in terra federa squi anisi se in cogitacione prosternecet, in malo opere non inhasisse. Sequituca:

2nd peccasum congres incendis shubarris temparatur, qued fetet est est x.

H Abitent in tabernaculo illius focij eius, qui non est:] id est, in mente eius, apo-flatæ angeli per cogitationes nequissimas conuersentur, eius videlicet socij, qui ideirco iam non est, quia a summa essentia recessit, er per hoc quotidie, excrescente defectu, quali ad non effe tendit, quo semel ab co, qui vere est, cecidit: qui recte quoque non effe dicitur, quia bene effe perdidit, quamuis natura effentiam non amisit. Adhue ramen easdem iniqui cogitationes subtilius exprimens subiungit, dicens: [ Aspergatur in habitaculo cius fulphur. ] Sulphur quid aliud quam fomentum ignis eft? Quod tamen lie ignem nutrit, ve foetorem grauissimum exhalet. Quid itaque in sul- D. phure nisi peccatum carnis accipimus? Quod dum peruersis cogitationibus quasi quibusdam fortoribus mentem replet, æterna ei incendia præparat, et dum fortoris fui nebulam in mente reproba dilatat, contra cam flammis subsequentibus quasi nutrimenta subministrat. Nam quia per sulphur soctor carnis accipitur, ipsa sacri eloquij historia testat ur, quæ contra Sodomam ignem et sulphur pluisse Dominum nar-Gent. 19. ¢ rat. Qui cum carnis eius scelera punire decreuisset, in ipsa qualitate vitionis notauit maculam criminis? Sulphur quippe fortorem habet, ignis ardorem. Qui itaque ad peruerfa desideria ex carnis foctore arserant, dignum fuit ve simul igne et sulphure perirent : quatenus ex iusta poena discerent, ex iniusto desiderio quid fecissent. Hoc ergo in cabernaculo iniqui fulphur aspergitur, quotiens peruersa carnis delectatio in eius mente dominatur. Quem quia indefinenter prauæ cogitationes possident, eumq. E ferre boni operis fructum vetant, recte subiung itur: [ Deorsum radices eius siccentur, furfum autem atteratur meffis eius. ] Quid namque radicum nomine, que in occulto fite funt et germen in apertum ferunt , nisi cogitationes accipimus , que dam non videntur in corde, visibilia opera producunt? Vnde et messis nomine, eadem aperta operatio fignatur, quæ videlicet ex latenti radice producitur. Et quia omnis iniquus

prius cogitationibus entationum arcelei, et polita a bonis aftibus deficit, rede per Baldarh dicitur: [Doorfum radiese cius ficcentur, furfum autem atteratur mellis cius.] Quia dum prauas quifque cogitationes fuas in infinis rebus point, et fempierera viriditatis gaudia appetere negligit, quid altud quàm radices fuas doorfumicera ari nermitte! Cuius furfum mellis atteriur equia omnisteus operatio a fuperno iu-

dicio quasi nihilum depuratur, etiam si ante humanos oculos bona videatur. In imo

À izaque radices funt, et fisperius melfis : quia hic prius bonas cogitationes miritmus, yet quandoque bonorun operum fruchum percipes in aterna terributione me reamur. Sed intiquus quifque, cum bonas cogitaziones deferinçe ad ea, que funt exterius femetiplum fundit, deordrum Gecantur radices cius. Surfum vor melfis ciusarteritur; quia qui hic fierilis perifitit , post hanc vitam ad nulla præmia vocature. Sequiture:

De Antichristi damnatione, et de perfecutione, quam facturus est, et de morte Enoch et Elia. Caput X I.

M Emoria illius percar de terra, et non celebretut nomen eius in plateis. I Intuen-dum est nobis, quia sic Baldath Suites de vnoquoque iniquo loquitur, vt latenter ad caput omnium iniquorum eius verba vertantue. Caput quippe iniquorum diabolus est. Ipse quippe in vitimis temporibus illud vas perditionis ingressus, quod Antichriftus vocabitut, qui nomen fuum longe lateq, diffundere conatut : quod nunc vnuíquiíque imitatur, cum de memoria terreni nominis gloriam laudis fuæ extendere nititur, atque opinione transitoria lætatur. Sic ergo hæc verba intelligantur de vnoquoque iniquo, ve referri quoque debeant ad ipsum specialiter caput iniquorum. Dicat itaque : [ Memoria illius pereat de terra , et non celebretur nomen eius in plateis. ] Plateæ quippe appellatione Græca, a latitudine funt vocatæ. Memoriam vero fuam in terra statuere Antichristus conatur, cum in terrena gloria appetit, si esset possibile, in perpetuum permanere. Nomen suum in plateis celebrari gaudet , cum longe lateq. operationem fuz iniquitatis extendit. Sed quia diu hæc eius C iniquitas non finitur extolli, dicatur : [ Memoria illius pereat de terra, et non celebretur nomen eius in plateis: ] id est, citius laudem tetrenæ potestatis amittat, et omne gaudium sui nominis perdat, quod longe lateq, in breui temporis prosperitate diffuderat. Sequitur : [ Expellet eum de luce in tenebras . ] De luce ad tenebras ducitur, cum de honore vita prasentis ad supplicia aterna damnatur. Vnde et apertius fubditur : [ Et de orbe transferet eum . ] De orbe quippe transfertut , cum, superno apparente iudice, de hoc mundo tollitur, in quo peruerle gloriatur. Qui pro co, quòd cum omnibus sequacibus suis, fine mundi interueniente, damnabitur : recte subiungitut : Non erit femen eius, neque progenies in populo fuo, nec vllæ reliquiæ in regionibus eius. ] Scriptum quippe est, quia Dominus Iesus interficiet cum spiritu oris 2. Thess. 2. b fui et destruct illuminatione aduentu sui. Dum ergo cius iniquitas cum mundi sta-D tu terminatur, progenies eius in populo suo non relinquetur : quia etipse et eius

Lu et delfruer illuminatione adueunt fui. Dun ergo cius iniquitas cum mundi fiatu terminatur, progenies isus in populo fuo non relinqueur: quia etiple et cius
populus cum co ad fupplicium pariter vrgetur: et omnes iniqui, qui de cius peruerfa perfuafone in praius alchoinlus nati fun, illuftatione aduentus Domni,
atterno intentu cum codem fuo capite fericantu-. Ac nulla cius progenies in mando
remanet equiu diffrichu index inquiates illus cum ipfo mundi nine concludie.
Quòd vero hate a perre de Annichtifo intelligi debeant, demonfratur cum fubdiure: I indebussuis fuppehun consilimi, e primos inandes horot-...] Tanta enim
12.
Quòd vero hate a perre de Annichtifo intelligi debeant, demonfratur cum fubditure: I nulle bessuis fuppehun consilimi, vertam debonum conda non parto pauco
feriantur. Vade feriprum efi lavitur, vertam debonum conda non parto pauco
feriantur. Vade feriprum efi
Quod videlicer ciuri, non quia eledi cafiti (unif, edi magnis erroribus trepidatur).
Tute vero contra di certame in unfrite et nouifilmi eledi habere narribur er primiquia
Edilete et hi, qui in fine mundi cletti espriminure, in morte camis profetemendi fune;

Toe vero contra eli certameni infinite en consifimi eledit labere narràtur et primiquia e (Giliete ethi, qui in fine mundi cledit teperinture), in motre camis profilementi fiqui, et illi ettàmi, qui a prinorbus mundi parribus procellerune, Enoch (Giliete et Elias ad medium reucochourur, et credicitati etta si entiraim in fiu adune morrili carea pai furi funt. Hunts vites in antam potellerun laxatas, notifimi obflupelcunt, et primore tunno qual leten izata ho c qube fiprinti que prebista figheratur, ommen temporature que qual leten izata ho c qube fraprinti prebista figheratur, ommen temporature politure, printi que printi producti de la printi p

ne mundi inuenerit, et priores patres , qui in eius expugnationem seruati sunt, car- K. nalis mortis dolore transfigat. Igitur quia de iniquis omnibus, vel de ipso iniquorum capite multa narrauit, generali mox diffinitione subiungit : [ Hae funt ergo tabernacula iniqui, et iste locus eius, qui ignorat Deum. ] Superius enim dixerat : Expellet eum de luce ad tenebras, et de orbe transferet eum. Cuius eum mala subiungeret, adiunxit: Hæc sunt tabernacula iniqui, et iste locus eius, qui ignorat Deum : vie delicet indicans, quia is, qui nunc Deum ignorando extollitur, tunc ad propria tabernacula peruenit, quando eum sua iniquitas in supplicia demergit: et locum suum quandoque inuenit tenebras, qui dum hie de falsa gauderet luce iustitiæ, locum tenebat alienum . Peruersi enim in omne , quod per simulationem faciunt, nomen gloriæ iustorum, quasi occupare alienum nituntur. Sed ad locum suum tunc perueniunt, cum iniquitatis suz merito, perpetuo igne cruciantur. Hine namque per omne, quod B agunt, percipiendæ laudis desiderio seruiunt : et per imaginem bonorum operum, si-, num mentis ad auaritiam extendunt. Eat igitut nunc iniquus, et multis apparatibustumidus, fua hic habitacula conftruat, nomen gloriz extendat, rura multiplicet, feq. abundantibus opibus delectet : eum vero ad supplicia æterna peruenerit , perfecte, cognoscet, quia hac sunt tabernacula iniqui, et iste locus eius, qui ignorat Deum. recte vero hac Baldath dixerat, fed cui diceret ignorabat. Vehementer autem iustum cor affligitur, quando contra illud sententia ex iniusta astimatione proferuntur. Vnde beatus lob protinus respondit, dicens:

#### CAPVT DECIMVMNONVM BEATI IOB ..

Espondens autem Iob, dixit: Vsquequo affligitis animam. meam, et atteritis me sermonibus? En decies confunditis me, et non erubescitis opprimentes me. Nempe et signoraui, mecum erit ignorantia mea. At vos contra me erigimini, et arguitis me opprobrijs meis. Saltem nunc intelligite, quia Deus non æquo iudicio afflixerit me, et flagellis suis me cin-

xerir. Ecce, clamabo vim patiens, et nemo audier. Vociferabor, et non est qui iudicet. Semitam meam circumseplit, et transire non possum, et in calle meo tenebras pofuit . Spoliauit me gloria mea, et abstulit corona m de capite meo. Destruxit me vn. D dique, et perco, et quasi euulsa arbori abstulit spem meam. Iratus est contra me futor cius, et sic me habuit quasi hostem suum. Simul venerunt latrones cius, et fecerunt sibi viam per me, et obsederunt in gyro tabernaculum meum. Fratres meos longe fecit a me, et noti mei quasi alieni recesserunt a me. Dereliquerunt me propinqui mei , et qui me nouerant, obliti sunt mei . Inquilini domus mea, et ancillæ meæ sicut alienum habuerunt me, et quasi peregrinus fui in oculis corum. Seruum meum vocaui, et non respondit, ore proprio deprecabar illum. Halitum meum exhorruit vxor mea, et orabam filios vteri mei. Stulti quoque despiciebant me : et cum ab eis recessissem , detrahebant mihi . Abominati sunt Eme quondam confiliarij mei , et quem maxime diligebam , auerlatus est me. Pelli mez, consumptis carnibus, adhasit os meum, & derelica sunt tantummodo labia circa dentes meos. Miseremini mei, miseremini mei saltem vos amici mei, quia manus Domini tetigit me. Quare persequimini me sicut Deus, et carnibus meis saturamini? Quis mihi tribuat, vt scribantur sermonts mei? Quis mihi det, vt exarentur in libro stylo ferreo, et plumbi lamina, vel celte sculpantur in silice. Scio enim quòd Redemptor meus viuit, et in nouissimo die de terra surrecturus sum, et rursum circumdabor pelle mea, & in carne mea videbo Deum. Quem visurus sum ego ipse, et oculi mei conspecturi sunt, et non alius. Repolita

A polita est hac spes mea in linu meo. Quare ergo nunc dicitis : Persequamur eum , et radicem verbi inueniamus contra eum. ? Fugite ergo a facie gladij , quoniam vltor iniquitatum gladius est, et scirote esse iudicium.

CADHE

7 Squequo affligitis animam meam, et atteritis me sermonibus ? ] Sancti viri eloquia, vt sepe iam diximus, aliquando ex persona propria, aliquando vero ex voce capitis, aliquando autem ex typo funt vniuerfalis Ecclesia sentienda. Valde vero affligitur anima iustorum, quando illi contra bonos districtas sententias intorquent, qui bene viuere ignorant : et ex voce sibi iustitiam vendicant, quam moribus B impugnant. Vnde amicis beati Iob, vt fæpe iam diximus, hæreticorum typum tenentibus recte ab codem respondetur : [ Viquequo affligitis animam meam, et atteritis me sermonibus?] Atteruntur enim boni sermonibus iniquorum, quando contra eos illi in verbis tument, qui aur in peruersa fide, aut in prauis moribus iacent. Sequitur : [ En decies confunditis me. ] Numeratis vicibus locutionum amicorum Iob, adhuc nisi quinquies locutos eos cognoscimus: sed propter hoc quod ab eis quinquies increpationes audierat, quorum increpationibus quinquies ipse respondit, decies se perhiber elle confulum:quia er in eo grauiter laborauit,quòd fruftra increpatus eft : et in eo confusionem pertulit, quòd verba doctrina non audientibus dixit. Itaque cum audiens taceret, et cum loquens non audiretur, ipse laborem pertulit, qui et tacendo patienter, et eis loquendo inutiliter, cordis dolorem sensit. Vnde et superius dicita:

C Quid agam? Si locurus fuero, non quiescit dolor meus: et si tacuero, non recedit a me. Sin vero ad typum fanctæ Ecclesiæ hæc verba referimus, liquer quòd magnum eius est gaudium, seruare decalogi præcepta. Sed hanc peruersi decies confundunt, quia per omne, quod peccant prauis suis moribus, decalogi præcepta relinquunt, et toties bonis confusionem faciunt, quories in suis actibus diuinis vocibus obsistunt. Sequitur: [ Et non erubescitis opprimentes me . ] Sunt nonnulli, quos ad perpetrandam nequitiam oborta subita malitia inuitat, sed tamen humana verecundia reuocat. Et plerumque per hoc, quòd exterius erubescunt, adinteriora sua redeunt, et contra se inrernum judicium sumunt : quia si propter hominem mala facere metuunt, quanto magis propter Deum, qui cuncta inspicit, nec appetere mala debuerunt? In quibus fit, ve mala maiora corrigant per bona minima, scilicet per exteriorem verecundiam, in-

D teriorem culpam. Et funt quidam, qui postquam Deum in mente contempserint, multo magis humana iudicia spernunt: atque omne malum quod appetunt audacter peragere non erubescunt. Quos ad perpetrandum malum occulta iniquitas inuitar, et nulla aperta verecundia retardat, sicut er de quodam iniquo iudice diciruz: Deum, Luc. 18. 4 non timebar, et hominem non verebatur. Hinc est etiam quod de quibusdam impudenti fronte peccantibus dictum est: Er peccatum suum quasi Sodoma prædicauerunt. Isaie. 3. b Plerumque ergo tales sunt aduersarij sanctæ Ecclesiæ, qui a perpetrandis malis nec timore Domini, nec hominum pudore refrenantur. Quibus bene per beatum Iob dicitur. [Et non erubescitis opprimentes me:]quia etfi prauum fuit mala voluisse,peius est male apperira non erubescere . Sequitur : [ Nempe et si ignoraui, mecum erit ignoranria mea . ] Habent hoc hæretici proprium , vt de inani scientiæ suæ arrogantia in-E flenturiet recte credentium simplicitate sepe derideant, et nullius esse meriti vitam humilium ducant. At contra fancta Ecclefia in omne, quod veraciter fapit, sensum suum humiliter deprimit, ne scientia insletur,ne in requisitione occultorum tumeat, et perferutari aliqua, quæ vitra vires funt illius, præfumat. Vtilius etenim studet nescite, quæ perscrutari non valet quam audacter definire que nescit. Scriptu quippe est: Sicut qui mel multum comedit, non est ei bonum : sic qui scrutator est maiestatis, opprimetur a Proner, 25, d gloria. Dulcedo etenim mellis, si plus qua necesse est, sumitur s vnde delectatur os inde vita comedentis necatur. Dulcis quoque est requisitio maiestatis: sed qui plus hanc ferutari apperit, quam humanitatis cognitio permittit, ipfa hue eius glotia opprimit:

quia velut immoderate mel sumptum, perscrutantis sensum, dum non capitur, rumpit. Nobiscum vero esse dicitur, quod pro nobis est. Et rursum, non nobisum esse di-

citur, quod contra nos est. Quia ergo scientia sua hæretici cor inflat, fideles autemo

cognitio ignorantia fur humiliat, dicar bearus Iob voce fua, dicar etiam confetiione A ymuerfalis Ecclefize: [Nempect fi ignorani , mecum ente ignorantia mea...] Ac fi aperte herreinis dicaru: Omnis veltra feientia vobulcum non eft-quia contra vos eft, dum fluita elatione vos erigit. Mea vero ignorantia mecum eft, quia pro mechaquoniam dum perfeturatar de Dos oliquid fuperbe non audeo, in veritare me humiliter ferno. Et quia hac ipfa harretici, que feire quarunt, ad vium folius elationis arripium, vecentra abdese et humiles dodi Videantur: refet delbungieuto:

20 sept prise mandanti fine tie per ques desemporceas mandanter : a quid fit , qu'id , some tipo facte me de cificiende ficial brainein, indent Domas qu'en.

diffet, fined et iterm cofine if, et fic domas territ valler extità.

Capus XIII.

T vos contra me crigimini. J Sed thes fortalle melius verba perpendimus, si ipo fit specialires amicis besti lob quema dimodune congruant, demonstremus. Ipo

sietenim percussum iustum videntes, ad sua intima redire debuerunt: et nequaquam beatum lob verbis increpationis premere, sed se dessere : quia si sie percussus suerar;

qui ita seruiebat, qua vitione feriri merebantur, qui non ita seruierant? Quibus bene dicitur. : [ At vos contra me erigimini . ] Ac fi eis apertius dicatur. : Qui erigi contra volmeripsos ex mea percussione debuistis. Ordo quippe erectionis in bono iste est, ve primum contra nos, postmodum contra malos erigamur. Nama qui contra bonos erigitur, per superbiam inflatur. Contra nosmetipsos enim erigimur : quando mala propria recognoscentes, districta nosmetipsos poenitentiæ vitione ferimus, quando nequaquam nobis in peccatis parcimus, et nullis erga nos G cogitationum blandimentis inclinamur. Qui si districte prius nostra in nobis mala infequimur, iustum quoque est, ve etiam contra aliena mala veiliter erigamur: et ea, quæ in nobis punimus, etiam in alijs redarguendo superemus. Sed hanc erectionem mali nesciunt, quia se relinquunt, et bonos impetunt . Sibi se intra conscientiam suam mollitie blandæ adulationis inclinant, et contra bonorum vitam districtione afperitatis eriguntur. Vnde amicis beati lob in eius flagello tumentibus recte nunc dicitur: [ At vos contra me erigimini: ] id est, vosmetipsos redarguendos relinquitis, et me districtis sententijs increpatis. Qui enim semetipsum prius non iudicat, quid in alio rectum iudicet, ignorat. Etsi nouit fortasse per auditum, quod rectum iudicare debeat, recte tamen indicare aliena merita non valet, cui conscientia innocentia propriz nullam iudicij regulam przbet . Hinc est enim quod insidiantibus quibusdam: et D puniendam adulteram deducentibus dicitur : Qui fine peccato est vestrum, primus in illam lapidem mittat. Ad aliena quippe punienda peccara ibanr, et sua reliquerant. Reuocantur itaque intus ad conscientiam, vt prius propria corrigant, et tunc aliena reprehendant. Hinc est quod cum tribus Benjamin in carnis scelere fuisset obruta, collectus omnis Ifrael vlcifci iniquitatem voluit, sed tamen semel et iterum in belli certamineiple prostratus est. Consulto autem Domino si ad vlciscendum ire debuissent, iuffum est. Oui juxta divina vocis imperiti perrexit, et semel, et secundo perdidit, et tunc demum peccatricem tribum valde feriens pene funditus extinxit. Quid est quòd in vltionem sceleris inflammatur, et tamen prius ipse prosternitur, nisi quod prius ipsi purgandi funt, per quos aliorum culpæ feriuntur : vt ipfi iam mundi per vltionem veniant, qui aliorum vitia corrigere festinant? Vnde necesse est, cum contra nos vitio E diuini examinis ce lat, nostra seipsam conscientia reprehendar:arque ad lamenta pocnitentia infa se contra semetipsam erigat, nec contra bonos elata et sibi humilis, sed contra se rigida sit, bonis vero omnibus submissa. Superbis ergo corripientibus, recto nunc dicitur : [ At vos contra me erigimini, et arguitis me opprobrijs meis. ] Omnes clati graue effe opprobrium deputant mala temporalia : et tanto vnumquemque effe a Deo despectum credunt, quanto hunc afflictum percussionis sagello conspiciunt. Nil etenim in moribus, nil in actibus quærunt: sed quossibet in hac vita percussos viderint, esse iam diuino iudicio damnatos arbitrantur. Vnde bene nune beati lob voce dicitur : [ Et arguitis me opprobrijs meis : ] quia hi , qui eum iustum ante slagella nouerant, iniustum esse ex ipia iam sua percussione iudicabant. Vnde et sæpe hæretici,

quia affligi quosdam intra fanctam Ecclesiam videt, scriprum quippe de Deo est: Fla-

gellat

s.quell.7.Q: fue. Iban. 8. a

IS.

gellat omnem filium, quem recipit, tribulationes fidelium, non nifiex peccato effe Heb. 15, & Iufpicantur, feq. ideo iuflos credum, quia in prauitatis fuz fenfu dimilfi, fine flagello duruerum c. Sequituc. 2

Quòd ideo non iusto Dei iudicio se dicat assistimo, quia apud se assistitionis causam non innenerbat : non attendens stagello merita augeri, non peccata puniri.

S'Altem nuncinelligire, qui a Deus non æquo iudicio afflizeri me., 7.0 qu'um.

Jourum fonar vos unitiv reberius afflici, quaut manennon e latio, fod dolore repreffiri Sed iuflus none fi, qui iufitia mi nolore deferit. Beatus autem lob, quia mite cor habui; ne nei dura voce peceuit. Nam fi hune peccaffe in ha voce

B delimus, impletfe diabolum affruimus, quod propofuit, dicens: Tange oseius et earnem, sinon in afecim benedireri tib. Grausi siaque qua filo oritute. Si ettenim non
pecauti in couquod dictio: ¡ Saltem nunc intelligite, qui a Deus son a equo iudicio
affizeri me ː] Deum, quod dein efast edi, intuite gefic aliquid contentimus. Si estitute me ː] Deum, quod dein efast edi, intuite gefic aliquid contentimus. Si estitute me ː] Deum, quod dein efast edi, intuite gefic aliquid contentimus. Si edinzeri me ː] Deum, quod dein efast edi, intuite gefic aliquid contentimus. Si edinzeri me ː] Deum, quod dein efast edi, intuite qui de la delinite di contentima si delinite di contentima della delinite di contentima di contentima della d

Choc libera woce liscurus eft, quod in fecreto fino Dominus de il los adserfario ciur discocominus de il los adserfario ciur discoquia fruftra beatum i los afficteri, los crufum beatus ilos affert, quia non aquoiudicio a Domino fa ffilicius. I quo inque peccato, il con adminus de il los adderfario ciur discopisto con los afficteris, los crufum beatus ilos afferts, quia non aquoiudicio a Domino fa ffilicius. I quo inque peccato generalicius a fonemia andoris fui in nullo diferepauita. 1864 fortafe aliquia dicat, i dinos de nobis bonum dicere, quod de nobis in occulto inderdireris, free peccato effie non poffe. Nam quem infusti sudez laudat, effe bunc iure laudabilem non dubitanta. A tivero fi e ipfe laudauerit, jam eius
iufitii a laude digna effe non creditura. Quod videlicer redecicium fi quod iudex iufitus per aquam fenentiam perhibet, hoce de fei si, de quo agiur, prefumar poft dicete per elatam mentem. Nami prie quoque in humili cogitatione permanens, exigente cauta vel dolore, bona de fe veracia discrit, intantum a iufitia non receffit, inquantuma vereitate nulla modo diferepauit. Vede Paulus quoque apoltolus multa de
fe forria pro dicipulorum florit adicianon earrauitir fed hex earrando minime defiguit e quia a vertatis trantum et a et artefictione cera es corde humili non receffit. Lu-

fe fortia pro diffipulorum fiorit gelficatione parautir fed hac narrando minime deliquit : quia a vertaist tramite est artefiatione cera est code humili non receffit. Luft am itaque beanu lob vitam fiam fentiens, dica non fe est intho iudicio assiliatum. Nec peccasi nha evoce, inqua non disferea sa bactorec quia si, que Dues furtar percustifi ; ipse quoque semetipsium affeiri, son iusto iudicio assiliatum. Sed rursius aliaquas silico-trare, quanti airan humiuo operio mensinia corodio folturam, Sed rursius aliaquas silico-trare, quanti airan humiuo operio mensinia corodio folturam cum omapotena
dioro rusiterto verberibus in beatum 10-bo, no vita illius carauti extinguere, sed menitsa augeres. Agunum ergo fuiti, quad feci per augmennum boni mentit in non tamo
videbarur equum , quod causta redebarur punire peccasi . Beatus autem 10-b peccaE a sua illius ralagellis deleti ercidedit, non metrat augerei se dicirco non avquim sid-

to the must require the country of t

fandar Ecclefie referamus, infirmis cius membris non incongrue apramus, que perfe. A
cutionis elus tempore, diet merira illuis et alguella confiderant, quai initulori forcre
confiscium, et ciuftos interire rhoc influm elle nullatenus fufpicamtri. Beneautem
18 beat viti vocc fubdurur [Et flagellis ilus me cinzerte, 1] Alud quippe el fragellis
percuti, alinde ingi. Flagellis namque percutum; cum confodatonem et indoloribus ex-rebus aligh habenus. Nam cum canta nos afficio deprimit, ver anullistreti
confodation qui attractiva de la confodation de

a. Corint. 11 f tuerat, cum dicebat: Periculis ex genere, periculis ex gentibus, periculis in ciuitate, periculis in solitudine, et cetera, qua ita enumerat, ve nusquam se habuisse requiem oftendat. Sancta vero Ecclesia cum tribulationnm suarum flagellis cingitur, in ea in- B firmi quique in pufillanimitatis casu rediguntur : ita vt se co iam desperatos existimant, quo exaudiri se tardius vident. Recte adhuc etiam ex cornm typo sancti viri voce subjungitur : [ Ecce clamabo vim patiens, et nemo audiet : vociferabor, et non est qui iudicet.] Omnipotens Deus quid nobis profuturum esse valeat sciens, dissimus lat exaudire dolentium vocem, vt augeat vtilitatem, vt purgetur vita per poenam, et quietis tranquillitas, quæ hic inueniri non valet, alibi quæratur. Sed hanc difpensationis gratiam nonnulli etiam fidelium ignorant. Ex quorum etiam persona nunc di citur: [Ecce clamabo vim patiens, et nemo exaudiet : vociferabor, et non est qui iudicet. ] Non est enim qui iudicet, dicitur, quando iudicare diffimulat ipse, qui est, quia causam nostram contra aduersarium, prater eum, qui judicet non est. Nec tamen hoc fine iudicio est, quòd iudicium differtur : quia cum hæc beatus Iob diceret, et fancti vi ri merita, et aduersarij poena crescebat. Hoc ipsum ergo iudicium differre iudicis est Sed aliud eft, quod infte intrinfecus disponit Deus, aliud, quod foris flagellis attritus expetit animus. Vnde adhuc de ipfa verberum depressione subiungit.

Quòd eletti nonnumquam ignorantia vetinsirmitate peccant, sed ad amissam institiam per panitentiam redeunt.

Capus XV.

S Emitam meam circumsepsit, et transire non possum, et in calle meo tenebras po-Siuir.] Circumseptam verberibus semitam suam vidit, cum transire ad securità: tem cupiens, cuadere flagella non potuit. Et quia se percuti aspexit, nec tamen percusfione dignam vitam in femetipfo reperit, quali in calle cordis, ignorantia fua tenebras inuenit : qui cur ita flagellaretur penetrare non potuit. Quod ad infirma quoque D membra fanctæ Ecclesiæ non incongrue refertur, quando per hoc, quod praue se egisse meminerunt, a bono quoque opere retardantur, et ex infirmitate propria timidi, bona contra hæc fortia aggredi non præfumunt. Timentenim magna bona incipere, qui se in suis actibus infirmos esse meminerut. Et cum plerumque etiam bonum, quod eligant nesciunt, quasi in calle suo postas tenebras perhorrescut. Nam sæpe jea de suo opere fit animus incertus : vt ignoret omnino quid virtus, quid culpa fit. In calle ergo fuo tenebras inuenit, qui in his, que agere appetit, quid eligere debeat, nescit. Quia igitur sæpe infirmitate, nonnumquam vero ignorantia peccatur, ex infirmantibus membris dicitur : [Semiram meam circumseplit, et transire non possum. ] Ex eis vero, qui ad ipfum opus bonum, quod eligant caligant, fubditur : [Et in calle meo tenebras pofuit. ] Ex poena etenim culpæ eft, videre bonum, quod agere debeat, et tamen implere E non posse : et rursum, ex graulori poena culpæ est, quod agere debeat, nec videre. Vnde et contra hæc vtraque Pfalmiffæ voce dicitur : Dominus illuminatio mea, et fa-

lus mea, quem timeho ? Contra ignorantir enim tenebras illuminatio, contra infirmiratem vero falus est Dominius vi quando et oftendit quid debera da gendum appeti: et vires przhet, v r quod oftenderit, possit impleri . Sequituz. : 22id errane a capite abstrabiur. cum a prapsitii bana shiritualia negliganiur.
Const XVI.

Pfalm, 26.

Poliauit me gloria mea, et abstulit coronă de capite meo.] Quòd cuncta hæc bea
Dit viri in afflictione positi persona conueniant, dubiu non est. Sed qui a historia ver
ba patent, iuxta litteram expositione non indigene. Oportet ergo vr per sensus debeane
myssicos
myssicos

myflicesinusfitgati. Ait namqua: [Spoliauit me gloria mea.] Gloria quippe vanufunique infitia eff. Sucre rea velimentum eggleria frigore, ita infitira munit a morte. Ynde non immerito infitire moccomparatur, cum per Prophetam dicituat. Sacredoros tui minamur infitira. (manoccomparatur, cum per Prophetam dicituat. Sacredoros tui minamur infitira. (manoccomparatur, cum per Prophetam infitirat velimentum, quod apud Deum protegit, franda Recelefa in membris fuis infirmantum amitri, dictaur refee [§ Spoliauit per la fit infitira abitra firmantum amitri, dictaur refee [§ Spoliauit firmantum amitri, dictaur rede [§ Spoliauit firmantum amitri, dictaur rede [§ Spoliauit firmantum amitri abitra eff. qua mere velimenti exterius addisti. Quai nre quarendum dictromodo fandæ Reclefa membra dici valeans, qui pouserum infitiram pendera, quam emere videbamunt. Sed feicadum eft, quod plerumque a membris eius infirmantum su unifitira de tempus amitritur i fed cum per cogmitionem cul pe polimodum ad pomi-

Intitua at tempus amittitus: fed cum per cognitionem culpa pofitmodum ad positionem culpa politiculare que medicara, feit ad candem unifitiam, quam prediderat, fortis quam credebatur aftringunz. Vbi adulus fibrius: [E za bitluit coronam de capite moo.] Sicutaque control prima pare di; ir a principale interioris homisis mens eft. Corona veto vidorite pramium eft, quod defuper ponitur: unqui certauerat, remunerenza. Quia rego multi adortitatabus appelii, minimes in certamine predurant, incis fandata Ecclefa quafi coronam de capite amittiv. Corona quippe in capite; eft fuperna remuneration in mente. Le future pierque, qui dum adortitizatibus affiguntur, fuperna regulare neggigunt, et ad perfectionem vidorite persenite non poffunt. In his raquogitare neggigunt, et ad perfectionem vidorite persenite non poffunt. In his raquogitare neggigunt, et ad perfectionem vidorite persenite de capite aufertur: qui ul imperatum ef piritale persuitum de menta orgitatione olite de capite aufertur: qui ul imperatum ef piritale persuitum de menta cogistatione olite de capite aufertur: qui ul fuperna felium non immerito facerdotes. Casciopmus, un felium non immerito facerdotes.

C accipimus, qui pars membrusa Domip prima fune. Vinder per Prophetam, caput escual de serveriminat dictur vivi vidi vidi. Cacapita nomine facerdores, et cauda extreminat dictur vivi vidi vidi. Cacapita nomine facerdores, et cauda appellatione propheta reprodi defiguantus, carapita po de tapita unferun, cum fupera se remunerationi pramis etiam più deferunt, qui più de carapita en corapita vidibantir. Et plerumque ducibus cadentibus, laitus fuccumbir e corapita prodicti debantir. Et plerumque ducibus cadentibus, laitus fuccumbir e corapita prodicti de describus et considerativa et considerativa

D Athor quippe vento impellitur, y readat. Et qual asulfa arbori shibilitifem meam. I a Athor quippe vento impellitur, y readat. Et que mina terren, yr ad initifitiam corrust, quid alium athor datum vent pertulore. If arum fur retiindinis amier? Quaff enimex y cento fem perdidir, qui persuorum mina perfualoribus deuidus, artuna, qua ferebast, pramia riquitatus, artuna, qua ferebast, pramia riquitatus. Et qui pierumque contingir, y toponas quis meusum infiriam deferent a ficilidate Deo, y teciam infiriam dieferens, ponas, quas rimust, qui mona ouadat: et qui menta interitum minime timuit, etiam caruís mala toleret, qua timo ouadat. et qui menta interitum minime timuit, etiam caruís mala toleret, qua timo ouadat.

Quid qui percussione stazelli superatur , non quasi stine , sed quast bottis feritur .

Caput X V 1 1.

E Rauuseft contra me furor cius, et fie me habuit quasfi noftem furm...) Predicti de core quippe gergoi nette lance, edicientas qui ne fieli et fie neu, qui non patient not sentari fupra del quod possimum furme, este repetativa not sentari fupra del quod possimum furme repetativa per sentari fupra del quod possimum furme repetativa per sentari fupra del que sentari furme predictina del profitta del profit

S. Greg. To. 2.

Ggg

Quòd

Qu'od diaboli, letrones Dei dicuntur : ideo latrones, quia semper nocendi voluntatem
habeut : ideo Dei,quia ettiami in bos, quad made volunt, dutun ascrutunt voluntati, qua
per corum ministerim iulic bomines vel punit vel datunas.

Capus XVIII.

C Imul venerunt latrones eius , er fecerunt fibi viam per me. ] Latrones namque eius, maligni funt spiritus, qui exquirendis hominum mortibus occupantur. Qui viam fibi in afflictorum cordibus faciunt, quando inter aduerfa, que exterius tolerantur ; cogitariones quoque prauas immittere non desistunt. De quibus adhuc dicitur. Et obsederunt in gyro tabernaculum meum, in gyro enim tabetnaculum obfident, quando ex omni larere fuis tentarionibus mentem cingunt. Quam modo lugere de temporalibus, modo desperare de aternis; modo in impatientiam ruere, at- B que in Deum blasphemiæ verba iaculari, pessima suggestione persuadent. Que tamen verba, veiam prædiximus, beato lob etiam iuxta historiam congruunt: qui dum mala, quæ pertulir, ante oculos congessie non quasi corrigendum filium, sed quasi hoftem percussum fe esse iudicauit. Per quem sibi eriam latrones eius viam fecerunt : quia maligni contra cum spiritus licentiam percussionis acceperunt. Cuius in gyro tabernaculum obsederunt: quia sublatis rebus et filijs, etiam corpus eius omne vulneribus arrrigerunt. Sed mirum valde eft, cum latrones dicerer : cur addidit, eius. vt videlicet eosdem latrones Dei esse monstraret. Qua in re, si voluntas ac potestas malignorum spiritoum discernatur, cur latrones Dei dicantur, aperitur. Maligni quippe spiritus, ad nocendum nos incessabiliter anhelant, sed cum prauam voluntatem ex semetipfis habeant , potestatem tamen nocendi non habent , nisi eos' voluntas C fumma permittat. Et cum ipli quidem iniuste nos lædere appetunt, quemlibet tamen lædere, non nisi inste a Domino permittuntur. Quia ergo in eis voluntas iniusta est, er potestas infta : et latrones dicuntur, et Dei, vt ex ipsis sit, quod inferre mala iniufte desiderant, et ex Deo, quod desiderata iuste consummant. Sed quia ve sæpe iam diximus, fanctus vir positus in dolore poenarum, modo suis, modo Ecclesia, modo Redemptoris nostri vocibus vtitur: plerumque sic sua narrat, vt tamen per typum ea, quæ funt fanctæ Ecclefiæ ac Redemptoris nostri, proferat : postposita paulisper cura historiæ, in his, quæ subiungit, qualiter Redemptoris nostri vocibus congruat, demonftremus . Sequitur : ..

21.

Ioan. 1. b

Hier. 14. b

Allegorice ad Christum et synagogam referuntur sequentia. Cap. XIX.

Ratres meos longe fecit a me , et noti mei quasi alieni recesserunt a me. Dereliquerunt me propinqui mei : et qui me nouerant, obliti funt mei. ] Hoc melius oftendimus, fi Ioannis ad medium testimonium proferimus, qui ait : In propria venit, et sui eum non receperunt. Ab eo quippe fratres longe facti funt et noti recefferunt : quem tenentes legem , prophetate Hebrai nouerant , et prafentem minime recognoscebant . Vnde recte dicitute: [ Dereliquerunt me propinqui mei , et qui me nouerant, obliti funt mei . ] Iudzi etenim propinqui per carnem, noti per legis inftructionem, quali obliti funt, quem prophetauerant, dum eum et incarnandum verbis legis canerent, et incarnatum verbis perfidiz negarent. Sequitut: [ Inquilini domus mem et ancilla ficut allenum habuerunt me . ] Inquilini domus Dei fuerunt facerdores; quorum origo in Dei fernitio deputata iam per officium in conditione renebatur. Ancillæ autem non immerito intelliguntur leuitarum animæ ad fecreta tabernaculi, quafi ad interiora cubiculi familiarius feruietes. Dicat ergo de facerdotibus fedula cura feruientibus, dicat de leuitis ad interiora domus Dei obfequentibus : Inquilini domus meze et ancillæ sicut alienum habuerunt me s quia incarnatum Dominum , quem dudum per legis verba prædixerant , cognoscere ac venerari nolucrunt. Qui adhuc apertius, quod ab corum peruería voluntate non fit cognitus , manifestar , cum subdit : [ Er quasi peregrinus fui in oculis corum. ] Redemptor etenim noster dum a synagoga cognitus non est, in domo sua quasi peregrinus extitit. Quod aperte propheta testatur, dicens: Quare sicut colonus furu-

rus es in terra, et quasi viator declinans ad manendum? Quia enim vt Dorninus auditus non est, uon postessor agri, sed colonus est creditus. Qui quasi via-

tor ad

E 2211

-: .702.5

A tor ad manendum tantummodo declinauit : quia paucos ex Iudaa abstulit , et ad vocationem gentium pergens, iter corptum peregit. Peregrinus ergo in corum oculis fuit: quia dum fola, quæ videre poterant, cogitabant, non valebant intelligere in Domino, quod videre non poterant . Dum enim despiciunt carnem visibilem, non perueniunt ad inuisibilem maiestatem. Dicatur igitur recte : Et quasi peregrinus fui in oculis corum. De quo adhuc populo apte subiungitur : [ Seruum meum vocaui , et non respondit. ] Quid enim Iudaicus populus nifi seruus fuit, qui non amore filiji obsequebatur Domino, sed timore servisi ? Quo contra nobis per Paulum dicitur in Non accepistis spiritum seruitutis iterum in timore, sed spiritum adoptionis filio-Rom.8- 6

rum, in quo clamamus, abba pater : Hunc igitur feruum vocauit Dominus, quia collatis muneribus, quali emissis eum vocibus ad se ducere studuit . Sed non response B dit, quia digna opera donis eius reddere contemplie. Vocat enim nos Deus, cum muneribus præuenit : respondemus vero vocationi eius, cum digne iuxta percepta munera deferuimns. Quia ergo tor muneribus Iudaicum populum prauenit, dicat: [Seruum meum vocaui.] Sed quia ctiam post tot munera eum contempsit, subiungat: [Et non respondit. ] Sequitue : 1. . 1

Quod multifarie elim Deus locutus est patribus in prophetis , nouissime ere proprie Cap ut

Re proprio deprecabar illum. ] Acfi apertius diceret: Ego ille, qui ante incarna. 22. tionem meam tot ei præcepta facienda per prophetarum ora mandaueram, incarnatus ad eum veniens, ore eum proprio deprecabar. Vnde et Matthæus, cum C præcepta ab eo dari in monte describeret, ait : Aperiens os suum, dixit . Ac si patenter Mett, 1, 4

dicat : Tunc os suum aperuit, qui prius aperuerat ora prophetarum . Hincest etiam quod de illo ab fponta præfentiam eius defideranre dicitur: Ofculetur me ofcu- Com. t. a lo oris fui . Sancta quippe Ecclefia quot præcepra ex eius prædicatione cognouit , quali tot oris eius ofcula accepit . Bene autem dicitur, [ Deprecabar: ] quia in carne monstratus dum mandata vitæ humiliter dixit, quali superbientem seruum,vt viueret, rogauit . Vbi et apte fubditur.

> Quad halitus Christi odor, sit carnis eins. Capul XXI.

Alitum meum exhorruit vxor mea. ] Quid vxor Domini nisi synagoga accipi-tur, in legis sædere, carnali ei intelligentia subiecta? Halitus' vero ex carne est. D Sed infidelis populus carnem Domini carnaliter intellexit, quia purum hunc hominem credidit. Halitum ergo eius vxor exhorruit: quia fynagoga eum, quem videbat hominem, Deum credere expauit. Cumq. ab eius ore verba corporaliter audiret, in co intelligere divinitatis arcana recufauir; et Creatorem non effe credidit, quem creatum vidit . Carnis ergo halitum carnalis vxor exhorruit , quæ carnalibus fenfibus dedita, incarnationis eius mysterium non agnouit . Sequitur :

Que mede Dens, cum spirisus sit, membra corporalia habere dicatur. Caput XXII.

T orabam filios vteri mei .] In Deo,qui corporis formanon circumferibitur. membra corporis, id oft, manus, oculus, vterus ita nominantur, vt ex membrorum vocabulis, effectus eius potentiæ designerur. Oculos quippe habere dicitur: E quia cuncta videt : manus habere describitur , quia cuncta operatur : in vtero autem proles concipitur, quæ in hac vita profertur. Quid ergo vterum Dei, nisi eius confilium debemus accipere, in quo ante fæcula per prædeftinationem concepti fumus, ita ve creati per facula producamur ? Deus ergo, qui manet ante facula, veeri fui filios orauit: quia eos, quos potenter per diuinitatem condidit, incarnatus veniens humiliter rogauit . Sed quia in ipfa carne, que apparuit, ab corum æstimatione despe-Aus eft , subjungitur : Stulti quoque despiciebant me . I Sapientibus a veritatis fide cadentibus, recte de stultis quoque additur: quia dum Dominum Pharisei ac Legisperiti despicerent, corum incredulitatem etiam populi turba secuta est: qua in co quod hominem vidit, Redemptoris mundi prædicamenra despexit. Nam sæpe stultorum nomine hi, qui sunr in plebe pauperes, designantur. Vnde et per Hieremiam dicitur : Dixi, forlitan pauperes funter stulti, ignorantes viam Domini, et iudicium Hiere. 5. a

S. Greg. Tom. 2.

Dei fui. Relictls autem mundi fapientibus arque dittitibus, Redemptor nofter quære. A re pauperes, et fultos venerat. Vinde nunc quafi in augmentum doloris dicitur: [Stulti quoque despiciebant me . ] Ac fi aperte diceretur : Ipfi etiam me despexerunt , pro quibus fanandis stultitiam prædicationis assumpsi. Scriptum quippe est : Quia in Dei a.Cor. 1.0 Sapientia non cognouit mundus per sapientiam Deum, placuit Deo per stultitiam prædicationis faluos facere credentes. Verbum quippe Dei sapientia est: sed stultitia huius sapientiæ dicta est caro verbi:ve quia carnales quique per carnis suæ prudentiam pertingere non valebant ad sapientiam Dei, per flultitiam prædicationis, id eft, per incarnationem verbi fanarentue. Ait ergo : [ Stulti quoque despiciebant me. ] Ac si aperte diceretur. : Et ab ipsis despectus sum, pro quibus stultus æstimari veritus non fum. Et quia ludzorum plebs cum miracula nostri Redemptoris cerneret hunc ex fignis honorabat, dicens : Hic eft Christus : cum vero humanitatis eius infirma. B Mar. 13.6 conspiceret, enm Creatorem credere dedignabatur, dicens: Non, sed seducit turbas; recte subiungitur : [Et cum ab eis recessissem, detrahebant mihi .] Quasi accede-23. bat quippe ad corda populorum Dominus, cum'eis miracula demonstraret; et quasi recedebar, cum nulla figna oftenderet. Sed recedenti Domino detrahebant, cum a miraculis quiescenti præbere fidem nolebant, Sed quid mirum eum perpeti ista a ple-

bibus, cum ipsi quoque, qui legis doctores esse videbantur, qui eum verbis prophe-ticis incarnandum esse perhibebant, et incarnatum viderunt, et ab eo tamen persidiæ interruptione diuisi sunt? De quibus subditur. [ Abominati sunt me quondam consi-

1/a. 40, c. et Ro.11. a Mas.25. d

liarij mei : et quem ma xime diligebam, auerfatus est me. ] Cunctis liquet, quia Deus confiliarijs non eget, qui ipfis quoque confiliarijs hominum fapientiæ confilium præbet. De quo etiam scriptum est: Quis cognouir sensum Domini, aut quis eius con- C filiarius fuit. ? Sed quemadmodum cum panis vel vestimentum egenti tribuitur, hoc fe Dominus accepiffe teftatur : ita cum nescienti cuilibet rectum consilium datur, hoc ipse accepit, cuius ille membrum est, qui eruditur. Omnes etenim fideles membra nostri Redemptoris sumus: et sicut ipse in nobis per misericordiam largitatis pascitur, ita ipfe in nobis per doctrina confilium iuuatur. Scriba iraque et legis doctores, qui crudire populos ad vitam consueucrant, quid aliud qu'am futuri Redemptoris confiliarij fuerunt ? Qui tamen dum incarnatum Dominum conspicerent, confilijs fuis multos abeius fide diuiferunt, quamuis prius ad credendum incarnationis eius mysterium per prophetarum verba multos docuisse viderentur. Et quia ille apud Deum magis in amore est, qui ad eius amorem plurimos trahit : adhuc de codem legis doctorum atque Pharifaorum ordine subditut: [ Et quem maxime diligebam, D auersatus est me.] Ipse enim, ordo suadente persidia, a side veritatis auersus est, qui prius in labore prædicationis feruiens, maxime diligebatur : quem non folum ad non credendum, sed víque ad persequendum quoque Dominum populorum turba secuta eft, et vique ad passionem illius sæuitiæ facibus accensa. In qua videlicet passione discipulorum corda turbara sunt. Vnde et nunc subditur.

Qued allegorice passionistempore, adharente Christo sexu firmiort, sugerunt Apo-Stoli ; et dubitantibus de resurrectione discipulis , tantum in eis supererant labia sermonis. Capus X X 1 1 1.

P Elli mez, confumptis carnibus, adhæsit os meum. I In osse fortitudo, in carnibus E vero infirmitas corporalis designatur. Quia igitur Christus et Ecclesia vna persona est : quid per os , nisi ipse Dominus designatur ? Quid per carnem , nisi discipuli, qui passionis eius tempore infirma sapuerunt ? Per pellem vero, que exterior carne maner in corpore, quid nisi illæ sanctæ feminæ figurantur, quæ ad præparanda subsidia corporis, exterioribus Domino ministerijs seruiebant? Nam cum eius discipuli quamuis necdum firmi veritatis fidem populis prædicarent, offi suo inhærebant carnes. Et cum fancta mulieres ca, qua necessaria erant, exteriora prapararent, quasi pellis exterius manebat in corpore. Sed cum ad crucis horam ventum est, eius discipulos grauis ex persecutione ludzorum timor inuasit : fugerunt singuli, mulicres adhæserunt. Quasi ergo consumpta carne, os Domini pelli suæ adhæsir : quia fortitudo eius, passionis tempore sugientibus discipulis, iuxta se mulieres inuenit. Stetit equidem

#### In decimumnonum caput B. lob. 2 631

A equidem aliquandiu Petrus, sed tamen post territus negauit. Sterit etiam loannes, cui Matth. 26.g info crucis tempore di Jum est: Ecce mater tua. Sed perseuerare minime potuit : quia de 1049. 19. f ipio quoque scriptum est, quod adolescens quidam sequebatur illum amictus sindone su- Marc, 14. f per nudo, et tenuerunt eum : at ille reiecta findone, nudus profugit ab eis. Qui etfi post, ve verba Redemptoris sui audirer, ad horam crucis redit, prius tamen territus sugit. Mulieres autem non folum non timuisse, neque fugisse, sed etiam vique ad sepulchrum stetifle memorantur . Dicar ergo : [ Pelli meæ, confumptis carnibus, adhæfit os meum. ] Hoceft, hi,qui mez fortitudini propinquius inharere debuerant, passionis mez temporetimore confumpti funt : et eas, quas ad exteriora ministeria posu, in passione mea sine formidine inhærere mihi fideliter inueni . Vbi et aperte subintelligitur squod hæc verba per mysterium dicantur, dum sequitur : [ Et derelicta sunt tantummodo labia circa dentes meos. ] Quid enim circa dentes aliud quam labia habemus, etiam fi nulla flagella patiamur? Sed quid per labia, nifi locutio, quid per dentes, nifi fancti Apoftoli defignantur? Qui in hoc Ecclesia corpore idcirco sunt positi, vt vitam carnalium correptione mordeant, eamq. a fuz pertinaciz duritia confringant. Vnde et eidem ptimo Apostolorum quasi denti in cius corpore posito dicitur : Macta, et manduca . Sed quia Alle, to la passionis eius tempore, isti dentes pra timore mortis amiserunt morsum correptionis, amiferunt fiduciam roboris, amiferunt efficaciam omnimodæ operationis: ita yt duo ex illis ambulantes, post eius mortem ac resurrectionem in via loquerentur et dicerent : Nos sperabamus, quia ipse effet redempturus Israel: recte nunc dicitur : [Et derelicta funt Luca 2 46 tantummodo labía circa dentes meos. ] Confabulabantur adhuc de illo, fed iam in illum minime credebant . Tantummodo ergo labia circa dentes eius remanferant : quia virtutem bonæ operarionis amiferant, et fola de illo confabulationis verba retinebant. Perdiderant morfum correptionis, et habebant motum locutionis. Labia itaque tantummodo circa dentes relicta funt, quia adhuc quidem confabulari nouetant : fed pradicare iam eum, aut mordere infidelium vitia formidabant . Peractis itaque his que in voce capitis dixit, ad propria beatus lob verba reuertitur, dicens: [Miseremini mei, miferemini mei faltem vos amici mei , quia manus Domini terigit me . ] Hoc habere folet proprium mens piorum, quòd cum iniusta ab aduersarijs patirur, non tam ad iram, quàm ad preces mouetur: vt fi moderari corum prauitas placide valeat, plus deprecari eligant

quam irasci . Vnde recte nunc dicitur : [Miseremini mei, miseremini mei, saltem vos. amici mei, quia manus Domini tetigit me. ] Ecce eos,a quibus fe per contumelias affligi considerat, amicos vocat: quia bonis mentibus etiam ipsa fiunt prospera, quæ viden-D tur aduerfa . Nam peruerfi quique bonorum dulcedine aut conuertuntur, vi redeaut: et co ipfo amici funt, quo boni fiunt : aut in malitia perseuerant : et in hoc quoque etiam nolentes amici funt : quia fi qua bonorum delicta funt, ea fuis persecutionibus etiam nescientes purgant . Notandum quoque, quòdeis, que secreto apud Deum gesta sunt, beati viri in publico verba concôrdant . A fatan quippe percuffus fuerat: nec tamen percuffionem suam satanæ tribuit, sed tactum se manu Domini appellat, sicut ipse quoque faran dixerat : Mitte manum tuam, et tange os eius et carnem, fi non in faciem benedixerit tibi. Sciebat quippe vir fanctus, quia et per hoc ipfum quod peruerfa voluntate contra fe fatanegerat, potestatem non a femetipio, fed a Domino habebat . Sequitur .

Quod superbi rettores ita infirmos affligant, quasi ipsi de infirmitate nihil babeant, et quod dinina manu afflictis non tam increpatio, quam consolatio debeasur. Capus XXIIII.

Vare persequimini me sicut Deus, et carnibus meis saturamini?] Non abhor-retà locutione pietatis, quòd a Deo se perhibet persequi. Est namque persecutor bonus, sicut de semetipso ore prophetico Dominus dicir: Detrahentem occulte ad- Pfalm.100.
uersus proximum suum, hunc persequebar. Cum vero sanctus quisque slagellari permittitur, scir quod persecutionem contra commissa vitia ex interna dispensatione patiatur. Crudeles autem persecutorum mentes cum potestatem seriendi appetunt, contra bonorum vitam non studio purgationis, sed liuoris facibus accenduntur. Et quidem hoc faciunt, quod Deus omnipotens fieri permittit. Sed dum yna caufa cum Deo, etiam er cos agitur: non tamen voluntas vna in cadem caufa feruatur: quia cum omnipotens Deus a mando purgationem exhibet, iniustorum prauitas sauiendo malitiam exercet.

Quod ergo dicitur : [Quare persequimini me sicut Deus?] ad exteriorem hoc percusfionem retulit non ad inrimam intentione: quia etfi hoc agunt exterius, quod Deus agi disposuit, non tamen hoc, quod Deus, in sua actione appetunt, ve boni ex afflictione purgentur. Quod intelligi et aliter potest. Tanto enim omnipotens Deus iustius alicna vitia percutit, quanto in semetipso nihil habet vitiorum. Homines vero cum per disciplinam alios seruiunt, sic alienam infirmitatem debent percutere, veetiam ad fuam nouerint oculos reuocare: vtex femetipfis confiderent, quantum alijs feriendo parcant, cum se quoque ipsos dignos percussionibus non ignorant. Itaque nunc dicitut : [ Quare persequimini me sicut Deus? ] Ac si aperte diceretur: Ita me ex infirmitatibus meis affligitis, ac si ipsi more Dei de infirmitate nihil habeatis. Vade confiderandum est, quod si qui fortasse sint, qui asperitate correptionis indigeant: tune cis dura correptio a nobis admouenda est, cum Dei manus cessat a verbere. Cum vero superna flagella insunt, non a nobis iam correptio, sed consolatio debetur: ne dum in dolore increpationem iungimus, percussionem percussioni sociemus. Bene autem fubditur. : [ Et carnibus meis faturamini ? ] Quorum mens proximorum pocnas efurit, faturari proculdubio alienis carnibus quarit. Sciendum quoque eft, quia hi etiam, qui aliena vita detractione pascuntur, alienis proculdubio carnibus saturan-Proner. 23. 5 tur. . Vnde per Salomonem dicitur. : Noli esse in conuiuijs potatorum, neque comedas cum eis, qui carnes ad vescendum conferunt. Carnes quippe ad vescendum conferre, est in collocurione derogarionis vicissim proximorum vitia dicere. De quorum

illic pœna mox fubditur: Quia vacantes potibus, et dantes fymbolum confumentur, et vestietur pannis dormitatio. Potibus vacant, qui de opprobrio alienz vitæ se decbriant. Symbolum vero dare, eft, sicut vnusquisque solet pro parte sua cibos ad vescendum, ita in confabulatione detractionis verba conferre. Sed vacantes potibus, et dantes symbolum consumentur : quia sicut scriptum est : Omnis detractor eradica-Proser. 13. e bitur. . Vestietur autem pannis dormitatio : quia despectum et inopem a cunctis bonis operibus mors sua inuenit, quem hic ad alienæ vitæ exquirenda crimina detractionis fux languor occupatit. Sed tot dura, que beatus lob fustinet, dignum non est ve per filentium transcant, caq. a notitia hominum ignorantiz obscuritas tegat.

Tanti quippe adificari ad scruandam patientiam valent, quanti implente se superna gratia eius patientia facta cognouerint. Vnde et idem beatus lob in exemplum vult pertrahi flagella, qua fentit, qui ftatim subiungit dicens :

Quod per plumbi laminam, Indaorum corda accipiantur, in quibus lex feripta dininitus esto delers potust . Per filicem vero gentiles , in quibus lex magno labore feulpta perfenerat . Caput X X V. Vis mihi tribuat, vt feribantur fermones mei ? Quis mihi det vt exarentur in li-bro flylo ferreo, et plumbi lamina, vel celte feulpantur in filice ? ] Cuncta, que

beatus Iob pertulit, quia forti patrum fententia edoctus grauis ille Iudzorum populus agnouit, stylo ferreo et plumbi lamina scripta sunt. Quia vero hæc etiam dura gentilium corda cognouerunt, quid ea in filice sculpta videmus? Et notandum, quia in plumbo quod scribitur, ipsa meralli mollitie citius deletur: in silice vero tardius quidem valent litteræ imprimi, sed difficilius deleri. Non ergo immerito per plumbi saminam Iudaa exprimitur, qua pracepta Dei et sine labore percepit, et cum cele- E ritate perdidit. Recte per filicem gentilitas figuratur, quæ verba facri eloquij vix custodienda suseipere potuir : sed tamen for titer suscepta seruauit. Per stylum vero ferreum, quid aliud quam fortis Dei sententia designatur? Vnde per Prophetam di-Hler, 17.4 citur: Peccatum ludæ scriptum est stylo ferreo in vngue adamantino. In vngue sinis est corporis. Ita vero lapis durus est adamas, vt ferro non valeat secari, per stylum vero ferreum fortis fententia : per vnguem vero adamantinum finis fignatur æternus. Peccatum iraque Iudæ stylo ferreo in vngue adamantino scriptum dicitur: quia culpa ludzorum per fortem Dei sententiam in fine seruatur infinito . Recte quoque per plumbi laminam eos accipimus, quos auaritiæ pondus grauat, quibus per inerepanrem Prophetam dicitur: Filij hominum vsquequo graui corde? Per plumbum namque, cuius natura grauis est ponderis, peccatum auaritiæ specialiter designatur :

quod

Tfal. 4.

quod mentem, quam infecerit , ita grauem reddit ; vt ad petenda fublimia attolli nequaquam poffit. Ilaur : ton . . : tul

Qued sie quod in Zacharia, seripeum est de talento plumbi et massa plumbea missa in oi amphore, Super quam sedebat impietas, et de duabus mulieribus alas habensibus . The CAPUS XXVI.

Tinc enim in Zacharia scriptum est: Leus oculos tuos, et vide. Quid est hoc, quod. Zacha, s. d. legreditut ? et dixi : Quid nam eft ? Et ait : Hac eft amphora egrediens, et dixit ? Hæc eft oeulus corum in valuerfa terra. Et ecce talentum plumbi portabatur, et ecce muliet yna fedens in medio amphora, et dixit : Hac est impietas. Et projecit cam in medio amphora et misit massam plumbeam in os eius. Quid de hac visione amphore

R et mulieris, et plumbi, ve latius quid cognouiffet, oftenderet ; adhue fecutus adiunxit ; Er leuaui oculos meos, et vidi : er ecce dua mulieres eg tedientes, et spiritus in alis earum et habebant alas quasi alas milui et leuanerunt amphoram intet terram et cælti. Et dixi ad angelum qui loquebatur in me : Quo ifix deferunt amphoram ? Et dixit ad me : Ve adificeturei domus in terra Sennaar. Qu'od Propheta testimonium inutili ter pro documeto plumbi protulimus, fi non etiam repetentes exponamus. Ait enim, Leua oculos, et vide. Quid eft hoc quod egreditur? Et dixi : Quid nam eft ? Et ait: Hec est amphora egrediens: Volens Deus Propheræ ostendere humanum genus, ex qua ab co maxime culpa delebatur, per imagine amphota quasi patens os auaritiz designauit . Auaritia quippe velut amphora est, que os cordis in ambitu apertum tenet. Er dixit: Hav est oculus corum in vniuersa terra. Multos obtusi fensus homines cernie mns, et tamen eos in malis actibus aftutos videmus: Propheta quoque atreftante, qui

ait : Sapientes funt vt faciant mala bene autem facere nesciunt. Hi itaque sensu tor- Hiere 4. f pent, sed in his, quæ appetunt, auaritiæ stimulis excitantur : et qui ad bona videnda ceci funt, excitantibus præmijs, ad peragenda mala vigilantes fiunt. Vinde recte de hac eadem auaritia dicitur: Hac est oculus corum in vaiuersa terra. Ecce talentum plum bi portabatur, Quid est talentum plumbi, nisi ex eadem auaritia pondus peccati? Et ec ce mulier vna sedens in medio amphoræ. Quam mulierem, ne fortassis quæ esset dubitare possimus, illico angelus innotuit. Nam illic mox sequitur : Et dixit : Hac est impietas. Et projecir eam in medio amphora, Impietas in medio amphora projeitur: quia nimirum in auaritia femper impietas tenetur. Et misit massam plubi in os cius. Massa plumbi in os mulieris mittitur : quia scilicer impietas auaritia, peccati sui pon dete grauatur. Si enim ad ea, quæ deorfum funt, non ambiret, erga Deum ac proximos

impia nequaquam existerer .: Et leuaut oculos meos, et vidi : et ecce duæ mulieres egredientes, et spiritus in alis earum. Quid atiud in his duabus mulicribus accepimus, nisi duo principalia vitia, superbiam videlicet, et gloriam inanem? qua impietati absque vlla dubitatione coninneta funt. Que et in alijs fuis spiritum habere narrantur : quia in actionibus fuis fatanæ voluntati deseruiunt. Ipsum quippe Propheta spiritum appellat : de quo Salomon ait : Si spiritus potestatem habentis ascenderit super te, locum tuum ne dimiferis. Et de quo in Euangelio Dominus dicit: Cum immundus spiri Matth. 13. d tus exierit ab homine, ambulat per loca arida et inaquofa. Spiritus ju alis earum eft quia superbia et inanis gloria per omne, quod agunt, satanz voluntati famulantur. Et habebant alas,quati alas milui. Miluus femper nature fluder intidiari pullorum. Iftæ orgo mulicres alas habent quafi alas milui; quia actiones carum diabolo funt procul

dubio similes, qui insidiatur semper vite paruulorum. Et leuauerunt amphoram inter calum et terram. Superbia et vanagloria habent hoc ptoprium, vt cum, quem infece rint, in cognitione fus super ceteros homines extollantes modo per ambitum rerum, modo per desiderium dignitatum, quem semel captum tenuerint, quasi in honoris altitudinem eleuent. . Qui autem inter calum et terram est, et ima deserit, et superiora minime attingit . Leuant ergo iftæ mulieres amphoram inter cælum et terram. quia superbia et inanis gloria mentem per auarltiam honoris captam ita eleuant, ve quollibet proximos despicientes, quati ima deserant, et alta gloriantes petant. Sed tales quique dum superbiant', et eos mente transeunt cum quibus sunt, et superioribus ciuibus minime junguntue. Amphora ergo leuata inter terram et calum dicitur : quia auari quique per superbiam arque inanem gloriam et proximos iux-

28.

# 634 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XIIII. 22 de despiciunt: et superiora quæ, vitra ipsos sunt, nullatenus apprehendunte. Inter a terram itaque et cælum seruntur: quia nec æqualiratem fraternitatis in instinuis

per charitatem tenent, nec tamen summa pertingere sese extollendo præualent. Et dixi ad angelum, qui loquebatur in me : Quo islæ deserunt amphoram ? Et dixit ad me : Vr adificetur ei domus in terra Sennaar . Eidem amphora adificatur domus in terra Sennaar . Sennaar quippe fætor eorum dicitur . Et ficut bonus odor ex virtute a Corint. a. d eft, Paulo atteflante, qui air : Odorem notitiz fuz manifeftat per nos in omni loco, quia Christi bonus odor sumus Deo : ira econtrario fator ex vitio. Radix enim est omnium malorum cupiditas . Et quia quodlibet malum per auaritiam gignitur, dignum eft vt domus auaritiæ in fætore conftruatur. Sciendum quoque eft, quod Sennaar latiffima vallis eft, in qua turris a superbientibus adificari coeperat, qua, linguarum facta diversitate, destructa est. Que scilicer turris Babylon dicha est, pro ipsa videlicet confufione mentium arque linguarum . Nec immerito ibi auaritia amphora ponitur, vbi Babylon, id est confusio ædificatur : quia dum per auaritiam et impietatem certum est omnia mala exurgere, recte hac ipfa auaritia arque impieras in confusione perhibentur habitare . Hæc paucis per excessum diximus , vt peccati pondus exprimi per plumbi laminam monstraremus. Qua tamen beati lob verba sancta quoque Ecclesia congruunt, qua duo facri eloquij testamenta custodiens, quasi secundo sermones suos scribi expetit, dicens : [ Quis mihi tribuat, vt scribantur sermones mei ? quis mihi det, vt exarentur in libro? ] Qua quia forti fententia modo per pondus auaritia grauibus, modo autem duris cordibus loquitur, ftylo ferreo in plumbi lamina, vel celte in filice feribit . Sed iure bearum lob Redemptoris nostri eiusq. Ecclesia vii vocibus dicimus, si quid de codem

99. Redemptore notific quod aperte loquirut, invenimus. Quo tentim pacio credendum C et vique ex o aliquid per figuram infanta, i ficum nobis apertis vocibus non demonfura i Soci am quod de co finit, aperiat, omnese, nobis ambages cogitationum nobia. Sequitura (Soci nemi quod Redemptor meuv viut. 2) Qui cimi mo nati fonditor, fed Redemptor aperte eum denuncias, qui pofiquam omnia creatu; vi nos de captitura re redimeres, inter non icunarius apparut; suda, pafillone no a perpetua morte liberauit. Etnoeradum quanta ifde le in virtute eius diunitatis additingat; de quo per herauit. Etnoeradum quanta ifde le in virtute eius diunitatis additingat; de quo per anamoue; [Scioenim quod Redemptor meus viut.] Ale fia perris vocibus dieaxt Infideius qui de cili met in cui pamins sedim, corona fipina coronatum, spatis illumi apertificori ci qui Redemptor meus viut, qui inter impiorum manus Doccubuit. Sed qui de bate lob per refurrectionem illus sciam de tux carnis refurrectione confidis, aperta que voco perforte. Sequituz. 2

Debd malti pari homines, qualet nes samu , cum Christo surrectenat, ne de resurrectione nostra olha debitaios heheretus : et quò resurrectionen nostran estam in este mente sur mente sur iniatur . Capat XXVII.

TI in nouissimo die de terra surrecturus sum. I Quia videlicer resurrectionem, quam

L'in se ostendit, in nobis etiam quandoque fachurus est. Refurectionem quippe, quam in se ostendit, nobis promisir: quis siu capite gloriam sequentur membra: Redemptor ergo nothe sulcept mortem, ne mori interentus. Ostendit refurrectionem, vrnos refurgere posse considamus. Vide et candem mortem non plusquam tridianam nelle value; ne si nil lor sciurerbolo diferreur; un nobis moni modo deperaretur. Quod bene de illo per Prophetam dicitur: De torrenne in via bibit, properera exaltabir capite. Quie de colora de co

Quod virga Leui, qua stornis, reliquis aridis permanentibus. Christus sit, qui primitia dormieutium surrexit, veliquerum reserretione in sinem mandi dilata. XXVII.

D'em ergo die tertio resurrexit: quid in elus corpore, idest, Ecclesia sequatur, ostendite Exemplo quippe monstraute, quod promisse in præmio: ve sicur i plum resurrexisse sedeles

#### In decimumnonum caput B. Iob 7.

6.3

A fideles agnoferent, it sin feipfis in fine mundi refusectionis pramia sperarent. Ecce nos pet morem carais vique ad sinem mundi remanemus in pulsere sille autem
die tertia ab aridirate morita viruit, vt diunitatis siam nobis potemiami pia inocuanione suaceamis oltenderet. Qu'obben per Movilen virgis duodeniim riabernaeau
positis demonstratur. Nam cum Aaron facerbeium, qui de tribu Eust sucreta, de 
pleceveur, nec edigna tribus, que ordierter, isolocustia crestereur, duodenim virgue
pleceveur, nec edigna tribus, que ordierter, dio consulta crestereur, duodenim virgue
et quid virutis in muncre Aaron haberte, ofteodit. Quo videlicetigoo quid inma
tur, osi quod omnes, qui vique ad sinem unudi alecumus in morre, quali virga relique io artistate remanemus feed cundits virgis in arditate remanentibus, virga Leuit ad florem rediri; quia corpus Domini, yeri fillicet facerotios inostri, in morris arisi ad florem rediri; quia corpus Domini, yeri fillicet facerotios inostri, in morris ari-

ui ad finem redijit; qula corpus Domini, yeri fallicet facerodois noft; in morits arisditates poistum, in noterm teitrivetkionis erupi r. Quo flore Aaron reche facerdos effe cognolicitar; qui aba redirrectilonis gloria Redempro coolter, qui de tribu Iuda ac Leui orrass eff, intercellor pro nobis elle monfitarur: Ecce ergo iam virga Aaron, polt arditatem florer, fed virga duodecim tribuum in adritate termaneri; quia iam quidem covpus Domini polt morem viuit, fed orifi aduluc corpora vique ad finem muodi a redurrectionis gloria differuntur: Vode caute haoce candem dishinocom intuilit, denses: ¿E in noutilimo die de terra furrectionis ion! Tesemus ergo fipem refurrectionis noffracconiderata gioria ergitis coliti. Sed ocquis vel cogratatoceacitis fortitat dicat; quòd idecto il redurerati a morte: quia vous idenque Deuis et homo mortem, quam et humanisfure pertulir, ex diunistate fuperant: roch in returqui pari hominise fituna; a mortis furgere damonicone con pofitumes: rede in retur-

C rédioniseius tempore, esiam multorum fandorum corpora refutrezenat; victin fe obbit exemplumoftuderer, et de alicum quinobis per putan humanitatem fie miles futruat, nos refutrectione roborater; quatenus cum fe homo desperate pereiper quod io focimentar Deus homo, hoc io fe fier possi perfuturer, quod o princi fatum cognoscerer, quos puros faisife homines oon dubitaret. . Suor vero connulliqui considerates quod foptimis ca care foliutire; quod caro in purtedinem vertiture, quod putredo in puluerem redigitur, quod poliuis ita in elementa foliutur, va nequaquam ab humaois oculis videatur, refutrecitionem fieri possi desprente ed dum arida ossi inspicium, hae vestiri carinbas , rusfunq, ad vitam viridelere possi de distindor. Quil en futrecitionis fidem et code lenta oco encor, cere hace tenere ex ratione debueran ; Quil enim quoride ois frestiretiocom mostram io elemo-rite situ mundes inimitaris P er quodician quippe momoca lux ipis emporatios quate fissi in mundes inimitaris.

fi moritur, dum superuenientibus noctis tenebris, ea, quæ aspiciebatur, subtrahitur:

et quasi quotidie resurgit, dum lux ablata oculis suppressa itetum oocte reparatur. . Per momenta quoque temporum cernimus arbufta viriditatem foliorum amittere, a fructuum prolatione cessare : et eccc subito quali exaresceoti ligno velut quadam refurrectione veniente videmus folia erumpere, fructus graodescere, et totam arborem rediuiuo decore vestiri. Indesinenter cernimus parua arborum semina terræhumoribus commeodari : ex quibus noo longe post aspicimus magna arbusta surgere, folia, pomaq, proferre. Coofideremus ergo paruum cuiuslibet arboris semeo, quod in terram iacitur, ve arbor ex illo pro illo producatur : et comprehendamus, fi poffumus, vbi in illa tanta breuitate feminis tam immenfa arbor latuit, quæ ex illo processit: vbi lignum, vbi cortex, vbi viriditas foliorum, vbi vbertas fructuum. Nunquid oam in semioe tale aliquid videbatur cum in terram iaceretur ? Et tamen occusto rerum omnium opifice cuncta mirabiliter ordinaote, et io mollitiesemiois latuit asperitas corticis, et in teneritudioc illius absconsa est fortitudo roboris, et in ficcitate eius vbertas fructificationis . Quid ergo mirum, si tenuissimum puluerem, vel a oostris oculis io elemeotis redactum, cum vult, in hominem reformat, qui ex teouissimis semioibus immensa arbusta redintegrat ? Quia ergo tatiooales sumus conditi, spem resurrectionis nostræ ex ipsa debemus rerum specie et contemplatione colligere. Sed quia in nobis sensus torpuit ratioois, accessit in exemplum gratia Redemptoris . Veoit oamque Cooditor noster, suscepit mortem, ostendit refurrectiocem : vt qui refurrectionis spem ex ratione tenere noluimus, hanc ex cius adiutorio et exemplo teneremus , Dicatigitur beatus Iob : [Scio quod Redem-

pt

ptor meu viair, et in nouifilmo die detre a furcefurus fam.) Et quifquis refure-A citonia în le viruten fieri polie de ferra, veta is agentilate pofitivis infedit sembe-fear, es penfet, quanto peaza fit pondere freindut, fiadhue non credit fuam, qui iam refurechionem Domini cognouir fafam: 6 tei lle fuam creditis; qui adhue Domini le fu frezabat eff. faciendatu. Sed ecce refurechionem audio, effectum tamen ciudem refurechionis requirio. Credo námque, quia refurechium fim, fed volo, vi audiam, qualis. Sciendum quipe mihi eft, virum in quodam alio idutili fortalle, vol actor, an inco, quo motara, coprore refurgam. Ps del fin acreo corpore furrecero, iam ego non ero qui refurgo. Nam quo modo eft vera refurece dio, fivera effono potent caro del Apetra ego rato fuggerir quia i fivera caro non fuerir, proculdubio refurectio vera non erit. Necenim refe refurechio dici potent qui operativi punti per acceptam facili spiritus grariam, des pendis loqui nofitz refurrection vera maniferativa de procupationi con interesti per consumerativa participativa del procurso de

Qualiter Enycliu de resurrectiinte sinsseit, et quo undo per Oregerium, pressinte Tiberio Angolio, comidium site teoretitu. Capat XXIX.

ET russuncircamdabor pelle mea. J Dum aperne pellis dicitur, omnis dubitatio vere resurrectionis austrur : quia non sicur Eurycius Constantinopolitanz vrbis

episcopus scripsit, corpus nostrum in illa resurrectionis gloria erit impalpabile, ventis acreq. fubtilius . In illa enim refurrectionis gloria erit corpus noftrum fubtile quidem per effectum spiritalis potentiæ, sed palpabile per veritatem naturæ. Vnde etiam Redemptor noster dubitantibus de sua resurrectione discipulis, ostendit manus et latus, palpanda offa carnemq. præbuit, dicens: Palpate et videte, quia spiri-Luca 14.f tus carnem et offa non habet, ficut me videtis habere. Qui cum eidem Eutycio in Conftantinopolitana vrbe politus, hoc Euangelicæ veritatis testimonium protuliffem, ait : Ideireo Dominus hoc fecit, ve dubitationem resurrectionis sua de disciput lorum cordibus amoueret. Cui inquam : Mira est res valde, quam astruis, vt inde nobis dubietas surgat, vnde discipulorum corda a dubietare sanata sunt. Quid enim deterius dici potest, quam ve hoc nobis de eius vera carne dubium fiat, per quod discipuli eius ad fidem ab omni sunt dubietate separati? Si enim non hoc habuiffe aftruitur, quod oftendit, vnde fides discipulis eius confirmata est, inde nostra D destruitur. Qui adiungebat etiam, dicens: Corpus palpabile habuit, quod oftendit: sed post confirmata corda palpantium, omne illud in Domino, quod palpari · potuit, in subtilitatem est aliquam redactum . Ad hæc ipse respondi, dicens : Scriptum est : Christus resurgens a mortuis, iam non moritur, mors illi vitra non dominabitur . Si quid ergo in eius corpore post resurrectionem potuit immutari, contra veridicam Pauli sententiam, post resurrectionem Dominus redijt in mortem. Quod quis dicere, vel stultus præsumat, nisi qui veram carnis eius resurrectionem denepossidere non possunt, qua ratione credendum est resurgere veraciter carnem ? Cui

quis dicere, vel flultus prafimar, nifi qui veram carnis eius refurrectionem dencentari, fig. Tunc mith obicciori, citicus s'Cum Griptum fit: Caro et fanguis regnum Dei possibilitate non possibilitate number na factorio estata substantia para, vel corruptionem. Caro quippe iuxta naturam, ficus feripum eft: Hoc nunce osc cos folius untei, eccaro de caren mea set Verbum ero factum eft, et abbitauti in possibilitate number naturate de caren de

caro funs spiritus vadens, et non rediens. Vade et dicipulis Paulus dicebate i Vos autem in carme non efits, led in lipitus. Neque emin in carnego ne ran, quibus-epi flotas transmittebat: fed quia passiones carnatium desideriorum vicerant, sam liberi per virrutum fipritus in carne non carnet. Quod ergo Paulus a postiolas dicite. Quia caro et fanguis regnum Deiposifidere non possiune: carnem vult: fecundum culpam intelligi, non carema fecundum naturam. Vadeet mox, quia carame fecundum culpam diceret ostendir fubdens: Neque corruptio incorruptelam possibedit. In lila ergo caelchis regni gloria caro fecundum naturam erit, fed fecundum passionum direction.

32. deria non erit: quia, deuicto mortis aculeo, in æterna incorruptione regnabit. Quibus dictis

#### In decimumnonum caput B. Iob.

dictis idem Eutycius consentire se protinus respondit, sed tamen adhuc corpus palpabile resurgere posse denegabat. Qui etiam in libello, quem de resurrectione feripferat, Pauli quoque apostoli testimonium indiderat, dicentis: Tn quod seminas; non viuificatur, nifi prius moriatur : et quod feminas, non corpus, quod futnrum eft, feminas, fed nudum granum. Hoc nimirum oftendere festinans, quia caro vel impalpabilis, vel ipía non critidum fanctus Apostolus de resurrectionis agens gloria, non corpus, quod futurum eft, seminari dixerir. Sed ad hac citius respondetur. Nam Paulus apostolus dicens: Non corpus, quod futurum est, seminas, sed nudum granum : hoc infinuat quod videmus : quia granum cum culmo, et folijs nascitur ; quod fine culmo et folijs seminatur. Ille itaque in augmento gloriæ resurrectionis non dixit grano feminis decfle, quod erat, fed adeffe, quod non erat, ifte autem, dum verum B corpus refurgere denegat, nequaquam dicit adelle, quod deerat, fed deelle, quod erat.

Tune itaque de hac re in longa contentione perducti, grauissima a nobis corpimus simulatione refilire, cum pia memoria Tiberius Constantinus imperator secreto me et illum suscipiens, quid inter nos discordiz versaretur agnouit, et veriusque partis allegationem pensans, eundem librum, quem de resurrectione scripserar, suis que que allegationibus destruens, deliberauit, vt flammis cremari debuisset. A quo ve egressi sumus, me agritudo valida, cundem vero Eutycium agritudo, et mors protinus est secuta. Quo mortuo, quia pene nullus erat, qui eius dicta sequeretur, dissimulaui cœpta persequi,ne in fauillas viderer verba faculari. Dum tamen adhuc viueret, et ego validissimis febribus ægrotarem, quicumque noti mei ad eum falutationis gratia pergebant, vt eorum relatione cognoui, ante eorum oculos pellem ma-

C nus sua tenebar dicens : Confiteor, quia omnes in hac carne resurgemus. Quod sicur ipli farebantur, omnino prius negare consueuerat. Sed nos ista postponentes, in beati lob fermonibus subtiliter exquiramus, si vera erit resurrectio, verumq, corpus in refurrectione. Ecce enim iam de spe resurrectionis dubitare non possumus, dum ait : [ Et in nouissimo die de terra surrecturus sum . ] Dubietatem quoque de reparatione vera corporis abstulit, qui ait : [Et rursum circumdabor pelle mea . ] Qui adhuc ad auferendas ambages nostræ cogitationis subdit: [Et in carne mea videbo Deum.] Ecce refurrectionem, ecce pellem, ecce carnem apertis fatetur vocibus. Quid ergo remanet, vnde possit mens nostra dubitare ? si itaque iste vir sanctus ante effectu resurrectionis Dominica, reducenda carnem in integro statu credidit, qui erit reatus nostra dubitationis, si vera carnis refurrectio, nec post exemplu creditur Redemptoris? Si enim D post refurrectionem corpus palpabile non crit, profecto alius furgit, quam moritur,

quod dictu nefas est credere, quia ego morior, et alius refurgat? Vnde queso te,beate lob, subiunge que sentis, et huius nobis questionis setupulum tolle. Sequitur:

Quod post resurrectionem caro voltra, et cadem futura sit per naturam, et dinersa per gloriam . ... Capus

Vem visurus sum ego ipse, et oculi mei conspecturi sunt, et non alius.] Si enim, ficut quidam errorum sequaces arbitrantur, post resurrectionem corpus palpabile non erit, sed inuisibilis corporis subtilitas caro vocabitur, quamuis substantia carnis non sit: profecto alius est qui moritur, et alius, qui resurgit. Sed beatus lob hanc eis sententiam veridica voce destruit, qui ait : [ Quem visurus sum ego ipse, et E oculi mei conspecturi sunt et non alsus ] Nos autem beati lob sidem sequentes, et Redemptoris nostri post resurrectionem corpus palpabile veraciter credetes, fatemur carnem nostram post resurrectionem futuram et eandem, et diuersam : eandem per naturam, diuersam per gloriam: candem per veritatem, diuersamq. per potentiam. Erit itaque spiritalis, quia et incorruptibilis. Erit palpabilis, quia non amirtet essentiam veracis naturæ. Sed sanctus vir eandem resurrectionis fiduciam qua spe teneat, quanta certitudine præstoletur; adiungit. Sequitur: [Reposita est hæc spes mea in sinu meo. ] Nil nos habere certius credimus , quam hoc, quod in finu tenemus . In finu ergo suo spem repositam tennit, quia vera ertitudine de spe resurrectionis presumfit. Sed quia venturum diem refurrectionis innotuit, iam nunc feu voce fua, feu ty po fanctæ et vniuerfalis Ecclesia prauorum facta redarguit, et iudicium, quod in re furrectionis die sequitur, prædicie. Na protinus subdicit: Quare ergo nuc dicitis: Persequamur S.Greg. To. 2. Hhh

quamureum, er radicem verbi inueniamus contra eum? Fugite ergo a facie gladij, A quoniam vitot iniquitatum gladius est, et scitote esse iudicium. Priori quippe sententia iniquorum facta reprehendit, sequenti autem ex diuino iudicio pornas innotuit. Ait enim: Quare ergo nune dicitis: Persequamur eum, et radicem verbi inueniamus contra eum? Peruer i quiliber quia malo studio bene prolata audifit, et in lingua iusti accusationis aditum inuenire appetunt, quid aliud quam contra eum verbi radicem quærunt, ex qua videlicet loquendi originem fumant, et ramos prauç loquacitatis in accusatione dilatent? Sed vir sanctus cum a prauis talia sustinet, non contra cos, fed magis pro ipfis dolet, et male cogitata redarguit, ac mala eis, quæ fugiat oftendit dicens: [Fugite ergo a facie gladij, quia vltor iniquitatum gladius est, et scitote esse iudiciti.]Omnis, qui peruersa agit, co i pso quo hoc despicit, esse Dei iudicium nescit. Si enim hoc timendum sciret, quæ in illo sunt punienda, non ageret. Nam sunt pleri- B que, qui extremum esse iudicium verbotenus sciunt, sed peruerse agendo testantur, quia nesciunt. Qui enim hoc non formidat ve debet, nec dum cognouit cu quanto turbine terroris adueniat. Si enim pensare pondus tremendi examinis nosset, iræ diem vtique timendo præcaueret. Faciem quoque gladij fugere, est animaduersionis diftriche sententiam prius quam appareat, placare. Vitari namque terror iudicis non nisi ante iudicium potest. Modo non cernitur, sed precibus placatur. Cum vero in illo tremendo examine sederit, et videri potest, et placari iam non potest : quia fa-& prauorum, quæ diu sustinuit tacitus, simul omnia reddet iratus. Vnde necesse est nune timere iudicem, cum necdum iudicium exercet, cum diu mala sustiner, cum mala adhuc tolerat, quæ videt:ne cum femel manum in retributione vitionis excusserie, tanto in iudicio districtius feriat, quanto ante iudicium diutius expectat. C

LIBRI DECIMIQUARTI MORALIVM FINIS.

#### SANCTI GREGORII

MORALIS EXPOSITIONIS

INBEATVMIOB

LIBER DECIMVSQVINTVS. Confequenter exponens duo capita textus incipiendo a capite vigefimo.

Espondens autem Sophar Naamathites, dixit : Ideirco cogitationes mea varie succedunt sibi, et mens in diuersa rapitur. Doctrinam qua me arguis, audiam: et spiritus intelligentia mez respondebit mihi. Hoc scio a principio, ex quo positus est homo super terram , quod laus impiorum breuis sit : et gaudium hypocritæ ad instar punchi . Si ascenderit víque ad cælum superbia eius, et caput eius nubes tetigerit, quasi sterqui-

linium in fine perdetur: et qui eum viderant, dicent: Vbi est?velut somnium auolans non inuenietur: transfer ficut visió nocturna, Oculus, qui cum viderat, non videbit, neque vitra intuebitur cum locus suus. Filij cius atterentur egestare: et manus

A et manus illius reddent ei dolorem suum. Ossa eius implebuntur vitijs adolescentiæ eius, et cum eo in puluere dormient. Cum enim dulce fuerit in ore eius malum, abscondet illud sub lingua sua . Parcet illi et non derelinquet illud, et celabit in guttute suo. Panis eius in vtero illius vertetur in fel aspidum intrinsecus. Diuitias, quas deuorauit, euomet : et de ventre illius extrahet eas Deus . Caput aspidum suget, et occidet eum lingua viperæ . Non videat riuulos fluminis torrentis mellis et butyri. Luet quæ fecit omnia, nec tamen confumetur. Iuxta multitudinem adinuentionum fuarum, fic et fustinebit : quoniam confringens nudauit pauperis domum, rapuit et non ædificauit eam : neo est satiatus venter eius . Et cum habuetit quæ concupietat, possidere non poterit. Non remansit de cibo eius, et propterea nihil permanebit de bonis eius. Cum satiatus fuerit, attabitur, astuabit, et omnis dolor irruct super cum, Vtinam impleatur venter eius, vt emittat in cum iram suroris sui, et pluat super illum bellum suum . Fugiet arma ferrea, et irruet in arcum areum . Gladius deductus et egrediens de vagina sua , et fulgurans in. amaritudine sua . Vadent et venient super eum horribiles, omnes tenebræ absconditæ sunt in occultis eius . Deuorabit eum ignis, qui non succenditur ; affligetur relictus in tabernaculo suo. Reuelabunt cali iniquitatem eius, et C terra consurger aduersus eum . Apertum erit germen domus illius , detrahetur in die furonis Dei . Hag est pars hominis impij a Deo , et hereditas vet-

Caput 1.



borum eius à Domino .

V 1 a mici besti lob nequaquam peruefi effe potecrum, Sophar Namanthiris verba tefanuri, qui do or ceiu sterzorem venturi und cijaudiens, protinus adiungit: I deletec oegitationes mee varie idecedantifia, remes in diuerla raspirur, A fe ila aperti svolbus dieat: Quia extremi iudici) sertorem confidero, jdeiroc oegitation mut tumultibis in imore confiniori. T amto fequippe animus amplius in oegitatione dilatat, quanto illudelfi terribile, quod immiet, penda E: ti diuerla mes rappirut, quanda modo mila, qua

egit, modo bons, quæ agere neglexit, modo reprehenfibilis, in quibus eft, modo reft, a quæ fibi adhuc deselle consignier, folicito pautor eperpedit. Se damie beat il bot cum affduitate viæ illius edocit bene vinere nouerine, penfaretamen fubilitere Dei indicia nefeinenes, mala hie informu quempiam pole recipere non credoant. Vade creundem fandum virum iniquum eft lithjeatt funt, quem flageliatum viderunt, aque ex hae fulpicione agebrun, vin eins upoque inter pationen dilaberentar se aque ex hae fulpicione agebrun, vin eins upoque inter pationen dilaberentar se aprie ex particular del della periodica della periodica periodica della periodica della

Qu'id qu'idqu'id înter initium es finem clauditur, brene fit : es qu'id in articulo mortie bypocritarum gloria eusoofest. Caput II.

Hoc feio à principio, ex quo positus est homo super terram, quòd laus impiorum breusis sir et gaudis super contra ad insta punchi. L'iquet unue quia sula insimiligita piritui institua, ass, quas contra impios sentantes proiert, in beat i lob redargutto nibus insicili. Quem enjum prius susta agere, et posimoda pomas solerare conspexis, con solera sula agere, et posimoda pomas solerare conspexis, en solera sula sula agere, et posimoda pomas solerare conspexis, en solera soler

omne in illo hypocrisim æstimat fuisse, quod vidit, quia videlicet a iusto Deo iustum A famulum affligi posse non credidit. Sed nos easdem eius sententias, quas non recte rectas protulit, folicita intentione penfantes, exequamur: et contemnentes, quod falfum contra beatum Iob loquitur, intueamur quam vera dicat, fi hac contra impios loqueretur. Ait itaque: [Hoc scio a principio, ex quo positus est homo saper terram, quod laus impiorum breuis sit. ] Dicturus breuitatem vitæ præsentis, cordis ocu lum ad exordium reduxit originis: vt ex anteactis colligat, quam nulla funt, quæ videntur aliqua esse, dum sunt . Si enim ab ipso humani generis exortu vsque ad hoc tempus, in quo fumus, mentis oculos ducimus, omne, quod finiri potuit, quam breue fuerit, videmus . Ponamus enim quemlibet hominem a primo die mundi conditum, vique ad hodiernum diem vitam ducere, hodie tamen eandem vitam, quam quasi longam ducere videbatur, finire : ecce finis adeft, præterita iam nulla sunt, B quia cuneta transferunt . Futurum in hoc mundo nihil eft , quia nullum ad vitam , vel breuissimum restat momentum. Vbi est ergo longum tempus, quod inter initium finemg, deprehensum, ita consumitur, ac si nec breue vmquam fuisset? Impij itaque quia præsentem viram diligunt, in ea proculdubio elati percipere laudem quærunt. Linguæ fauoribus extolluntur, nec effe boni, fed dici appetunt . Quam videlicet laudem longam esse existimant, dum assequuntur: sed breuem intelligunt fuisse, dnm amittunt. In fine quippe eis oftenditur, quam nihil fuerit quod amauerunt. Vnde recte contra cosdem impios dicitur: [ Hoc scio à principio, ex quo positus est homo super terram, quod laus impiorum breuis sit .] Vbi apte subiungitut : [ Et gaudium hypocritæ ad inftar puncti. ] Sæpe hypocrita dum fanctum fe fimulat, et iniquum ex hibere minime formidat, ab omnibus honoratur, eiq. fanctitatis glo- C ria defertur ab ijs, qui exteriora cernunt, sed interiora perspicere nequeunt. Vnde fit vt gaudeat in prima fessione, hilarescat in primo recubitu, infletur in prima salutatione, eleuetur in reuerenti voce obsequentium, et superba cogitatione tumeat in famularu fubditorum, ficut voce quoque veriratis de talibus dicirur: Omnia vero Matth. 23.4 opera sua faciunt, ve videantur ab hominibus . Dilatant enim filacteria sua, et magnificant fimbrias fuas . Amant autem primos recubitus in coenis, et primas cathedras in fynagogis, er falutationes in foro, et vocari ab hominibus rabbi. Sed hoc corum gaudium aternitati comparatum, quid erit quando, irruente morris articulo, ita confumitur, ac siomnino non fuerio? Cuius nimirum gaudij lætitia pertransijt, et poena permanet, et cum tes amittitur, causa durat. Bene autem dicitur : [Gaudium hypocritæ ad inftar puncti. ] In puncto enim ftylus mox, vt poni- D tur, leuatur, nec mota vlla agitur, ve per exprimendam lineam trahatur. . Gaudium ergo hypocritæ ad similitudinem puncti est, quia apparet ad momentum, fed disparet in perpetuum : et sicut stilus in puncto, dum ponitur, leuatur, sic hypocrita præsentis vitæ gaudia dum tangit, amittit. De quo subditue, s

. Qu'ed bnine saculi gloriam electi reputans siene sperena, es qu'ed non a limatione bunna-, na, sed ex dinino indicio quisque set sanstru. Caput 111.

S la afemderie vígne ad cælum fuperbia eius, et capute cius nubs tetigerit, quaf. Perequiniumin fine perdetuut. J Superbia hypocrite víque ad cælum afecturer quando cius clatio cæletlem agere vitam videtus. Cius citam captur quaf nubes tangit; quando principalis para, videletie intellectus illius, finactorum præcedentium coæquari meritis ceedirut. Sed quafi flerquilinium intelle perequirum et quis in morre fua cum ad comment ductur. Hercoribus visioarum plenus, a malignis fipiritibus conculcatus. Caudia crenim vite præfenti, que inditu i elimant magna bona, sufit flercors deputams. Vende feripum etc. Jugue inditus i elimant magna bona, sufit flercors deputams leved forme etc. Jugue inditus i elimant magna bona, sufit flercors deputams levale fuel presenti que inditus esta presenti que inditus elimant magna pada de presenti que de se conteniment. Qui ergo ex terrenarum rerum presufficine atteritur, quis alditi visi velut flercora conteniment. Qui ergo ex terrenarum rerum presufficine atteritur, quis alditi visi velut flercora conteniment. Qui ergo ex terrenarum rerum presufficine atteritur, quis alditi vicius quis dum temporalem gloriam habere appetis, modo per cogitationem apud femeripfum tumer: modo

A modo candem gloriam alijs inuidet: camq. alios veraciter habentes irridet . Quot ergo vitijs plenus est, quasi tot stercoribus in conspectu æterni iudicis illius pectus fætet . Dicatur igitur : [ Si ascenderit vique ad cælum superbia eius, et caput eius nubes tetigerir: quasi sterquilinium in fine perdetur. ] Qui etsi cælestem vitam-se a gere simulat, etti intellectum suum esse similem veris prædicatoribus ostendat, quasi sterquilinium tamen in fine perdetur : quia mens illius pro vitiorum suorum fætore damnabitur . Sequitur : [ Êt qui eum viderant , dicent : vbi eft ? ] Plerumque hypocritarum vita etiam ab omnibus re proba in fine cognoscitur : vt fignis iam aper tioribus, qui fuerint oftendantur. [ Qui ergo hunc elatum viderunt, de extincto dicent : vbi eft ? ] Quia neque hic vbi elatus fuerat apparet, neque in æternitatis requie, de qua effe putabatur. De cuius breuitate vitæ adhuc apte subiungitur.

Qued fanctitas hypocritarum somniantium similitudinem habeat, in quibus est estensio phantajmatis, non certitudo virtusis. Caput 1111.

TElut fomnium auolans non inuenietur, transiet sicut visio nocturna.] Quid est vita hypocritæ, nisi quædam visio phantasmatis, quæ hoc ostendit in imagine, quod non habet ex veritate? Vnde recte quoque fomnio comparatur, quia abeo omnis laus et gloria quasi dum tenetur, amittirut. Sæpe namque in nocturna vifione, nonnulli pauperes, factos fe diuites admirantur, deferri sibi honores aspiciunt, diuitiarum moles, obsequentium multitudinem, pulchritudinem vestium, abundantiam ciborum sibimet adesse considerant : gaudent se euasisse penuriam, quam cum gemitu tolerabant : sed repente cum euigilant, inueniunt quam falsum fuerit quod C gaudebanr, eosq. euigilasse poenitet : quia vigilantes inopia vera tenet. Sic hypocritarum mentes dum aliud eft, quod agunt, atque aliud, quod hominibus oftendunt, laudes de infa fanctitatis oftentatione recipiunt: in æstimatione hominum multis melioribus præferuntur, et cum intus apud se tacita cogitatione superbiant, foris se humiles demonstrant . Cumq. ab hominibus immoderate laudantur, tales esse se quoque apud Deum existimant, quales se gaudent hominibus innotuisse. Vnde sit vt etiam zterne vite percepturos fe premia prefumant, et qui hic de humanis fauotibus exultant, illic fe habituros requiem omnino non dubitent . Sed inter hæe occulta vocationis hora furrepit: et cum carnis oculos claudunt, mentis aperiunt, moxq. ve supplicia æterna receperint, ibi vident, qua virtutum æstimatione diuites in fomnis fuerunt . Bene ergo de hoc hypocrita dicitur : [ Transiet velut visio no-

D &urna. ] Quia hoc, quod se ad momentum diuitem humanis æstimationibus videt : de oftensione est phantasmatis, non de soliditate virtutis. Nam cum mens eius in morte carnis euigilat, cognoscit proculdubio, quia fauores circa se hominum dormiens videbat. Sequitur :

Quod locus hypocrita sit cor adulantium, et quod vitia adolescentia ciut, cum co in puluerem deueniant, cum vique ad mortem in iniquitate perseuerant. Caput

Culus, qui eum viderat, non videbit: neque vltra eum intuebitur locus fuus. ] Quis est locus hypocritæ, nisi cor adulantium? Ibi quippe requiescit, vbi fauores inuenerit. Oculus ergo, qui eum viderat, non videbit: quia subtractus morte, stul-E tis amatoribus fuis abiconditur, qui eum confueuerant admirando conspicere. Nec vlera eum locus fuus intuebitur, quia lingue adulantium hunc ad iudicium fauoribus non fequuntur. Sed tamen quousque viuit, ea, que îpse agit, etiam sequaces suos docere non desinit, et per erroris sui prauitatem, alios quoque ad eam, quam exhibet, generat simulationem . De quibus hic apte subditur: [Filij eius atterentur egestate. | Scriptum eft : In maleuolam animam , non introibit fapientia . Et per Pfalmi- Sapien. 1.4 fram dicitur : Diuites equerunt , et esurierunt . Si enim de exteriori fame egestas eo- Pfalma 3. rum, et esuries diceretur, profecto diuites non essent, qui pane corporis indigerent. Sed quia dum exterius multiplicantur, interius inanes fiunt, et diutes pariter et egen tes elle memorantur : quia videlicet pane sapientiæ satiari minime merentur. Filij itaque huius hypocritæ atteruntur egestate : quia hi,qui in hypocrisi ex eius imitatione na scuntur, dum veritatis soliditatem non tenent, in cordis egestate deficiunt. S. Greg. Tom. z. Hhh 3

[ Et manus illius reddent ei dolorem suum. ] Quid per manus nisi opera designan- A tur ? Manus itaque illius ei dolorem reddent : quia damnationem iustam ex iniqua recipier operatione. Bene autem non dabunt, fed reddent, dicitur : quia peruerfæ eius actiones, aternum ei supplicium quasi quoddam debitum soluent. Sed prius quam ad zterna supplicia perueniar, qualem se hicexhibear, plenius adiungat. Sequitur : [Offa eius implebuntur vitijs adolescentiæ eius , et cum co in puluere dormient.] Origo prauæ inchoationis, caufas culpæ etiam præfumendo multiplicat. Dum enim mala agere quisque coeperit: vsu iam deterius in hoc, quod inchoauerat excrescit. Quid itaque adolescentia huius hypocritæ, nisi inchoatio prauitatis est? In adolescentia quippe iam libido feruescere inchoar. Et tunc adolescentiam hypocrita habet, cum appetere, et amplecti libidinem gloriz coeperit. Quam in eo dum adulantium blanda fomenta multiplicant, robustiorem reddunt, et quasi in offa B conuertunt . Hoc enim, quod male coepit, peius quotidie per consuetudinem roborat . Dicatur itaque : [ Offa eius implebuntur vitijs adoleicentia eius : ] quia dura in eo prauitatum consuctudines a vitio sumptæ, sunt pessimæ inchoationis . Vnde recedet ab ea . Quæ nimirum offa cum eo in puluere dormient, quia eoufque in il-

in e perautatum confucutanes a vito fumpta, funt petima: inchoatonis. Vinena.

frienda.

frienda

que habet . Vnde bene nunc dictur ! (Offa cius implebuntur vitiți adolefentitee lus .) Quis cum leuis a cmobils multa purilite facir, criam in his, que fortiz egerit, in vitio mollefici . 'Que videlicet cius offa cum co in puluere dormien . quis 
cilicet fictu pului sel domnis fumulatio illa, quam agist ira ci in illo fiquid habet validum, omni folidirate vacuatur: vr per virtuis arrogantam hoc quoque perdat, 
quod in co potui effo virtuis . Offa ego cum co in puluere dormire, effecum praticiti in ore cius malum, abfoonder illod fiib lingus fius. 1 In ore hypocriter malum 
fueriti nore cius malum, abfoonder illod fiib lingus fius. 1 In ore hypocriter malum 
fueriti nore cius malum, abfoonder illod fiib lingus fius. 1 In ore hypocriter malum 
fueriti nore cius malum, abfoonder illod fiib lingus fius. 1 In ore hypocriter malum 
fueriti nore cius malum, abfoonder illod fiib lingus fius. 1 In ore hypocriter malum 
fueriti nore cius malum, abfoonder sub selfocniture, qua afperias mallitiz, 
qua latet in mente, fiub tegmine blander locutionis operitur. Malum namque im. 
lingua, et nordi bi lingua effe., i floquensh pocciri a maltirati que praulitats aperi-

Pfal. 11.

rež. Sed ficus plerique inforum, cum quofdam agere peruserfe confipicium, qui duris funt increpationibus friendi, in lingua aferitatem fumum, fed fibbli lingua, mentis fuz benignitarem contegunt. Vode et fanta Ecclefie sponti voce dicitur : canta, e. let la fub lingua tua. Qui enim mentis fuz ducletium esperire inforimis nolunt, fed loquentes quadam cos asperitare freiumt, et tamen interverba aspera quafi latenter quidam ducledinis intermitumu, hi videlica non in lingua, fed fibb lingua habent dulcedinem: qui ainter dura que proferant, emittum quadam blanda et dulcia, quibus contribitati mens possifir exbenigitater eforuei: I las perurefiquique, E quia malum non in lingua, fed fub lingua habent, fermonibus dulcia prætendunt, avaitation de la malum non in lingua, I fed fub lingua habent, fermonibus dulcia prætendunt, avaitation de la malum non in lingua, I fed fub lingua habent, fermonibus dulcia prætendunt, avaitation de la malum non in lingua, I fed fub lingua habent, fermonibus dulcia prætendunt, avaitation de la malum non in lingua, I fed fub lingua habent, fermonibus dulcia prætendunt, avaitation de la malum non in lingua, I fed fub lingua habent, fermonibus dulcia prætendunt, avaitation de la malum non in lingua, I fed fub lingua habent. Hince flexim quod loab Amade memum

dexera tenuir, fed finifram ad gladium latenter mittem, etu w viferra efinidir. Dextera quippe menutu tenere, et quadi ex beniginatre bilandir. Sed finiframa da gladium mittit, qui latenter exmalitri percutiv. Hint dei pio quoque corum capite ferirpume eti: Sublingua esui labor et dolor. Qui enim non aperte mala, quacogitat, oftendir, laborem ac dolorem eorum, quorum mortem appetit, non in lingua extrii, fed fib lingua premir. Bene autem de hoch ypocrist individuenz: Quòd peccatores abstondenses peccata sua, parcans sibi: et quòd scientia legis, de qua gloriantur, non viuisicet cos, sed animam tamquam venenum insicia. Caput V 1.

D Arcet illi, et non derelinquet illud, et celabit in gutture suo. ] Malo enim, quod diligit, parcit: quia non hoc in semetipsum poenitendo persequitur. Vnde et additur : [ Non derelinquet illud . ] Si enim vellet relinquere , nequaquam parceret : quia pesequeretur. Sed hoc celat in gutture, quia sic seruat in cogitatione, ve numquam proferat in voce. Sequitur: [ Panis eius in vtero illius vertetur in fel aspidum intrinfecus. ] Quod panis in vtero, hoc est satietas temporalis delectationis in mente. Satietur ergonunc hypocrita illata laude, delectetur honoribus, panis eius in vtero B illius vertetur in fel aspidum intrinsecus; quia satietas transitoria delectationis, inretributionis fine ad amaritudinem vertetur, et fel aspidum, id est, malignorum spirituum, persuasio fuisse cognoscitur, quod hic laus gloriz esse credebatur. Tunc enim iniqui vident quòd antiqui serpentis veneno infecti sunt, dum flammis yltricibus traditi, cum codem suo persuasore cruciantur. Panis itaque iste aliud in ore sapit, sed aliud in vtero: quia transitoria delectationis latitia dulcis est. cum hic quasi mandendo agitur : sed amarescit in vtero : quia peracta latitia deglutitur ad poenam. Vel certe, quia panis, scriptura sacra intelligentia non inconuenienter accipitur, qua mentem refecit, eig. boni operis vires præbet, et plerumque hypocrita etiam sacri eloquij erudiri mysterijs studet : non tamen vt ex eisdem viuat, sed vt ceteris hominibus quam sit doctus appareat, panis eius in vtero illius in fel aspidum intrinsecus ver-C tetur : quia dum de facræ legis scientia gloriatur, vitæ potum conuertit sibi in veneni poculum, et inde reprobus moritur, vnde ad vitam erudiri videbatur. Neque hoc autem in convenienter accipitur, quod nonnumquam hypocrita, dum doctrina verbo ad oftensionem studet, divino iudicio cacatus, hoc ipsum verbum praue intelligir, quod male quærit. Cum vero in errorem hæreseos labitur, contingit ei, ve sicut de felle aspidum, sic infelix de pane moriatur : et in doctrina sua mortem inuenit, quia in verbis vitæ vitam minime quæsiuit. Sæpe vero euenit, vt diuinæ admonitionis eloquia, etiamfi recte hypocrita intelligat, quia in opere nequagam feruat, hac etiamo prius quam præfentis vitæ curfum finiat, amittat: vt perdat fcire, quod fciendo noluit agere. Vnde et subdituet.

Quid hypocrita in reprobum sensum instetraduntur: et quia contemnunt sinem, quadicunt, ad vitimum nec dicunt, nec faciunt.

Caput V 1 1.

Diutias, quas deuorauit, euomet, et de ventre illius extrahet eas Deus.] Vult poceta faire duima cloquis, noc examen facere. Vult docte loqui, noc viuere. Pro cotego quido mos agrique nouit, etam hoc, quad nouit, antimit ve qui a clientia proceda. Diutia si qui representatione proceda de la compania del compania del compania de la compania del co

Quid sit quod Zacharias volumen volans vidis, cuius longitudo viginti cubitorum, et latitudo decem cubitorum erat. Caput V 1 1 I.

H lnc quippe in Zacharia feriptum est: Quid tu vides Zacharia ? Erdixi : Ego vi- zub., a bitorum. Erdixi et ad met Exe et in aledicito, que gerediteur (uper facile vinuer færerær quia omnissur, sicuribi scriptum est, iudicabicut. Quid namque est volumen volans.

volans, nifi scriptura sacra. Quæ dum de cælestibus loquitur, ad superiora mentis A nostræ leuat intentionem : quia dum illam super nos esse aspicimus, ima attendere, id est concupiscere deuitamus. Qua latitudinem decem cubitoru, longitudinem vero viginti habere perhibetur: quia latitudo operationis nostræ simpla est, et longanimitas fpei in duplum tenditur, quoniam pro bono nostro opere, et hic nobis mentis re quies, et illic gaudia æterna præparantur, veritate attestante, quæ air: Si quis reliquerit domum, aut agros, et cetera centuplum in hoc faculo recipiet, et in futuro vi-Matt. 19. d tam æternam possidebie. Centenarius quippe numerus decemplicato denario fit Luca 8. a perfectus. Hic itaque centuplum recipit, qui etsi nihil habuerit, ipsa tamen perfectione mentis iam in hoc feculo habere nihil quarit. Quia ergo per hanc duplum nobis pro simplo redditur, recte hoc volumen per viginti cubitos in longum tenditur, quod per decem dilatatur. Sed quia hac ipfa facra eloquia ad aternam damnationem B funt eis, qui illa vel scire nolunt, vel certe sciendo contemnunt, recte de hoc volumine dicitue: Hac est maledictio qua egredietur super faciem vniuersa terra. Et cur maledictio dicatur, adiungit : quia omnis fur, ficut ibi fcriptum est, iudicabitur. Hypocrita igitur, quia secundum verba legis, que nouit, viuere contemnit, et de do-

china fauores querit, fui udicabiru: squia per hoc quò diulta loquitur, laudem fibi vita iultorum rapir. De quo adhu bene fubdiruz:

2004 qui forçellimem diabelt, quafi leniter shimito faudemit shenter accipit, polimodam
captat vocares tentainini violenta nectar.

Aput afpidum fugee, et occider eum lingua vipera. I Afpis partussell ferpens,
vipera vero prolizionis el corportis et alpidao oua gignuur, atque et ouis co-o

rum filij procreantur: viperæ autem cum conceperinr, filij earum in ventre fæujunt, qui ruptis lateribus matrum ex earum ventribus procedunt. Vnde et vipera, co quod vi pariat, nominatur. Vi pera itaque sic nascitur vt violenter exeat, et cum matris fux extinctione producatur. Quid ergo per aspides paruos, nisi latentes suggestiones immundorum spirituum sigurantur, qui cordibus hominum parua prius persuasione furrepunt? Quid vero per linguam viperz, nifi violenta diaboli tentatio designatur? Prius enim leniter furrepit : postmodum vero etiam violenter trahit. Caput ita. que aspidum sugit : quia initium suggestionis occultæ paruum prius in corde nascitur, sed occidit eum lingua viperæ : quia postmodum capta mens veneno violentæ tentationis necatur. Primum subtilibus consilijs ad cor hominis immundi spiritus loquuntur, qui dum leniter persuadent, quasi venenum aspidum fundunt. Vnde seri- D prum est : Qua aspidum ruperunt, et telas aranea texuerunt. Qui comederit de ouis corum, morietur : et quod confotum est, erumpet in regulum. Oua quippe aspidum prauis hominibus rumpere, est malignorum spirituum consilia, qua in corum cordibus latenr, peruerlis operibus aperiro. Telas quoque aranez texere, est pro huius mundi concupiscentia, temporalia qualibet operari. Qua dum nulla stabilitate solidata funt, ca proculdubio ventus vitz mortalis rapit. Bene autem additut: Qui comederit de ouis corum, morietur: quia qui immundorum spirituum consilia recipit, vitamin se anima occidio. Et quod conforum est, erumpet in regulum: quia consilium maligni spiritus quod corde tegitur, ad plenam iniquitatem nutritur. Regulus namque serpentum rex dicitur. Quis vero reproborum caput est, nisi Antichriftus ? Quod ergo confotum fuent, erumpet in regulum : quia is, qui in se enutrienda B aspidis consilia recipit, membrum iniqui capitis factus, in corpus Antichristi accrefcit. De hoc itaque hypocrita dicitur : Caput aspidum suget, et occidet enm lingua vipera: quia cum iniquam suggestionem antiqui hostis libenter suscipit, violentis se postmodum eius tentationibus deuictus tradit. Vnde et in paradiso quoque, stanti homini verba blandæ persuasionis intulit: sed quem semel rapuit ad consensum,iam nunc etiam renitentem trahit, et corruptionis suz delectationibus deuictum, pene violenter interficit. Sed fortaffe hæcipfa intelligere etiam per contrariam interpretationem valemus. Nam quia veneno suo aspis concite, vipera autem tardius occidit, per aspidem violenta et subita, per viperam vero lenis et diuturna tentatio de-

fignatur. Vnde et illi mors in succione capitis, vipera autem in lingua esse perhibetur: quia repentina tentatio sape inopinaram mentem mox yt sugit interficit, longa

vera

Ifa. 59. a 8.

Gen.3. 4

A vero tentatio: quia praua diutius persuadendo suggerit, velut ex lingua vipera, occidit. Et quia omnis hypocrita immundorum suggestione spirituum, quasi seppentum veneno, penetratus, quæ sunt superna sancti Spiritus dona, nequaquam considerat, dum intentionem cordis in exterioribus sauoribus situalgat, recte sibungitus:

Quòd per mel dulcedo dininitatu, per butyrum dulcedo misericordia, quam Christus Deus et homo nobu ostendit, non incongrue accipiatur. Capat X.

Non videat riuulos fluminis torrents mellis etbuyri. J la Euangelio Dominus dicti: Qui credit ime, ficute dicti efteptura, flumina de ventre cus fluens aque Jusar, J viux. Vbi Euangelida fubiungit, dicens: floc autem dixit de fipirin, quem acceptareran; eredenteres in eum. Riudui ergo funt fluminis dona Spiritura fancii. Riudus Busefi duminis charitas, riudus eft fluminis fodas primats fancii. Riudus Busefi duminis charitas, riudus eft fluminis fices, riudus eft fluminis quoman monis hypocrita, ace Deum, ne proximum diligit, quun traditoriammundi gloriam questri, riuduo fluminis anon vider quia irrigatione non infunditure monabens, riuduam fluminis mai lacra questri, munera furura despirit, est monabens, riuduam fluminis anna lacra questri, munera furura despirit, est monabens, riuduam fluminis area lacra questri, munera furura despirit, est monabens, riuduam fluminis entre la lacra questri, munera furura despirit, est monabens, riuduam fluminis entre la lacra questri, munera furura despirit, est munera furura despiritation que que a que se de la companio del la companio de la compani

this patrix amorem aperiret. Et norandum quod non riuos, fed riuulos dicit. Accipicium riuuli fluminis poliurae doan spirruitais, que in amantis mentem its C de celefibus fubriliter currunt, ve pero examis expleri non politics. Sepe namque amantis aminus exuber qui conservation si manti expleri non politics. Sepe namque amantis aminus exuber patrionis muner expletur, ve videre valest, quod loqui non valets. Fluminis autem torens, eft ipfa inundatio Spiritus fancti que incomen platis animum exuberati infunio cultigium, cum mons plufuquam incelli-gui expleti infunio dit, melle nos pariter et buryro facedum quia cum nos Optimus fancti gratus infunio cultigium, and la colligium. Mel itaque ex ace, butyrum veco ex care et de cum mai autem patris varigenitus, cum fie Deus fuper omnia. Qui cum nos dulcedion diuinitaristis (six, et empletio) incarantionis repletur, melle nos pariter et buryro fatuaits. Quia eggo spiritus Christi menemquam repleueris, et dunintaristis udadecine, et incarantonis fiele latificar: ilti riuuli toor-

D rentis fluminis mellis simul et buyyi esse memorantur: quia et de cognitione Dei alta mentem suautiar erficium; et de incarnationis gratia charismatis hane my sterio perungunt. . Sed iste hypocrita quia in extenioribus sauoribus sauo; ascinernadona non percipit, ad quæ post supplicia tendae, a diungit, cum subditur. ;

Qu'èd peccatores in morse ideo non consumuntur, an semper supersti in eu quod consumatur : Caput X1.

L'écquar Écitomaia, acetamen confuneruic.) Perfoluitenim in tormento ea, Lquar his illicita fentauit déloria, es flammis virticibus tradius, selmpes mortur, quia femper in morte fentauru. Non enim in morte confumitur; qui a feondumenteur viait moitenits, cum via tetama pena finietuar. Sed ve fine fine crucieture. E viuere fine fine in poena compellitur, ye cuius vita hie mortura fuit in culp a, illicelus mors viutat in poena. Dicat ergos [Luerquar écte monita, pet a) point empera, et ine fine fiet. † Les folos auditu valde funt terribilis, goquanto magis patíone? Sed quia multirudo iniquitatis eius exigit, ye carree fupplicip aumquam poffis, a pre fubiliturite vi fluttura multirudinem adinucationum flararum, fic et fie fine fiet. † Les folos auditu valde full enterribilis, godanto magis patíone? Sed quia multirudo iniquitatis eius exigit, ye carree fupplicip aumquam poffis, a pre fubilitativa multirudinem adinucationum flararum, fic et fie fine fiet. † Les folos auditur valde eili livitori tradius sentito. Se cur enim exercitati in bonis operibus elekti nonnumqua plus fluden agere, quiàra le dignatus eft Dominisuluber: c. canis caimi viginitas sequaquam india eft, feletarummodo laudata tann filla inberente, nimirum conigiami am culpa crederetus, et tamen multi virture vigi giantati pollena, y vividelice plus impedanto oblequio.

quam acceperunt pracepto: fic plerumque peruerfi quique in ptauis actibus exer. A centur, ye plus intendiant in peruerda operatione quod faciant; qualum exer fu reproborum iniquiratis accipere exempla potuerunt. Vade et amplioris retributionis cormeno feriuntur, quia et ipfi ex femetipfis amplius actiones prauas, de quibus feriri debeat; juneerunt . Bene itaque dictur:

Quòd licet emnium dama storum immania fint tormenta, granim tamen puniuntur adinaenteres maleram, que l'uniu malignàenie es flegiste ex se excegiuserant, querrum exemple in algre représie nan innocerant. Capat XII.

19. Tyras multirudinem adinuentionum fuarum, fice risfitinebit. J. Non enim inueni letterin inquiatem nousam, nifet quarerese et cono quarerese, nife extudo perpetrate feftinaret. Penfatut ergo in tormento e ius nimietas mala e cogitationis i et dolo- 8 rem recipit digara terithoriosi. Et quamuis dammarorum omnium fit dolor infinitus, gratiora tamen tormenta recipiunt, qui multa in iniquitaribuis, ex fuis quoque defiderij inuenerum. Sed quia Sophar huius hyporitus intulti ponama, protinus adiungu culpam, nec vnam quamilher narrat, i del am, de quam quape eft. Radis romnium malorum eft cupitatis a. Cui ergo cupiditat daminari dicitur, fuibedua proculdubio malis omnibus demonfatutu. Nam filbuitari del culpatini daminari dicitur, fuibedua proculdubio malis omnibus demonfatutu. Nam filbuitari and proculpatini sul sul culpatini daminari dicitur, fuibedua proculdubio malis omnibus demonfatutu. Nam filbuitari and proculpatini sul culpatini daminari dicitur, fuibedua proculdubio malis omnibus demonfatutu. Nam filbuitari daminari dicitur, fuibedua proculdubio malis omnibus demonfatutu. Nam filbuitari daminari dicitur, fuibedua proculdubio malis omnibus demonfatutu. Nam filbuitari daminari dicitur, fuibedua proculdubio malis omnibus demonfatutu. Nam filbuitari daminari dicitur. Jung fuiber definitari de qualta daminari dicitur. Jung fuiber definitari de qualta daminari dicitur. Jung fuiber demonfatutu. Nam filbuitari daminari dicitur. Jung fuiber definitari del qualta daminari dicitur. Jung fuiber definitari del qualta del q

Matth.z v. d fuper rapit . Venturus namque in iudicio Dominus dicturus est reprobis: Esuriui, C et non dediftis mihi manducare : sitiui, et non dediftis mihi potum : hospes eram, et non collegistis me: nudus, et non operuistis me, et carera. Ex qua culpa subiungitur 1 Discedite a me maledichi in ignem aternum, qui paratus est diabolo et angelis eius . Si igitur tanta poena mulctatur: qui non dediffe fua conuincitur, qua poena, feriendus eft, qui redarguitur aliena abstulisse? Rapuit ergo et non adificauit eam, quia non solum de suo nil tribuit, sed etiam quod erat alienum, tulit . Bene autem subditur: [ Nec est satiatus venter eius . ] Venter quippe iniqui auaritia est: quia in ipso colligitur, quidquid peruerso desiderio glutirur . Liquet vero quia auaritia desideratis rebus non extinguitur, sed augetur . Nam more ignis cum ligna, quæ consumat, acceperit, accrescit: et vnde videtur ad momentum flamma comprimi, inde paulo post cernitur dilatari . Er sæpe omnipotens Deus cum auaræ menti vehe- D menter iralcitut: prius ei permittit ad votum cuncta sup petere, et postea per virio-nem subtrahit, vt pro eis debeat supplicia æterna tolerare. Vnde et subditur: Et cumhabuerit que concupierat, possidere non poterit. Maioris quippe iracundia est, cum hoc tribuitur quod male desideratur, atque inde repentina vitio sequitur: quia hoc quoque obtinuit, quod, Deo irascente, concupiuit . Vnde et per Psalmistam di-Pfalm.77. citur, cum escam carnis male populus desiderasse perhibetur. Adhuc esca corum erat in ore ipsorum, et ira Dei ascendit super cos, et occidit plurimos corum. Solent

namque tardius apparere diuina iudicia, cum præpediuntur, ne impleri debeant, mala vota. Non quanto citius malum votum impleri permittitur, plerumque tan-

to celerius punitur. Vode ergo hypocreia feitinemultiplicatur, ve potens fit, inde aginur cum celeritate, net raqua et arbufta, qua radius recluma, annoda perdurant : E erque in temporia breuitate proficium, celerius arecfunt et quaficum feitinam et11. festenduar adon net fits. Sequitura: I Remandie de ciboeius: J. Cibus eius, et homno hoo, quod peruerio defiderio concupiuir. Sed percuffo hypocrita, de cibo fuo il remaner: quia cum jir fa de terran fapplicia ductura e acundis bons, qua hip poffederar, alienatur. Vode adhuc fubditurs: [Properera inhi permanebir de bonsteius.] Steimi me bonis fuis e il aliquid permanere; recum que haburear, tolleret. Sed quia omnia ambiens, timere iudicem noluir, ex hae vita fubrradus, ad iudicem uudus valir. Cui tramen iniquo ad rerributionem miuss eft, quod in fubficquenti possa 
crucitatur, fi in hae faltem vita liber efte permitritura: Sed nulla eft liberras in culjat pa quia feitipum eft i Vibifitrius Domnia; bii hiberasa. En eptumque permerfar

92, quia scriptum est : Whi spiritus Domini, ihi libertas . Et plerumque peruerse menti ipsa sua culpa sit popula . Vnde et reche subiungitur :

Quod anaritia ex copia non extinguitur , sed angetur : et quod ea ; qua anaris Deus ad tempus habere permittit, postmodum subtrahit, vi iam hac vitio incipias a vinis, qua persiciesur in mortuis . Caput

Vm satiatus fuerit, artabitur. ] Prius quippe anhelat per auaritiam concupita congregare. Et cum quasi in quodam ventre auaritia multa congesserit, fatiarus arratur : quia dum anxiatur qualiter acquifita cuftodiat. ipfa eum fua fatietas angustat. Diuitis enim cuius dam vberes fructus ager attulerat, sed quia vbi eos Luca 12.b tantos reponeret non habebat, dixit: Quid facia, quia non habeo quo congregem fructus meos? Et dixit: Hacfaciam . Destruam horrea mea,et maiora adificabo. Qui ergoex abundantia coangustatus dicebat: Quid faciam, quasi multo cibo pressus

B aftuabat. Pensemus quot votis appetijt, vt vberes fructus ager illius afferret. Ecce autem vota completa funt, quia fructus vberes ager attulerat. Sed quia ad recondendum loca non sufficiunt, multiplicatus diues quid faciat ignorat. O angustia ex satietate nata! De vbertate agri angustatur animus auari. Dicens namque: Quid faciam, profecto indicar, quia votorum suorum affectibus pressus, sub quodam rerum fasce laborabat. Bene ergo dicitur: [Cum sariatus fuerit, artabitur:] quia mens auari, quæ prius ex abundantia requiem quæsierat, post ad custodiam grauius laborabat. Vnde hic quoque adhuc subditur: [Æstuabit, et omnis dolor irruet in eum.] Prius namque dolorem habuit in ipía fuz concupifcentiz fatigatione, qualitet concupita raperet, quo modo, alia blandimentis, alia terroribus auferret: at postquam acquifitis rebus peruenit ad defiderium, alius hunc dolor fatigat, vt cum folicito

ŝ

ès

C timore custodiat, quod cum graui labore meminit acquisitum. Hinc inde insidiatotes metuit, atque se hoc perpeti quod ipse fecit alijs, pertimescit. Formidat potentiorem alterum, ne hunc sustinear violentum : pauperem vero cum conspicit, suspicatur furem. Ipfa quoque que congesta sunt, curat magnopere, ne ex nature propriæ defectu per negligentiam confummantur. In his itaque omnibus, quia timor iple poena eft, tanta infelix patitur, quanta pati timet. Post hoc quoque ad gehennam ducitur, et æternis cruciatibus mancipatur. Omnis ergo dolor super eum itruit, quem et hic prius pœna concupiscentia, postmodum vero cura custodia, et illic quandoque poena vitionis cremat. Mira autem est securiras cordis, aliena non quærere : fed vniuscuiusque diei victu contentum manere . Ex qua videlicet securitate etiam perennis requies nascitur, quia a bona et tranquilla cogitatione ad gaudia

D aterna transitur. Quo contra reprobi,et hic fatigantur in desiderijs,et illic in tormentis, eisq. de labore cogitationis, labor doloris nascitur, du ab æstu auaritiæ trahuntur ad ignem gehennæ. Et quia, vt supra iam diximus, sæpe peruersus quisque quanto citius peruenit ad desiderium, tanto facilus rapitur ad tormentum, optando subiungitur : [ Vtinam impleatur venter eius , vt emittat in eum iram furoris fui , et pluat super illum bellum suum. ] Super hunc hypocritam bellum suum Dominus pluit, cum iudiciorum suotum gladijs eius opera percutit. Bellum namque Deo pluere, est iniqui vitam districtis sententijs desuper ad interitum vrgere. Bellum Deo pluere, est superbientia contra se corda percutere, et mentem andam quasi quibusdam. guttis pluuiæ densescentibus, iudiciorum suorum iaculis fetire: vt cum iam ad iudicium rapitur, modo meminerit, quia male concupiuit, et concupita peius con-

gregare studuit, modo doleat, quod congregata deserit, quandoque autem et vitionis ignem fentiat, quem ne bene viueret, prauidere contempfit. Sequitue :

Quod qui prasentes necessitates, qua sunt quasi arma ferrea metuentes, multa per amaritiam rapiunt, arcum aneum diuina vitionis incurrunt. XIIII.

Vgiet arma ferrea, et irruet in arcum æreum.]Sciendum quòd auaritia aliquando per elationem furrepit, aliquando vero per timorem . Sunt namque nonnulli, qui dum potiores videri appetunt, ad alienaru rerum ambitum succenduntur. Et funt anulli qui dum fibi fubfidiorum necessaria deesse timent, mentem ad auaritiam relaxant, es aliena ambiunt, cum fua fibi fufficere non posse suspicantur. Omnis vero necessitas

Pfal. 104

necellitas non incongrue ferrum vocatur, quia vitam inopis mezoris vulnere cru- à ciar, fieut de sius quoque necellitaribus feriptume fl, qui a fratribus vendius affii. Cham vitam dutebat-Ferrum petrafilit animam cias. Quid ergo fun arma ferrea, nifi neclifitates vite parfentis, que dura premun, qui vitami nopis indequunturi Ferrum quippe arugo confumit, as autem confumere difficilius folete. Ferro ergo necellitasparefina, que transfioria el fi, era eutem fenenteia aterna figurature. Et qui indicium fupernum ab iniqui mente non attenditur, infle arcui comparatur: quoniam velture sindigis percuiri, que illud si, qui percuituri, non attendit Fugicierago arma ferrea, et irme in arcum arcum, quia dum presentes necelfitates metenes, multa per autaritam rapie, extreme indicij distribité percutificulos anteponite. Et cum fugit arma ferrea, ab arcus arei fagitits incentitur quia mala temporalia fulte pracuens, fementia seena percuture. Qui cam hicinopia durifiam cum culpa 5 fugit zille perpezuitatem un'at vilionis inuncit. Sequiture. Sequiture in a didicium rapiatur, a datuc qui si ciiquus sife hic opereturi, infinata sequiture. Sequiture.

Quod qui diabolo tentanti consenit, de vagina cogitationis educitur per suggettorem, et vitro
cereditur per liberam voluntatem. Caput X V.

E Ductus et egrediens de vagina fua, et fulgurans in amaritudine fua. ] Iniquus ifte infidiatur deprædationibus proximorum, fed dum praua in cogitatione machinatur, quafi adhuc gladius in yagina eft : dum vero malum, quod cogitaut, inique perficit, de vagina sua egreditur : quia de occultatione cogitationis sua per iniquitatem mala operationis aperitur. Oftenditur in opere, qualis latuit in cogitatione . Et notandum quod air : Eductus et egrediens de vagina fua : eductus feilicet per C seductorem, egrediens vero per propriam voluntatem. Nam is, qui ducitur, ducentem proculdubio fequitur: qui autem egreditur, fecundum fuam pergere voluntatem videtur : Qui ergo ad mala quæque opera, et ab antiquo hoste trahitur, et tamen suo libero arbitrio in corum desiderijs obligarur, de vagina sua eductus et egrediens dicitur, quoniam hoc quòd ex praua cogitatione exitad pessimam operationem, et illius est spiritus, qui suggessit, et eius nequitiæ, qui ex propria voluntate confensit. Cuius adhuc potentia terror ostenditur, cum protinns subinfertur. : [ Et fulgurans in amaritudine fua. ] Fulgur quippe cum repente desuper venit, cum terzore ante oculos clarescit, claritatem ostendit, et anteposita percurit. Sie sie videlicet iniquus cum gloriam vita prafentis assumpferit, vnde in hoc mundo per poteutiam clarus oftenditur, inde agitur, ve in vltimo feriatur. Quali fulgurare iniqui eft in D huius vitæ honore clarescere. Sed quia splendor gloriæ illius æternis gehennæ supplicijs mancipatur, recte nunc dicitur : [Fulgurans in amaritudine fua. ] Qui enim modo quali ex terrore, et claritate feriens gaudet, inde post supplicia in perpettium fustinet. Et quidem de quodam diuite scriptum est : quia epulabatur quotidie splendide. Sed aliud eft fplendere, arge aliud fulgurare. Nonnumquam quippe fplendor fine percusione est, fulguris vero nomine splendor exprimitur cum percussione . Qui itaque in potestare positus alijs nocer, non incongrue fulgurans dicitur: quia vnde ipfe contra bonos quafi ex luce gloriæ extollitur, inde bonorum vita cruciatur. Sequitur :

Luca 16.e

Quod borribiles diaboli dicuntur, qui vadunt et veniunt, dum vitia nitigs occurrentia, adinuicem fibi in corde captino succedunt. Caput XV 1.

A dancet venient (ippereli horribiles, Qui hoc horribiles, nif maligni fipittus appellature, honi videlicer mentius paendi arque figiedil Ez qui ajdem maligni spiritus certis quibusque vitis singuli obfequi sun credendi scum peruertus sine alia quidem viti a domonentum delerere videru, s sed ais agres incipit, super hune protecto horribiles vadun et veniunt: qui a peruer si mente, et si alia mala delerunt, si alio coupant: Spe namque videas inquium in terrena poershae constitutum; grani strore commoneri, qui dquid tra singgelferit exequi i et eum farora absocitum protenta qual de cominima dente annu incuria ad tempus interminiture, quame attur, appetite videri terribilis. Sed cii rec exigit, ye loqui quid humilire debe acquasti A polipofino recrore fuperbia, remifia locutione blanditur, et cum fuperbias videri de fieri, duplez e filei non pertinecitr. In citater go mentem viria virija fucedunt, reche de eo di-citura Vadatue, evenient fuper um horrbibles qui agou virija decedenibus furedenibus furedenibus premitur, tot malignis fipiribuse ina sanimus quali euntibus ao redeunibus deudala-tur. Sed hace, qui agia extraire super partes productur nam menti eius firuld omnia rada to colligature. Vode a chibalium (Onnes temebra ab fonoditer fiuri no occulise ilus a Quai at cellula yucora a calones bonas in fuperficio eflorada, quadatu mame in on malorum operum encher a paparent, fed camen munus prodit in opere, quiam in cius latet cogitatione. Nam qui cundet ilimitum efection no explere, cunda, que no censa, in entre actius te enche. Onnes ergo tenebre in occulise ilus ab fonodire dicuntur quia etti in fe mala omnia non oltendi, ormai tamen inforre proximia a peperit.

Qu'ad ab ipsa mundi origine ignis gebenn a creatus est, in quo qui in carne, & anima peccanerunt, in viroque ardebunt. Caput XVII.

C Ed mens ista sic reproba qua vitione sit ferienda, subiungit. Sequitur: Deuorabit eum Jignis, qui non succederur. ] Miro valde modo paucis verbis expressius est ignis gehennæ. Ignis namque corporeus, vt esse ignis valeat, corporeis indiget fomentis. Qui cum necesse est ve seruetur, per congesta ligna proculdubio nutrituro nec valet nisi succensus esse, et nisi resotus substitere. At contra gehennæ ignis, cu sit incorporeus, et in se missos reprobos corporaliter exurat, nec studio humano succenditur, nec lignis nutritur: sed creatus femel durat inextinguibilis, et succensione non indiget, et ardore non caret. Bene ergo de hoc iniquo dicitur: Deuorabit eum ignis, qui non succedetur: quia omnipotentis iustria fu C turorum præscia, ab ipsa mundi origine gehennæ ignem creauit, qui in poena reproboru esse semel inciperer sed ardorem summ eriam sine lignis numquam finiret. Sciedum vero est quod omnes reprobi, quia ex anima simul et carne peccaucrunt, illic in anima pariter, et carne cruciantur . Vnde per Pfalmistam dicitur : Pones eos ve clibanum ignis , in tem- Pfal, 20, pore vultus tui: Dominusimira nua conturbabir cos, et deuorabit cos ignis. Clibanus namque intrinsecus ardet, is verò, qui ab igne deuoratur, ab exteriori incipit parte concremari, Vt ergo facra eloquia, ardere et exterius, et interius reprobos demonstrarent, cos et ab igne deuorari, et sicut clibanum poni testantur, vt per ignem crucientur in corpore, et per dolorem ardeant in mente. Vnde hic quoque cum de hoc impio diceretur: Deuorabit cum ignis, qui non succendetur: protinus de eius spiritu additur : "

D Quod amatores buius vita, & hic de corpore nolentes educuntur, & in inferno in corpore tentetur inniti. Caput XVIII,

Ffligetur relictus in tabernaculo suo.] Iniqui enim tabernaculum caro est, quia A infam lætus inhabitat, et fi sit possibile, oprat vt eam numquam relinquar. lusti vero, quia gaudium fuum in spe calestium ponunt, corumq. conuersatio in calis est, Phillp. 3. 4 cũ adhuc in carne funt, quasi in carne ia non sunt : quia nulla carnis delectatione pascuntur. Vnde et quibusda dicitur: Vos autem non estis in carne, sed in spiritu. Neque enim in Rom. 8.6 carne non erant, qui per magistri epistolas exhortationis eloquia suscipiebant : sed quasi iam non in carne effe, eft de amore carnaliu nihil habere. At contra iniquus ifte, quia omne gaudium suum in carnali vita posuit, in tabernaculo carnis habitauit. Quam videlicet carnem cum in resurrectione receperit, cum ea gehennæ igni traditus ardebit. Tunc ab ea educi a poetit: tunc eius tormenta euadere, si valeat, quarit: tunc incipit velle vitare quod amauit. Sed quia eandem carnem Deo prapofuit, iudicante Deo, agitur, vt ex ea amplius in igne crucietur. Hic itaque eam relinquere non vult, et tamen ab ea abstrahitur:illic ea relinquere appetit, et tamé in ea propter supplicia seruatur. Ad augmentu itaque tormen ti,et hic de corpore nolens educitur, et illic in corpore tenetur inuitus. Quia ergo eius spiritus carne qua fibi male amando prepofuit, euadere in tormento volet & non valet:recte nunc dicitur: [Affligetur relichus in tabernaculo fuo. ]De cuius accufatione mox dicitur:

Quòd hypocritarum mala, qua modo videntur abscondita, & angelis, & hominibus in fine patebunt.

Caput XIX.

R Euclabunt cæli iniquitatem eius, et serra confurget aduerfus eum:] Quid per calos, nifi iusflos: et quid per terram, nifi peccatoires accipimus? Vinde ei in Dominica oration de confurcion de confusion de confurcion de confusion de confu

# 650 S. Gregorij Expos Moralis Lib. XV.

Math. 6.4 rione petimus: Fiat voluntas tua ficut in calo et in erraz ve videlicet voluntas noftri conLos. 11.2 diroris ficuti in omnibus sindis perfecieure, ita et in omnibus quoque percatorabus impleaturi. 18. p. 1

hic nec bonis ymquam, nec malis pepercit, in illo eum tremendo examine, et iustorum vita et peccatorum pariter accuset. Et grauius quidem est, si quid iustis potius quam peccatoribus noccat. Vinde et per Prophetam dicitur: Sanguis eius in medio eius eft, super lim Ezecb.24.b pidiffimam petram effudit illum, non effudit illum fuper terram, vt possit operiri puluere. Per terram videlicet, et puluerem peccatores, per petram vero limpidiffimam iuflum fignans, qui grauibus, peccatorum contagijs non exasperatur. Sanguis ergo super limpidiffimam petram effunditur, quando malitia cruente mentis in attlictione justa anima B graffatur. Cum ergo fit grauius iuftos, quam iniufte iniuftos affligere, multo tamen eft granius, et iustis pariter, et iniustis nocere. Quia ergo hic iniquus, et iustis pariter nocuit et injustis, in accusatione condemnationis reuelabunt cali iniquitatem cius, et terra consurget aduer sus eum: quia et illis obstitit, qui cælessia, et eos pressit, qui ima sapuerunt . Posfunt vero per terram non folum peccatores et reprobi, sed et hi, qui terrenis actibus occupati, eleemofynarum et lacrymarum ope ad atternam vitam perueniunt, designari; de quibus per Pfalmistam dicitur, cum venire Dominus ad iudicium nunciaretur : Aduoca-Pfal. 49

pait, elemofynarum et lacrymarum ope ad atternam vitam preimenin, oquightirus pait, elemofynarum et lacrymarum ope ad atternam vitam preimenin, oquightirus pait, elemofynarum et rearam, ve diferentere populum finum. Celos quippe finfam advecue ut celos furfum et terram, ve diferentere populum finum. Celos quippe finfam advecue, cum dum in indicio control de la con

night cum Jeo on the goal et al. (1994) and the grant per damarionis cius abfondiure, set quidem acta tilius rego de his que equi, in rempore damarionis cius abfondiure. The damario de mata tilius uro contribucius per duplicaterem multa celanure; fed in demanationis de contribucius de fundamente de contribucion de fundamente de fundamente de contribucion de fundamente de fundam

ritur (qula in clus mente cogitatio peturfa detegitute. Le fin die furoris Dei detrabitui qua offendi iri udicie, flammis vitricibus rationas, de lus configoretti eparature. Qui un fuma cogitare dum viuerte noluit, peccarorum (uorum pondere deprefilus, a facie isulitation in ima suppliciorum cadeel. Nuna caument peccaratero modiferat iudex e reforetat, assessione que ad coonserinorem fingulos, quia dies patientiae, en ecodum el dies furoris, expediar. Sed in fuede de patientiz quali immobilis mannet hypocrita, dum et multa malla peteretras, et hune flagella nulla catligans. Sed in furoris die detraheutur, quia viaducia remporera puta son di pipicia, a) interni middiri vuller (paratur. Sequitum).

Qued faucti partem suam unn a Domino, sed ipsum Dominum accipiumt, peccatoret vero, quia extra Deum partem quarunt, partem suam ignem inneniumt.

XX.

#### In vigefimumprimum caput B. Iob. in se districte mala deseuerunt. Nã quos magna premunt, etia mala minima in gehenna

pariter affligunt. Sancti autem viri non partem a Domino accipere, sed partem suam ipfum Dominum habere defiderant. Vnde Propheta deprecatur, dicens: Portio mea Do- Ffal. 118. minus. Iniquus vero quia portionem fuam habere ipfum Dominum non quefiuit, partem fuam extra Dominum ignem inuenit, vt ab eius facie exclufus, quia gaudere in ipfo non appetit, sub ipso crucietur. Hæc Sophar ita intulit, vt per ea , quæ contra hypocritam dixerat, beati lob vitam feriret, exiftimans, quod is, qui a Domino percuffus effet, cuncta bona, que egerat, mente simplici non egisset. Quem enim percussum vidit, Deo displicuisse credidit. Sed amici beati lob etiam in hae re hæreticorum speciem tenent, qui in fancta Ecclesia dum quosdam bene agentes aspiciunt sub stagellis gemere eos, existimant bona merita in bonis actibus non habere : et malos credunt, quod affligi verbere diuino con-

B spiciunt, videlicet nescientes, quia multæ tribulationes iustorum : et flagellat omnem Pfalagafilium quem recipit. Sed beatus lob more fanctæ et vniuerfalis Ecclefiæ, quæ a peruerfis Heb. 12.4 verborum iacula aquanimiter tolerat, et cum superborum dicta audit, humilitatis sua tra mitem non relinquit, cum magna cordis humilitate fubiunxit, dicens

#### CAPVT VIGESIMVMPRIMVM BEATI IOB.

Espondens autem lob, dixit: Audite quaso sermones meos: et agite pomitentiam: Suftinere me, vt ego loquar, et post mea, fi videbitur, verba ridete. Numquid contra hominem disputatio mea est, vt mento non debeam contristari? Attendite meet obstupescite, et superponite digitum ori vestro. Et ego quando recordatus fuero ; pertimelco : et concutit carnem

meam tremor. Quare ergo impij viuunt, subscuati sunt, confortatio, diuitijs? Semen corum permanet coram eis:propinguorum turba et nepotum in confpectu corum. Domus corum secuta sunt, et pacata : et non est virga Dei super illos. Bos corum concepit, et non abortiuit: vacca, peperit, et non est priuata fetu suo. Egrediuntur quasi greges paruuli corum, et infantes corum exultant lusibus. Tenent tympanum et citharam, et gaudent ad sonitum organi. Ducunt in bonis dies suos, et in puncto ad inferna descendunt . Qui dixerunt Deo: Recede a nobis, scientiam D viarum tuarum nolumus. Quisest omnipotens vt seruiamus ci? Et quid nobispto-

dest, si orauerimus illum? Verumtamen quia non sunt in manu corum bona sua, confilium impiorum longe sit a me. Quoties lucerna impiorum, extinguetur, et superueniet eis inundatio; et dolores dividet furoris sui. Erunt sicut palex ante faciem venti, et ficut fauilla, quam turbo dispergit. Deus seruabit filiis illius dolorem patris, et cum reddiderit, tune sciet. Videbunt oculi cius intersectionem suan, et de furore omnipotentis bibet. Quid enim ad Deum pertinet de domo sua post se? Et si numerus mensium eius dimidictur: numquid Deum docebit quispiam scientiam, qui excelos iudicat? ifte moritur robustus et fanus, diues et felix : viscera eius E plena funt adipe, et medullis offa illius irrigantur. Alius vero moritur in amaritudine animæ suæ, absque vllis opibus : et tamen simul in puluere dormient, et vermes operient cos. Certe noui cogitationes vestras, et sententias contra me iniquas, Dicitis enim : Vbi est domus principis, et vbi tabernacula impiorum ? Interrogate quemlibet de viatoribus, et hæc eadem illum intelligere cognoscetis. Quia in diem perditionis seruatur malus, et ad diem furoris ducerur. Quis arguet coram co viam cius, et que fecir quis reddet illi? Ipfe ad fepulchra ducetut, et in congerie mortuorum vigilabit. Dulcis fuir glareis cocytiset post se omnem hominem trahite et ante se innumerabiles. Quo modo igitur consolamini me frustra, cum responsio vestra repugnare oftenla fir veritati

## 652 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XV.

Quod boni in locusionibus fuis aus fibi aus fuis auditoribus prodesse intendent.

Capat

X X 1.

Vdite quafo fermones meos: et agite pœnitentiam. ] Qui enim cum diceret: Audite, addidit: Quæfo, cum quanta humilitate loquatur infinuat: dum contra fe superbientes rogat, vt eoru fenfum ad falutis doctrina reducat. Sancti autem viri dum intra vni uersalem Ecclesiam non solum docere recta, sed etiam peruersa tolerare parati sunt, irrideri non metuunt. Vnde et subditur: [Suftinete me, vt et ego loquar: et post mea, si videbitur, verba ridete. ]Boni etenim cum loquuntur, duo funt, quæ un fuis locutionibus attendunt, vt videlicet aut fibi & auditoribus fuis: aut fibimet folis profint, fi auditoribus prodesse non possunt. Cum enim bene audiuntur bona, quæ dicunt, sibi simul et auditoribus profunt. Cum vero ab auditoribus deridentur, fibi proculdubio profuerunt quos a culpa filentij liberos fecerunt. Beatus itaque lob vt fibi et fuis auditoribus profit, dicat: [Audite B quæso sermones meos, et agite poenitentiam.] Vr autem ipse quod debet, exoluat, etiam fi auditoribus prodesse non valeat, adiungit: [Sustinete me, vt et ego loquar:et post mea, si videbitur, verba ridete. IEt notandum, quia dum subjungeret: Agite poenitentiam, pramilit: Audite, cum vero subderet: Post mea, si videbitur, verba ridete: præmisit: Sustinete me. Audire quippe volentis est, sustinere nolentis. Amici ergo eius si doceri appetunt, audiant: frautem irridere parati funt, fustineant quæ dicuntur:quia videlicet superbis mentibus pondus graue est oneris, doctrina humilitatis. Sequitur:

Quid tob quie inter flagelle Deo disfitiesiss se fee creditis, ideo trittabatur. Et quod qui Deo placet, sice bomiunius disfiticeu, son cit vode contrifteur. Cepat XXII.

Numquid contra hominem disputatio mea est, ve merito non debeam contristari?] C
Omnis, qui Deo placens, hominibus disfisicet, causa trissitius nullas habet. Qui au-

tem aut hominibus places, Deo displicet, aut simul Deo et hominibus displicere se credits si hunc tristitia non afficit, a virtute sapientiæ alienus existit. Beatus auté lob displicuisse Deo inter flagella se credidit: et idcirco animum ad tristitiam reuocauit: quia despiciendus non erat, cui se displicuisse formidabat. Si autem de vitæ suæ meritis contra homine difputaret, nequaqua contriftari debuisset : sed quia per flagella præsentia anceps factus de anteacta vita fuerat, in flagello triftitiam jure requirebat. Vnde etiam fubdit: [Attendite me et obstupescite. Ild est, considerate que egi, et admiramini in hac percussione que patior. Qui adhuc recte infert, dicens: [Et superponite dignitum ori vestro.] Ac si aperte di cat: Scientes bona, quæ egi, et considerantes mala, quæ patior : vosmetipsos etiama verborum culpa compescite: atque in meis percussionibus vestra damna formidate. Vel cer- D te quia digitis quaque discernimus, non incongrue per digitum discretio designatur. Vn de et per Pfalmistam dicitur: Benedictus dominus Deus meus, qui docet manus meas ad prælium, et digitos moos ad bellum. Per manus videlicet operationem, per digitos vero di feretionem fignans. Digitus ergo ori superponitur, cum per discretionem lingua refrenatur: ne per hoc, quod loquitur, in flultitiæ culpam delabatur. Ait ergo: Superponite digitum ori vestro, id est, locutioni vestræ discretionis virtutem adjungiteret per hæc, quæ recta contra hypocritam dicitis, quibus fint dicenda, videatis. Sequitur: [Et ego quando recordatus fuero, pertimesco: et concutit carnem meam tremor. ] Quia beatus Iob actuum fuorum oblitus non fuerat, extrema locutio eius oftendit. Qua ex re hoc, quod ab eo nunc amicis dicitur : Et ego quando recordatus fuero, pertimefco : et concutit carnem meam tremor: constat nimirum quod per irrisionem dicatut . Ac si aperte diceretur : Si me aliquid hypocritæ habuisse meminero, in poenitentiæ mox seru contremisco. Carnem vero fuam, fi recordatus fuerit, tremore perhibet concuti, id est, infirmitatem operis vitionis pauote fatigari. Sed quia multa Sophar de subita damnatione impij, in quibus beati Iob patientiam momordit, afferuit, fanctus vir contra eius dicta subiungit, dicens :

Pfal. 143.

Felicitatis buins nita enumerat gandia. Caput X X 111,

Q Vare rego impli viuum, fublequati func, confortatio, diutijië ) Nifi enim cos patien.

Q Vare rego impli viuum, fublequati func, confortatio, diutijië ) Nifi enim cos patien.

diutijs, cit effe potentes in cipium confortantu vero, ci diu in hac vita fubifitere permicturur. Quose milim fubifanti eletura, in fuz faitu potentie dierit longitudo confortat. Vet cette fubleuati et confortati reformaturquia fubleuati en confortati reformaturquia fubleuati et confortati et confortati reformaturquia fubleuati et confortati et conforta

A sed fun pleique, qui en honoribus fubleuari, ed diutijs confortari, ea qua in has concupieme vus a ceiquime fince dione antern fololo primarur. His nimirum più fui porenia come eli, cum et ma guam fe habrer herediat em confederant, en haredes non habent
quabu relinquant. Qui riaque procodif i adinto mania, a delin fili giudi facelfores fiantiquibus relinquant. Qui riaque procodif i adinto mania, a delin fili giudi facelfores fiantiquibus relinquant por manet coram eia. Ji na augmentum magna felicitaria, cum
na sun parimonio dantur et heredes sa ne qua necellias faltene fianceralis a chouse
de la consideration de la consideration

esc. Quidi fiqua mentem inrefina cogitatio exurat, et fecuriratis gaudia domeflica rixa Ir anninether 2 Quaer flumida hiusi felicias și, lâtea non elft Sequiture; I Domus corum fecure finn et pacatae, et non eft virga Dei diper illos. J Secura et pacatae finn et quia peccantes viumit, lugenda agunt, et gaudia non refinquumt. Virga esco diperrae diciplima non percutire et anto amplius in culpa proficiunt, quanto minus ex culpa feriuntur. Sed quia muss que profierantur audiatiumus, in garis quoque que profieritar arriedat, videamus. Sequituri [Bos comun concepii, et non abortuni: vacca peperis, et non eft priuata feru fio. ] Vilgaris isocutionis via eft vo bouem mactium, et vaccan feminal vocent: fed literatura locusio bosi communis generia appellat. Vinde nane dictitur. [Bos corum prima felicitas eth. f. greet ferilitarien non habera conspirie fecunda ci conceptus al partum venit: ternis autem, fi boc, quod partum eft, per nutrimenta ad proueclum ducatur. C Verepo ten finui adeli immis ideo monfitares, compare reces beatu Qua afferi concepti-

C Vergo tota finuli addicimpijo demonitraret, corum gregos batus lob afferit concepification modification productive peptrilis, e refun propio non tele prinators. Minor autem effeticiata, ficum gregos crecium, cultodes quoque gregum non proficiant. Vinde et a décundratem gregom, mon kreconditara familita kibos quant. Nam dicturel [grego harunit qualification gregos paruali cocume, trindutes corum extutant lutibus.] Vi ficut maiora ad habendum concesti faint in multi germiner ad cultodications. Sed qual diruit: Futuriant lutibus; ficul multipartici printing quoque infantium liatina in donto insipuorum ne vitem valte dife creberum; jubication productive de la concesti faint in liatina in donto insipuorum ne vitem valte dife creberum; jubication productive de la concessiona d

Quidquid temporale est, substum est, et ad instar punti momentaneum. Caput XX 1111.

Neumt in bonis sizes fuor, et in punch ad inferna defendunte. Esce beate vi recomment authorities production and inferna defendunte. Esce beate vi recomment punch authorities defendente, and infernation defendente infernation defendente infernation defendente infernation defendente infernation de textenum quisipue productive. de præservo insulitation and infernation entre infernation delapid function fruit infernation delapid function fruit infernation point infernation delapid function fruit infernation delapid function delapid function fruit infernation production delapid function fruit infernation fruit infern

Quòd ideo peruersi Deo dicuns: Recede a nobis:quia eius dottrinam et regulam charitatis contemnunt . Caput XXV.

Vi dixerunt Deo: Recede a nobis.] Hæc verbis dicere vel flulti minime prefumunt:
Get amen perueri fomnes Deo: Recede, non verbis fed moribus, dicunt. Qui
enim illa a gunt, quæ Deus omnipotens prohiber; quid aliud faciunt quàm fium animum
S. Greg. Tom. 2.

contra omnipotentem claudunt? Sicut enim eius præcepta cogitare, eum ad se introdu- A cere est: ita eius mandatis obsistere, eum a cordis inhabitatione repellere est. Dicum ergo: Recede a nobis, qui ei ad se aditum præbere recusant, eum que prauis actibus impugnant, Luc. 11. f etia si verbis laudare videantur. Dicunc etiam. [Scientia viarum tuaru nolumus: ]eoipso quo eius scientiam apprehendere contemnunt . Sunt nanque nonnulli qui ex eo quod voritas dicit: Seruus qui non cognouit voluntatem Domini sui, et facit digna plagis, vapulabit paucis: et seruus sciens voluntatem Domini sui, et non faciens iuxta eam, vapulabit multis: nolunt scire quod faciant, et quasi minus se vapulaturos existimant, si nesciant quod operari debuerunt. Sed aliud eft nescisse, aliud scire noluisse. Nescit namque qui apprehendere vult, et non valet. Qui autem vt nesciat, aurem a voce veritatis auertit, ille non nesciens, sed contemptor addicitur. Via autem Dei pax, via Dei humilitas, via Dei patientia est. Sed quia hac omnia iniqui despiciunt, dicunt : [Scientiam viarum tuarum B nolumus.] Dum enim in præsenti vita superbiunt: dum honoribus inflantur: dum etiam fi non habent, appetunt: vias Dei in fua cogiratione contemnunt. Quia enim via Dei in hac vita humilitas fuit, ipse hic Deus Dominus redemptor noster ad probra, ad contumelias, ad passionem venit: et aduersa huius mundi æquanimiter pertulit, prospera forti-

ter visusi, vy prospera doceret arema viru appeti, et aduerda prakentis vira non formidari. Sed qui aniqui gloriam viru perfactita appetum, i gionuninam fugiunt, dicere memorantur. [Scientiam viarum tuarum nolumus: ] Scire quippe nolunt, quod facere conemnunt. Quorum adhuc verbo lidoluntur, um diceru:

20 del finnifistita visibilishes in ardine creatuream perfact : quanta ergo negis insipilishe meinami vilishim ch'imbilism coditar, puma forent. Copar XXII.

Vis est omnipotens, vt seruiamus ei?] Mens enim hominis male exterius fusa, sic in rebus corporeis sparsa est, ve neque ad semetipsam intus redeat, neque eum, qui est inutibilis, cogitare fufficiar. Vnde carnales viri iuffa spiritalia contemnentes, Deum quia corporaliter non vident, quandoque ad hoc perueniunt, ve etiam non elle suspicentur. Vn de scriptum est: Dixit insipiens in corde suo : Non est Deus. Vnde nunc quoque dicitur : [ Quis est omnipotens, vt seruiamus ei? ] Plerunque enim plus appetunt homines seruire hominibus, quos corporaliter vident, quam seruire Deo, quem non videt. Per omne enim, quod faciunt, ad finem oculorum tendunt et quia in Deum oculos corporis tendere non possunt, ei obsequia præbere vel despiciunt, vel si coeperint, fatigantur. Esse enim, sicut dichum est, non credunt, quem corporaliter non intuentur. Qui si auctorem omnium Desi humilirer quærerent, id quod non videturesse, ea re, quæ videtur, melius in semetipsis in- D uenitent. Ipfi quippe ex anima inuifibili et corpore vifibili fubfiftunr:et fi hoc ab eis, quod non videtur, abstrahitur, ilico corruit quod videtur. Et patent quidem carnis oculi:sed videre quidquam vel sentire non possunt. Sensus enim visionis perijr: quia habitator recessit, et domus carnis remanet vacua: quia abscessit ille inuisibilis spiritus, qui per eius respicere fenestras solebat. Quia ergo rebus visibilibus inuisibilia præstantiora sunt, carnales quique ex semetipsis pensare debuerunt: arque per hanc, vt ita dixerim, scalam considerationis tendere in Deum: quia eo est, quo inuisibilis permanet:et eo summus permanet, quo comprehendi nequaquam potest. Sunt vero nonnulli, qui Deum et esse, et incomprehensibilem esse non ambigunt: qui tamen ab eo non ipsum, sed dona exteriora quærunt, Quæ cum ei seruientibus deesse conspiciunt, ipsi seruire contemnunt. De quorum adhuc verbis adiungitur:

Qua in or atione postulanda fint, & que mode . Caput XXVII.

T quid nobis prodeft, for outerimus illum?] Cum Deus in oratione non quartur, citus in oratione animus laifairur, Qui cum illa quidipue pollular, que forafile intra occultum indició il Deus tribuere reculta, pfe quoque venit in faithdium, qui non vult date quod amatur. Se de fe magi ib nominus quaim en que condidit, vult amari, certra porius quam terrena pollulari, focu feripeum eft-Querite primum regoum Dei et iufliti am cius, er tipo comina didicientur volso (qui emm ona it, adabantur, fed adicientur profect) ordica et aliud efte quod principalirer datur, aliud quod inperaddirur. Qui enim nosis in intentione arcenitas; in vilt wore temponaliras effe debecet illud datur, te no caimitum est abundanti fuperaddirur. Extamen fape homines, dum bona temporalis poffulant, acrema esta descriptiones.

Matth. 6.d

Pfalm. 32.

A vero præmia non requirunt, petunt quod adijcitur, et illud non desiderant vbi adijciatur. Nec lucrum suz esse petitionis deputant, si hic sint temporaliter pauperes, et illic beatitutudine diuites in æternum viuant: sed solis, vt dictum est, visibilibus intenti, labore postulationis rennunt inuisibilia mercari. Qui si superna quærerent, iam cum fructu laborem exhiberent: quia cum mens in precibus ad auctoris sui speciem anhelat, diuinis desiderijs inflamata, supernis coniungitur: ab inferioribus separatur: amore feruoris sui se aperit ve capiat: et capiens inflammat: et superiora amare iam sursum illi est, dumq. magno desiderio ad cælestia inhiat, miro modo hoc ipsum quod accipere quærit, degustat . Sequitur :

Quòd fancts habeaut in manu bonatemporalia, quia isa ve res pofiulas, bilari animo tribuunt: reprobi uero non tam ca habens, quam ab eis capts mente senensur. XXVIII.

TEruntame quia non funt in manu eorum bona fua, confiliu eorum longe fit a me.] Bona in manu habet, qui despiciendo temporalia sub dominio mentis premit. Nam quisquis ea nimie diligit, se magis illis quam sibi ipsa supponit. Multi etenim iustorum in hoc mundo dinites fuerunt, rebus et honoribus fulti: habere multa videbantur, quorum mentem quia corum que aderant delectatio nimia non possidebat, bona illorum in manu erant: quia potestati animi subiecta tenebatur. At contra iniqui ita se totis desiderijs in exteriorum rerum appetitionibus fundunt : vt non magis ipfi habita teneant, sed ab his, que habent, captina mente teneantur. Quia igitur non funt in manu corum bona fua:rede subiungitur: [Consiliu corum longe sit a me. ] Quid nanque est iniquorum consilium, nifi terrenam gloriam quærere, æternam negligere, falutem temporalem cum damno in-C teriori appetere, et dolores transitorios ad aternos gemitus commutare? Vir igitur sanchus has iniquorum cogirationes intuens aspernetur, et dicat: Consilium corum longe sit a me. Quia nimirum esse bonum incomparabiliter videt: ad breue tempus eligit hic sub flagello gemere, quam æternæ vltionis supplicia tolerare. Sed neque in hac vita hi, qui in ea prosperari apperunt, continue prosperantur. Nam plerumque corum gaudia, suborti gemitus interrumpunt. Vnde fubdirur:

Quòd lucerna carnalium extinguitur, quoties dinity's nel honoribus nel gloria XXIX. Voties lucerna eorum extinguetur. ] Sæpe impius lucernam fuam, filiorum vitam.

æstimat: sed cum filius, qui nimie amatur, subtrahitur, lucerna impij, quæ videba-D tur, extincta est. Sæpe impius præsentis honoris gloriam lucernam putat: sed dum, sublata dignitate, deijcitur, lucerna extincta est, qua ei iuxta desiderium lucebat. Sape impius opes rerrenæ substantiæ adesse sibi, quasi magnam luminis lucernam putat : sed cum, irruente damno, diuitias, quas plus se amabat, perdiderit, quid iste aliud quam lucernam, in cuius lumine gaudebat, amilit? Qui ergo gaudere de a ternis non appetit, neque hic vbi folidari vult, potest continue lætari. Nam quoties lucerna impiorum extinguetur: et superuenier eis inundatio, et dolores diuidet furoris sui. Inundatio impijs superueniet, cum dolorum fluctus ex aliqua aduersitate pariuntur. Omnipotens enim Deus cum se despici, et in terrena videt concupifcentia lætari: hoc quoque doloribus percutit, quod fibi videt in cogitatione impij præferri. Bene autem dicitur: [Et dolores diuidet foris.] Qui enim æternos dolores impio per retributionem seruat : et aliquando cius mentem etiam temporali E dolore transuerberat, quia hic quoque et illic percutit, furoris sui super impium dolores diuidit. Neque enim poena præsens, quæ iniusti animum a prauis desiderijs non immutat, ab æternis supplicijs liberat. Vnde et per Psalmistam dicitur : Pluit super peccatores la- Psal. 10. queos, ignis, sulphur et spiritus procellarum, pars calicis eoru. Dicendo etenim laqueos, ignis, sulphur et spiritus procellarum, multos nimirum dolores intulit. Sed quia ab eis do loribus peccator, qui non corrigitur, ad aterna supplicia vocatur, cossem dolores non iam torum calicem, sed partem calicis dixit: quia videlicet corum passio hic quidem per dolo-

res incipitur, sed in vitione perpetua consummatur. De quorum adhuc fine subiungitur : Qued reproborum uita fanilla et palea comparetur. Caput XXX.

Runt ficut palez ante faciem venti, et ficut fauilla, quam turbo dispergit . ] Iniquus 22, cum in potestate conspicitur, cum valde in oppressionibus et violentijs effrænatur,

#### 656 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XV.

ab infirmorum cogitationibus grauis nimium, et quafi in hoc mundo radicatus æstima- A tur. Sed cum districti iudicis sententia venerit, omnes iniqui quasi palea ante ventu erunt: quia, ve ita dicam, iræ flatu subito leuantur atque asportantur ad ignem: quos hic in suis quondam præiudicijs quasi duri ponderis superiacentem molem indigentium, lacrymæ mouere non poterant. Et ad rapientis iudicij manus leues funt: qui per iniustitiam proximis graues fuerunt: [Et ficut fauilla, quam turbo dispergit.] Ante omnipotentis Dei oculos iniqui vita fauilla est: quia etsi apparet ad momentum viridis, ab eius tamen iudicio iam consumpta cernitur: quia consumptioni est aterna deputata. Hanc fauillam turbo dispergit: quia Deus manifestus veniet: Deus noster, et non silebit. Ignis in conspectu eius ardebit:et incircuitu eius tempestas valida. Huius enim tempestatis turbine ab æterni con fpectu iudicis iniqui rapiuntur: et qui hic mentem defiderio peruerfo folidauerant, ibi pa lez et fauilla videbuntur: quia eos ad aterna supplicia turbo rapiens asportat. Sequitur: B

Quod peccata patrum redundant in filios vique adtertiam et quartam progeniem.

Eus feruabit filijs illius dolorë patris, et cum reddiderit, tüc feiet. 7 Scriptü nouimus: Qui reddis peccata patrum in filios ac nepotes in tertiam, et quartam generatione. Et rurfum scriptum est: Quid est quòd inter vos parabolam vertitis in prouerbium istud in Ezech.18.a terra Ifrael, dicentes: Patres comeder unt vuam acerbam, et dentes filiorum obstupescunt? Viuo ego dicit Dominus Deus, fi erit vobis vltra parabola hæc in prouerbium in Ifrael. Ecce omnes anima mea funt, vt anima patris, ita et anima filij mea est. Anima, qua pec cauerit, ipfa morietur. In vtraque igitur hac sententia dum dissimilis sen sus inuenitur, auditoris animus vt discretionis viam subtiliter requirat instruitur. Peccatum quippe ori- C ginale a parentibus trahimus:et nisi per gratiam baptismatis soluamur,etiam parentum peccata portamus: quia viium adhuc videlicet cum illis fumus. Reddit ergo peccata parentum in filios, dum pro culpa parentis, ex originali peccato anima polluitur prolis. Et rurium non reddit parentum peccata in filios: quia cum ab originali culpa per baptifinu liberamur, iam non parentum culpas, sed quas ipsi commirtimus, habemus. Quod tamé intelligi etiam aliter poteft: quia quifquis praui parentis iniquitatem imitatur, etiam ex eius delicto constringitur. Quisquis autem parentis iniquitatem non imitatur, nequaqua delicto illius grauatur. Vnde fit vt iniquus filius iniqui patris non folum sua quæ addidit, fed etiam patris peccata perfoluat: cum vitijs patris, quibus iratum Dominum non ignorat, etiam suam adhuc malitiam adiungere non formidat. Et iustum est vt qui sub distri-Rojudice vias parentis iniqui non timet imitari, cogatur in vita præfenti etiam culpas pa D rentis iniqui perfoluere. Vnde et illic dictum est: Anima patris mea est, et anima filij mea est. Anima, quæ peccauerit, ipsa morietur: quia in carne nomunquam filijetiam ex patris peccato perimuntur. Deleto autem originali peccato, ex parentum nequitia in anima non tenentur...Quid enim est quod paruuli filij plerumque a dæmonibus arripiuntur, nifi quòd caro filij ex patris pœna multatur? In semetipso enim percutitur pater iniquus, et percuffionis vim sentire contemnit . Plerumque percutitur in filijs, vt acrius vratur : et dolor patris carni filiorum redditur, quatenus per filiorumpœnas mens patris iniqua puniatur. Cu vero non paruuli sed iam prouectiores filij ex parentum culpa feriuntur, quid aliud aperte datur intelligi , nifi quòd illorü etiam pœnas luunt,quoru facta secuti sunt 🕈 Vnde et recte dicitur: Víque ad tertiam et quartam progeniem. Quia enim víque ad tertiam et quartam progeniem, eam, quam imitatur, filij parentum vitam possunt videre, vf- E que ad cos vitio extenditur, qui viderunt quod male fequerentur. Et quia impiorum oculos culpa claudit, sed in extremum poena aperit, rectesubiungitur: Et cu reddiderit, tunc sciet.] Nescit enim impius mala, quæ fecit, nisi cum pro eisdem malis puniri iam coeperit. Vnde et per Prophetam dicitur: Et tantummodo fola vexatio intellectum dabit auditui. Numer. 14.4 Tune namque intelligit quod audiuit, cum fe ia pro contemptu vexari doluerit. Hine per Balaam de semetipso dicitur: Dixit homo, cuius obturatus est oculus: dixit auditor sermo-

num Dei, qui visione omnipotentis intuitus est, qui cadet: et sic aperientur oculi eius. Confiliu quippe contra lfraelitas præbuit, sed post in pœna vidit quid prius ex culpa commise rit. Electi auté quia nec peccare debeant præuident: eis videlicet oculi ante casum patent. Iniquus vero post casum oculos aperit; quoniam post culpam iam in poena sua conspicira quia malum debuit vitare, quod fecit. De cuius inutili iam tune fentenia subinfertur. [ Yi-

1/4i.28.e

Pf. 49. 4

Exe. 20. 4

Hier. 31. 0

De panit.

Quid eft

dift. 4.

A debunt oculi eius interfectionem suam: et de surore omnipotentis bibet.] Qui si in hac vita politus, culpam luam videre voluisset, de omnipotentis postmodum surore non biberet. Sed qui hic auerrit oculos a respectu criminis, illic declinare non valet sententia dam nationis. Sepe vero hi, qui supplicia æterna non metuunt, praua agere pro temporali saltë percussione pertimescunt. Sed sunt nonnulli, qui ita in iniquitate duruerunt, vt nec in ip sis metuant feriri que amant, dummodo que peruerse cogitauerint expleant. Vnde hoc in loco de iniqui huius obduratione subit gitur. [Quid enim ad eum pertinet de domo sua post se; aut si numerus mensium eius dimidietur?] Neque enim sic debemus accipere, yt iniquus iste postea quam damnatus æternis supplicijs fuerit, de domo sua, id est, cognatis quos reliquerit, minime cogitabit: cum per semetipsam veritas dicat: quia diues, qui in inferno sepultus fuerat, de quinque fratribus, quos reliquerat, etia in supplicio positus cu- Luc. 16. e ra gerebat. Omnis namque peccator prudens erit in poena, qui stultus suit in culpa: quia Dif as Quias

ibi ia dolore constrictus, ad ratione oculos aperit, quos hic voluptati deditus claulitico poe na torquente exigitur ve fapiat, qui hic excacante se superbia desipiebat. Cui tamen sua sapientia iam tune minime proderit: quia hoc vbi operari iuxta sapientiam debuit, tempus amilit. Pro lummo hic namque bono concupilcit germen generis habere:domum familia et opibus replere, et diu in hac carnis corruptione viuere. Sed si fortasse aliquidad eius desiderium veniat, quod tamen obtinere non possit, nisi cum offensione conditoris, eius animus ad paululum perturbatus cogitat, quia fi hoc egerit hic, vnde offensam sui conditoris incurrat: in domo, in filijs, in vita percutitur. Sed superbia sua protinus instigatus obdurescin et quamlibet in domo, quamlibet in vita percussionem sentiat, nequauam curat, dummodo quæ cogitauerit expleat: et quousque viuit, voluptates suas per-C ficere non defiftit. Ecce enim domus eius pro culpa percutitur: fed quid ad eum pertinet de domo sua post se? Ecce pro vitione praui operis ea, quæ esse potuit vitæ longitudo, breuiatur: sed quid adeum pertinet, si numerus dierum eius dimidietur? Et in hoc ergo se peccator contra Deum erigit, vbi Deus omnipotens eius erectionem frangit:et nec il lata per-

cuffio mentem humiliat, quam in deliberatione contra Dominum obitinatio obdurat. Et notandum quam grauis culpæ reatus fit, et poenam pro culpa menti proponere, et tamen nec tormenti metu sub iugo conditoris ceruicem cordis inclinare.

Quod fecreta Dei indicia nemo ad plenum intelligat,

Caput XXXII.

S Ed ecce cum hac audimus, cordi nostro quastio oritur; cur omnipotens et misericors

Deus in tantam cacitatem cadere ratione mentis humana permiserit? Ne vero quis-D quam vltra quam debet occulta Dei iudicia discutere præsumat, recte subiungitur. [Num quid Deum quispiam docebit scientiam, qui excelsos iudicat? ] Cum in his, quæ de nobis aguntur, ambigimus, debemus alia, que nobis funt certa, conspicere et eam, que de nostra nobis incertitudine furrexerat, cogitationis querelam placare. Ecce enim quod electos ad vitam flagella reuocant; et a malis actibus reprobos nec flagella compescunt, omnipotentis Dei iudicia super nos valde occulta sunt, et iniusta non sunt. Sed si tendamus oculum mentis ad superiora, in illis aspicimus quia de nobis quid iuste conqueri non habemus. Omnipotens enim Deus angelorum merita discernens, alios in æterna luce sine lapfu permanere conflituit: alios sponte lapsos a statu sua cellitudinis, in aterna damnationis vitione prostrauit. Nobiscum igitur iniuste nil agit, qui et subtiliorem nobisnaturam iuste iudicauit. Dicat ergo: [ Numquid Deum quispiam docebit scientiam , qui excelsos judicat?] qui enim super nos mira facit, constat proculdubio quia de nobis scienter omponit. His itaque præmissis, adiungitur, vbi humanus animus in requisitione fatigatur. Nam subditur: Iste moritur robustus et sanus, diues et felix, viscera eius plena sunt adipe, et medulis offa illius irrigantur: alius vero moritur in amaritudine animæ fuæ abfque vllis opibus . ] Ista cum ita fint , quis omnipotentis Dei secreta discutiat , cur hæc ita esse permittat ? Sed electis et reprobis vita quidem dispar est : carnis autem in morte corruptio dispar non est. Vnde subiungitur: [Et tamen simul in puluere dormient, et vermes operient eos.] Quid ergo mirum fi prosperitate vel aduersitate præsentis sæculi dissimiliter ad momentum currunt, qui per corruptionem carnis ad terram fimiliter redeunt? Illa est ergo solummodo vita cogitanda, in qua cum resurrectione carnis ad finem dissimile pertingitur retributionis. Que est enim iniquis salus aut robur, qui adeps et diuitiz: dum totum hic cum celeritate relinquitur:et illic retributio, quæ numquam relinqui possit, in-

2014 barcisi de fauthi fanisat iniqua, qui urquaquam ess flaçillari a Dee nifi propter pecta exifimans, et quid vermi terrena sfibicit uduit nun radat infinm, qui deuse ai mipium. Caput XXIII.

Terte noui cogitationes veltras, et efementas contra me liniquas. Dicitis enim: Vbi et dedomus principis, et viti tabernacula impiorum? Ilmpium enim crediderant, que et dedomus principis, et viti a tabernacula impiorum? Ilmpium enim crediderant, que

ablatis rebus, temporaliter destructum videbant. Sed sanctus virtanto cos alta consideratione dijudicat, quato inter damna, quæ pertulerat, infracta rectitudine stabat. Quid enim B ei foris rerum damna nocuerant, qui illum non amiferat, quem interius amabat? Hoc verò quod dicitur: [Simul in puluere dormient, et vermes operient eos: ] si quis forsitan accipere per allegoriam velit, explete breuiter possumus, si de iniquo hoc diuite ea,quæ funt iam dicta, replicemus. Dicitur namque: [Viscera eius plena sunt adipe. ] Sicut enim ex abundanti cibo adeps, ita ex abundantia rerum superbia nascitur, que impinguat men tem diuitis, dum eleuatur animus superbientis. Superbia quippe cordis quasi quædam pinguendo est crassitudinis. Vnde quia plerique ex abundantia peccata perpetrant, per Propheta dicitur: Prodijt quafi ex adipe iniquitas corum. Sequitur: [Et medullis offa illius irrigantur.] Amatores huius seculi quasi ossa habent, quando in hoc mundo fortitudinem dignitatum possident. Sed si in exteriori dignitate desint terrenæ et domesticæ diuitiæ, quantum ad iudicium fuum offa quide habent, fed medullas in offibus non habent. Quia C ergo sic iste amator huius seculi exteriori potestate fulcitur, vt etiam interiori terrenæ domus abundantia saginetur, dicitur: [Et medullis ossa illius irrigantur. ]Vel certe ossa sunt huius diuitis prauæ et duræ consuctudines: medullæ vero in offibus, sunt ipsa desideria male viuendi, que neque ex prauitatis satisfactione satiantur. Que medulle quasi ossa irrigant, cum praua defideria peruerfas confuetudines fuas in voluptatum delectatione conferuant.

Tfal. 27.

26.

Laddpeceatere ha fiteni in pasi i, quad executiin figorbia dum vinteres fite nalabiant fed quia tempus operandi sana non eris, nabile is ha fitenia proderii .

Cepat X X X 1 1 1 1 1.

Tiunt nonnulli, qui noce munado diutirias non habent, fed habere concupificum, ela D. tiefle ancestmoro umusi in ha.

ti esse appetunts quamuis in hoc mundo quod cupiunt, obtinere non possintiet cum nullis rebus vel honoribus fulti funt, per mala tamen desideria in conspectu interni nudicis reos conscientia addicit, Talis etenim quisque plerumque ideo affligitur, quia ditescere ac superbire non præualet. De quo et subditur: [ Alius vero moritur in amaritudine ani . mæ suæ absque vllis opibus.] Ecce vnde diues superbo corde et inaniter gaudet, inde pauper alius superbo corde inanius affligitur. Bene auté de vtrisque subiungitur. l'Et tamen fimul in puluere dormient, et vermes operient cos.] In puluere enim dormire, est in terrenis defideriis oculos mentis claudere. Vnde vnicuique peccanti et in culpa fua dormienti dicitur: Surge qui dormis, et exurge a mortuis: et illuminabit te Christus. Vermes vero. Ephe. 5.d qui de carne na scuntur, cos simul operium: quia siue diuitis siue pauperis superbientis animum cura carnales premunt. In rebus etenim terrenis pauper et diues reprobus, quamuis E non pari prosperitate fulciantur, pari tamé anxietate turbantur: quia quod ille iam cum metu habet, iste cum anxietate appetit : sed quia habere non valet, doler. Dicatur ergo : [Simul in puluere dormient, et vermes operient cos: ] quia etsi non simul rebus temporalibus fubleuantur, fimul tamen in cura rerum temporalium mentis torpore fopiuntur. Simulq. eos vermes operiunt : quia vel istum vt concupita habeat, vel illu, ne habita amittat, carnales cogitationes premunt. Beatus autem Iob qui nec habitis rebus elatus fuerat, nec amissas cu anxierate requirebat: quia nullis exterioris damni cogitationibus mordebatur, eum vermes cordis non operuerant. Et quia in terrena cura mentem suam non deiecerat, nequaquam in puluere dormiebat. Sequitur: [Certe noui cogitationes vestras et 2.Cor. 2.6 fententias contra me iniquas. ] Cum scriptum sit : Qui scit hominum que sunt hominis, nifi fpiritus hominis, qui in ipfo est qua ratione nunc dicitur: Certe noui cogitationes voftras?

# In vigelimumprimum caput B. Iob. ?

ftras? Sed tunc spiritus hominis ignoratur ab altero, cum verbis vel operibus non demonftratur. Nam cum scriptum sit: Ex fructibus corum cognoscetis cos:per hoc quod foris agi- Matth. 7. 6 tur, quidquid intus latet, aperitur. Vnde recte quoque per Salomonem dicitur: Quo mo- Pron. 17.6 do in aquis resplendent vultus prospicientium, sic corda hominum manifesta sunt prudentibus. Proinde beatus Iob cum amicorum colloquentium cogitationes nosse fe diceret, adjunxit.: [Et sententias contra me iniquas : ]vt ex patenti re ostenderet , quia hoc,

quod in eis latebat, inuenisset. Vnde ipsas quoque coru iniquas sententias adiungit, dicense Qued impij in hoc faculo fibi tabernacula figant, et domus et principatus consiituant : santii vero niatores dicuntur, et pertranscunt, nec in hoc mundo radices sui amoris fieere dienantur.

CAPHE Icitis enim : Vbi eft domus principis, et vbi tabernacula impiorum ? ] Infirmi quique, qui in hoc mundo florere appetunt, et ficut magna mala, sie flagella pertimefeunt, in eis quos flagellatos aspiciunt, culpas ex poena metiuntur. Quos enim percussos cernunt, Deo displicuisse suspicantur. Vnde amici beati Iob, quem percussum viderunt. impium fuisse crediderunt : videlicet astimantes quia si impius non fuisset, cius tabernacula permanerent. Sed ista non cogitat, nisi qui adhuc infirmitatis tadio laborat : qui in prælentis feculi delectatione greflum cogitationis figit: qui transire ad æternam patriam perfectis desiderijs nescit. Vnde bene subjungitur : [ Interrogate quemlibet de viatoribus, et hæc eadem illum intelligere cognofcetis : quia in diem perditionis seruatur malus, et ad diem furoris ducitur.] Sæpe etenim diu diuina patientia tolerat, quos iam ad fupplicia præscita condenat, permittit florere, quos adhuc cernit deteriora perpetrare. Quia enim

C videt ad quam damnationis foucam tendant : hoc eis pro nihilo effe existimat , quòd hic peruersi relinquenda multiplicant. Sed quisquis præsentis vitæ gloriam diligit, magnam effe felicitatem deputat hic fecundum votum florere: quamuis cogatur polimodum fupplicia aterna tolerare. Solus ergo ille conspicit nil esse quòd iniquus floret: qui ia gressum cordis ab amore præsentis sæculi amouit. Vnde recte cum de subsequenti damnatione impij diceretur, præmittitur: [Interrogate quemlibet de viatoribus, et hæc eadem illum intelligere cognoscetis.] Viator quippe dicitur, qui præsentem vitam, viam sibi esse, et non patriam attendit : qui in dilectione prætereuntis sæculi cor figere despicit : qui non remanere in traseuntibus, sed ad æterna peruenire concupiscit. Qui enim in hac vita viator esse non appetit, huius vitæ prospera minime contemnitiet ea, quæ ipse desiderat, cum abundare alijs viderit, miratur. Vnde Dauid propheta quoniam a dilectione præfentis fæculi D iam corde transierat: iniqui gloriam describens dicebat: Vidi impium superexaltatum et Pfal. 36.

eleuatum ficur cedros Libani. Sed quia cor huic mundo non fubdidit, hunc jure despexit, dicens: Transiui, et ecce non erat. Esset quippe aliquid in eius æstimatione impius, si ipse ab hoc faculo per intentionem minime transisset. Sed is, cui non transcunti magnum aliquid effet, transeunti animo quam nihil effet apparuit; quia dum æterna retributio cogitatur, præsens gloria quam sit nulla cognoscitur. Hinc Moyses cum supernæ contemplationis gloriam quareretdixit: Transiens videbo visionem. Nisienim gressum cordis a fa- Ero, 3.6 culi amore remouisset, nequaquam intelligere superna potuisset. Hinc Hieremias prophe ta luctum cordis sui considerari deposcens, ait: O vos omnes, qui transitis per viam, atten Three, 1, 4 dite et videte, si est dolor sicut dolor meus. Qui enim præsentem vitam non quasi viam transeunt, sed quasi patriam attendunt, luctum cordis electorum considerare nesciunt.

E Illos ergo, vt dolorem suum considerent, exquirit, quos in hoc mundo contigit animum non fixifle. Hinc per Salomonem dicitur. Aperi os tuum muto, et caufis omnium filiorum, Pron 31 a qui pertranfeunt. Muti enim dicuntur qui prædicatorii verbis contradicendo minime refiftunt. Qui etiam pertranscuntes sunt; quia intentionem mentis in amore vitæ præsentis figere dedignantur. Igitur quia malus ad diem perditionis seruatur, et ad diem furoris du citur, hoc non nisi qui est viator, intelligit : quoniam qui cor in præsentibus fixit, quæ iniquo feruantur supplicia non deprehendit. De quo adhuc subditur:

Quod Antichristum in fine saculi Deus interficiet spiritu oris sui,et destruct illustratione admentus sui. Caput XXXVI.

Vis arguet coram co viam eius: et quæ fecit, quis reddet illi? I Sæpe malus indignationem conditoris fui, quam in aternum paffurus eft, et in hac quoque vita

## S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XV.

politus experitur, dum prosperitatem, quam amat, amittit, et aduerlitatem, quam formidat, inuenit, Et quamuis increpari de fuis prauitatibus a justorum lingua etiam in prosperis valeat : scimus tamen quod cum facta sua peruersum quemque desjoiunt, iustorum increpatio conualescit. Qua autem ratione nunc dicitur: Quis arguet coram eo viam eius: du etiam, iuflis tacentibus, hoc quoque notum fit: quia toties hic iniqui via arguitur, quoties eius prosperitas interueniente aduersitate, turbatur ? Sed beatus lob dum de omnium malorum corpore loqueretur, fubito ad omnium iniquorum caput verba conuertir. Vidit enim quòd in fine mundi fatan hominem ingrediens, quem facra scriptura Antichristum appellat: tanta elatione extollitur: tanta virtute principatur: tantis fignis et prodigijs in fanctiratis oftensione cleuatur: vt argui ab homine eius facta non valeant: quia cum potestate terroris adjungit etiam figna oftensæ sanctiratis, et ait: Quis arguet coram eo via eins? | Quis videlicet hominum illum increpare audeat, cuius vilum forre pertimelcit?Sed B tamen eius viam non solum Elias et Enoch, qui in eius exprobrationem ad medium deducuntur, sed etiam omnes electi arguunt, dum contemnunt, dum virtute mentis eius ma litiæ refiffunt. Sed quia hoc ex diuina gratia et non fuis viribus faciunt, recte nune dicitura [Quis arguet coram eo viam eius?]Quis etenim nisi Deus, cuius adiutorio electi, vt resistere valeant fulciuntur. Aliquando enim in scriptura sacra cum interrogando, Quis ponitur, omnipotens designatur. Vnde scriptum est: Quis suscitabit eum? De quo per Paulum

Gen. 49. b Galat, 1.4

dicitur : Que Deus suscitauit a mortuis. In eo ergo quòd sancti viri eius iniquitati contradicunt, non ipfi funt, qui viam eius arguunt: sed illeest, ex cuius gratia confortantur. Et quia presentia eius, qua in homine venturus est, multo atrocior in persecutione erit, quam nunc, cum minime cernitur: quia specialiter adhuc illo vase suo proprio non gestatur : bene dictum est: [ Coram eo.] Multi enim nunc vias Antichristi dijudicantes corripiunt: sed C hoc quafi in eius absentia faciune, dum illum arguunt, quem adhuc specialiter non intuentur. Cum vero in illo damnando homine venerit, qui qui seius prz sentiz resultit: co-, ram co viam eius arguit, cuius vires et conspicit et contemnit. Vel certe viam eius arguere, est prosperitatem cursus eius, aterno supplicio interueniente, turbarc. Quodouia solus Dominus propria virtute facturus est: de quo scriprum est: Quem Dominus lesus interfi-4 The Sales . b ciet spiritu oris sui, et destruct illustratione aduentus sui: recte dicitur: Ouis arguet coram eo viam ejus? Vnde et fequitur: [Et quæ fecit, quis reddet illi? ¡Quis nimirum nifi Dominus? Qui solus illi perdito homini quæ secit reddet, dum potestatem eius tam validam per aduentu fuum æterna damnatione contriuerit. Sed elatus ifte princeps malorum, in hac

vita quamdiu est positus, quid agat, audiamus. Sequitur: Quod congeries mortuorum sit mulsitudo peccantium:in quorum mentibus, quas in sepulchris shis , D Satan vigilat. Caput XXXVII. T Pse ad sepulchra ducetur, et in congerie mortuorum vigilabit.] Quia sepulchra mor-

29.

tuos regunt: quid aliud per sepulchra, quam reproborum corda signantur: in quibus extincta a vita beatitudinis anima velut in sepulchris latent? Iniquus ergo iste ad sepulchta ducetur; quia in prauorum cordibus recipietur; quoniam foli eum illi fuscipiunt, in quibus mottuæ a Deo animæ repetiuntur. De quo recte etjam dum eius supplicia descri-Ezech. 32.e buntur, pet Prophetam dicitur : In circuitu illius sepulchra eius, omnia interfecti, et qui geciderunt gladio. Illi quippe in inferno iuxta ipfum funt, in quibus idem malignus spiritus mortuus iacet. Qui iniquitatis eius gladio percuffi ceciderunt. Vnde scriptum est: Qui liberatti Dauid feruum tuum de gladio maligno; Recte autem dicitur. [Et in conge-

Pfal. 143.

rie mortuorum vigilabit : ] quia nunc in congregatione peccantium aftutiæ fuæ infidias exerit. Pro eo autem quia in mundo taritas bonorum est, et multitudo malorum: recte mortuorum congeries nominatur, vt ipia iniquorum multitudo fignetur. Lata enim via Matth.7.d off, our ducit ad perditionem, et multi funt, qui ingrediuntur per cam. Sata næ itaque in congeric mortuorum vigilare, est in reproborum cordibus malitiæ suæ astutias exercere. De quo adhue fubditur ;

Quòd diabols suggestiones dulces suns bis, quos amor buius mundi voluit in profundum dampationis :- . 'L. Caput X X-X V 111.

V Icis fult glareis cocyti.] Graca lingua cocytus luctus dicitur: qui tamen luctus feminarum vel quorumlibet infirmantium folet intelligi. Sapientes vero huius faculi

- A a luce vertestei exclufi, qualf vmbras qualfam veritatis inquifitione tenere conasi funt. Vnde coxyton flusium currere apai interso pararenture i veilekte defignantes, quod his, qui digna doloribus opera facium, in infernum ad bubun decurrunt. Sed nos defpiciamus vubzima carnalis fapienia, qui iam de veritate lucem tenemuser cognosic muse veile considerate in considerate lucem tenemuser cognosic muse ce besta viri covyton lucitum infirmaniam dici. Seripetum quippe eli Viriliter agite, que aposto conforteure coverbirum. Qui emin in Doc confortar ineunust, ad ladam per anumi information definantiam appellare confuentium, quos aqua defuentation. Qui espo en glarea coxyti in furre percol des gastante, qui dias volupration defuentation. Qui espo en glarea coxyti inure quia fai su quotati el poliva ad fundam endunt, vir in tertum por fili ugan, qui modo ci in fui voluprativa defectabiliter relationario de la carne. Et quia antiquus hoftis luum vas illum reprobum hominem ingreffus dum dona presurficie relativa i culture com commo cultis brodigia.
- perheute stam fazer income took ein das peedratis admirantioner common to produce de common de la production de la prod
- den Gum algue de fallaca pendade, findines quod ingerirquia e reo modern millinev de den Gum algue de fallaca pendade, findines quod ingerirquia e o pio quo falla ce qual in voluptata atinum rediuta. Quo erego viria carradium confibusiteira, quafi tor porosa fine si alducchin porografi. Quant maner, y predict, cius ducclient non peri-piuur, niif qui prefentibus voluptatibus dediti, ad perpetuum lachum trabuntuue. Bene ergo diciture; Dullefa finig faire scoyti, quia manse electis, e futuus eftrepoisa. Hos ettum folommodo fius delectationibus patier, quos quotidianis lapibus ad gemitum impellis. Sequiture:

Quèd diabolus ab initio mundi multo plures ante se traxit, quèm sinis mundi habeat, cum Antichristus veneris. ! !!!!!! Caput X X X I X.

- Embarres constitutations and produce the constitution of the const

S. Greg. Tom.2.

Kkk

Pi

# 662 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XV.

Hez beaus lob, quia contra iniquorum principem mire differuit, qui in hae vita extolli A premitturu, e di in adsenta Domini defiracturi che i peaner orificati, qui in hae vita extolli A premitturu poi in adsenta Domini defiracturi che i peaner orificati, qui in fine di minica non ex oficialione finiceperit e quoniam fi iniquus quifque in hae vita permuttiru propierari, necelle di vet elecha bei debe di debe alto di laggli firen oritenti: Ex qua re amico arguit, dicense (Quo modo igiure consilami me frutlar, cum refionifo vetta reprenantibus veritati contraibant. Cumq, hauch pypocitam val importanti quo fini fermonibus veritati contraibant. Cumq, hauch pypocitam val importanti in quo fini fermonibus veritati contraibant. Cumq, hauch pypocitam val importanti in triulentibura di 
juffi menticares perpeturbant cui qui avertarem difficut, estam culps fallacis torque 
alienae. Quanto cnim graue mendacij elfe crimen afpiciunt, tanto hoe non folum in 
6. del citami in alijo dortune.

LIBRI DECIMIQUINTI MORALIVM FINIS.

#### SANCTI GREGORII

MORALIS EXPOSITIONIS

LIBER DECIMVS SEXTVS.

64376437

#### CAPVT VIGESIMVMSECVNDVM.



Espondens autem Eliphas Themanites, dixit: Numquid Deo portel comparathomo, etaam cum perfects fucire i sentie 2; Quid prodel Deo, si intlus fucris : aut quid ci confers, simmanculata fucris via tua? Numquid timens auguette: et veniet teum in iudicium, et non propter malitaim tuam plumam, et de infinitas iniquitates tuas? Abstulssite mingnus fratum tua-

rum sine causa: et nudos spoliasti vestibus. Aquam lasso non dedisti: et esurienti subtraxisti panem. In fortirudine brachij tui possidebas terram: et potentissimus obtinebas eam. Viduas dimififti vacuas:et lacertos pupillorum comminuisti. Propterea circumdatus es laqueis, et conturbat te formido subita. Et purabas tenebras te non visurum, et impetu aquatum inundantium non oppressum iri . An cogitas quod Deus excelsior calo sit, et super stellarum verticem sublimetur? Et dicis: Quid enim nouit Deus? Et quasi per caliginem iudicat. Nubes latibulum eius, nec nostra considerat, et circa cardines cali perambulat. Numquid semitam saculorum custodire cupis, quam calcauerunt viri iniqui : qui sublati sunt ante tempus fuum: et fluuius subuertit fundamentum corum? Qui dicebant Deo: Recede a nobis: et quasi nihil possit facere omnipotens, æstimabant eum, cum ille implesses, domos corum bonis . Quorum sententia procul sit a me . Videbunt iusti, et lata, buntur: et innocens subsannabit cos. Nonne succisa est erectio corum et reliquias eorum deuorabit ignis? Acquiesce igitut ei , et habeto pacem , et per hæc habebis fructus optimos. Suscipe ex ore illius legem, et pone sermones eius in corde tuo; Si reuerlus fueris ad omnipotentem, adificaberis : et longe facies iniquitatem a tabernaculo tuo. Dabit pro terra filicem, et pro filice torrentes aureos. Eritq. o m-

# In vigefimumfecundum caput B. Iob.

663

nipotens contra hostes tuos, et argentum coaceruabitur tibi. Tunc super omnipotentem delicijs afflues, et elcuabis ad Deum faciem tuam. Rogabis cum, ct exaudiet te: et vota tua reddes. Decernes rem , et veniet tibi, et in viis tuis splendebit lumen . Qui enim humiliatus fuerit, erit in gloria: et qui inclinauerit oculos suos ipfe faluabitur, Saluabitur innocens : faluabitur autem munditia manuum fuarum.

Qued inftitia nostra non indigeat Deus,



Vi contra veritatis verba in allegatione deficiunt, sepe etiam nota replicant, ne tacendo, victi videantur. Vnde Eliphas beati Iob fermonibus pressus, ca dicit, que nullus ignorat. Ait enim: [ Numquid Deo comparari potest homo, etiam cum persectæ sucrit scientiæ? ]In com paratione enim Dei , scientia nostra ignorantia est . Ex Dei namque participatione sapimus, non comparatione. Quid ergo mirum, cum illud quasi per doctrinam dicitur, quod sciri petuir, etiam si racere-tur? Qui adhuc Dei potentia quasi desendendo subiungit: [Quid pro-

dest Deo: si iustus sueris, aut quid ei confers, si immaculata suerit vita tua?] In omni quippe, quod bene agimus, nofmetipfos, non autem Deum iuuamus. Vnde et per Pfalmiftam dicitur: Dixi Domino: Deus meus es tu, quoniam bonorum meorum non eges. Ipse enim Pfali gi vere nobis Dominus: quia et veique Deus est, qui bono non indiget seruientis, sed bonitatem confert, quam recipit : vt oblata bonitas non igit, fed prius accipientibus, et post C reddentibus profit. Nam etsi in iudicium Dominus veniens, dicit:Quamdiu fecistis vni de Matth. 15.4 his fratribus meis minimis, mihi feciftis: mira hoc pietate loquitur ex suorum compasfione membrorum. Et ipse nos per hoc qued caput nostrum est, adiquat, qui per nostra bona opera in suis membris adiuuatur. Adhuc adiungit Eliphas, quod nullus ignorat, dicens: [Numquid timens arguet te, et veniet tecum ad iudicium?] Quis hoc vel desipiens fentiar, quòd Dominus ex timore nos arguat, et ex metu iudicium contra nos fuum proponat? Sed, qui verba fua metiri nefciunt, proculdubio ad otiofa dicta dilabuntur. In quious si se minime reprehendunt: statim ad noxia et contumeliosa verba prosiliunt. Vindo

Eliphas, qui otiofa intulit, ad contumeliofa protinus verba prorupit, dicens: [Et non propter malitiam tuam plurima, et infinitas iniquitates tuas. Ecce a torpenti corde ad verba venit otiofa 1 ab otiofis autem verbis per crimen fallaciæ ad contumelias exarsir. Isti D quippe funt casus culpæ crescentis, ve lingua cum non restringitur, nequaquam, vbi ceciderit iaceat, sed semper ad deteriora descendat. Ea vero, qua subiuncta sunt, quia valde iuxta historiam patent, exponenda ad litteram non funt. Sed quia amicos beati Iob hæzeticorum speciem tenere diximus, ipsum vero significationem fancta Ecclesia gerere, sapra in prac iam nunc Eliphas verba quo modo hareticorum falsitati congruant, demonstremus. Nam fequitur:

Quid fit qued per Moyfen inbetur , vt ante folis occasum debitori fratri pignus

restituatur . Capus Bshulisti enim pignus fratrum tuorum sine causa:et nudos spoliasti vestibus. Aquam A lasso non dedisti: et esurienti subtraxisti panem. In fortitudine brachij tui possidebas terram: et potentissimus obtinebas eam. ] In scriptura sacra pignoris appellatione aliquando dona Spiritus fancii, aliquando vero fignatur confessio peccati. Pignus namque accipitur donum Spiritus fancii ficut per Paulum dicitur: Qui dedit nobis pignus spi- 2.Co. 1.4 ritus. Ad hoc enim pignus accipimus, vt de promissione, que nobis fit, certitudinem teneamus. Donum ergo fanchi Spiritus pignus dicitur: quia per hoc nostra anima ad interio ris spei certitudinem roboratur. Rursum pignoris nomine, peccati confessio solet intelligi: ficut in lege scriptum est : Cum debet tibi quippiam frater tuus, et abstuleris pignus Exod. 22. d ab co, ante folis occasium pignus restitue : Frater etenim noster debitor nobis efficitur, Mer. 16.2. cum quilibet proximus in nos aliquid deliquisse monstratur. Peccata quippe debita vocamus. Vnde peccatori feruo dicitur : Omne debitum dimifi tibi . Et in Dominica oratio. Matth. 18. d ne quotidie precamur: Dimitte nobis debita nostra : sicut et nos dimittimus debitoribus Matt.6,6 postris. Adebitore autem nostro pignus accipimus, quando ab eo, qui in nos peccaste
S. Greg. Tom.z. Kkk 2 cognoscitur,

cognoscitur, peccati eius iam confessionem tenemus, per quam relaxare peccatum, quod A in nos perpetratum est, postulamur. Qui enim peccatum, quod commilit, fatetur, et veniam petit, iam quasi pro debito pignus dedit. Quod nimirum pignus ante solis occasum reddere iubemur: quia priusquam in nobis per dolotem cordis sol iustitia occidat, debemus ei confessione veniæ reddere, a quo confessione accipimus culpæ: vt qui se deliquisse in nos meminit, a nobis mox relaxarum sentiat, quod deliquit. Quia ergo sancta Ecclesia cu quoslibet ab hæreticis ad veritatem sidei reuertentes recipit, prius vt consiteri erroris sui culpă debeant persuadet: quasi sub harteticorum specie per Eliphas dicitur: [Abshulisti enim pignus fratrum tuorum sine causa. ] ld est, ab his, qui a nobis ad te veniunt, inutiliter confessionem erroris exegishi. Si vero, vt prædiximus, pignus sancti Spiritus dona sentiamus, hæretici sanctam Ecclesiam fratrum suorum pignus dicunt abstulisse: quia eos, qui ad illam veniunt, dona spiritalia suspicantur amittere. Vnde et sequitur :

Quòd haretici in catholica Ecclesia panem sana dottrina, et vestimenta disciplina negant este, apud fe effe affirmant, ideoq. catholicis insultant . Caput III.

E T nudos spoliasii vestibus - ] Eos, quos hæretici peruersis prædicationibus trahunt, præcepta doctrinæ suæ quasi quædam vestimenta habere existimantier randiu illos vestitos putat, quamdiu hæc, quæ ipu prædicauerunt, ab illis servari considerant: ex quibus cum quidam ad fanctam Ecclesiam redeunt, eos protinus doctrinæ vestimenta perdidisse suspicantur. Sed cum nudus expoliari nequeat, quærendu nobis est: quo modo prius audi, et post spoliati memorantur? Sed sciendum est quia omnis, qui cordis puritate perfruitur, co ipfo quo duplicitatis in & tegumentum non habet, nudus est . Et sunt nonnulli apud hæreticos, qui cordis quidem peritarem habent, sed tamen doctrinæ ecrum dog- C mata peruersa suscipiunt. Hi nimirum et ex sua puritate nudi sunt, et quasi ex corum pradicatione vestiuntur. Et quia tales quique facile ad fanctam Ecclesiam redeunt, eo quod duplicitatis malitia non vtuntur, cos haretici nudos fatentur, quos ab ea dicunt vestibus expoliatos: quia simplices quosque pigros atque hebetes putant, quos praua sua dogmata perdidiffe confiderant. Sequirur: [Aquam lasso non dedisti, et esurienti subtraxisti panem.]Hæretici quoque, quo veritatis soliditatem non tenent, eo nonnumquam student, vt loquaciores appareant : et contra catholicorum fidem quasi de doctrinæ scientia gloriantur: Cunctos, quos aspiciunt, prauis ad se trahere sermonibus quærunt : et vnde sibi alios ad interitum fociant, inde se agere aliquid viuaciter putant. Eos vero lassos dicimus, qui sub huius saculi onere laborioso fatigantur. Vnde et per semetipsam veritas dicit: Venite ad me omnes, qui laboratis, et onerati estiss er ego reficiam vos. Hæretici igitur, quia D fua dogmata prædicare non cellant, fanctam Eccletiam qualide imperitia irrident, dicentes: [Aqua lasso non dedisti, et esurienti panem subtraxisti.] Se enim aquam lasso dare existimant, cum quibusdam sub terreno fasce laborantibus sui poculum erroris præbent. Et panem se esurientibus non subtraxisse suspicantur : quia etiam de inuisibilibus atque incomprehensibilibus requisiti, cum superba audacia respondent. Et tunc se doctos præ omnibus creduntcum, loqui de incognitis infelicius pratumunt. Sancta vero Ecclesia du

quempiam videt esurite, quod ei non prosit accipere: aut si iam sunt sibi cognita, modethe supprimit : aut si adhuc videtur incognita , humiliter fatetur : eosq. ad ordinata humilitatis fensum reuocat, cum per faum illis prædicatorem dicit:Non plus sapere quam

oportet sapere, sed sapere ad sobrietatem. Et rursum: Noli alrum sapere, sed time. Atque

prædica

Roma 11.4

Matt. 11.d

Rom.II.6 Eccle, 30 & Prou. 25. d 2.et 23.

iterum: Altiora te ne quarlieris, fortiora te ne scrutatus fueris. Et rursum: Mel inuenisti : co- I mede quod sufficit tibi, ne forte satiatus euomas illud. Mel quippe inuenire, est sancti intellectus dulcedinem degustare. Quod tune sufficienter comeditur, quando nostra intelli-8. Bier. in 1/4. gentia iuxta menfuram fenfus fub moderamine tenetur... Nam fatiatus mel euomit, qui plus appetens penetrare quam capit, et illud perdit, vnde potuit nutriri. Quia ergo fancta Ecclefia ab infirmis mentibus prohiber alta perscrutari, beati Iob dicitur: Esurienti subtraxisti panem. Et quia eius quoque magnitudine haretici inuident, quòd in side vera populos vniuerfaliter tenet, cum terrenæ prosperitatis tempus inueniunt, contra eam in superhis vocibus excedunt et exprobrantes aperiunt, quantum prius eius potentia latenter inuidebant. Nam sequitur: [In fortitudine brachi) tui possidebas terram: et potentissimus obtinebas cam.] Ac fi patenter dicar: Quod in pradicatione tua terram vniuerfaliter occupasti, potentia fortitudinis, non ratio veritatis suit. Quia enim Christianos principes

2 11/2

#### In Vigelimumsecundum caput B. Iob.

A prædicationem eius tenere conspicium, hoc, quod ei a populis creditur, non virtutem rectitudinis, fed caufam fæcularis potentiæ effe fuspicantur. Sequitur: [Viduas dimilisti vacuas: et lacertos pupillohum comminuifii.] Plebes, que harcticis pradicantibus funt fubieche, ex carnali intelligentia errorum corum femina peruerfa concipiunt, eise, in fua damnatione fociantur. Sed cum fancta Ecclefia ipfos errorum prædicatores vel ratione 16.Mer. 4.10 victos ad fe fuscipit: vel studio peruersitàtis obduratos sub disciplina sua vincula restringit: destituti hæretici cum remanere apud se plebes sine prædicatoribus vident, quid aliud à faucta Ecclefia quans viduas vacuas relictas dolent? Et quia fubtractis hareticorum magiftris, corum discipulos in suo opete firmari suspicantur, quasi lacertos pupillorum comminutos ab Ecclelia effe conqueruntur. Vel certe quia fancta Ecclefia dum quofdam ab hareticis venices suscipito liquet nimirum quod pristino corum errori contradicir. Nam B funt nonnulli, qui ira virginitati carnis student, vt nuptias damnent: et sunt nonnulli, qui ita abstinentiam laudant, ve fumentes alimenta necestaria detestentur. De quibus per 1.Time.4.4

Paulum dicitur: Prohibentium nubere, iubentium abstinere a cibis, quos Deus creauir ad Line Mera de percipiendum eum gratiarum actione fidelibus. Quia ergo cos a carnali intentione fuz inperstitionis reuocat, hæretici cum hos aspiciunt aliter viuere quam docuerunt, lacertos corum ab operatione, quam prius tenuerant, comminutos esse ab Ecclesia detessantur. Vin de et in hoc tepore disciplina, si quid ei aduersitatis euenerit, hoc euenisse ex digna peccatorum retributione suspicantur. Nam subditur: [Propterea circundatus es laqueis, et con turbar te formido subita. Illum formido subita conturbat, qui considerare negligit, quid ex districtione iudicis venientis immineat. Quia ergo fidelem populum haretici culpis perfidiæ oppressum credunt, circundarum laqueis accusant. Et quia existimant quòd fu-

C tura non præuideat, in percussione sua hune subita formidine conturbatum putant. Qui adhue infultantes adiungunt : [Et putabas te tenebras non visurum, et impetu aquarum inundantium non oppressum iri.] Ac si aperte dicat: Securitatem pacis in spe tibi propofueras: et ideireo de præsumptione tua quasi de luce gaudebas, nec te ymquam opprimi zribulationibus exillimasti. Sed ecce dum superuenientibus malis affligeris, an sint recta, quæ tenes, ipfæ,quæ te opprimnnt, tribulationum tenebræ oftendunt. Quas videlicet tribulationes Eliphas aquis innundantibus comparat: quia dum aliæ super alias irruunt, quali aquis tumentibus, vnda vndas fequuntur. Sequitur:

Caput

N cogitas qued Deus excelfior calo fit, et super stellarum vertices sublimetur? et A n cognas qued Deus excenior caront, et aper alcharum vertices audinnetur et dicis; Quid enim nouit Deus et quafi per caliginem indicat. Nubes latibulum eius: nec nostra considerat, et circa cardines cali perambulat. ] Sunt plerique ita hebetes, yt formidare nesciant, nisi quod corporaliter vident. Vnde fit,vt Deum non metuant, quem videre non possunt. Hæretici aute quia se esse sapientes arbitrantur, verba contra catholicos irrifionis proferunt: arque ab eis illum non timeri fuspicantur, quem videre corporaliter nequeunt : vt quasi per torporem sensus auctorem suum existiment, quia cælo excelsior est, et super stellarum vertices sublimatur, ex longinquo videte non posse: et quia inter nos et cælestem sedem partes acreæ intersunt, quasi in nube latens per caliginem iu dicet, et superioribus intentus, minus ima perpendat: et du cæli cardines ambiendo conftringit, inferiora non videat. Sed quis de Deo ista vel desipiens suspicerur? Qui nimirum cum six semper omnipotens, sie intendit omnibus, vt adsit singulis: sie adest singulis, vt si-E mul omnibus numquam desit. Nam etfi quosdam peccantes deserit, eisdem tamen ipsis adest per iudicium, quibus deesse cernitur per adiumentum. Sic itaque exteriora circum, dat, vt interiora impleat: sic interiora implet, vt exteriora circumdet: sic summa regit, vt ima non deserat: sic imis præsens est, ve a superioribus non recedat: sic latet in sua specie, ve tamen cognoscatur in operatione: sic cognoscitur in suo opere, ve tamen comprehendi non valeat a cognoscentis æstimatione: sic adest, vt videri nequeat: sic videri non valet, vt tamen eius præsentiam ipsa sua iudicia testentur: sic se nobis intelligendum præbet, vr tamen ipfum nobis radium fui intellectus obnubilet : et rurfum fic caligine nos ignorantiæ reprimit, vt tamen menti nustræradijs suæ claritatis intermicet : quatenus et subleuata quippiam videat, et reuerberata contremiscat ; et quia eum, sicuti est, videre non potest,

aliquatenus videndo cognoscar. Sed hæc hæretici sanctam Ecclesiam scire non æstimante

S. Greg. tom. 2.

quia stulto iudicio solos se esse sapientes putant. Ex quorum adhuc typo subiungitur: Kkk 3

#### 666 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XV.

[ Numquid semitam saculorum custodire cupis, quam calcauerunt viri iniqui ? ] Si- A cut semita Redemproris nostri humilitas, ita semita sæculorum superbia est. Sæculorum itaque semitam viri iniqui calcant : quia per huius vitæ desideria in elatione perambulant . De quibus adhuc iniquis fubditur.

Deus mutat sententiam , consilium vere immebile manet . Cap. 1111. Vi sublati funt ante tempus suum, et fluuius subuertit fundamentum corum.

Cum tempus vita a diuina nobis prascientia sit proculdubio prasixum: quarendum valde eft, qua ratione nunc dicit: quòd iniqui ex præsenti saculo ante tempus proprium subtrahantur? Omnipotens enim Deus etsi plerumque mutat sententiam, consilium numquam . Eo ergo tempore ex hac vita quisque subtrahitur, quo B ex diuina potentia ante tempora pæscitur. Sed sciendum quia creans et ordinans nos omnipotens Deus iuxta fingulorum merita, disponit, et terminum: ve vel malus ille breuiter viuat, ne multis bene agentibus noceat : vel bonus iste diutius in hac vita fublistat, vt multis boni operis adjutor existat: vel rursum malus longius differatur in vita, vt praua adhuc opera augeat : ex quorum tentatione purgati iusti verius viuant : vel bonus citius subtrahatur, ne si hic diu vixerit, eius innocentiam malitia. corrumpat. Sciendum tamen, quia benignitas Dei est, peccatoribus spatium poenitentiæ largiri. Sed quia accepta tempora non ad fructum poenitentiæ, fed ad víum iniquitatis vertunt, quod a diuina misericordia mereri poterant, amittunt. Quamuis omnipotens Deus illud tempus vnius cuius que ad mortem præsciat, quo eius vita terminatur : nec alio in tempore quisquam mori potuit , nili ipso , quo moritur. C 4 Reg. 10.6 Nam fi Ezechiæ anni additi ad vitam quindecim memorantur: tempus quidem vitæ creuit ab illo termino, quo mori ipse merebatur. Nam diuina dispositio eius tempus tunc præsciuit, quo hunc postmodum ex præsenti vita subtraxit. Cum ergo ita sit, quid eft quod dicitur : quia iniqui sublati funt ante tempus suum, nisi quod omnes, qui præsentem vitam diligunt, longiora sibi eiusdem vitæ spatia promittunt? Sed cum cos mors superueniens a præsenri vita subtrahit, corum vitæ spatia, que sibi longiora quasi in cogitatione tendere consueuerant, intercidit. De quibus recte. dicitur:

> Quod reprobi in hac vita cinitates adificant, et delectationum fuarum sollemnia dedicant: sancti vero dedicationem sabbati sui expectant. Caput. V.

 $\Gamma$  T fluuius fubuertit fundamentum eorum . ] Iniqui enim dum corde transire ad æterna negligunt , et cuncta præfentia fugitiua esse non intuentur , mentem in amore præsenris vitæ figunt, et quasi longæ habitationis in ea sibi fundamentum construunt : quia in terrenis rebus per desiderium solidantur. Sic primus in terra Cain ciuitatem construxisse describitur, qui videlicet peregrinus aperre monstratur : quia ipse in terra sundamentum posuit, qui a soliditate aterna parria alienus fuir. Peregri-Auglis. 13. de nus quippe a fummis fundamentum in infimis posuit, qui stationem cordis in terreeu. Dei. cap. na dalectatione collocauit. Vnde et in eius stirpe Enoch, qui dedicatio interpretatur, primus nascitur : in electorum vero progenie Enoch seprimus fuisse memoratur:quia videlicet reprobi in hac vita, quæ ante eft, semetipsos ædificando dedicant: electi vero adificationis sua dedicationem in fine temporis, id est, in septimo tempore expe- E ctant. Videas namque plurimos temporalia fola cogitare, honores quarere, ambiendis rebus inhiare, nil post hanc vitam requirere. Quid itaque ifti nisi in prima se generatione dedicant? Videas electos nil præsentis gloriæ quærere, libenter inopiam sustinere, mala mundi aquanimiter perpeti, vt possint in fine coronari. Electio ergo Enoch in septima generatione nascitur : quia sui dedicationem gaudij in extrema retributionis gloria requirunt. Et quia quotidiano temporis lapfu ipfa præsentis vitæ mortalitas decurrit, atque reproborum dedicationem cosdem reprobos subtrahendo destruit : recte de iniquis dicitur : [ Et fluuius subuertit fundamentum eorum . I id eft , ipse cursus murabilitatis statum in eis subruit peruersas constructionis . Sequiture : [ Qui dicebant Deo: Recede a nobis. ] Hac eriam. beatum Iob dixisse quis ambigat? Sed qua in eius dictis exposuimus, proprer legentis

17.0 49.

## In vigelimumsecundum caput B. Iob.

A fastidium replicare deuitamus. Sequitur: Et quasi nil possit facere omnipotens, æftimabant eum.] In his quoque sermo, et non sententia immutatur. Nam quod per beatu Iob dictu est: Quis est omnipotes vt seruiamus ei , hoc per Eliphas dicitur: Et quasi nihil possit facere omnipotens aftimabant eu. Sequitur: [Cum ille implesser domos co- 7. rum bonis.] Maloru domos Dominus bonis implet:qui a etiam ingratis sua dona non denegat : vt aut benignitatem conditoris erubescant, & ad bonitatem redeant : aut redire omnimodo contemnentes, inde illic grauius puniantur, vnde hic & bonis Dei largioribus mala reddiderunt: vt duriora eos tunc supplicia puniant, quorum hic malitiam, nec dona vicerunt. Sequitur : [ Quorum sententia procul sit a me . ] Hoc etiam per beatum Iob dictum eft . Ait namque : Quorum confilium longe fit a me, quamuis aliud sententia, atque aliud consilium possirintelligi. Sententia quippe in ore est, confilium in cogitatione. Dum ergo Eliphas longe se a malorum sententia, beatus vero lob confilio optauit : conftat nimirum quia ifte malorum verbis, ille veso etiam cogitations defiderat effe diffimilis . Sequitur :

Quod insti in bac vita in peccatis reproborum tabescunt , adhuc de suo fine incerti , postmodum vero iam non habentes quod metuant, in interitu corum gandebunt, vnaq. erit eis cum indice et districtio et voluntas .

TIdebunt iusti, et lætabuntur, et innocens subsannabit eos. ] Iusti cum hic iniuftos errare conspiciunt, de errore percuntium lætari non possunt. Si enim gaudent erroribus, justi non sunt. Rursum ii per insultatione latantur, eo quod tales non funt, quales aliosesse conspiciunt, omnino superbi sunt. Vnde et pharisæus iustifi-C cationem perdidit: quia publi cani meriris gaudendo se prætulit, dicens: Gratias ago Ince. 18, d tibi, quia non sum sicut ceteri hominum, raptores, iniusti, adulteri, velut etiam hic publicanus. Rurium si dicimus, quod perfecto gaudio exultare iusti possunt de Bach. hemil. 7. morte prauorum, quale est in hoc mundo gaudium de vitione peccantium, in quo adhuc incerta est vita iustorum? Discernamus igitur rempora tremoris et exultationis . Vident etenim nunc iniuftos iufti , et de corum neguria tabefcunt. Cumq. cos perire conspiciunt, de sua quoque vita suspecti fiunt. Quando ergo videbunt iusti iniquorum interitum, et lætabuntur, nisi cum districto iudici perfecta iam securitate exultationis inhæserint, cũ in illo extremo examine illorum damnationem conspiciunt, et de se iam quod metuant non habebunt? Nunc itaque reprobos aspiciunt et gemunt, tunc aspiciunt et subsannant : quia eos exultando conspiciunt, quos modo

D nec fine gemitu iniqua perpetrantes, nec fine metu vident pro iniquitate morientes. Vnde per hoc, quod subditur, quia de damnatione eorum vitima dicatur, ostenditur, nam protinus fubinfertur:

Quod gloria peccatorum succidetur in fine, es ipsas carnis reliquias, quas in sepulchro deferuerat, anima rurfum accipiet, vt pariter flamma gehenna corpus et animam Caput V I I.

7 Onne succisa est erectio corum, et reliquias corum deuorauit ignis? ] Hic namque iniqui erecti funt, quia hic prauis actionibus extolluntur : quia et peruerse agunt, et tamen pro peruerlis actibus minime feriuntur. Peccant et florent, peccata au gent et terrena bona multiplicant. Sed corum erectio tunc succiditur, cum vel a E præsenti vita ad interitum, vel a conspectu æterni judicis ad æternum gehennæ incendium pertrahuntur. Qui etsi mortuam suam carnem relinquunt, ipsam quoque in refurrectione recipiunt, vt cu carne ardeant, in qua peccauerunt. Sicutenim corum culpa in mente fuit et corpore, ita corum poens in anima crit pariter et carne. Quia ergo nec hoc eis erit a tormento liberum, quod hic mortuum relinquunt, recte nunc dicitur : [ Reliquias corum deuorabit ignis . ] Sequitur : [ Acquiesce igiturei , et habeto pacem, et per hæc habebis fructus optimos. Suscipe ex ore illius legem, et pone fer mones eius in corde tuo.] Culpa superbiæ est docere meliorem. Quam sæpe hæretici perpetrant, qui de his, que praue fentiunt, quasi docere catholicos prefumunt. Tuc enim cos putant Deo acquiescere, si illos contigerit cotu peruersitatibus conseneire. Et acquiescentibus pacem promittunt: quia contra eos, qui sibi consentiunt, iam iurgari deliftunt. Fructus aute optimos fibi confentientibus pollicentur:quia cos folos

bona opera agere existimant, quos ad sua dogmata se traliere exultant. Quibus et A hoc congruit, quod adiungit: [Suscipe ore illius legem. ] Quia ea, que ipsi sentiunt, ex ore Dei procedere suspicantne. [ Et pone sermones eius in corde tno : ] Ac si aperte aftruat, dicens : Quos nunc víque in ore, et non in corde tenuisti. Quia enim corumperuería dogmata reipuit, non eum verba Dei in fenfu, fed in oftentione habuiffe criminantur. Vnde quali sub quadam specie dulcedinis infundunt virus pestifera perfuasionis, vt verba Dei Ecclesiam in corde suo ponere admoneant. Que si vnquam a corde illius recessissent, ab illis talia nullarenus audiret . Sequitur : [ Si reuersus fueris ad omnipotentem, adificaberis, et longe facies iniquitatem a tabernaculo tuo.] Fidelem populum haretici a Deo discessisse existimant: quia eum suis pradicationibus resistentem vident. Quem cum malis præsentibus afflictum conspiciunt, quasi per admonitionem ad Conditoris gratiam trahere conantur, dicentes: [ Si reuerfus B fueris ad omnipotentem, adificaberis. Acfi aperre dicant : Quia nostris dogmatibus refistendo, a Domino tecessisti , idcirco a sustiriz aditicatione destructus es. Tabernaculum vero aliquando accipimus habitaculum corporis, aliquando vero habitaculum cordis. Nam ficut per animam habitamus in corpore, ita per cogitationes habitamus in mente. Iniquitas ergo in tabernaculo mentis, est peruersa inuentio in studio cogirationis: Iniquitas autem in tabernaculo corporis,per expletionem operis actio carnalis. Eliphas itaque quia amicus beati viri extirir, quadam yera sentiens, et tamen in his, in quibus a rectitudine deuiat, hæreticorum speciem tenens, bearum Iob ex virtutibus flagellatum nesciens, errasse credidit, quem percussum vidit, eig. si reuersus ad omnipotentem fuerit, pollicetur dicens: [ Longe facies iniquitatem a tabernaculo tuo : ] ac si patenter dicat : Quisquis ad Deum post C errata reuertitur, in cogitatione simul et in opere mundatur. Sequitur.

Qued infirmi , sanante Des , ita connalescant , ut postmodum dollrina claritate effulgeans Caput V 111.

Abit pro terra silicem, et pro silice torrentes aureos. ] Quid per terram, nisi infirmitas actionis, quid per duritiam filicis, nisi fortitudo fignatur. ? Quid per torrentes aureos, nifi doctrina intimæ clatitatis accipimus? Omnipotens autem Deus ad se conuersis pro terra dat silicem:quia pro insirma actione fortitudinem tribuit robusti operis. Dat etiam pro silice torrentes aureos: quia pro robusto opere doctrinam multiplicat claræ prædicationis, vt peccator quisque conuersus, et ex infirmo fortis existere valeat, et in sua fortitudine vique ad profereda verba intima claritaris exur- D gar quatenus in eo et infirmitas actionis, in qua velut terra foluitur, bene viuendi fortitudine folidernriet rurfus cum fenfus ex vita trahitur, ex ipía fortitudine torrentes aurei defluant : quia in ore bene viuentium doctrina claritas inundat. Sequitur: [ Erito, omnipotens contra hostes tuos, et argentum coaccruabitur tibi.] quos magis alios hostes patimur quam malignos spiritus? Qui in nostris nos cogitationibus obfident vt ciuiratem valeant nostræ menris irrumpere, eamq. sub sui iugo dominij captam tenere. Argenti aurem nomine, sacra eloquia designari testatur Psalmista, qui ait: Eloquia Domini eloquia casta, argentum igne examinatum. Et sepe cum eloquijs facris intendimus, malignorum spiriruum insidias grauius toleramus : quia menti nostræ terrenarum cogitationum puluerem spargunt, vr intentionis nostræ
oculos a luce intimæ visionis obscurent. Quod nimirum Psalmista pertulerat, cum dicebat : Declinate a me maligni, er scrutabor mandata Dei mei . Videlicet paten-Pfal, 118 ter infinuans, quia mandata Dei perscrutari non poterat, cum malignoru spirirnum infidias in mente tolerabat. Quod etiam in Isaac opere finb Allophylorum prauitare

cognoscimus designari, qui puteos, quos Isaac foderat, terra congerite replebant. Hos enim nos nimirum puteos fodimus, cum in scriptura sacra abditis sensibus alta. penetramus. Quos ramen occulte replent Allophyli quando nobis ad alta tenderibus. immundi spiritus terrenas cogitationes ingerunt, et quasi inuentam diuinæ scientiæ aquam tollunt. Sed quia nemo hos hostes sua virtute superat, per Eliphas dicitue: [ Eritq. omnipotens contra hoftes tuos, et agentum coaceruabitur tibi. ] Acti aperte diceretur : Dum malignos spiritus Dominus sua a te virtute repulerit, diuini intus eloquij talentum lucidum excrescit. Sequituc:

Pfal. B:

### In vigelimum secunduum caput B. Iob. 669

Quòd delicijs affluunt multiplices intellettus , qui inscripturis santiis discernere scient . Caput I X .

T' vne fuper omniporentem delicija sfflues. ] Super omniporentem delicija sfflues. re, esti na more illus feripurus fecare spalis i statri. In cuius ainnimum verbiu 
tot delicias inuenimus, quot ad profectum moftrum intelligentie diuteritates accipimus, y modo unda nos patest hithoria: modo lub terus litutera velata medallitus nos 
reficiat moralis allegoria: modo ad altiora ful'pendat contemplatio, in prafenits virg 
tembris is am de lumne a ternitaris intermicans. Fe ficiendum, quod quafqui delicija 
sffluit, in quadam fuir remiifione foluirur, atque a laboris fludio quafi ex la fiftudime relaxatur quia nimitum anima, cuni internis delicija shundare coppeti, terrenis 
18 iam operibus incubare minime confenit, fed amore Cooditoris capsa, erflua captiultata imi biera, ad contemplatadam miss fipecime deficiendo fulprira, et quafi Infer-

nerela satuir quia nimirum anima, cum internis delicija abundare coepetir, terenis 8 iam operbuis incubare minime comfentir, fed amore Conditorite appar, erfua exprisitate iam libera, ad contemplandam eius fpeciem deficiendo fufipirat, et quafi Infiefendo consuledir: quia dum fordida onera portare iam non valeta, di llum per quietem properat quem intera amat. Hinc etiam in admiratione fponfie feriprum eft. Quaeti ifta, quae affendit de defero delicija affluene Quia imiruma fanch Ecclefia (Gar, e. 8, beque verborum Dei delicija afflueret, de deferto vita prafentis afcendera di fuperiora non
polfet. Delicijaerego afflut; et a afcendit quai deum my fitcis intelligentijs pacitura, ad
fuperna quoridie contemplanda fubbeature. Hic etiam Pfalmitha air: Et noxillumimatio mea in delicija misti squia dum per intelledum my fitcis mit Mudiofa mean reficietur, iam in ea vitae præfentis obfeuritas fulgore dici fubbequentis illuminatur, yr etiä
in huiss corroptotos cal ligic en intelledum illum vis feururi lumis reumpat, et que-

C borum delicijs pasta prægustando discat, quid de pabulo veritatis esuriat. Sequitur 1 [ Et leuabis ad Deum faciem tuam. ] Ad Deum faciem leuare, eft cor ad fublimia. inuestiganda attollere. Nam sicut per corporis faciem homini, ita per interiorem imaginem Deo noti atque conspicabiles sumus. Cum vero reatu culpæ deprimimur, ad Deum leuare cordis nostri faciem veremuc. Dum enim nulla bonorum operum confidentia fulcitur, intueri fumma menstrepidat, quia ipfa fe confcientia accufat. Cum vero iam poenitentia lamentis culpa diluitur, et sic perpetrata planguntur, ve plangenda minime perpetrentur, magna menti fiducia nascitur, et ad conspicienda Supernæ retributionis gaudia cordis nostri facies leuatur. Sed hæc Eliphas recte diceset, fiinfirmum moneret. Cum vero inftum virum propter flagella despicit, quid aliud quam verba scientiz nesciens fundit? Qua nimirum dicta si ad hareticorum ty-D pum ducimus, ipli falfis promissionibus ad Deum nos faciem leuare pollicentur. Ac fi fideli populo patenter dicant: Quamdiu prædicationem nostram non sequeris, cor in infimis premis: Quia vero Eliphas beatum Iob ad Deum reuerti admonuit, a quo videlicer idem vir beatus numquam recessit, adhuc pollicendo subiungit: [ Rogabis eum, et exaudiet te. ] Rogant quippe Dominum, sed exaudiri minime merentur, qui rube neis Domini pracepta contemnunt. Vnde scriptum est: Qui declinat aurem suam, Pron. 28.6

die . [Er vora tua redder.] Qui vota vouit, fed hare pra infirmitate folutere non valer, et ex peccari gona agitur, vr wofent bonum polie fubraharur. Cum vero in configedu intimit judicise en que oblitit, culpa deterg itus, fit protinus vr vota polibilitate fu quartur. Sequiture! [Decremes rem, et veniet tiba.] Hoc elle proprimgi infirmantium indicium foles, vrtanto quempiam estiment infirma, quanto hunc adipitic configient monthingual argo munere tribuantur indicita positivation somuniquam bona terrena indicitation and positivation de la positivation de la

ne audiar legem, oratio eius erit execrabilis. Quamdiu ergo Eliphas beatum Iob non exaudiri credidit, hunc nimirum in fuo opere erraffe iudicauit. Vnde et adhuc fub-

Quòd apud Deum nulla est institia hominis, si eam extellit arrogantia mentis. Cap. X.

F T in vijstuijs (plendebit lumen. ] In vijs quippe iuftorum lumen (pelndere, eft per mira opera virtutum figna (uz claritaris afpergere ve quocumque per intetionem

### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XVI.

tionem pergunt ab intuentium cotdibus peccati noctem excutiant, et exemplo fui A operis in eis iustitia lumen fundant. Sed quantalibet fit iustitia operis, apud internum iudicem nulla est, si hanc eleuat tumor mentis. Vnde et subditur : [Qui enim humiliatus fuerit, erit in gloria : et qui inclinauerit oculos suos, ipse saluabitur.] Qua nimirum sententia a veriratis ore non discrepat; dicentis: Omnis, qui se exaltat, hu-Sec. 14.0 Pros. 18. b miliabitur, et qui se humiliat, exaltabitur. Vnde et per Salomonem dicirur: Antequam conteratur, exaltatur cor hominis, et antequam glorietur, humiliatur. Re-Ete autem dicitur : Qui inclinauerit oculos suos,ipse faluabitur : quia quantum per membrorum ministerium deprehendi potest, prima superbia ostensio esse in oculis folet. Hinc enim scriptum est : Et oculos superborum humiliabis. Hinc de ipso superbientium capite dicitur : Omne fublime videt . Hinc de illa, qua ei per infidelita-

Pres. 30, d temadhæsit, scriptum est : Generatio cuius excelst sunt oculi, et palpebræ eius in al- B tum furrecta. Oculos ergo inclinare, est nullum respiciendo despicere, sed se minorem atque imparem cunctis, quos aspicit, æstimare. Saluabitur itaque, qui oculos inclinat : quia qui falsum superbiz verticem deserit, veritatis altitudinem ascendit d 2 .4.3 Sequitur: [Saluabitur innocens: faluabitur autem munditia manuum fuarum.] Quæ scilicet sentetia si de ca lestis regni retributione promittitur, veritate fulcitur: quia cu de Deo scriptum sit:Qui reddir vnicuique secundum opera eius, illum in extremo exa mine iustitia aterni iudicis saluat, que hic eius pietas ab immundis operibus liberat. Sin vero ad hoc faluari quisque hic munditia manuti suarum creditur, vt suis viribus innocens fiat, proculdubio erratur: quia si superna gratia nocentem non præuenit,

numquam profecto inueniet quem remuneret innecentem. Vnde veridici Moyfis voce dicitur: Nullusq. apud te per se innocens et huperna ergo pietas prius agit in G nobis aliquid sine nobis, vr subsequente quoque nostro libero arbitrio, bonum, quod Exod. 34. a iam appetimus, agat nobifcum, quod tamen per impensam gratiam in extremo iu. dicio ita remunerat in nobis, ac si folis processisse ex nobis. Quia enim diuina nos 12. 1.Cor. 15.d bonitas, vt innocentes faciar, præuenit, Paulus ait: Gratia autem Dei sum id, quod fum. Et quia eandem gratiam nostrum liberum arbitrium sequitur, adiung it: Et gratia Infra lib, ag. eius in me vacua non fuit, sed abundantius-illis omnibus laboraui. Qui dum se de se nihil esse conspiceret, ait : Non autem ego . Ettamen quia se esse aliquid cum gratia

inuenit, adiunxit : Sed gtatia Dei mecum. Non enim diceret mecum, si cum præueniente gratia subsequens liberum arbitrium non haberet. Vt ergo se sine gratia nil Je oftenderet, ait : Non ego. Vt vero se cum gratia operatum else per liberum arbitrium demonstraret, adiunxit : Sed gratia Des mecum. Munditia itaque manuum D fuarum innocens saluabitur: quia qui hic preuenitut dono, vt innocens fiat, cum ad iudicium ducitur, ex merito remoneratur. Qua cuncta Eliphas, sicut pradictum est, etfi recte protulir, cul tamen proferret ignorauit : quia docere meliorem non debuit, fed audire. Qua ramen omnia per typum hareticorum promissionibus congtuunt . qui cum fideles quosque in pratenti vita afflictos inueniunt, eos ex culpa perfidize percussos arbitrantur, eisq. li sua dogmata sequantur, salutem innocentia per bonorum operum munditiam promittunt. Sed mens fidelium, tanto cos altius despicit quanto illos innocentiam non videt habete quam pollicentur. Vnde bene per Salomonem dicitur: Fruftra iactatur rete ante oculos pennatorum. Pennati quippe sunt bonorum spiritus, qui dum ad altiora per spem veritatis euolant, apposita prauorum hominum deceptionis retiacula declinant . Sequitur :

#### CAPVT VIGESIMVMTERTIVM BEATI 10B.



Pfal. 17. Iob 41. d

Rom. 2.4

649.16.

Ibidem.

Prou.1.b

Espondens autem Iob ait: Nunc quoque in amaritudine est sermo meus, et manus plaga: mez aggrauata est super gemitum meum. Quis mihi tribuat ve cognolcam, et inueniam illum, et veniam víque ad solium eius? Ponam coram eo iudicium, et os mcum replebo increpationibus, ve sciam verba, qua mihi respondcat, et intelligam quid loquatur mihi. Nolo multa forti-

tudine contendat mecum, nec magnitudinis suz mole me premat. Proponat

A zquitatem contra me, et perueniet ad victoriam judicium meum. Si ad Orientem iero, non apparer. Si ad Occidentem, non intelligam eum. Si ad finistram, quid agam. ? Non apprehendam eum. Si me vertam ad dexteram, non videbo illum. Ipfe vero scit viam meam, et probabit me quasi aurum, quod per ignem transit. Veltigia eius secutus est pes meus, viam eius custodiui et non declinaui ex ea. A mandaris labiorum eius non recessi, et in sinu meo abscondi verba oris eius. Iple enim folus est, et nemo auertere potest cogitationem eius, et anima eius quodeumque voluit hoc fecit. Cum expleuerit in me voluntatem suam, & alia multa similia præsto sunt ci . Et ideireo a facie eius turbatus sum, & considerans eum, timore solicitor. Deus molliuit cor meum, et omnipotens conturbauit me. Non enim perij propter imminentes tenebras, nec faciem meam

operuit caligo. Quod iusti quanto plus in hoc mundo laborant , tanto amplius contemplari Deum Caput X 1 desiderans .

R Espondens autem Iob dixit:Nune quoque in amaritudine est sermo meus, et ma-nus plagæ meæ aggrauata est super gemitum meum. ] More suo beatus Iob planioribus verbis inchoat, sed dicta sua alra mysterij prosecutione consummat. Mederi quippe dolor afflicti ex amicorum confolatione debuerat, sed quia consolatio ad C blandimenta fallaciæ erupit, afflicti dolor inhorruit. Quia enim Eliphas spondere conuerfo meliora non timuit, quasi ex noxio medicamine vulnus creuit. Vnde recte dicitur. [ Nune quoque in amaritudine est sermo meus, et manus plagæ meæ aggrauara est super gemitum meum: ] quia videlicet inordinata consolationis intentio, percuffione, quam minuere debuir, multiplicauir. In quibus nimiră verbis per ty pum fanctæ Ecclesiæ etiam fidelium dolor exprimitur, qui eo amplius gemunt, quo malos blandiri conspiciunt, qui iuxta Pauli vocem : Per dulees sermones & benedictiones se- Rom. 10. & ducunt corda innocentium. Que etiam verba ad confiderandam fubtilius mentem fi- 13. delium recte referentur. Qui esse sine amaritudine nesciut, etiam si in hoc mundo prosperari videanrur. Quibus cu aduersitas euenir, eum, que inuenit, ingeminat dolorem. Vnde recte dicitur: [Nune quoque] vt aperte monstretur: quia electoru mens sine ama-D ritudine, & in prosperitate non fuerit. Bene autem dicitur : [ Et manus plagæ meæ

aggrauata est super gemitum meum: ] Manus quippe plaga est fortitudo percussionis: primam namque percussionem suam electi considerant: quia a Conditoris sul vifione divisi sunt : quia nequaquam illuminationis intima claritate perfruuntur, sed in præfentis vitæ exilio quasi in cæcitatis loco religati gemunt. Semper ergo habent in hac manu plagæ gemitum fuum. Sed cum adhue etiam aduerfa in hae vira accidunt, manus plagæ corum ctiam super gemitum grauatur. Erat enim plagæ gemitus etiam cum præsentis vitæ aduersa deessent. Sed amaritudo primæ percussionis,ex tentatione erescit aduersitatis. Dieit ergo: [ Et manus plage mez aggrauata est super gemitum meum : ] quia iustum quemque in hae vita aduersitas non lætum perculit, fed in eo dolorem vulneris multiplicauit . Fit tamen miro omnipotentis Dei moderamine, ve cum in hoc mundo mens iusti aduersitatibus plus laborat, auctorissui contemplandam faciem amplius fitiat . Vnde hic apte fubiungitur:

Quod electi, dum Deum cognofeunt per fidem, defiderant videre per fpeciem, & cum fides oculia eum prasentem angelis quasi in solio suo insuentur, inueniunt apud ipsum causas rationabiles , et instas, qua extrinfecns videntur iniusta .

Vis mihi tribuat, vt cognoscam, et inueniam illum, et veniam vsque ad solium Leius? ] Electus quifque nisi Deum cognouisset, vtique non amaret. Sed aliud est cognoscere per fidem, atque aliud per speciem, aliud innenire per credulitatem, aliud per contemplationem. Ex qua re agitur, vt electi omnes eum, quem fide cognouerunt, videre quoque per speciem anhelent. Cuius amore flagrantes aftuant: quia eius dul-

#### 672 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XVI.

cedinis fuauitatemi am in pfa fuæ fidei certitudine degutfant. Quod bene ille in Gefa fanoum regione fanaus a dæmonibus deligant, qui vult abire cum lefu i fede i a
famonim regione fanaus a dæmonibus deligant, qui vult abire cum lefu i fede i a
famati enim adhue dilatio imponitut, vt. ex dilata amoris deliderio, meritum terribationis sugeatut. Fit ergo nobis omniporens Deus dulcis in miraculas, et camen in
fua celfitudine maner occultus, vt et quiddam monitando de fa, occulta nos infipratione in fuo amore (tecconda, et retame a befoondendo maie flatis fue gloriam, amo-

ratione in fuo amore succendat, et tamen abscondendo maiestatis suz gloriam, amoris sui vim per æstum desiderij augeat. Nisi enim sanctus vir videre hunc in sua maiestate quæreret, non vtique subinferret : [ Et veniam vsque ad solium eius. ] Quid namque est solium Dei, nisi illi angelici spiritus, qui, scriptura teste, throni vocati funt ? Qui ergo víque ad folium Dei venire vult; quid aliud quam interesse angelicis spiritibus concupiscit? ve nulla iam defectiua temporum momenta sustineat : sed ad B permanentem gloriam in contemplatione atemitatis exurgat. Qua tamen verbaetiam in hac vira politis iustis conueniunt. Nam cum contra votum suum atque desiderium quodlibet agi conspiciunt, ad occulta Dei iudicia recurrunt : vt in eis videant quia inordinate intus non disponitur, quod inordinatum soris currere videtur. Cum enim præfidentem angelicis spiritibus creatorem omnium fidei oculis contemplantur, ad eius nimirum folium veniunt. Et quia confiderant quoniam is, qui mire angelos regit, iniuste homines non disponit, profecto inueniunt causales rationes quam juftæ fint, dum ipfæ caufæ extrinfecus videantur ininftæ : dumq. id humiliter faciunt, semetipsos sape in sua voluntate reprehendunt, sua in se nonnumquam vora dijudicant, dum meliora effe ea, quæ disponit Conditor, pensant. Vnde bene adhuc fubditur :

> Quòd qui subsile Dei iudicium intuetur, amaritudine panitentia scipsum perscaput X I I I.

P Onam coram eo iudicium, et os meum replebo increpationibus. ] Coram Deo iudicium ponere, est intra secretum mentis per fidei contemplationem ad tremendum examen maiestatis illius, oculos nostra considerationis aperire, quid peccator homo mereatur attendere, et occultus nunc et tacirus judex quam terribilis post appareat, considerare. Ex qua re agitut, vt ad cognitionem sui anima subtilius reuocetur, et quo occultum iudicem suum magis terribilem videt, eo de suis actibus formidolosius angustetur. Anxie trepidat, culpas suas lamentis insequitur, poenitendo increpat, qualem fuisse se meminit. Vnde nunc quoque postquam dictum est: [Po- D nam coram eo iudicium : ] recte subiungitur : [ Os meum replebo increpationibus . ] Qui enim fibi in conspectu Dei iudicium ponit, os suum increpationibus replet : quia dum subtile examen tremendi contra se iudicis contemplatur, amara se poenitentiæ inuectione perfequirur. Sæpe autem dum culpas nostras pensare negligimus quæ earum reprehensio in iudicio sequatur, ignoramus: dum vero eas poenitendo persequimur, quid nobis de eis iudex in suo examine dicere possit, inuenimus. Vnde adhuc apre subiungitur: [ Vr sciam verba, quæ mihi respondeat, et intelligam quid loquatur mihi. Tuncenim culpas plangimus, cum peníare coeperimus. Sed tunc subtilius pensamus, cum solicitius plangimus, arque ex lamentis in corde nostro plenius nascitur, quid peccantibus diuina districtio minatur, quæ erunt illa reproborum improperia, qui terror, que implacabilis maiestatis animaduersio. Tanta E enim tunc Dominus reprobis iratus dicit, quanta cos pati ex aquitate permiferit ... Qua nimirum verba animaduersionis illius, iusti dumodo solicite metuunt, eu adunt. Sed quis in illo examine inuentri iustus valeat, si secundum sua fortitudinis maiestatem, vitam hominum discutiat Deus? Apte ergo subiungitur;

Quodnihil nobis fortisudo dinina prodesset, niss nobis per assumptam humanitatem congrueret. Caput X 1 1 1 1.

5. Note multa fortiudine contendat mecum, nec magnitudinis fute mole me pretant, 1 Mens etenim qua milibet i ulti, si a lo omuipotente Domino di firiche i udicatur, mole magnitudinis premirur, In quiba simirum verbis hoc quoque intelligedum est, quod lanctus vir, dum Dei fortiudine deuitat, qui deius aliud quam infirmitatem.

A tatem desiderat ? Et scriptum est : Quod infirmum est Dei , fortius est hominibus. Vnde et protinus adiungit: [ Proponet æquitatem contra me, et perueniet ad victoriam iudicium meum. ] Quis enim alius nisi mediator Dei et hominum, homo Chris 1.00.1.d ftus lefus aquitatis nomine defignatur? de quo scriptum est ; Qui factus est sapien- lbidem. tia nobis a Deo et iustitia. Que scilicet iustitia dum in hunc mundum contra vias peccatorum venit antiquum hostem vincimus, a quo capti tenebamur : Dicat ergo: [Nolo multa fortitudine contendat mecum, ne magnitudinis sua mole me premat:proponat æquitatem contra me, et perueniet ad victoriam iudicium meum : ] id eft, ad redarquendas vias meas incarnarum filium mittat, et tunc infidiantem adverfarium per absolutionis mez iudicium victor excludam. Si enim in diuinitatis fortitudine, ic Vnigenitus filius inuifibilis maneret, vt nil de nostra infirmitate susciperer, infir-B mus homo ad eum inuenire accessum gratiz quando potuisset Consideratum quippo pondus eius magnitudinis, opptimerer potius quam iuuaret . Sed fortis fuper omnia, apparuit infirmus inter omnia, vt du nobis ex assumpta infirmitate cogrueret, ad permanente nos fuam fortitudine eleuaret. In altitudine enim fua divinitas a nobis vt pote paruulis apprehendi non potuerat, sed strauit se hominibus per humilitatu, et quasi in iacentem ascendimus: surrexit, et leuati sumus. Vnde hocquoque mox subditut, per quod dininitas inuifibilis atque incomprehensibilis demonstretur. Nam sequitur.

Quod Dens implensomnia , fi in parte quaritur , non inucuitur . Cap.

C I ad Orientem iero, non apparet : si ad occidentem, non intelligam eum : si ad siniftram, quid agam? Non apprehendam eum. Si me vertam ad dexteram, non vi-C debo illum . ] Creator quippe omnium in parte non est : quia voique est . Et tunc minus inuenitur, quando is, qui totus vbique est, in parte quaritur. Incircumscriptus namque spiritus omnia intra semetipsum habet, quæ tamen et implendo circumdat, et circumdando implet, et sustinendo transcendit, et transcendendo sustinet. Bene autem postquam dictum est: Si ad Orientem iero non apparet: si ad Occidentem, non intelligam eum, fi ad finistram, quid agam? Non apprehendam eum : si me vertam ad dexteram non videbo illum , illico adiunxit: [ Ipie vero scit viam meam . ] Ac si aperte dicat : Videre non valeo videntem me, et eum, qui me subtiliter intuetur, intueri non possum, ve videlicet ostendat, quia tanto cautius formidandus est quanto conspicabilis no est. Qui enim ita nos aspicit ve a nobis aspici nequeat, co magis timedus eff.quo cuneta videns minime videtur. Cum enim contra nos latere quempiam in D infidijs credimus, eo illu amplius metuimus, quo minime videmus. Cumque eius infidias nequaqua deprehendimus vbi funt et ibi eas metuimus vbi non funt. Creator an-

tem nofter, qui voique totus est, et cernens cuncta non cernitur, tanto magis metuen-dus est, quanto inujsibilis permanens, de nostris actibus quando et quid decernat, ignoratur. Qua tamen verba intelligi et aliter pollunt. Ad orientem quippe imus, cum mentem in consideratione maiestatis eius attollimus. Sed non apparet: quia qualis in natura fua est a cogitatione mortali videri non pravalet. [Si ad occidentem non intelligam eum. ] Ad occidentem imus, cum fubleuatum in Deo cordis oculum, fed ipfa immensitate luminis reuerberatum, ad nosmetipsos reducimus, et lassati difcimus valde super nos esse quod quærebamus, nostramq. mortalitatem considerantes , indignos nos adhuc esso deprehendimus , qui immortalem videre valea-'E mus . [ Si ad finiftram , quid agam? Non apprehendam cum . ] Ad finiftram ire , eft peccatorum delectationibus confentire. Et nimirum conftar, quia Deum apprehendere non valet, qui adhuc in delectatione peccati per sinistramiacet. [ Si me vertam ad dexteram, non videbo illum. ] In dexteram proculdubio vertitur, qui de virtutibus el cuatut. Sed deum videre non valet, qui privata latitia de bonis actibus gaudett quia in co cordis oculum rumor elationis premit. V nde bene alias dicitur : Non de- Des 17,4 clines ad dexteram, aut ad finifram. In quibuscundits plerunque ce anima difurit; Nen 2006 nece tamen plene deprehendere feipfam valet. Vnde hie apte fubdiuer [ Ipfe vero feit via mea.] Ac si parenter dicat: Ego me et districte discutio, et perfecte scire non possu:

et tamé ille que videre non valco, videt subtiliter cucta qua ago. Sequitur: [ Et probahit me quasi auru quod pet igne transit. Auru in fornace ad natura sua claritate proficit, du fordes amittit. Quafi auru ergo quod per igne transit probantut anima iutto-S.Greg. Tom.2.

### 674 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XVI.

rum, quibus exultione ribulationis, er fubrrahitmute viria, et merita augentur. Nex A clationis fuits, quoid fantus viri artibulatione fe pofitum auro compraniruquia qui Dei voce iuftus ance flagella dictus est, non ideiro entari permissus ett viri e ovirità pur garactur; fest un territa retrievena. Autum vero iuge purgatur. Minus ergo de le minusuiri pfe quàm crat, daun tribulationi traditus, purgari fe credidit, qui pur gandium in fea liquid non habebas. Senedum vero est, qui qua quamissi de fe huminidationi en consecutationi de corum rectivulaine non persimum. Vinde adhue fubditur: [V chipia e dius fecutus eft pes meus. Viam eius cus floditi et non declinaul exea. A mandatus labiorum eius non recessi, et infinu meo abscondi verba oris cius.] Sed in his omnibus an fe este aliquid existimer videamas. Sequitute...

Laid film Deut principaliter de immubilitere ft, de que per estepfia dell'um est. Lui est milis net al ves . Capst X V I . Pie en int folloste ft. I Qua seventia subiuncha ostendit, quia in tot bonis qua, egetat, nil este secredidit. Sed hac ipsa superius verba repetences, ve possumus per-

ftringamus. [Vestigia eius est fecurus pes meus.] Quasi quidem namque gressus Dei suns, quas cernimus, operationes eius, quibus bonus quisque malusq, regitur, quibus unsti nintsiq, suis ordinibus disponuntur, quibus et subiectus quisque ad mellora quotidie ducitur, et aduersus ad deteriora corruens roleratur. De quibus atmirtum gressi-

bus Propheta dicebat : Visi sunt gressus Deus. Nos itaque cum virtutem longanimitatis, atque pietatis eius intuemur, et intuentes imitari contendimus : quid aliud C quam gressum eius vestigia sequimur : quia extrema quadam eius operationis imitamur. Hac enim patris sui vestigia veritas admonebat imitari, cum dicerot: Orate propersequentibus et calumnianribus vos, ve sitis filij patris vestri, qui in calis est, qui folem fuum oriri facit fuper malos et bonos. Potest tamen beatus Iob, qui cerra fide ia dixerat:Scio quod Redeptor meus viuit, et in pouissimo die de terra surrecturus sum : fic in futura operatione incarnanda fapientic intendere ficut nos ciufde fapientia iam præterita opera per fide videmus, quod mediator Dei et hominu benignus ad tribuendum, humilis ad fustinendum, pariens ad exemplum præbendum, fuerit, Cuius nimirum vitam dum beatus Iob superno spiritu repletus, solicita intentione conspice, ret futuram mansuetudinis illius humilitatem præuidens, quasi ad exemplum sibi propositum recurrit : vt quidquid in hac vira ageret, ad imitationis illius vestigia li- D garer, quatenus, qui occultæ dispositionis eius sublimia videre non poterat quassan terra conspiciens, ad immitationem eius vestigia teneret. De quibus eius vestigijs per Petrum dicitur: Christus passus est, pro nobis, vobis relinquens exemplum, vt foquamini vestigia eius : De quo adhuc subditur: [ Viam eius custodiui, et non declinaui ex ea. ] Cultodit et non declinat, qui hoc vbi intendit operatur : Custodire quippe per intentionem est, non declinare per operationem. Hæc namque est solicitudo iustorum, actus suos quotidie iuxta vias veritatis examinent, et eas sibi in regulam proponentes, a rectitudinis earum tramite non declinent. Super semeripsos quippe quoridie ire contendunt, et quod in virtutum verticem prouehuntur, cauta reprehentione dijudicant, quidquid de eis ex femetipfis remanet infra femetipfos, et totos fe illo festinant trahere, vbi se inueniunt ex parte peruenisse. Sequitut. : [ A man- E datis labiorum eius non recessi. I Sicur bene obsequentes famuli dominorum suorum vultibus semper intenti sunt, vt ea, quæ præceperint, festine audiant, et implere contendant : fic iustorum mentes per intentionem fuam omnipotenti Domino assistunt , arque in scriptura eius quasi os eius intuêtur, vt quia per ea Deus loquitur omne, quod vult, tanto a voluntate eins non discrepent, quanto cande voluntate illius in eius eloquio agnoscunt. Vnde fit, ve eius verba non per coru aures superuacue traseant, sed hæc in fuis cordibus figat. Vnde hic fubditur: Et in finn meo abicodi verba oris eius. Iln finu etenim cordis verba oris eius abfcondimus, quado mandata illius non transitorie , sed implenda opere audimus. Hinc est, quod de ipsa matre Virgine scriptu est : Maria auté conseruabat omnia verba hæc, conferens in corde suo. Que nimiru verba, et cu ad operatione prodeunt, in finu cordis absconsa latent, si per hoc, quod foris agitut, intus

agentis

Matt.5.g Luc.6.d

3.Pet.2.4

Luca.2.g

A agentis animus non eleuatur. Nã cum conceptus fermo ad opus ducitur, fi pershoc humana laus quæritur, fermo Dei in sinu mentis proculdubio non occultatur. Sed nosse velim beate vir, cur tetanta intentione examines, cur tanta folicitudine aftringas? Sequitur: [Ipse enim folus est, er nemo auertere potest cogitatione eius. ] Numquid naque non sunt angeli et homines,cælu et terra,aer et maria, cuncta volatilia, quadrupedia, arque repentia? Et certe scriptum est: Creauit vt essent omnia . Cum ergo in re- Greea, b ru natura ta multa fint, cur beati viri voce nune dicitur: Ipfe enim folus est? Sed aliud est esse, aliud principaliter esse, aliud mutabiliter, arque aliud immutabiliter esse. Suns enim hæc omnia, sed principaliter non sunt : quia in semetipsis minime subsistant, et nisi gubernantis manu teneantur, esse nequaquam possunt. Cuncta namque inilio sublistunt, a quo creata sunt, nec ea, que viuunt, sibimetipsis vitam tribuunt, neque R ea,quæ mouentur et non viuunt, suis nutibus ad morum ducuntur, sed ille cuncta mouet, qui quædam viuificat, quædam vero non viuificata in extremam effentiam. mire ordinans, seruat. Cuncta quippe ex nihilo facta sunt, corumq. essentia rursum ad nihilum tenderet, nisi cam auctor omnium regiminis manu retineret. Omnia itaque, quæ creata funt , per se nec subsistere præualent , nec moueri , sed intantum subfiftunt, inquantum vt effe debeant, acceperunt. Intantum mouentur, inquantum occulto inftinctu disponuntur. Ecce enim peccator flagellandus est, de rebus humanis. Arescit in cius laboribus terra, concutitur in cius naufragijs mare, ignescir in eius sudoribus aer, obtenebrescit contra eum inundationibus cælum, inardescunt in eius oppressionibus homines, mouentur in eius aduersirate et angelicæ virtutes. Numquid nam hæc, quæ inanimata, vel quæ viuentja diximus, fuis instinctionibus, et non C magis diuinis impulsionibus agitantur? Quidquid est itaque, quod exterius sæuit, per hoc ille inruendus est, qui hoc interius disponit. In omni igitur causa solus ipse in-

suendus eft , qui principaliter eft . Qui etiam ad Moyfen dicit : Ego fum qui fum . Sie Exed. ; . dices filius Ifrael . Qui est , misit me ad vos . Cum iraque slagellamur per ea, quæ videmus, illum debemus folicite metuere, quem non videmus. Viritaque fanctus despiciar quidquid exterius terret, quidquid per essentiam suam, nisi regeretur, ad nihilum tenderet et mentis oculos, suppressis omnibus, intueatur vnum, in cuius essen tiæ comparatione esse nostrum non esse est, et dicat : Ipse enim solus est. De cuius mox immutabilitate apte fubiungiture;

Quèd fententiam Dei licet quidam deprecando auerterint, boc issam erat apud eius clementiam, et sie sieri posser. Caput XV 11.

 $E^{ ext{T}}$  nemo auertere poteft cogitationem eius. I Sicut enim immutabilis natura eft, ita immutabilis cogitatione. Cogitationem quippe eius nullus auertin quia nemo relistere occultis eius iudicijs præualer. Nam erli fuerunt quidam, qui deprecationibus suis cius cogitationem auertisse videantur, ita fuit eius interna cogitatio, ve fententiam illius auertere deprecando potuissent, et ab eo acciperent, quod agerent apud ipfum. Dicar ergo: Et nemo auertere potent cogitationem eius: quia semel fixa iudicia mutari nequaquam possunt. Vnde scriptum est: Præceptum posuit, et Pfal. 148. non præteribit. Er rurium : Cælum et terra transibunt, verba autem mea non transi- Lucazi.g bunt. Er rurfum: Non enim cogitationes mez ficut cogitationes vestrz , neque viz 1/4-55.6 meæ sicut viæ vestræ. Cum ergo exterius mutari videtur sententia, interius consilium non mutatur: quia de vnaquaque re immutabiliter intus constituitur, quidquid foris murabiliter agitur . Sequitur :

Quod etiam que contra voluntatem Dei fieri videntur, voluntati eius non obsistunt. Es qued co ordine voluntas pernersa diaboli in boc villitati sanctorum serniat ve

T anima cius quodcumque voluir hoc fecit .] Cum fit cunctis corporibus exte-rior, cunctis mentibus interior Deus, ea ipfa viscius, qua omnia penetrat, cumdaq disponit, anima illius appellatur. Cuius videlicet voluntati, nec illa obsifunt, que contra voluntarem illius fieri videntur : quia ad hoc nonnumquam permittit fieri etiam quod non præcipit, ve per hoc illud certius impleatur, quod iubet. Apostarz quippe angeli peruersa voluntas est, sed tamena Deo mirabiliter ordi-S.Greg.Tom.2. L11 z natur,

Caput

XVIII.

natur.vt infæ quoque eius infidiæ vtilitati bonorum feruiant,quos purgant dum ten- A

tem fuam impleat, vnde voluntari illius repugnari videbatur. Terreatur ergo vir justus, et tanta majestaris pondus considerans, infirmum se esse deprehendat. Sed inter verba hac percunctari liber, ac dicere : O beate lob inter tor flagella politus, cur adhuc aduería formidas ? Iam rribulationibus cingeris , iam innumeris afflictio-

nibus angustaris. Malum timeri debet, quod necdum susceptum est, tu in tanto pofitus dolore quid metuis? Sed ecce vir iustus nostris inquisitionibus sarisfaciens, adiungit I Cum expleuerit in me voluntatem fuam, et alia multa fimilia præsto funs ei . ] Ac si aperte dicat : Iam perpendo qua patior, sed adhuc formido, qua pati posfum . Expletenim in me voluntatem fuam i quia multis me persecutoribus affligit. Sed multa similia præsto sunt ei, quia si ferire cogitat, adhuc inuenit, vbi plaga cre- B fcat. Hinc itaque penfandum est quam pauidus ante flagellum fuit, qui etiam percussus adhuc metuit, ne feriatur. Incomprehensibile quippe vim ei inesse considerans et potestatis et examinis, esse vir iustus noluit nec de flagello securus. Vnde adhuc metuens, adiungit : [ Er idcirco a facie eius turbatus fum, et confiderans eum, timore folicitor. ] Bene a facie Domini turbatur, qui terrorem maiestatis illius cordis sui obtutibus proponit, et cius rectitudinis pauore concutitur, dum se reddendis tationibus conspicit idoneum non esse, si districte iudicetur : Recte autem dicitur : Et confiderans cum, timore folicitor: quia diuinæ animaduerfionis vim cum minime quif-

de et fequitur:

Pron. 28.0

titit inter flagella, fed adhuc metuir, adhuc diuinæ districtionis vim considerans, contremiscit. Quid nunc itaque miseri, quid peccatores dicemns, si sic timet qui sic egit ? Sed tanri timoris pondus an a semetipso habear , innotescat. Sequitue : [ Deus molliuit cor meum , et omnipotens conturbauit me. ] Ex diuino munere cor iusti molliri dicitur: quia superni iudicij timore penetratur. Molle est D enim, quod penetrari potest, durum, quod penetrari non potest. Vnde per Salomonem dicitur: Beatus homo, qui semper est pauidus, qui vero mentis est dura, corruet in malum. Virtutem ergo suz formidinis non sibi, sed auctori tribuit, qui ait: [Deus molliuit cor meum, et omnipotens conturbauit me. Inon autem secura, sed perturbata funt corda bonorum: quia dum futuri examinis pondus considerant, quietem hic habere non appetunt, securitatem suam districtionis intimæ consideratione perturbant. Quitamen inter ipsa timoris supplicia sape animum reuocant ad dona, et vt semetipsos consolatione refoueanr, inter hoc quod metuunt, reducunt oculum ad dona, quæ acceperunt, vr spes subleuet, quem timor premit. Vn-

que considerar, minime formidat: et tanto magis in hac vita quasi securus est, quanto a consideratione internæ districtionis alienus. Semper etenim iusti viri ad cordis secretarium redeunt, vim occultæ districtionis intuentur, maiestatis intimæ G iudicio affiftunt, vt eo magis quandoque securi sint, quo hic quamdiu viuerent, fecuri esse noluerunt. Nam malorum mentes cum renuunt considerare quod timeant. ad hoc quandoque gaudentes perueniunt, quod timentes nullo modo euadant. Sed. ecce de beato Iob nouimus, quod crebris Dei facrificijs deditus, quod hospitalitatibus, quòd indigentijs pauperum impenfus, quòd fuis etiam fubditis humilis, quòd fibi aduerfantibus benignus fuit : et tamen tor flagella fuscepir, nec iam securus ex-

Quod in corda instorum in ipso orationis sacrificio sape carnales se cogitatationes ingerunt, des polluunt. Caput XIX.

Non enim perij propter imminentes tenebras, nec faciem meam operuit caligo.]
Ille enim in flagello politus, a salute corporis propter imminentes tenebras perit, qui ideireo pro transactis percutitur, vt a futuris supplicijs abscondatur. Flagella quippe bonorum, aut vitia perpetrara purgant, aut ea, que poterant perpetrari furura deuitant. Beatus autem Iob, quia in fiagello politus, nec a peccatis præcedentibus purgabatur, nec ab imminentibus tegebatur, sed eius tantummodo in flagello virtus augebatur, fiducialiter dicit : [ Non enim perij propter imminentes tenebras, nec faciem meam operuit caligo. ] Qui enim semper diuinæ formidinis pondus aspexit, eius cordis faciem caligo peccati non operuit. Et eius, quem

### In vigelimum quartum caput B. Iob.

A fupplicia nulla fequebantur, falutem corporis propret imminentes tenebrasnon amilit. Et notandum quod ipié priora denuncians, acquaquam ait: Baciem meam nou tengite, fido nou operuite taligo. Sape enim et aim corda utileroum fuborta cogitationes pollusure, terrenarum returm delectarionibus tangunt: fied dum citius manu fanche diferentiosis abigunure, feffine agitur, no cordis faciem caligo operiat, quae ha ciam ex illicita delectatione tangebat. Nam fape in ipio rotationis factificio importune fecopitationes ingegrunts, quae hor rapere, y el maculare valeare, quod in nobis Deo flentes immolamus. Yude Abraham cum ad occafum Solis factificium Gru, 14 offertet, infilièmes aues pertuite; quas fludios, ne oblatum factificium raperent, abogit. Sic nos cum in aca cordis holocaultum Deo offerimus, ab immundis hoc vomenbus unfordamus se maliqui piritus & persureris cogitationes rapiant, quod unerbus unfordamus se maliqui piritus & persureris cogitationes rapiant, quod

# CAPVT VIGESIMVMQVARTVM BEATI 10 B.

B mens noftra offerre fe Domino veiliter fperat . Sequitur.



B omnipotente non funt abfoondita tempora: qui autem nouerunt etm, ignotant diesillius. Alij terminos tranflulerunt, dinpuerung reges, & Pauerunt cos: Alinum puillorum abegerunt, & abitulerunt pro pignore bouem viduz. Subuerterunt pauperum viam, & coppreferunt panter mansieros terterunt pauperum viam, & coppreferunt panter mansieros terte. Alij quan ongri in deferto egrediuntur ad opus fuum, vi-

gilantesq. ad prædam præparant panem liberis. Agrum non fuum demetunt, & vineam eius, quam vi oppresserant, vindemiant. Nudos dimittunt homines, indumenta tollentes, quibus non est operimentum in frigore, quos imbres montium rigant: & non habentes velamen amplexantur lapides. Vim fecerunt deprædantes pupillos, & vulgum pauperem spoliaucrunt. Nudis & incedentibus abique vestitu, & esurientibus tulerunt spicas. Interaceruos corum meridiati funt, qui calcatis torcularibus sitiunt. De ciuitatibus secerunt viros gemere, & anima vulneratorum clamauit, & Deus inultum abire non patitur ; loss fuerunt rebelles lumini. Nescierunt vias eius, nec reuersi sunt per semitas illius. Mane primo confurgit homicida, interficit egenum & pauperem, per noctem vero erit quali fur. Oculus adulteri observat caliginem, dicens : Non me videbit oculus , operiet vultum suum. Perfodiunt in tenebris domos, sicut in die condixerant sibi, & ignorauerunt lucem. Si subito apparuerit aurora, arbieraneur ymbram mottis: & sic in tenebris quasi in luce ambulant . Leuis est super faciem aquæ. Maledicta sit pars eius in terra, nec ambulet per viam vinearum. Ad nimium calorem transcat ab aquis niuium, et vsque ad inferos peccatum illius. Obliuiscatureius misericordia. Dulcedo illius vermes. Non sit in re-E cordatione, sed conteratur sicut lignum infructuosum. Pauit enim sterilem, et quæ non parit, et viduæ bene non fecit. Detraxit fortes in fortitudine fua, et cum steterit , non credet vitæsuæ. Dedit ei Deus locum poenitentiæ, et ille abutitur co in superbia : oculi autem eius sunt in vijs illius. Eleuati sunt ad modicum, et non subliftent, et humiliabuntur sicut omnia et auferentur, et sicut summitates spicarum conterentur. Quodsi non est ita, quis me potest arguere esse mentitum, et ponere ante Deum verba mea. ?

### 678 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XVI.

Qued omnipotentem Deum fidelte quique, et seiunt per sidem, et nesium per speciem: Alagnoq, moderamine attendedam es, in natura humana circumscriptione, non plus spece quimo opertes spece. Caput X X.

#1.

Pfal. 83.

Pfal. 101.

Bomnipotente non funt abfcondita tempora : qui autem nouerunt eum , igno-A somnipotente non tont account in pla eius aternitas appellatur? qua nonnum qua vnius diei pronunciatione exprimitur, sicut scriptu est: Melior est dies vna in atrija tuis super millia. Nonnumquam vero pro sua longitudine, dierum multorum appellatione fignatur, de quibus scriptum est: In sæculum sæculi anni tui. Nositaque intra tempora voluimur, per hoc quod creatura fumus. Deus autem, qui creator est omnium, aternitate fua tempora noftra comprehendit. Aitergo: [ Ab omnipotente non funt abscondita tempora : qui autem nouerunt eum, ignorant dies illius. ] Quia & ipse quidem nostra comprehensibiliter conspicit, nos autem ea, qua eius sunt, comprehendere nullatenus valemus. Sed natura Dei cum simplex sit, mirandum valde, cur dicit:Qui nouerunt cu, ignorant dies illius. Neque enim aliud ipfe, atque aliud dies clus funt. Deus namque hoc est quod habet. Æternitate quippe habet sed ipse est æternitas. Luce habet, fed fux fua ipfe eft. Claritatem habet, fed ipfe eft claritas fua. Non eft ergo in eo aliud effe, et aliud habere. Quid est itaque dicere: Qui nouerunt eum, ignorant dies illius, nisi quia et qui cognoscunt cum, adhuc nesclunt? Nam et qui iam cum fide tenent, adhue per speciem ignorant. Et cum ipse sibi sit æternitas, quem veraciter credimus, qualiter tamen sit ipsa eius aternitas, ignoramus. In hoc namque quod de diuinæ naturæ potentia audimus, ea nonnumquam cogitare confucuimus, quæ per experientiam feimus. Omne enim , quod coepit et definit , initio et fine concludi- Q tur. Quod fi mora aliquantula differtur, vt finiatur, longum dicitur:in qua videlicet longinquitate cum quisque mentis oculos reducit retro per memoriam, tendit ante per expectationem, quali per fpatium temporis dilatat in mente. Cumq. audit aternitatem Dei , humano more intendenti animo longa vitæ fparia proponit , in quibus metiatur femper, et quid abijt retro, quod retineatur in memoria : et quid ante restat, quod expectetur ex intentione. Sed quoties in aternitate ifta cogitamus, aternitatem fiecdum cognouimus. Ibi quippe est quod nec initio incipitur, nec fine terminatur, vbi neque expectatur, quod veniet, neque percurrit, quod debeat recordari, sed eft ynum quod femper effe eft . Quod etfi noset angeli cum initio effe videre incipimus, esse tamen hoc sine initio videmus, vbi sic semper sine fine esse est; vt numquam se animus tendat ad sequentia, ac si multiplicentur que sunt , et longa fiant. Nam et si D per prophetiæ spiritum dictum est : Domine, qui regnas in æternum, et in sæculum et adhuc : more sacri eloquij , humano modo spiritus hominibus est locutus , vr ibi adhuc diceret, vbi expectatio non ineffet. Adhuc enim aternitas non habet qua femper effe habet, in qua nulla pars suæ longitudinis præterit, vt pars alia succedat, sed, totum fimul effeelt, et nil deest quod cernat, in qua omne, quod est, animus videt, et tardum non effe, et longum effe . Sed hac de aternitatis diebus loquentes, conamur magis videre aliquid quam videmus. Dicatur igitur recte : qui autem nouerunt eum ignorant dies illius : quia etsi iam Deum per fidem nouimus ; qualiter tamen sir cius aternitas fine praterito ante facula, fine futuro post facula, fine mora longa, fine præstolatione perpetua, non videmus, Beatus itaque lob sanctæ Ecclesiæ typum tenens, quia sub magno se scientia freno moderatur, ne plus sapiat quam oportet sapere, et dies Dei non posse comprehendi testificans, ad hæreticorum mox superbiam respectum mentis reducit, qui alta sapere appetunt, et quod capere vicumque non poffunt, perfecte fe feire gloriantur . Nam lequitur :

Quòd baretici patrum instituta transcrediumur, & attinos viros a ministerio santtorum auertum. Caput X X I.

A Literminos trafluleruni, ditipueruni greges, espauerun cos.] Quos allo-Arum nomine, nili hareticos defignar, qui a fanda: Ecclefia genio extranes? cilfunt? Ipfi caim rerminos transferuni: quia conflituciones partum preuaricanreriana, do transferedune. De quibus nimirum conflituciones prirejum effi: Netranfgrediaris terminos antiquos, quos pofuerune patres tui. Qui greges diripium et pafunter: quia

## In vigelimum quartum caput B. Iob.?

A quia imperitos quolque peruerlis ad se persuasionibus trahunt, et doctrinis pestiferis ad interficiendum nutriunt . Nam , quod gregum nomine imperiti populi designentur , sponsi verba testantur , qui sponsam suam alloquitur , dicens : Nisi cognoueris Cant. 1. 6 te o pulchra inter mulieres, egredere, et abi post vestigia gregum: id est, nisi hono--rem tuum, quo ad similitudinem Dei es condita, bene viuendo cognoueris, a confpectu mez contemplationisegredere, et imperitorum vitam imitare populorum 1 Sequitur: Afinum pupillorum abegerunt, et abstulerunt pro pignore bouem vidnæ: Quos hoc loco pupillos accipimus, nisi electos Dei, in mentis teneritudine positos? qui magna fidei graria nutriuntur, et patris sui iam pro se mortui faciem necdum vident. Et sunt pletique in Ecclesia, qui quosdam conspiciunt calestia appetere, terrena omnia despectui habere, quamuis ipsi in huius mundi laboribus insudent, eis

2000

B ramen, quos ad caleftia anhelare confpiciunt, de rebus, quas in hoc mundo possident. huius vitæ adiutorium ferunt. Et quamuis ipli agere spiritalia nequeant, ad summa ramen tendentibus libenter subsidia ministrant. Portare enim asinus oneta hominum solet. Quasi ergo quidam asinus electorum est, qui terrenis actibus descruiens, depottat onera viibus hominum. Et ape cum hæretici quemlibet talem a fanctæ Ecclesia gremio auertunt quali pupillorum alinum abigunt equia cum huncad perfidiam. suam pertrahunt, a ministerio bonorum repellunt. Qua autem vidua, nisi sancta Ecclesia debet intelligi, quæ occisi viri sui interim visione priuata est? Bos autem huius est viduz, vnusquisque prædicator. Et sape contingit, vt hæretici peruersis suis dogmatibus ipfos eriam, qui prædicatores videbantur, trahant. Bouem ergo viduæ auferunt, cum de sancta Ecclesia etiam prædicantem tollunt. Vbi recte est adiuctum

C [Pro pignote.] Pignus namque cum rollitur, aliud quidem est, quod tenetur, sed tamen adhuc aliud quæritur. Et plerumque hæretici ideo eos conantur auferre, qui predicant, vecorum etiam fequaces trahant. Pro pignore ergo bos vidue tollitur, quando ideireo ipfe, qui pradicabat, tapitur, vt alij fequantur. Ex cuius ruina plerumque agirur, ve hi quoque de fancta Ecclefia gremio exeant, qui in ea bonis moribus prædiri, mites atque humiles esse videbantur, Vnde et subditur : [ Subuerterunt pauperum viam, et oppresserunt pariter mansuetos terra. ] Paupertatis namque nomine, sæpe humilitas designari solet. Et nonnumquam hi, qui mansueti atque humiles videntur, fi servare discretionem nesciunt, exemplis aliorum cadunt. Sunt vero nonnulli haretici, qui populis admisceri fugiunt, sed secessium vita secretioris petunt. qui plerumque cos, quos inueniunt, co amplius pefte fuz perfuationis inficiunt, quo

D quatiex vita meritis reuerentiores videntur. De quibus fubditur. Quod baretici, ve fanctiores assimentur, solitariam sibi vitam eligunt, & sanctorum verba suo sensu exponentes, adiutoribus suis panem prabent erroris.

Lij quasi onagri in deserto egrediuntur ad opus suum : ] Onager enim agrestis A eff alinus, Et recte hoc in loco onagris comparantur haretici quia in suis volutaribus dimiffi, a vinculis funt fidei et orationis alieni .. Vnde feriptum est: Onager Hier.2. affuerus in folitudine, in desiderio anima fua attraxit ventum amoris sui, Onager quipée in solitudine assuerus est : quia dum terram cordis sui disciplinæ virtute non exco. t, ibi habitat, vbi fructus non est. Qui in desiderio anima sua ventum amoris fui attrahit: quia ca, quæ ex desiderio scientiæ in mente concipit, inflare præualent, B non ædificare. Contra quos dicitur : Scientia inflat, charitas vero ædificat . Vnde hic 1.Cor. 8, a quoque congrue infertur : [ Egrediuntur ad opus fuum. ] Non enim Dei , sed suumo opus peragunt, dum non recta dogmata, sed propria desideria sequitur. Scriptu quip-

pe eft: Ambulans in via immaculata, hic mihi ministrabat. Qui ergo non in via imma: Pfal, 100, culara, ambulat, sibi magis quam Domino ministrat . Sequitut : [Vigilantes ad prædam præparant panem liberis . ] Ad prædam vigilant, qui verba iustorum ad sensum proprium semper rapere conantur, ve pet hæc peruersis filijs panem errotis parent .

De quo videlicet pane a pud Salomonem verbis mulieris prauitatis haretica typum gerentis, dicitur : Aquæ furtiuæ dulciores funt, et panis absconditus suauior . Se- Pron. 9.4

quitur : [ Agrum non fuum demetunt, et vineam eius, quem vi oppresserant, vindemiant . ] Poteft agri nomine , fcriptutæ facræ latitudo fignari , quam hæretici non fuam demetunt : quia ex ea sententias longe a suis sensibus diuersas tollunt. Qua vi-

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XVI. 680

nea quoque appellatione exprimitur, quia per veritatis sententias botros virtutum A profert . Cuius vineze dominum, idest, scripturze sacrae conditorem, quasi vi opprimunt : quia eius sensum in verba facri cloquij inflectere violenter conantur, qui dicit: Seruire me fecisti in peccatis tuis, præbuisti mihi laborem in iniquitatibus tuis. Et eandem vineam vindemiant, qui exea sententiatum botros, pro sua intelligentia intentione coaceruant. Potest agri, vel vinez nomine, vniuerfa Ecclesia designari, quam peruersi prædicatores demetunt, et auctorem eius in membris suis opprimendo, vindemiant : quia creatoris noftri gratiam persequentes, dum quosdam de illa, qui recti videbantur, rapiunt, quid aliud quam ipicas, vel botros animarum tollunt? De quibus adhuc subditur. : [ Nudos dimittunt homines , indumenta tollentes , quibus non est operimentum in frigore. ] Sicut vestimenta corpus,sic bona opera protegunt

animam. Vnde cuidam dicitur : Beatus qui vigilat, et custodit vestimenta sua, ne B nudus ambulet. Hæretici itaque cum in quorundam mentibus bona opera destruunt, nimirumvelamina indumentoru tollunt. Bene autem dicitur: [Quibus non eft operimentum in frigore: ] Operimentum quippe ad iustitiam pertinet, frigus ad culpam. Et sunt nonnulli, qui in quibusda rebus peccata faciunt, in quibusdam vero recta opera fequentur. Qui ergo ex alijs actibus delinquit, atque ex alijs iuftitiam peragit, quid ifte nisi in frigore vestitur? Et alget, et tegitur: quia ex alio opere feruescit ad iuftitiam, ex alio frigescit ad culpam. Sed cum hæretici bona opera talibus subtrahunt, agunt, ne in frigore habeant, quo vestiantur . Recte ergo dicitur: [ Nudos dimittunt homines, indumenta tollentes, quibus non est operimentum in frigore: ] vt videlicet folum culpæ frigus interimat, quos calor alterius operis ex parte aliqua tegebat. Potest vero per frigus desiderium, per vestimentum operatio signari. Et sunt pleri- C que, qui adhuc peruerlis deliderijs æltuant, fed contra le fpiritaliter decertantes, rectis fibi operibus repugnant : et bonis actibus tegunt hoc, quod finistrum fibi resulta-

re per tentationem fentiunt. Hi itaque vnde mala desiderant, inde algeut: vnde aurem bona operantur, inde vestiri sunt. Cu veto hæretici peruersis allegationibus rectæ fidei eis opera fubtrahunt, quid agunt, nisi vt hi, qui adhuc desideriorum carnalium frigora fentiunt, fine bonorum actuum vestimento moriantur? Sequitur: [ Quos imbres montium tigant, et non habentes velamen, amplexantur lapides: ] Imbres montium funt verba doctorum. De quibus montibus voce fancta Ecclesia dicitur : Leua-Pfsl.120. ul oculos meos ad montes. Hos itaque imbres monfium rigant, quia fanctorum patrum fluenta fatiant. Velamen autem, vt iam prædiximus, boni operis tegmen accipimus, quo qui que tegitur, ve ante omnipotentis Dei oculos, prauitatis eius fœ- D

ditas operiatur. Vnde scriptum eft: Beati quorum temisfæ funt iniquitates, et quorum tecta funt peccata. Quos autem lapidum nomine, nisi fortes in fancta Ecclesia viros accipimus? quibus per primum paftorem dicitur: Et vos tamquam lapides viui fuperædificamini . Hi itaque, qui de nullo suo opere confidunt, et ad sanctorum marevrum protectionem currum, atque ad facra corum corpora fletibus infiftunt, promereri se veniam, eis intercedentibus, deprecantut. Quid ergo isti in hac humilitate faciunt, nifi quia bonæ actionis velamen non habent, lapides amplexantur? Sequitur :

Discreptio persecutionis , quam in membris suis Sancia Ecclesia ab bareticis patitur. Capit X X I I 1.

V Im fecerunt deprædantes pupillos, et vulgum pauperem spoliauerunt. ] Cum prosperitatem vitæ præsentis hæretici non habent, infirmis mentibus verbis blandioribus petuerfa perfuadent. Si qua vero illis prosperitas temporis præsentis artiserit, etiam violenter trahere quos præualent, non desistunt . Pupillorum itaque nomine designantur hi, qui adhuc sunt teneri intra sanctam Ecclesiam constituti quorum vitam misericors pater moriendo seruauit : qui ad bonam iam intentionem deducti funt, fed adhuc in bonis actibus nulla virture roborantur. Hæretici igitur depredates pupillos, vim faciunt: quia contra infirmas fidelium mentes verborum et perum violentia graffantur. Vulgus autem pauper est populus indoctus, qui si veræ fapientiæ diuitias haberet , ve ftimentum fuæ fidei nequaquam amitteret. Quafi quidem quippe intra fanctam Ecclesiam sepatores sunt, viri doctiores: qui cum scien-

1fa.43. d

Apoc. 16. c

Pfal. 3 8.

3.Pes.2-4

A tiam in corde multiplicant, venis upud fe diutinja abnidant.: Sed hazeniešvulgum, panperem fipolitari quia dum dodor non pravadene, indoctor quorque a velaminja fidei, prædicatione peditiera demdant. Sequituza: s [Nudiare incedentibus abfque 25, veditur, et etilurientibus tulerum fejicas: ] Quod air mudis, hor er picit ar abique veltiru; ded aliudelh mudum fide, aliud nudum incedera. Omnis smim, qui nec bona nec mala operatur, mudus eft ectoriolis aqui autem multa agrit, nudus incederic quias fine velamine boni operis per irer prautitatis pergit. Sunt vero normallis, qui malum fius necuriare cognocientes, sitaria prae iuttiris ferditant, perciper facer i coqui sidda, deidderant., Qui quoties partum fecturias per addicandis mentibus in cognistione veriant, qual de bona (eger dispa opraratus). Harectrici girut nudia et incedemibis abique veltitu, ete futirendus s piesa sollunti quia fiue quidam otiofi firit, et in multa liste bona fectore disparatoratis. Harectrici girut nudia et incedemibis abique veltitu, ete futirendus s'piesa rollunti equi fiue qui fiue com un operis pergant, entam fi quando iam ad pemitentii redur explust, et palutum verbi concupicum, et efteritatione piesa rollunti quia in torum uneme permicolis perfusadombus par etertatismosti pricas rollunti vegia in trorum menne permicolis perfusadombus par

etiam fi quando iam ad pomitentiă redre cupiuni, ee pabulum webi concupicun, eie furientibus plicat tolluşar ciuai neorum enne perniciolis perfuafonibus paruum fantentiam delirumu. Nei immerito fpicas itgane paruum fententias diei-mus, quia faque dum per figurata ed loqui proferiumu, ab eix segmen literen quafi artifatamu paleas fubrrahimus, yet medulla f piritus reficiamur. Sequiruz. 17 [Inere aceru oze orum meriditati furr, qui clarati rotrucularbos firumer. ) Gomes, qui fanctame con comun meriditati furr, qui calcarit torcularbos firumer. ) Gomes, qui fanctame con comun meriditati furr, qui calcarit torcularbos firumer. O monte, qui fanctame qui con comun comun con comun c

G perniconiuii/fateriatem exuberani, qui prissquafi în huiva aeris libertate pendebant... Vade Dauli propheta fande Eccleiar afficitionem configieiras, pfallmum protecularibus feribit... Sed omnes, qui vitam fidelium perfequuntu ; calcante filimite; quis agendo entella; ficerociores fiunt; et impletatu fica mertir accuat; ocutificatem perfectutionis non haben, futus feculi potentes communem pountum mentera ad perfequendum trahunțer quibus valente perfutionibus accedunte. Quos cum crudelia agere contra extholicorum vitam confipicium, quafi în îpfo Selis feruore requiefcunt. Bene ergo nume dictiur: ! [Inter accuso corum merifati fiunt, qui calcatis torcularibus litinut: !] Quia corum fe multirudini adungunt, quos iam viden grausa gere, es abunc litter grautora. Quorum deficiler faita; a

grauss agere, et adunc lutter grautora. Quorum ferror deum corum deideria fajat, pur norum acitus quali in merdio quiefcunta. Sequirutar. De ciuttanabus fectum varosgenere.) Quiut externa dei Eccleia defignara, que in fingulis mundi partibus poties van carbolicam faciunt, in qua fielele omnose de Doe rock autoritate, concordiere acubolicam faciunt, in qua fielele omnose de Doe rock autoritate, concordiere amundi per los pulorum difinitorem concordam defignautir, cam fariatrutu Martin, policam per los productivas per los quiunques por returnas que entre considirum de quiunque panabus populum quiunques por returnas que entre considirum de quiunque productiva de dequinque per quies quiunque genari jument implerio continuare, qui quiunque per cuies quiunque genari pument implerio continuare, qui quiunque genarius bis ductur, yet ad centenarium perducatura. Qui et qui prius a malo quicietur opere, yet pold anima pelusu quiefest in cogrataone, alii prius a malo quiefestiva opere, yet pold anima pelusu quiefesti in cograta pelus quiefesti per quient quiefesti per quient quienti qui aprenti estima quienti qui per per per per per per per per quienti quienti qui per quienti copitationi per partia actività babent requiem operis, et fant nonnulli, qui a perteris cogitationi-

E quinquageni, aliji autem écnecii difcumbunt e quoniani (intr nonouli), qui iama praus actius habent requiem operia, e fum nonulii, qui a perupir so opiationi bus habent raim requiem mentis. Harcrici i gitur, quia perueriti fepe huius mundi potentibus adharentes honorum focialem vitam, acque conocodiam perfequentur; cede nunc dicitur: E De ciuitatibus feccunu viros genere. I Quo reche beatus lob memorat viros, qui iillo mas gias heretici extinguere ambiunca, qui perfedis perfelibus per viam Dei non fluxe et eneruter, fed viriliter currunt. Qui cun vulnus perindis ingerin pasuolorum fidelium mente confipicium, femper ad clamorem et genitus reduum. Vinde et reche dicitur: E fet anima vulneratorum clamabit; et Deus insilumabire non partiru. I Videratur quippe anima iultorum, cum fides turbature infirmorum, quibus iam lor lopium clamare, eft de alieno laphi telecicer. Sed Deus multum abire non partirur dise et et fullo conficie mindum aliquid fest inde permier maltur mon quibus viam ce et fullo codici mindum aliquid fest inde permier.

# S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XVI.

tit , inultum tamen abire non finit iniuftum , quod fieri iufte permilit : quia et per re- A proborum ininstitiam qualdam, quas inesse considerat; culpas percutitelectorum, et tamen zterna iuftitia ferire non negligit iniuftitiam ferientium . Sequituc.

Qu'od haretics, qui bona , qua intelligunt , male interpretando peruertunt & facere contemmunt , posimodum na dantur in reprobum sensum, ve faciant ea, qua non conneniunt , nec hoc iofum intelligant , quod male agunt . Caput XXIIII.

T Phi fuerunt rebelles lumini . ] Plerumque peruerh et cognoscunt tecta, que sequi L debeant, et tamen sequi despicinnt, que cognoscunt. Lumini ergo rebelles sunt : quia sua desideria sequendo, bonum despiciunt, quod nouerunt. Qui ergo non per gnorantia, sed per superbiam delinquunt, elationis suz scutum iaculis veritatis obij- B ciunt, ne salubriter in corde feriantur. Ex qua videlicet eorum superbia agitur, ve quia nolunt facere, quæ cognoscent, nec cognoscat iam bona, quæ faciant, sed sua cos cæcitas a veritatis lumine funditus excludat. Vnde et apte fubditur: [Nescierunt vias eins, nec reuersi sunt per semitas illius.] Qui enim prius sciendo rebelles snnt, postmodumo czcantur, vt nesciant, sicut de quibusdam dicitur : Quia cum cognouissent Deum, non ficut Deum glorificauerunt, aut gratias egerunt. De quibus paulo post additue: Tradidit illos Deus in reprobum fenfum, ve faciant ea, quæ non conueniunes. Quia enim glorificare noluerunt, quem cognouerant, reprobo fensui traditi, ad hoc reli-Eti funt, vt nescirent iam pensare mala, que faciebant. Bene autem dicitur: [ Nescierunt vias eius, nec reuerli funt per femitas illius.] Angustior quippe est femita quam via . Qui autem bona manifestiora agere contemnunt , nequaquam ad subriliora in- C telligenda perueniunt. Expectauit autem omnipotens Deus, vt per eius semiras pergerent, sed vtinam pet eas vel reuerti voluissent, vt vitæ itinera, quæ noluerunt per in-

Rom. I. d

Hier. 3.b

Ifaia.21.c

P[al. 100.

Pfal. s.

nocentiam, saltem per poenitentiam tenerent. Qua in re quanta sint misericordia viscera Dei omnipotentis oftenditur, qui eos, quos a sediscedentes aspicit, ve reuertantur, quærit. Vnde post enumeraras culpas delinquentium, sy nagogam per vocem propheticam reuocat, dicens: Ergo faltem amodo voca me, pater meus, dux virginitatis meæ tu es . Sequitur: Quod qui in fraterno odio funt , bomicide dicantur .

Ane primo confurgit homicida', interficit egenum et pauperem:per noctem ve-I ro erit quali fur. ] Cum homicida in nece proximorum per nocturnum maxi- D me silentium soleat grassari, cur hoc in loco mane primo consurgere ad interficiendum egenum et pauperem dicitur, in nocte vero quasi fur esse perhibetur. ? Sed ipsis verbis litteræ dum fibi non congrunnt, ad indaganda spititus secreta reuocamut. In sciptura sacra mane aliquando aduentus dominicæ incarnationis, aliquando aduentus iam terribilis et districti iudicis, aliquando vero præsentis vitæ prosperitas poni confucuit. Mane etenim aduentus dominica incarnationis extitit, ficut Propheta dicit : Venit mane et nox : quia et nouz lucis primordia in Redemptoris præfentia fulferunt, et tamen a persecutorum cordibus perfidiz suz tenebra non sunt detersa. Rurfum per mane aduentus iudicis delignatur. Vnde per Psalmistam dicitur: In matutinis interficiebam omnes peccatotes terræ : ficut et electorum quoque personam ex-

primens, ait: Mane astabo tibi et videbo. Rursum per mane præsentis vitæ prosperi. E tas delignatur, ficut per Salomonem dicitur : Væ tibi terra, cuius rex est puer, et cu-Eccle, 10.6 ius principes mane comedunt . Quia enim mane primum diei tempus est, et vesperæ extremum, nequaquam reficiendi fumus de huius vite prosperitate, qua prauenit, sed de his, quæ in fine diei , id eft, in mundi termino sequuntur. Mane ergo comedunt, qui de huius mundi prosperitatibus extolluntur, et dum præsentia vehementer curat, futura non cogitant. Omnis enim, qui odit fratrem suum, homicida est. Mane ita-1.loan.3.c que primo consurgit homicida, quia in præsentis vitæ gloria peruersus quisque erigitur, et illorum viram deprimit, qui dum segnentem gloriam sitiunt, quasi fatiari in vespere exquirunt. Prauus etenim quisque in hoc mundo dignitatem trasitotia poteftatis arripiens, tanto fe acrius ad peragenda mala dilatat, quanto per charitatis viscera nullum amat. Quotiens enim cogitationibus contra bonos sauit, totiens inno-

centium

#### In vigefimumquartum caput B. Iob.

centium vitam interimit. Qui si disponente Deo subito gloriam accepte potestatis amiferit, locum mutat, fed mentem non mutat: quia ad hoc protinus dilabient, quod subinfertur: [ Per noctem vero erit quasi fur . ] In nocte quippe tribulationis atque 28. deiectionis sua, etsi exerere crudelitatis manum non valet, eis tamen, quos praualere conspicit, consilia peruersitatis præbet. Huc illucq. discurrit, et quæque potest in bonorum læsionem suggerit. Qui recte quasi fur dicitur, quia in ipsis suis peruersis confilijs metuit, ne deprehendatur. Qui ergo contra egenum er paupere mane homicida est, per noctem quasi fur absconditur : quia peruersus quisque, qui in prosperitate vira prasentis humilium viram deprimendo interimit, in aduersitate arque deiectione positus, per iniqua consilia latenter lædit, atque id, quod per se explere non yalet adharendo huius mundi potentibus, exercet. Sequitur : [ Oculus adulteri obser-

B uat caliginem, dicens: Non me videbit oculus. ] Hoc etiam iuxta litteram nil obstat intelligi, quia qui adulterium perpetrare desiderat, tenebras exquirit. Sed quia contra hareticos fententia promitur, dignum est, vt hoc, quod dicitur, missice sentiatur. Nam paulus ait : Non enim sumus , sicut plurimi adulterantes verbum Dei . Adultet 2.Cor. 4.4 quippe in carnali coitu non prolem, sed voluptatem quærit. Et peruersus quisque ac vanæ gloriæ seruiens, recte adulterare verbum Dei dicitur quia per sacrum eloquium non Deo filios gignere, sed suam scientiam desiderat oftentare. Quem enim libido gloria ad loquendum trahit, voluptati magis quam generationi operam impendit. Vbi et apte subditur : [ Non me videbit oculus : quia adulterium , quod in mente agitur, valde est difficile, vt ab humano visu penetretur. Quod peruer sa mens tanto securius perpetrat, quanto fe ab hominibus videri non metuit, quos erubescat. Sciendum C quoque est, quia sicut is, qui adulterium facit, carnem alienæ coniugis sibi illicitæ

conjungit: ita omnes hæretici, cum fidelem animam in fuo errore rapiunt, quafi coniugem alienam tollunt: quia videlicet mens Deo spiritalitet inharens, et ei quasi in quodam amoris thalamo coniuncta, cum peruerlis persuasionibus ad prauitatem dogmatis perducitur, quafi aliena coniunx a corruptore maculatur. Bene autem fubdirur : [ Et operiet vultum fuum . ] Idcirco faciem fuam adulter operit , ne cognofcatur. Omnis autem, qui fentiendo vel agendo nequiter viuit, vultum fuum operit: quia ad hoc peruersitate dogmatis vel operistendit, vt ab omnipotente Deo in iudicio recognolci non possit. Vnde quibusdam in fine dicturus est: Numquam noui vos: Matt.7.d discendite a me, qui operamini iniquitatem . Quid autem vultus cordis humani est, Pfal.6 misi similitudo Dei? Quem videlicet vultu peruersus operit, ve cognosci nequeat, cum D vitam fuam vel malis actibus, vel perfidix errore confundit. Sed talis quique cum, prosperitate vita prasentis instos fulciri conspicit, eis peruersa suadere minime pra-

fumit: si qua vero illos procella aduersiratis inuenerit, ad verba protinus pestiferæ persuasionis erumpit. Vnde et subditur: [ Persodiunt in tenebris domos, sicut in die condixerant sibi, et ignorauerunt lucem. ] Qui namque hoc loco domorum nomine, nili conscientia designantur, in quibus habitamus, cum tractando quid agimus? Vade cuidam fanato dicitur: Vade in domum tuam ad tuos, annuncia illis quanta Luca.8.f tibi Dominus fecerit: id est, a peccati iam vitio securus ad conscientiam reuertere, et in vocem predicationis excitare. lufti itaque cu in præfenti fæculo die prosperitatis clarescunt, cis errorum magistri peruersa suadere metuunt. Sed consilia exquirunt, deiectionem prosperitatis corum summopere præstolantur, vt in aduersitatis tenebris corum mentes suadendo perfodiant, quibus prospere viuentibus peruersa loqui minime audebant. Quos mox ve in aduersitate viderint, exurgunt, et non mili ex peccati merito talia illos perperi asserunt: quia solam præsentis vitæ gloriam diligentes, flagellum damnationem credunt. In tenebris ergo domos perfodiunt, quia bonorum mentes ex ipfa corum corrumpere aduerfitate moliuntur. Bene autemdicirur : [ Sicut in die condixerant fibi : ] quia cum iustos conspicerent prosperitatis luce claruide, quoniam loqui non poterant, ad maligna folummodo contra cos confilia vacabant . Sine autem haretici fine peruerfi quilibet, cum inftos in deiectione conspiciunt, gaudent: cum vero eos ad regendæ potestatis viderint culmen crumpere, perturbantur, metuunt, affiictionibus cabescunt. Vnde et subditue : [ Si subito apparuerit aurora ,arbitrantur vmbram mortis . ] Iniqui semper afflictionem fidelium expectant, cosq. in tribulatione videre desiderant. Et in tenebris domos,

6830

perfo-

### 684 S. Gregorij Expos. Moralis Lib.XVI.

perfediunt, dun cor innocentium, del tanten infirmorum, deiedonint tempore per dima collocurione corrumpume. Sed plenumpec connigin va dum bonos quolque in deieditione confipcium, fishino occulta diffendarione diuma influt quifipiam qui videbature opperfiltes, aliqua feculi proeffate ficialeure, cia, professiras vite prefentia articlear, quem prius adocrifiatus tenchere pramebantu. Quam nimirum profipcit atemuli llus cum premet focolipcium, ficur didum ett, perturbanturu. Mox enim ad corda fira redeunt, aner mentis oculos reuocant quidqui de perucefe egific meminacum, vindicari in ficomore vitium formidant, e vende locer tille qui proeffatemm fucicipi; inde perucefus quique, qui corrigi metuita tuttifità tenche ficit. Bene ergo dicierur. 1 [Stubico apparaterita autora, arbitrantur urbmar mortis: ] Autora quippe mens in fit eft, que peccati fui tenches deferens, ad lucem iam erumpi attentiarus, fictud de fanda quoque Ecclefa dicierur. Que a fit fit que properdiur quafu aurora confurgens? Quo igitur influs quifque infitiris lace irradians, in prafenti vita honoribus fullimarunço ante perucefroum oculos tencher mortis quita qui apprenter fa é egific meminerum, corrigi pertimefunt. Semper namque defiderare in fits praticaribus relaxari, incorreferiu unere, et ecclup agualium habere. Quorum ipfa

prauitaribus relaxari, incorrecti viuere, et de culpa gaudium habere. Quotum ipfe lethalis lerticia conseniente exprimium, cum procinus fubinfertura; Et fe fin enemebris quafi in luce ambulant...] Peruerfa temir meme gaudent in facinoribus, per man fuam quotide da fupplicium ranhantura; et fecur finar. Vindee per salomoteria de la funciona de la fupplicium ranhantura; et contributori finar. Vindee per salomoteria de la funciona del funciona del funciona de la funciona de la funciona de la funciona del fu

Cant. 6.2

P/al. 82.

vero nostra patria zterna est, in qua dum vultus aspicimus, corda in nobis nostra vicissim videmus. Iniqui autem quia viram præsenrem iam diligunt, atque bæc exilij tempora complectuntur, ac fi iam in parria regnenr, recte dicitur: Sic in tenebris quali in luce ambulant : quia fic in præfenti cæcitate læti funt, ac fi iam æternæ patriæ luce perfruantur. Sequitur: [ Leuis est super faciem aquæ. ] A plurali numero ad fingulare redit : quia plerumque vnus mala inchoat, et imitando multi subsequuntur. Sed eius principaliter culpa est, qui peruersis sequentibus exempla præbuit iniquiraris. Vnde ad illum redit crebro sententia, qui auctor extirir in culpa. Aquæ autem superficies huc illucq. aura impellitur, er nulla stabilitate solidata, passim mouetur. Iniqui igitur mens plusquam aque superficies leuis est : quia quelibet D hanc aura tentarionis attingerir, fine tardirare aliqua retractarionis trahit. Si enim cor fluxum cuiusliber peruersi cogiramus, quid aliud quam in vento positam aqua fuperficiem cernimus? Nunc namque illum aura fuperbiz impellir, nunc aura luxuria, nunc aura inuidia, nunc aura fallacia pertrahit. Soper faciem ergo aqua leuis est is, quem quilibet erroris ventus cum venerit impellie. Vnde bene quoque per Pfalmistam dicitur : Deus meus pone illos ve rotam, et sicut stipulam ante faciem venri. Vr rota quippe ponuntur iniqui, quia in circuitu laboris missi dum ea quæ anre funr negligunt, et ca qua'deferenda funt, fequunrur, ex posterioribus eleuantur,

cati, ac si eos lux institut circumfundat. Vel certe, quia tenebra vitam prasentem non inconvenienter exprimunt, in qua aliena conscientia non videntur. Lux

reaminaturatura con constante pour mover rotant, et nota impatamant acteur veni. Ve rota quippe ponuntur iniqui, quisi ni circuita laboris imili dume aque au re fum regligum, et ca que gélectered tun, sequentur, ex politerioribus eleuantur, et in anterioribus cadum. Qui retêd quoque l'ipple sante faciem venit comparantur qui ai rivente aura tentationis, dum mulla fubbaixi fum ratione granitatis, eleuantur ve coruntan, et glerpe co fa llicuius meriti existere æstimant, quo cosin alra situatur proris porrat. Sequirum.

Quòd baretici quia nec in fide Ecclessa, nec in via charitatis ambulant, essi ab bominibus ad tempus uidentur beneditti, issi tamen maleditione ascrna demountur.

Caput X V I

M Alediča fir pars cius in terra, nec ambulet per viam vinearum. J Quifquis in M visa prefenir echa agic e aduerfa fulfiner, laborare quidem in adueritarac cera nitur, fed ad benedicitosem hereditaris perpetur condiumnatur. Quifquis vero peruefra agir, e et rame propera recipir, feç, a maila sentous nec donomina, an iligarur. Vnde recite nunc dicitur: [ Malediča fit pars cius in terra. ] Quia crispa carinda.

## In vigesimumquartum caput B. Iob.

A tempus benedictus, in reatu tamen male difionis menus. De quo ei ape fubrium [Nec ambulet per viam vineaum, 2] Nu annque vineaum, effentiblet E-el-distumin, Quadra ambulet per viam vineaum, 2000 ann en eine hereitum faue carnalem quempiam nil oblita intelligi, qua via Finearmo, Quadra effetitude E-elediatum antitumi, dum vel folse nich ay et nefetitudo intilità non cuentre. Ille namque per viam vineaum ambulas, qui andç viniur faita E-elelia pradicestionem penfans, neque a fide, apeut a bonorum actuum refirmidin celeitura. I nivi a quippevin nerum ambulas, eff fandre E-elefie perservolut dependentes bottos afpieres, quorum verbu dum intendi un fabote intensi, a more debriuar attentiatis. Secquiure: 3

Quad quidam sicut in percato immoderati fuerunt, et ultra madum friejidi, ita cam calescere inciprunt, nimy saut, nec in aliqua habent mensuram. Caput XXVII.

Carnalia fakta deirennes, in fide ad quam perfudif futt, plus apperum perfutuari quam capiti, amplius prodeio calent, quam caker dokumus. Bene argo de hec preterio que laber prophetants duntaza fentenia, non operatiri deictur. [Ad nimium calorien transfear ab aquis initume.] A fe appere dicereux: Qui humiliare fibalicipijane vinculo non radiningnu, ab infideitate fia, yel permetri Operatiri goro, pei inmideratam fapientiam humiliare fibalicipijane vinculo non radiningnu, ab infideitate fia, yel permetri Operatiri goro, pei inmideratam fapientiam humiliare fibalicipijane vinculo non atlantingnu, ab infideitate fia, yel permetri Operatiri goro, pei inmideratam fapientiam humiliare fibalicipi formativa dei permetri dei prica permetri dei permetri dei prica permetri dei prica preteri dei permetri dei prica permetri dei prica permetri dei prica preteri dei permetri dei prica preteri dei prica prica prica permetri dei prica permetri dei prica preteri dei prica prica prica preteri dei permetri dei prica prica prica prica permetri dei prica prica prica permetri dei prica prica prica permetri dei prica prica prica prica prica permetri dei permetri dei permetri dei prica pri

Quod peccaium ufque ad inferot ducitur, quod ante mortem per punitentiam non emendatur. 1 q Caput XXVIII.

Et vigue al infreo pecatum Illim.) Peccuti quippe vique ad inferos ducitur, quod anne linent vige prafeinsper oroccionem ac positienta non emendature. De quo videlice peccato per l'annem dicipie. Bien attention de mortem origine al mortem qui a (cilicer pec taus.) A quantitativa de la contra morte de la contra del contra de la contra del contr

Quòd carnalis dulcedo delettationis in confeientia nutrit vermem doloris, et tota carnalis voloptas ad putredinem fectoris fellinas. Caput XXIX.

D'Vleedoillius vemis; J Qui in hoc appetit mundo prosperari, ceteros excedere rebuse et hoorebus tumere, buix chiminum cua siecularis in delectarione ellec quies in labore. Valde crenim fatigatur, fidêre tura ficendi que fatigretur. Qui aute nature deve mis<sub>i</sub> mometis singulis incessante moueri, non immerito signatura nomine vermis, siquid S. Greg. 7 om. 2. Mm 11436

#### 686 S. Gregorij Expos. Moralis Libi XVII.

tudo cogitationii, Petuerfic iraque menis dulucedo vermis elliquia inde deledabiliter paficinur, vude per inquieruliarim inculfanter agitatur. Perch quoque aperitus vermis tomne caro designari. Vnde et fuperius dicitue: Homo putedo, et hilus homnis vermis. Luxunoli gitur cumiliber atque: carins volupatibus desiri, quata, il e cectar stemonfitratur, cum dicitur: Dulcedo illius vermis. Quid nantque caro, nifi putedo a vermis
fitratur, cum dicitur: Dulcedo illius vermis. Quid nantque caro, nifi putedo a vermis
fitraturi fitto della di consideraturi della della dicituri di consideraturi della di consideraturi di consideraturi di consideraturi di consideraturi di consideraturi di consideraturi della di consideraturi di consideraturi della di consideraturi di consideraturi della di consideraturi di consideraturi di consideraturi di consideraturi di considerati di consideraturi di considerati di consi

LIBRI DECIMISENTI MORALIVA FINIS.

# SANCTI GREGORII

MORALIS EXPOSITIONIS

LIBER DECIMVS SEPTIMVS.

continuans textum capitis vigefimiquarti fancti lob.



CAPPT PRIMPN.



fubiicit, dicens:

Voties in fandi viri hildoria per nouum volumon enodare mytlerium yppice expolinonia sagrediumu, oporev tre ci tidlem viri, yel nomia, ne, yel palilone figuitiea trionem mytlesiam principaliter, profesamus quatemus habiteatolorum more, dum fuper-feriprocene tituli in jirda politis fronte prefigimus, quia cultus eli domus agaodictur fecurius intereux. Crebro autem dicili me meninia, quoniam beatus lob patflomen Recigionis motir, jutique cor porsid elif, landa Ecclolies, per ale Recigionis motir, jutique cor porsid elif, landa Ecclolies, per ale

fione fia fignauir et nomine. I no quippe interpretatur dolente Et quis 
libiem. I iliui sin hoc dolente fignaturu, mii si de quo friptumelle Vere langueres noftros piet ulti, 
et dolores noftros piet portatuit De quo rurfum dicitur Liuore cius fanati (muts. Amici 
vero cius, hatericorum piecimenent, qui, vi Epe jam distimus, Deum dum defendere 
nituntur, offendunt. Sanctus ergo vir per vulnera et verba fie loquatur fia, vi et ina 
nofra figuificet, et pleimung per prophetic pirintum ventura narret, prafenitar transferndari nomuniquam verro lis prefenibus differat, vi de finutis reticetat. Cognita itaque 
ternet vir tanto veritui cius fatibisso congruna, quanto fee tennessi socialis iliminatoVerbis itaque pracedentibus fanctus vir per difertas prudentus arret fententias iniqui 
ui fullbet culpas promultar qu'un fin feat mandad cius addio expeffit. De cuius poma more

Quid

#### In vigefimum quartum caput B.Iob. ?

Quod malorum vitam in co videt Dens, quod indicat : in co quod non miferetur, ignorat. Caput

Non sit in recordatione, sed conteratur quasi lignum infructuosium. J In recordatione enim conditoris non reducitur, quisquis vsque ad sinem vitæ vitijs subiugatur. Nam si hunc superni respectus memoria tangeret, proculdubio ab iniquitate reuocaret. Eius quippe merita exigunt, vt funditus ab auctoris recordatione deleatur. Sciendum vero est, quòd recordari Deus nequaquam proprie dicitur, Qui enim obliuifci non poteft, quo pacto recordari potest? Sed quia eos nos,quorum recordamur,amplectimur : ab his autem, quoru obliui cimur, elongamur : humano viu & recordari Deus dicitur, cu dona tribuit; et obliuifci, cum in culpa derelinquit. Sed quia cuncta penfat, cuncta fine intermissionis alternatione confiderat, et recordatur bonorum, quorum tamen numquam obliui scitur; B et nullatenus recordatur malorum, quos tamé per iudicium semper intuetur. Quasi enim redit ad bonorum memoriam, quam tamen numquam deseruitiet quasi nequaquam ma los respicit, quorum tamen facta considerat, sed super hac damnationis iudicium in vitimis seruat. Hinc enim scriptum est: Oculi Domini contemplantur bonos et malos. Hinc per Psalmistam dicitur: Vultus Domini super facientes mala: vt perdat de terra memoria corū. Considerat igitur quos puniat, sed cosde ipsos ante non vidit, quos nescit. Nam quibusdam in fine dicturus est: Nescio vos vnde sitis : discedite a me omnes operarij iniquitatis Miro igitur modo prauorum vitam er intuetur, et obliuiscitur : quia quos per districtionem sententiæ iudicat, quantum est ad memoriam misericordiæ ignorat. Qui quonia

in eius recordationem non veniunt, quali infructuolum lignu ex eius judicio conteruntur-Terra quippe cos temporali fumptu aluit, prædicationis defuper plunia infudir. Sed quia Lac. 11.6 C corum vita nequaqua fructu boni operis protulit, iratus hanc agricola abscidir : vt iuxta veritatis fententia locu non occupet, que tenere alius ad fructu valet. De hoc infructuoso ligno per loanné dicitur: la securis ad radicem arboris posita est. Omnis ergo arbor, quæ non facit fructum bonum, excidetur, et in ignem mittetur. Hoc autem loco vt æterna reprobi supplicia designentur, nequaqua lignum dicitur abscindi, sed conteri: quia videlicet reprobos mors quide carnis abscindit, sed poena subseques conterit. Quasi enim hic inciditur, cu a præsenti vita separatur. Sed in gehena conteritur, cu perpetua danatione cruciatur. Vir auté sanctus, quia districtă peruersi poenă protulit, protinus ad culpă recutrit : ve ex iniuftitiz immensitate edoceat, quod tanta eius damnatio non sir iniusta. Sequitur ;

Quod reprobi infructuosam carnem in buins mundi delicijs enutriunt, & animam Christo marito viduam contemnant . Caput 411. D Auit enim sterilem, et que non parit, et vidue bene non fecit. ] Que hoc loco sterilis, nifi caro nominatur? Qua dum fola prafentia appetit, bonas gignere cogitationes nescit. Qua aute vidua, nisi anima nuncupatur ? Quam quia sibi conditor coniungere voluir, ad thalamum vteri virginalis venit, Pfalmista attestante, qui ait: Et ipse tamqua spon fus, procedens de thalamo fuo. Quæ recte vidua dicitur: quia eius vir pro ea mortem perrulit, et nunc in cali penetralibus ab eius oculis occultus, quafi in parte alterius regionis viuit.Iniquus ergo sterilem pascit, et vidua benefacere negligit; quia carnis desiderijs seruiens, curam anima vitamo contemnit. Tota namque interione omnio. fludio cogitat, quo modo fine vilis neceffitatibus caro morituta fubilitat, et curare anima vita delpicit. que vel in morte vel in beatitudine proculdubio in perpetuum viuit. Recte auté cu diceres tur: [Pauit sterilem,]protinus adiungitur: [Et quæ non parit.] Quasdam namque ex fa-

E cra historia feminas nouimus steriles extitile, et tamen in tempore extremo peperiste, Caro aurem non folum sterilis, sed etiam que non parit dicitur : quia suo sensu bonas cogitariones gignere, nec in vltimis valet. A vigore enim iam proprio deficit, et tamen adhue transitoria concupiscere non desistit : iamq. a pristino robore lassata, pene ab ipso, quem diligit, mundo repellitur, et ramen adhuc annifu improbo obtinere temporalia conatur. Agere sam peruerfa non fufficit, sed tamen cogitare vel que non agit nequaquam defisite. Recte ergo non solum sterilis, sed etiam non pariens dicitur : quia suo sensu, vt diximus, ad bona cogitationis prolem, nec cum infirmata fuerit, fetatur. Quod tamen intelligi etiam de hæreticis prædicantibus poteft. Vnufquifque enim prædicator erroris; dum plebem extra vnitatem Ecclefiæ politam docet, profecto sterilem et eam, que parere non valet, pascit: quia et ei vsum sui laboris impendit, que spiritales fructus nequaquam redelit. Bene autem vidua non facit, quia videlicet fancta vniuerfali Ecclefia, cu-S. Greg. Tom. 2.

Pfate 190 Pfal. 33.

Matth.7.4

Manh.z4 Line of in

PfcL18.

freeng.

## 688 S. Gregorij Expos. Moralis lib. XVII.

ius vir adurefin mortis pertulit, viuere a chércuire contemnit.» Vidue enim benefacera, defin cius, que mortui vir fini amore conteriur, confidorium caborate. Vode er Pfilmi-fit voce hac cadem vidua, ficilice fancia Ecclefia queriur, vicens: Confolant me quarfiu; et non imeni. Tune folum quipe confolantem imenit, cum ex e mortes quan vir cius pertulit, multos intra femetiplam fiurgere ad vitam cernit. Sepe autem pradicator erroris, huis mund diutibus inigitur, qui pro e o qual determis occuparionibus incubăt, dichorum deprehendere afturias ignorant: et ci potentes elfe exterius ambiunt, perue fie pradicatorios la quo in fa labore capiturus. Vade et inbiditur. J Detraxis forviers in foituralm finite finite production si que productiva de productiva de la contra del la c

di elegit Deus, vi confundere Fortia-Fortiudo aufi petueri pradicatoris, el letta ĉitte ila ocutionis, qua infattus, cervode depicia raque in contemptu ominium, qua finigula- Briter apud fe pertus, intumefeit. Qui magne de fe femiens, fed vera de Dommio gioraras, longe a fide cognitione diffungitur, et amé vider fide i predicator comatu. Vinde adhue fidebitur? Et cum fleteris, non creder vita fias-Stat in hoc mundo petuerfus quifue pradicator, quoduque terrento viutin corptore, Sed vita fias-creder entain, quia de Deo vera cognoficere contemnit. Vita enim fias crederes, fide Conditions fui fieblitantia reda fanti- et He titaque fuperius de quolible rinjuo profata dicebamus, fed repente ad erroritary dicatorem intelledum vertimus, quo modo pecator diu toleratur. Vinde feiendum ella, qui fia da fleciem ducimur, y ne opuquama tramen a genere funditure usellamus. Nam, petuerfus quifque erià fi redam fidem in fian vinierfalis Eclefia enere videatur, flat, et un se fine de conditione intelligie, fed tamen fidei opera tenere contemnit, et incudelitats redat guitur, qui a beo, quod fe offetti de condere contemnit, et incudelitats redat guitur, qui a beo, quod fe offetti et crederevitendo reprobatur. Hit en min per lo nature midistra. Ou dici fe noffe Deum. et crederevitendo reprobatur. Hit en min per lo nature midistra. Ou dici fe noffe Deum, et crederevitendo reprobatur. Hit en min per lo nature midistra. Ou dici fe noffe Deum, et

vize lue non credit: quia recta quiden luns, que per hdem de conditore intelligis, lectialana. La ficio lo pera tener contemniu, et incrudelir inst reda griuti, qui a beo, quod c'oliddit
recdere, viuendo reprobatut. Hine emim per lo namem dicitur Qui dicit fé nofte Deum, sadunda. La sua non culodit, mendas eli. Hine Paulus aircionfientur fe nofte Deum, fadunda. Lis autem negam: Hine Iacobus dicits Fieles fine operibus mortus ell. Sed inter bac condictor min disperiatione confiligir et culpas répicir, e viuendit empora impendit evil ongiora temporal las vita f'paria, aut conserfo fiant in adutorium muneris, aut non conuerlo ad augmentum damanations. Vole a dubut fudibut. 2

Quèd multum timere debent hi, quos adpanitentiam Deus expellat, et quèd contemptus elementia provocat iram. Caput 1 1 1 1.

Edit ei Deus locum pœnitentia, et ille abutitur eo in superbia. JQuisquis delinquit et viuit, ideirco hune diuina dispensatio in æquitate tolerat, vt a b iniquitate compe D scat. Sed qui diutius toleratur, nec tamen ab iniquitate compescitur, munus quide supernæ patientiæ percipit, sed reatus sui vinculis ex ipso se munere arctus astringit. Nam quia accepta poenitentia tempora diuertit ad culpam, districtus in vltimis iudex impensa argumenta misericordia conuertit ad pœnā. Hinc namque per Paulum dicitur: An ignoras quia Patientia Dei ad poenitetiam te adducit? Tu autem secundum duritiam tuam et cor impoenitens, the faurizas tibi ira in die ire, et reuelationis iusti iudicij Dei. Hinc Isaias ait: Puer centu annoru morietur, & peccator centum annorum maledichus erit. Ac fi aperte nos deterreat, dicens: Vita quide pueri in longu trahitur, vt a factis puerilibus corrigatur, fed si a peccati perpetratione, nec teporis longinquitate compescitur, hec ipsa vitæ longin quitas, qua per mifericordia accepit, ei ad cumulu maledictionis crescit. Vnde necesse est, vrcum nos diutius expectari conspicimus, ipsa prærogatæ pietatis tepora, quasi damna- E tionis argumenta timea mus, ne ex clementia iudicis crescat suppliciti peccatoris, et vnde quisque eripi a morte poterat, inde grauius ad morte tedat. Quod ideireo pleruque agitur, quia nequaqua a præfentibus metis oculus separatur. Cosiderare naque peccasor Redem ptoris vias negligit, et ideirco in fuis itineribus fine ceffatione veterafeit. Vnde et fubditur-

Rom. 1.4

Wita 65.d

Qued peccatores non vias Dei fed fuas fufficiunt. Caput V.

Oculie min cius funt în vi și Illius IV ias enim fua speccaroe înuseturaquia fola cogris III consoniul reporte litrărgetur. Hinc retermi Paulus III circumera que fua funt querunța o que lefu Christi. Via namque clast, finperbia: via ră-căr-star și prosporte a suatriaria vie fulturei concupiciferica cara luis La vi șere go fusi niqua su quifue ceru los deprimitequia folia virija, vr per hec animo farisfaciar, intendit, V nde per Salomonem diciture.

## In vigefimumquartum caput B. Iob.

689

A dicitur: Oculi stultorum in finibus terræ: qua hoc solu tota cordis intentione conspiciunt, Pros. 17. d per quod ad finem terreni desiderij perducantur. Nequaquam vero suz considerationis obtutum in terra peccator figeret, fi ad fancta sui Redemptoris itinera mentis oculos leuaret. Vnde per Salomonem rurfum dicitur: Oculi sapientis in capite eius: quia videlicet Ecclera b sapiens quisque illum tota intentione considerat, cuius se membru esse per sidem pensat. Has naque humane conuerfationis vias videre contepferat, qui dicebat: In mandatis tuis Pfel. 118. exercebor, et considerabo vias tuas. Ac si aperte spondeat, dicens: Quæ mea sunt, iam videre refugio: quia per imitationis tux via, pergere conuerfionis greffibus inardesco. Qui enim præsenti iam mundo contradicir, amoris excitatione continua Redeptoris sui vias cordis oculis obijcit, vt mens prospera fugiat, ad aduersa præparetur:nihil, quod demulcet, appetat, nihil, quod deterrere creditur, pertime scat: mærorem gaudium deputet, præ-

B fentis vitæ gaudia, damna mæroris putet, abiectionis detrimenta non timeat, fed per hæc manentis gloriz locum quarat . Has etenim vias sequentium monstrabat oculis veritas, cu dicebat: Si qui mihi ministrat, me sequatur. Ad has vias tumentia discipulorii corda re- 10411. 12 d uocabat, cum locum iam gloriæ quærerent, sed eiusdem glorie irer ignorarent, dicens: Po-Marib. 20, e teffis bibere calicem, quem ego bibiturus fum. ? Confessionis quippe illius celsitudinem a dextris sinistrisq.quesicrant, sed quanta ad hanc esset itineris angustia non videbat. Vnde et corum mox oculis imitandus passionis calix obijcitur, vt videlicet si ad sublimitatis gaudia tenderent, prius via humilitatis inuenirent. Quia igitur confiderare peccator vias Dei negligit, sed solis in quibus carnaliter delectetur intendit, recte nunc dicitur: Oculi enim eius sunt in vijs illius. Sequitur : [Eleuati sunt ad modicum, et non subsistent . ] Iniquorum gloria cum plerumque in annoru multitudinem tenditur, ab infirmorum menti-C bus effe longa et quali stabilis æstimatur. Sed cum rupentinus hanc finis intercipit, breue

proculdubio fuisse redarguit: quonia determinas innotescit, quia quod præterire potuit, modicum fuit. Eleuantur ergo ad modicu, et minime subsistunt : quia coipso quo videri alti appetunt, a vera Dei essentia longe per elationem fiunt. Sublissere etenim nequeunt. quia ab æternæ effentiæ foliditate dividuntur, atque hanc primam ruinam tolerant, quia per priuata gloriam in semetipsis cadunt. Hinc enim per Psalmissa dicitur: Deiecisti cos, Psel. 72. cu alleuarentur:quia eo intrinsecus corruunt, quo male extrinsecus surgunt. Hanc breuiratem gloriæ temporalis afpiciens, iterum dicit: Vidi impium superexastatum et eleuatil Pfal.36. fuper cedros libani: transiui, et ecce non erat. Hinc iterum ait: Pusillum, adhuc, et non erit Ibidem. peccator. Hinc Iacobus dicir: Quæ eftenim vita veftra? Vapor eft ad modicii parens. Hinc Iacobus di Propheta breuitatem gloriæ carnalis pen sans, denunciat, dicens: Omnis caro fenum, et Efa. 40.6 D omnis gloria eius ficut flos feni. Iniquorum quippe potentia feni floribus comparatur: quia nimirum carnalis gloria dum nitet, cadit:du apud se extollitur, repentino intercepta fine terminatur. Sie năque auraru flatu in altu flipula rapitur, sed casu concito ad ima

renocatur. Sic ad nubila fumus attollitur, sed repente in nihilü tumescendo dissipatut. Sic ab infimis nebula denfescendo se erigit, sed exortus hanc solis radius, ac si non suerit abflergit. Sic in herbaru fuperficie nocturni roris humor aspergitur, sed diurni luminis subito calore ficcatur. Sic spumosa aquaru bulle inchoatibus pluuijs excitata, ab intimis certatim prodeunt, sed eo celerius diruptæ depereunt, quo inflatæ citius extendutur. Cumq. excrescunt, vt appareant, crescendo peragut, ne subsistat. De iniquis igitur reporalis glorie elatione tumentibus, sedtamen nulla in hac soliditate durantibus, dicatur recte : Eleuati fune ad modicu, et non fublistet. De quibus adhuc subditur: [Et humiliabütur sicut omnia, £ et auferentur.] Sic prouectus effe contemplationis debet, vr ex paucis ad multa, ex multis ad omnia considerada rapiatur: quatenus gradatim educta proficiat, et trasitoria omnia, comprehendendo diiudicans, ipía pene incomprehenfibilitet excrefcat. Vnde fanctus vir cum prauoru gloriam defectumq, discuteret ad cuncta protinus mentis oculu tetendit, di cens: [Humiliabutur sicut omnia, et auferentur.] Omnia prosecto terrena. Ac si aperte dicat:Stare vllo modo nequeunt, quia ipsa quoque fugiunt quibus innituntur: dumq. tempora lia diligunt, cu his ex temporis volubilitate percurrunt. Sed quari potest cu per Salomone dicitur: Generatio præterit, et generatio aduenit, terra vero in æternu flaticur bea- Etelel. tus lob omnia humiliari afferat et auferri? Quod tamen facile discutimus, si terra et calu vel qualiter transeat vel qualiter maneat diftinguamus. Vtraque namque hec per ca, qua nune habent, imagine transeunt, sed tamen pet essentia fine fine subsistunt. Hine namque 1. Cor. 7. f. per Paulu dicitur: Præterit enim figura hujus mundi. Hinc per femetipsam veritas dicit :

S. Greg. tom. 2.

Mmm 3

Matth.23.6 Apora. 21. 4

Calum et terra transibunt, verba autem mea non transibunt. Hinc ad Ioannem angelica A voce perhibetur: Erit calum nouum, et terra noua. Qua quidem non alia condenda funt. fed hæc ipfa renouantur. Cælli igitur et terra et transit et erit: quia ab ea, qua nunc habet, specie per ignem tergitur, et tamen in sua semper natura seruatur. Vnde per Psalmistam dicitur: Mutabis ca, et mutabuntur. Quam quidem vltimam commutationem suam ipsis Pfal, 101. nobis nune vicisfitudinibus nunciant, quibus nostris vsibus indefinenter alternant. Nam terra a fua specie hiemali ariditate deficit, vernali humore viridescit. Cælum quotidie caligine noctis obducitur, et diurna claritate renouatur. Hinc ergo fidelis qui que colligat et intetire hæc, et tamen per innouationem refici, quæ constar nunc assidue velutex defe-&u reparari.

> Quod in die iudicij, impijs quasi aristis proiettis in ignem , iustisia santtorum quantus fit cander patebit . Capat

Neer have igitur vir sanctus cum prauorum cursum conspicit, quanta quandoque ani-maduersione deficiant innotescit, dum protinus subdit: [Et sicut summitates spicarii conterentur. ] Spicarum quippe summitates, arifta funt. Arifta autem coniuncta in fpica prodeunt, sed crescendo paulisper, a se hirsutz et rigidz dissunguntur. Sic nimirum sic ad huius mundi glotia praui diuites surgunt. Naturz enim sibi communione coniuncti sunt, sed contra se vicissim crescendo dividuntur. Alius quippe alium despicit, et alter in alterum inuidiæ facibus ignescit. Qui ergo ex tumore mentis a charitatis vnitate se separant, quali ariftaru more contra se rigidi stant. Quid ergo prauos huius mundi diuites dixerim, nifi ariftas quasdam generis humani. Qui dum contra se superbiunt, sed bonorum vitam G vnanimiter affligut, aduerfum se quide diuisi sunt, sed tamen concorditer grana deorsum premunt. Nunc igitur ariftæ ad alta profiliunt, grana latent : quia et reproború potentia eminet, et electorum gloria non apparet. Illi se honorum fastibus ostendunt, isti in humilitate fe deprimunt. Sed tritura tempus adueniet, quod et ariftarum rigiditatem frangat, et folida grana non contetat. Tunc quippe superbia iniquoru comminuitur, tunc electorum vita quanta integritate sulgeat, declaratur: quia cum iniusti deficiunt, ex hac ipsa ari starum contritione agitur vt grana appareant, que latebant . Cumq. ariste franguntur, granorum candor oftenditur : quia iniquis in fupplicia æterna cadentibus , fanctorum iu-fitita quanta veritate candeat , demonitratur . Vnde recte quoque per Ioannem dicitur: Cuius ventilabrum in manu sua est, et permundabit aream suam: et triticum quidem recondet inhorrea fua, paleas autem comburet igni inextinguibili. Beatus igitur Iob, D prauorum elatio quanta animaduersione frangatur, aspiciat, eosq. aristis pereuntibus comparans, dicat: Sicut spicarum summitates conterenturiquia nimirum rigiditas superborum triturz vltimz fortitudine frangitur, quz nunc electorum vitam despiciens eleua-

> Qued fit indignum et iniufium, ve fantti fi in alique offendant, a male vinentibut VII. incresentur .

Vod fi non ita est, quis me arguere poterit esse mentitum, et ponere ante Deli verba mea?]Si ita non est ve loquitur, profecto de falsitate hunc omnes arguere possunt. Cur ergo dicitur: Si non ita eft, quis me arguere potetir effe mentitudu scilicet nouerimus E quod fallacem cuilibet reptehendere licet? Sed fi loquentis sensum subtili interrogatione discutimus, quam sint recta, que protulit, cirius innenimus. Iustus naque etsi quid vmqua delinquendo loquitur, dignum non est ve ab iniustis et praue vittentibus iudicetur. Vinde fanctus vir amicorum fuperbia deprimens, non folum fi ita eft, verumetiam fi ita non eft ve protulit . nequaquam se reprehendi posse considit : quia nimirum illi recte redarguere falfa possunt, qui falsa agere nesciunt. Na correptionis ausum contra fallaciam perdunt, qui adhue fallaciter viuunt. Ait ergo : [ Quod fi ita non est, quis me poterit arguere effe mentitii?] Ac si aperte dicat? Ita sunt cuncta, ve protuli, que tamé si ita non essent, a vobis tedargui nequaqua possem: quia dum adhue propria succumbitis, alienam reprehendere fallaciam non valetis. Vbi et apre subditur: [Er ponere ante Deum verba mea: ] Quisquis enim dicta fallacia veracitet reprehodit, audita rogitans, aut hæ ex regula veritatis pen-

Matt.3.6 Lucay.d als

tur . Sequitur :

fans, verba ante Deum ponit; quia apud se in conspectu veritatis examinat, quid foris con tra fallaciam decernat. Ante Deum quippe verba ponere, est, considerato intimo iudice, exteriora dicta pensare. Vir autem sanctus ab amicis superbientibus verba sua ante Deum poni posse non æstimat. Ac si a perte dicat: Idcirco quæ loquor, ponere ante iudicem non valetis, quia eius vobis faciem peccantes absconditis. Quod tamen et ex typo sanctæ Ecclefiæ nil obstat intelligi, quæ cum de infirmis suis ab hæretícorum irrisione reprehenditur, ipfam irrifionis corum aftutiam dedignatur; quia tolerabilius Deo eft.vt in infirmitate, quis arque ignorantia cum humilitate iaceat, quam cum elatione alta comprehendat . Sed quia fanctus vir multa contra eos protulit, qui fugitiua potestate superbiunt, et ventolis honoribus intumescunt, Baldath Suites ex eius correptione proficiens, apud que vera fit potentia agnoscit, dicens:

#### CAPVT VIGESIMVMQVINTVM BEATI 10B.



Espondens autem Baldath Suites, dixit : Potestas et terror apud eum est, qui facit concordiam in sublimibus suis : Numquid est numerus militum illius ? Et super quem non surget lumen illius ? Numquid iustificari potest homo comparatus Deo : aut apparere mundus natus de muliere? Ecce luna etiam non fplendet, et ftellæ non funt mundæ in conspectucius : quanto magis homo putredo, et filius hominis vermis ?

Quòd angeli prapositi gentibus inter se non dissident, dum promeritis singulorum, quisque su ministery opus implet, in quibus voluntati dinina obsequitur, Caput

Otestas et terror apud Deum est, qui facit concordiam in sublimibus suis. Ac si aperte dicar: Solus corda mortalium veraciter terret, qui ex dininitatis sua potentia veraciter hac possidet . Humana enim potentia quem terrorem incutit, que jure eiusdem otentiæ quando careat nescit? Recte autem dicitur: Qui facit concordiam in sublimibus fuis : quia multa fibimet inferius diffident, fed ad concordem fupernorum plenitudinem current et,ex internæ pacis causa agitur,vt sæpe ea,quæ sunt exterius, sine pace disponan-D tur. Nam bouos omnipotens Deus ad meritum prouchit, cum contra corum vitam malos fæuire permittit. Atque in concordia componunțur fumma, dum confunduntur infima: quia inde cæleftibus electos fuos angelorum choris fociat, vnde in terrenis et infimis reproborum mentes suis nutibus aduersantes portat. Sed inter hac libet inquirere fi pax in fublimibus fumma retinetur, quideft quod per angelum Danieli dicitur: Ego Das, to.e veni propter fermones tuos : princeps autem regni Perfarum reflitit mihi viginti et vno diebus: et ecce Michael vous de principibus primis, venit in adiutorium mihi. Et paulo post : Nunc reuertar vt prælier aduerfum principem Perfarum. Cum enim egrederer, apparuit princeps Gracorum adueniens. Quos itaque alios principes gentium, nifi angelos appellat, qui fibi teliftere exeunti potuissent? Que ergo esse pax in sublimibus potest, si inter ipfos quoque angelicos spiritus præliandi certamen agitur, qui semper conspectui E veritaris assistante Sed quia certa angelorum ministeria dispensandis singulis quibusque gentibus funt prælata, cum fubiectorum mores aduerfum se vicissim præpositorum spirituum opem merentur, ipli,qui præfunt spiritus, contra se venire referuntur. Is namque angelus qui Danieli loquebatur, captiuis Ifraelitici populi in Perfide conftitutis prælatus agnoscitur. Michael autem eorum qui ex eadem plebe in Iuda a terra remanserant, prapositus inuenitur. Vnde et ab hoc, eodem angelo paulo post Danieli dicitur: Nemo est adjutor meus in omnibus his, nisi Michael princeps vester. De quo et hoc, quod præmisimus, dicit: Et ecce Michael vnus de principibus primis venir in adutorium mihi. Qui dum nequaquam fimul effe, fed venire in adutorium dicitur; aperte ci populo prælatus agnoscitur, qui captiuus in alia parte tenebatur. Quid estergo angelum dicere : Ego vem proprer fermones tuos : princeps autem regni Perfarum refurit mihi: nifi fua fubditis opera nunciare? Ac fi aperte dicat : Precum quidem tuarum merita exigunt, vt Ifraeli-

ticus

ticus populus a iugo fuz captinitatis exuatur, sed est adhuc quod in codem populo, Per- A farum dominio purgari debeat : vnde ereptionem illius, Perfarum princeps mihi iure contradicat, quamuis preces tuas corum quoque lacryma, qui in Iudaa relicti funt, adiuuent . Vnde hoc quoque quod diximus fubiungit : Michael princeps vefter , venit inadiutorium mihi. Cumq. vt aduersus principem Persarum prælietur, egreditur:Græcoru fibi princeps adueniens apparet. Qua ex re innuitur quòd aduet fum Gracos quoque aliquid Iudaa commiserat, quorum profecto causa ereptioni illius resistebat. Propheta igitur preces angelus exaudit, sed Persarum princeps resistit : quia etsi iam vita iusti deprecantis ereptionem populi exigit, ciusdem tamen populi adhuc vita contradicit: vt quia necdum hi, qui in captimitatem fuerant ducti, plene purgati funt, iure eis adhuc Perfæ dominentur. Michael adiuuat, fed Gracorum princeps ad praelium venit : quia mereri quidem veniam tam longa oppressorum captiuitas poterat, sed ereptionis eorum beneficio B hoc quoque, quod in Gracos deliquerant, obuiabat. Recte ergo dicitur, quòd contra fo angeli veniunt : quia fubiectarum fibi gentium vicissim merita contradicunt. Nam fublimes spiritus cisdem gentibus principantes nequaquam pro iniusta agentibus decertant, fed coru facta iuste iudicantes examinant. Cumq. vniuscuiusque gentis vel culpa vel iuflitia ad supernæ curiæ consilium ducitur, eiusdem gentis præpositus vel obtinuisse in certamine, vel non obtinuisse perhibetur. Quotum tamen omnium vna victoria est sui super fe opificis voluntas fumma, quam dum femper afpiciunt, quod obtinere non valent, num quam volunt. Bene ergo dicitur : Qui facit concordiam in fublimibus fuis. Sequitur :

Quòd fantis angelicontra diabolum potestatine decertant : et quacumque contra cum appetunt , possunt . Caput . I X .

N' Veneuideft numerus militum eius 2 In cognitione humanar rationis figernorum C fiprirum numerus non eit quia quanta it illa frequentia innibibits exercitus nelérit de quo per Danielem dictiur Millia milliam minifizabant eixe decies millies een tena millia affilièbant ei slupernorum ciuina mumerus innfiture de définius exprimiture; ve qui Doc eft numerabilis, effe hominibus innumerabilis demonitheus: qua muis aflud chaiffitres, aliqui ministrate. Affiliure tenimi lis proculciulos posetileras, qua sed quedam hominibus nuncianda non exeum. Afinifibra en executive de proculciulos posetileras, qua sed quedam finitum, qui ministrate, quanta ministrate, est primerabile est ab intinus non recodure. Er quia plures finit, qui ministrate, quanta miqui primepaliter affitium, a qui ministrate numerus quanti definitus, ministraturium vero intinuitus olet nditure. Angelicos vero fipritus reche Dei militea dicimus, quia decerrate cos contra raportale sea estas non ignoramus. Que tamen certamina non labore, fed imperio peraguari quia quidquid agendo contra immundos fiparitus appenum; ex adutorio cuncia regenta polinitus. Del tata namque milita, and conte

Dan. 7.0

ritus apperunt, ex adiutorio cuncia regentus politura. De las camque multipalaseus principales de la conforcia del conforcia

Quod quandiusumus in corpore bains mortis, a peccato immunes effe non possibunus.

Capat X.

N 'nquidiulificari porth homo comparatu Deo, auta pparere mundus natus de muliere l'yeffui file fipper us beate lob dicturere noue rien isexprobationes replicatur. Omnis nanque viriultus, Dei illufratione iufluse fil, sono comparatione. Humana quippe iuflitus autori comparata, insulfria et l'qui suetti in jafa iuti conditione homo perfuferet, Creatori non poffer aquari creatura. Cui tamen ad grauiora defectus pondera, cace file file.

A accessir et culpa, quam serpens insidias intulit, et mulier infirmata persuasit. Vnde nunc Gm. 1. 8 quia homo per mulierem culpæ subditam nascitur, reatus primi infirmitas in prole propagatur. Et quia in radice putruit humani generis ramus, in conditionis sua viriditate mimine subsistit. Vnde recte nunc dicitur: Nunquid iustificari potest homo comparatus Deo, ant apparere mudus natus de muliere?] Ac si aperte diceretur: Ne contra auctorem fuum homo luperbiat, consideret vnde huc venit, et intelligat quid sit. Sed ecce nonnulli per donum spiritus adiuti, contra infirmitatem suz carniseriguntur, virtutibus emicant, fignorum quoque miraculis coruscant : nullus tamen est, qui sine culpa uitam transcat, quousque carnem corruptionis portat. Vnde adhuc subditur. [Ecce etiam luna non splen det, et stella non sunr munda in conspectueius. ] Quid per lunam, nisi cuncta simul Ecclesia : quid per stellas, nisi singulorum bene viuentium anima designatur: qui inter pra-B uorum hominum conuerfationes, dum magnis virtutibus eminent, quafi in tenebris noctis lucent? Vnde per Paulum quoque discipulis dicitur: Inter quos lucetis sicut luminaria Philip. s. 6 in mundo. Quia enim fancta Ecclesia lunz appellatione exprimitur, propheta testatur, dicens: Eleuarus est fol, et luna stetit in ordine suo. Eleuaro enim sole, in suo ordine luna Abac. 3.e statuitur : quia ascendente de cælos Domino, sancta protinus Ecclesia in prædicationis

auctoritate roboratur. Et quia flellarum nomine electi fignantur, rurfum Paulus infinuat, dicens: Stella enim a stella differt in claritate. Luna ergo non splendet, et stella non sunt mundæ in conspectu eius: quia nec sancta Ecclesia virtute propria tot miraculis emicat, nisi hane pravientis gratia dona perfundant : nec singulorum bene viuentium mentes a peccatorum maculis mundæ funt, si remota pietare iudicentur : quia apud districti iudicis oculos, sua vnumqueque corruptibilitas inquinat, nisi hunc quotidie gratia parcen-

C tis tergat. Electorum quippe animus prodire ad libertatem iuftitia nititur, fed adhuc com pede infirmitatis tenetur:et culpas quidem subigere perfecte desiderat, sed quousque corruptione carnis aftringitur, eius vinculis, etiam cu non vult, ligatur. Hinc itaque colligat, quanto peccatorum pondere pressi sint, qui contra hac decertare negligunt, si plene culpam nec illi superant, qui contra hanc viriliter pugnant.. Vnde et pottquam dictum este Ecce enim luna non spledet, et stellæ non sunt mundæ in conspectu eius, protinus additur: [Quanto magis homo putredo, et filius hominis vermis?] Ac fi aperte diceretur. : Si ipfi quoque esse sine contagio non valent, qui inter præsentis vitæ tenebras virtutibus lucent, quanto reatu iniquitaris obstricti sunt, qui adhuc carnaliter viuunt ? Si a peccato esse liberi nequeunt, qui iam in caleftibus defiderijs conuerfantur, qua peccatorum pondera tolerant, qui carnis sua voluptatibus dediti, adhuc putredinis iugum portant? Hinc Petrus Dait: Si iuftus uix faluabitur, impius et peccaror vbi parebunt. Hinc per Ifaiam dicitur:

z.Petr.4.d Mara. 32.5

Super humum populi mei spinæ et vepres ascendent, quanto magis super omnem domu gaudij ciuiratis exultantis? Humum quippe populi (iii Dominus electorum omniŭ metë vocat, super quam spinas ac vepres ascedere perhibet quia nec ipsam quoque esse absquo punctionibus vitiorum videt. Domus vero gaudij ciuitatis exultantis, est meus prauoru. quæ dum ventura supplicia conspicere negligit in carnis voluptate sed deserens, inaniter hilarescit. Ait ergo: Super humum populi mei spina et vepres ascendent, quanto magis super omnem domum gaudij ciuitatis exultantis? Ac si aperte dicat: Si et illorum mente viria deprimunt, qui se pro calestis patria desiderio affligut, quibus culpis substrati sunt qui fine vlla formidine sese in carnis voluptate derelinquant Notadum vero in sermone fuo quantum Baldath ordinem conditionis nostra tenuit et natiuitatis, qui homine non E vermem, sed putredinem; filium vero hominis vermem vocat. Primus namque humani generis parens, homo non filius hominis, ex quo quifquis prodije, non folum homo, fed filius quoque hominis fuit. Sicut ergo ex homine filius, ita ex putredine nascitur vermis.

Vnde recte homo putredo, filius vero hominis vermis uocatur. Primus quippe homo putredo, non vermis: quia etsi per mortem putruit, non tamen ex putredine per natiuitate

venit. Qui autem hominis est filius, vermis dicitur: quia iam ex mortalium corporum corruptione propagatur, Igitur quia amicorum verba finita funtibeatus Iob altiori acumini profecutionis innititur, eiufq. dicta tam funt valida quam extrema: quia et fic vius efle surisperitorum solet, ut argumentum, quo aduersarijs suis eminere se præuident, ad

profecutionis conclusionem feruent.

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XVII. 694.

#### CAPVT VIGESIMVMSEXTVM BEATI IOB.



Luc. 17.6

Spondens autem Iob, dixit: Cuius adiutotes? Numquid imbecillis, et sustentas brachium eius, qui non est fortis ? Cui dedisti confilium? Forsitan illi,qui non habet sapientiam, et prudentia tuam oftendifti plurimam. Quem docere voluisti? Nonne eum, qui fecit spiramentum ? Ecce gigantes gemunt sub aquis , et qui habitant cum eis. Nudus est infernus coram illo : & nullum est

operimentum perditioni. Qui extendit aquilonem super vacuum: et appendit terram super nihilum. Qui ligat aquas in nubibus suis, vt non erumpant pariter deor- B fum. Qui tenet vultum solij sui, et expandit super illud nebulam suam. Terminum circundedit aquis, víque dum finiantut lux et tenebra. Columna cali contremiscunt, et pauent ad nutum eius. In fortitudine illius tepente maria congregata sunt : et prudentia eius percussit superbum. Spiritus eius ornauit calos, et obstetricante manu eius, eductus est coluber tortuosus. Ecce hac ex parte dicta sunt viarum eius. Et cum vix paruam stillam sermonis eius audierimus: quis poterit tonittuum magnitudinis illius intueri?

#### Caput X 1.

R Espondens autem sob dirit: [Cuius auditor est numquid imbecillis, & sustentas bra-chium eius, qui non est fortis t] Adiuuare imbecillem charitatis est, adiuuare poten-10 tem velle, elationis. Quia igitur amici eius hæreticorum speciem tenentes, quasi adiuuan, tes Deum, sapientiam suam oftendere conabantur, iuste Baldath reprehenditur, ve dicatur: [Cuius adiutor es numquid imbecillis, et sustentas brachium eius, qui non est fortis?] Ac si a perte dicat : Dum eum iuuare niteris, sub cuius magnitudine succubis, omne, quod impendis solatium, de ostentatione est, non de pietate . Sed inter hæc sciendum est, quod plerumque etiam Deum, qui videlicet imbecillis non est, humiliter agentes adiuuamus. 1.Cor. 1. b Vnde et per Paulum dicitur: Adiutores enim Dei fumus. Nam cum ei, quem ipfe per internam gratiam infundit, nos exhortationis voce coucurrimus, hoc, quod ille per Spiritum fanctum agit intrinfecus, nos exterius ministerio vocis adiuuamus : et tunc folu nostra ex- p hortatio ad perfectionem ducitur, cum in corde Deus fuerit, qui adiuuetur. Vnde et alias dicit:Neque qui plantat est aliquid,neque qui rigat, sed qui incrementum dat Deus.Plan

tare quippe et rigate, adiunare est. Quod vtrumque vacuum erit ministerium, si in corde Deus non dat incrementum. Sed qui de sensu suo alta sapiunt, esse humiliter Dei adiutores nolunt: quia dum se Deo vtiles esse æstimant, a fruetu se vtilitatis alienant. Vnde et veritatis voce discipulis dicitur: Cum feceritis omnia, que pracepta sunt vobis, dicite; Serui inutiles fumus : quod debuimus facere, fecimus. Sequitur : [ Cui dedifti confilium ; forsitan illi, qui non habet sapientiam ?] Dare stulto consilium, charitatis est: dare sapienti, ostentationis: dare vero ipsi sapientia, peruersitatis. Et quia hi, quos tenere hareticorum speciem diximus, per locutionem suam oftentationi potius quam vtilitati seruiebant, recte adhuc contra Baldath fubditur: ] Et prudentiam tuam oftendisti pluri- E main.] Omnis, cui prudentia recta est, plurima non est: quia iuxta Pauli vocem, non plus Kom.11.4 appetit sapere quam oportet sapere. Cui vero est plutima, non est recta : quia dum vitra

modum tenditur, in quolibet latere culpæ declinatur. Prudetiam vero fuam plurimam oftendunt, qui videri præ alijs prudentiores appetunt. Vnde fit plerumque vt cum moderate sapere nesciunt, etiam fatua loquantur. Pro qua re ipse adhuc excessus prudentiz sub iungitur, ve dicatur: [ Quem docere voluistienonne eum, qui fecit spiramentum? Per spiramentum viuimus, per prudentiam fapientes famus. Prius autem noftrum est viuere, post modum sapererquia ve sapientes esse valeamus, prius agitur ve simus. Qui ergo vitam dedit, ipse proculdubio et prudentiam contulit. Baldath autem quia beatum lob flagellatum pro culpa credidit, occultum Dei iudicium, quod humiliter venerari debuit, superba nisus est temeritate penetrare. Ipsi ergo se per prudentiam prætulit, cuius iudicium

## In vigefimumfextum caput B. lob.

6.95

A non intelligendo judicauit. Ipli se per prudentiam prætulit, a quo viuendi spiraculum accepit: ac si plus spio effet sapiens, a quo habebat ve effet. Sed quia beatus lob sancta: Ecclesiæ typum tenens, pauca in superborum correptione protulit, quos tenere hæreticorum speciem non ignorauit, sicut superius dixit: Disputare cum Deo cupio, prius vos oftendens fabricatores mendacij, et cultores peruerforum dogmatum: repente fe ad do-Arinam erigit, et contra elatorum imperitiam, scientize suze latitudinem per sententias expendit, dicens:

Quod posenses huius faculi quasi gigantes ex propria superbia consunduntur, es ideo magic supposits funt, unde tumide appetant multis pra-Caput XII.

Cce gigantes gemunt sub aquis. ] Dignum quippe erat, vt per increpationem. P prius rumorem sapientiz terrenz retunderet, et per doctrinam postmodum ad ple-na myslenjs verba transiret. Gigantes enim vel apostatas angelos, vel superbos quol-onicas bam que homines, nil obstatintelligi. Hinc enim per Prophetam dicitur: Mortui non vis 2. in Nam. et uent, gigantes non refurgent: Quos namque mortuos, nifi peccatores nominat? Et. Efe. 26.6 quos gigantes, nisi eos qui de peccato etiam superbiunt, appellat? Illi autem non viuunt, quia peccando vitam iustitia perdiderunt. Isti etiam resurgere post mortem nequeunt: quia post culpam suam instati per superbiam, ad poenitentia remedia non recurrumo, Hine rurfum scriptum est: Vir qui errauerit a via doctrina, in coetu gigantum commo: Pros. 21. e rabitur: quia quisquis iter rectitudinis deserit, quorum se numero niti superborum spiri-

tuum jungit ? Bene autem contra elatos dicitur : [Ecce gigantes gemunt sub aquis . ] Ac o si aperte diceretur: Cur de scientia homo superbiat, cum ignorantia abyssus et ipsos su-

perbiffimos angelorum Spiritus premat? Si autem gigantum nomine, potentes huius izculi designantur, in aquis possunt populi figurari, loanne attestante, qui air: Aqua Apoc. 17. d enim funt populi. Bene autem contra superbientem dicitur : [ Ecce gigantes gemunt fub aquis: ] quia elati omnes dum in hac vita affequi honorum cellitudinem cupiunt, fub ponderibus populorum gemunt. Nam quanto quis hic altiuserigitur, tanto curis grauioribus oneratur, eisq. ipfis populis mente et cogitatione supponitur, quibus superponitur dignitate. Et bene his verbis ac breuiter indicatur, quia omnis superbia eo ipto in imo iacci, quo in alta se erigit, vt inde magis cunctis supposita sit, vnde cunctis expetit superesse. Homo quippe in sublimibus eleuatus, tantos super se sustinet, quantos suppositos regit. Hi autem, qui talibus sociantur, ipsi etiam laboris corum participatio-D ne deprimuntur. Nam cum eis laborem etiam tolerat ponderis, dum pariter gloriam affectant honoris. Vnde cum diceret: Ecce gigantes gemunt sub aquis, protinus adiunxit;

[Et qui habitant cum eis . ] Ac si dicat : Pariter gemunt, qui corum gloria ex delectatione sociantur. Ipsa autem occupatio sacularium dignitatum tanto facilioribus vitijs premitur, quanto maioribus curis grauatur. Humanus namque animus videre et deuitare peccara viinam valeat vel quietus. Quia ergo vidit desideratas rerum celsitudines absque peccatis ministrari non posse : et quia dittinæ iræ non absconditur quidquid illicitum perpetratur : apte secutus adiunxit : [ Nudus est infernus coram illo, et nullum est operimentum perditioni: ] Quod Paulus Apostolus quoque ait: Omnia enim nuda et. Heb.4.d aperta funt oculis eius. Inferni vero et perditionis nomine, diabolum omnesq. damna- Bida in pres. tionis eius focios defignauit. Quis vero ille fit, coram quo infernus est nudus, se- 10-

E quitur dicens; Qued infie Dens diabeli petefiatem super corda vacua extendat : et item ex gratia, cai vult , miscretar . Caput XIII.

Vi extendit Aquilonem fuper vacuum . ] Aquilonis nomine , in facro eloquio ap- 1dem 18. Mer. pellari diabolus folet, qui vt torporis frigore gentium corda constringeret, dixit : Sodebo in monte teflamenti , in lateribus Aquilonis . Qui super vacuum extenditur: quia illa corda possidet, qua diuini amoris gratia non replentur. Sed tamen omni- Esia 14.4 potenti Deo suppetit, etiam vasa diaboli cunctis virtutibus vacua sua gratia munere implere, in eisq. diuini amoris soliditatem ponere, quos nulla conspicit rectitudinis actione roborari . Vnde apte subiungitur : [Et appendit terram super nihili . ] Quid enim terre nomine, mili fantta Ecclesia designatur, que dum verba pradicationis suscipit, fru-

Philo de Gi-

#### S. Gregorij Expos. Moralis lib. XVII. 606

chum boni operis reddit? De qua pet Moyfen dicitur: Audiat terra verba ex ore meo, ex- A Deut. 32. 4 pettetur fient pluuia eloquium meum. Et quid per nihilum, nifi gentiles populi delignan Esaia 40.4 tur? De quibus per Prophetam dicitur : Omnes gentes velut nihilum et inane reputatæ funt. In co ergo nihilo terra fuspenditur, quod prius vacuum ab Aquilone tenebatur: quia illa corda gentilium repleta funt charitate Dei, quæ pressa prius fuerant torpore diaboli-Potest vero et per hoc vacuum Iudææ infideliras, et per terram, sicut diximus, sanctæ Ec-

Pfal. 39.

Pfal. 17.

clesia fructificatio designari. Vir ergo sanctus Iudaa pereuntis casum aspiciat, et gentilitatis merita ad veniam redeuntis cernat, ac dicat, [Qui extendit Aquilonem super vaeuu, et appendit terram super nihili.] Nam quia Iudcorum corda fide vacua, diabolo sunt subdita, extendit Aquilonem super vacuum. Quia vero nullis existentibus meritis, sicut dictum est : Pro nihilo saluos saeies eos, supergentes Dominus fundauit Eeclessam suam, quæ per Prophetam nihilum funt vocatæ, apte fecutus adjungir: Appendit terram fuper nihili. Hoe veto quo ordine factum fit, mirifica fubdens ratione contexit. Ait onim:

Quod secundum capacitatem audientium contemperare se debeat lingua dolforum. Et quid sit quod in lege scriptum est, quod qui foderis cisternam et non operuerit eam, si cecideris in eam bos vel afinus, dominus cisterna reddes precium inmentorum. Caput X11111.

Vi ligat aquas in nubibus fuis, vt non erumpant, pariter deorfum. ] Quid hoe loco aquam, nisi scientiam: quid nubes nisi prædicatores appellat? Nam quia in sacro eloquio aliquando aqua fcientia dicitur: Salomone atteftante didicimus, qui ait: Aqua profunda verba ex ore viri, et torrens redundans fons fapientiæ. Aqua fignari scientiam Dauid Propheta testatur dicens: Tenebrosa aqua in nubibus aeris . idest occulta scientia in prophetis, qui ante aduentum Domini, dum occultis sacramentis grauidi, mysteria h. 1.20 ; immensa gestarent, intuentium oeulis, corum intelligentia ealigabat. Nubium vero nomine quid hoc in loco aliud quam prædicatores fancti, id eft, Apostoli designantur, qui

per mundi partes circumquaq, transmissi, et verbis nouerant pluere, et miraculis coru-Eleia. 60.b fcare? Quos Efaias Propheta longe ante intuens, dixit : Qui funt ifti qui vt nubes volant? Quia igitur vir iste prophetico plenus spiritu, in hae locutione sua ad laudem Dei initia nascentis Ecclesiæ desiderat exordiri, studet eius ordinem ab Apostolorum prædieatione narrare, qui eurauerut fummopere rudibus populis plana et eapabilia, non fumma atque ardua prædicare. Nam fi scientiam sanctam, quæ hie aquæ nomine designatur, vt hauriebant corde, ita ore funderent, immensitate eius auditores suos opptimerent potius quam rigarent. Vnde religata intrinsecus scientia, vt non pariter deorsum erumperet, auditores D 1. Cor. 3.6 fuos distillatione verboru nutriens, mubes illa loquebatur, dicens: Non potui loqui vobis

quasi spiritalibus, sed quasi earnalibus, tanqua paruulis in Christo lae vobis potum dedi, non elca. Quis enim ferre potuisset, si raptus ad tertiu exlum, raptus in paradisum, etiam arcana verba audiens, quæ loqui homini non liceret, tā immen fos fupernæ fcientiæ finus aperiret? Aut cuius non virtute auditoris opprimeret, si ea que intrinsecus haurire poterar, inquantum earnis lingua fufficerer, extrinfeeus inundans aquæ huius immelitas emanaffet? Vt vero anditores rudes non inundatione feientia, fed moderata pradicationis difillatione foucantur, ligat Deus aquas in nubibus, vr non erüpant pariter deorsum:quia doctorum prædicationem temperat, ve auditoru infirmitas, doctorum rore nutrita conualefcat. Quod bene in Enangelio mystica descriptione narratur, du dicitur : Ascendit lefus in nauiculam Petri, et rogauit vt a terra reduceret pusillum, et ita sedens prædicabat E turbis. Per nauem Petri, quid aliud quam commissa Petro Eeclesia designatur? De qua ve Dominus turbis confluentibus prædicet, eam a terra paululum reduci jubet. Quam nec in altu duei, et tamen a terra præcipir remoueri: profecto fignificans prædicatores fuos rudi-

bus debere populis, nec alta nimis de celeftibus, nec tamé terrena prædicare. Aqua itaque ligatur in nubibus:quia prædicatorum scientia infirmorum mentibus loquens, quantum fentire valet, docere prohibetur. Nam plerumque si auditorum eor verbi immensitate 13. Exec. 11. d · corrumpitur, lingua docentium indiferctionis poena mulctatur. V nde feriptum est: Si quis aperuerit cisternam et foderit, et non operuerit eam, ceeideritq, bos, vel asinus in eam, dominus eisternæ reddet preeium jumentorum. Quid est enim aperire cisterna, nisi intellectu valido feripturæ facræ areana penetrare? Quid auté per bouem et afinum, mundu feilicet et immundum animal, nisi tidelis quisque et infidelis accipitur? Qui ergo cisterna fodit, cooperiar,

## In vigelimumlextum caput B. Iob. 69

A cooperiat, neilluc box vet afinus ruar i de ft, qui in facro i loquio iam alta inetligit, inbimes finus coram non capienibus per filinium tegar, ne per Gandalum mentis aux fidelem paruulum, aux infidelem, qui credere posulific, interimat. Ex morre enim iumentoryum debet pretium quia iliud feiliger admisific cominciorur, y ned as agendam pentientiam reus seneute. Qui fiquis samque ad alta i cientis fluora peruentens, cum hace pado brus audientium corda non contexteri, porar reus addicium. A per verba cui an i Candalum, fine munda, fou meus immunda capiatur. Operate coram contexturi, por coram contexturi, por coram contexturi, por verba cora diccum a fine munda a tratilutur, inde infirmias saudioris di im dalibatura. Dicasur igitur rede. Qui ligas aquas in nubbu vi non erumpăt partier deorfum. Pariter annque sque erumperut, s coram infirmia saudioris quanta efficienti.

Be avoc loquentis emanarer în fimul fe omnis plenitudo prædicationis effunderer, et milfibi cum proficientius referuarer. Dignum quippe eft ve qui prædicat, audientis modum coasideres: quatenus ipfa prædicatio cum auditoris su incrementis erecars. Sicquippes agreer vantiquisque prædicator debet, focur cum ildo diunitus agriur, vr necuaquam cuncha qua fentit, infirmis infinues: quia et quotique ipfe carne mortalizatis infirmes estre aque venera sunt, cancha ano fentit Prædicate et gor rudibus non debet quantum cognoticit, quia et ipfe de supremis mysteriis cognocere non valet-quanta funt. Hince est enim quod Paulus apsolotus, polquam mysteriis exclusivam intersectiva dicti videmus nunc per speculum in znigmate, tunc autemfacie ad faciem. 1.6m.1.1.4

Vade et continue hic Cquitur:

C Quòd in hac vita gloria Dei ex parte cognoscitur, sed sicut est, nondum videtur. Cap. XV.

Vi renet vultum folij fui , et expandit fuper illud nebulam fuam .] In vultu folice cognitio demonitrani. Soli jerge cius vultus tentur: quia a nobis is hac vitate regni eius gloria, non quanta intrinscuts habetur, agnofeiur. Super quod recte expandi mebula dicitur: quia ficute fi illa calefhis regni gloria, non videtur. Nam cor-pus quod corrumpiura, aggratuat animam, et deprimitererena inhabitatio finsumunuta cogitantem. A videndo ergo conclus aspergimur: quia ipia nostre ignorantico officuriate cellagamus. Vade crete per l'altinstand cicius: ci taligo toli pedibus 7/d-17, cius, et ascendi fuper Cherubin, et volauit, volauit fuper pennas venorum, et pofuir tendenba stabillum fuum. Calgo anamque effe i dis pedibus, quia non in ea clari-

D are ab inferioribus cernitur, qua in fuperioribus dominatur... Afcendir enim fuper Cherubine ro volatui. Cherubin quipe peleniudiofeinia dicitur. Proinde fuper ples intudinem ficiențies afcendiffe perhibetur, et volatie; qui amaleflatis eius celfiudinem ficiențies altendiffe perhibetur, et volatie; qui au la longe în altum ab întellectunofito fe rapuir. Volauir fuper pennas ventorum; qui a fine aligi ne oltre infirmitaris obficuramur, poluir enorbe a izobulum future qua dum caligi ne oltre infirmitaris obficuramur, poluir enorbe a izobulum future qua dum caligi ne oltre infirmitaris obficuramur, intervolution poluir enorbe a izobulum future qua dum caligine on often infirmitaris obficuramur, intervolution poluir enorbe a izobulum future qua dum caligine on firmitari obficuramur, firmitari obficuramur, fortune politic enorbe di controlle di controlle

E Domini, afecusionem, deferibir, clamate i prophetico plena (pirinta: Fuge dilede mi, fugo; Ac fideretta: Tu qui ex cara comprehendibis factus es, exid diminitare tua, intelligentiam noftri fentiu excede, et interifo nobis incomprehenfibilia permane. Tenet ergo vultum (foli) fui, qui maiefitais fuz potentiammortalibra abicondita. Sed ficius folium angelicas virtures accipimus, ipilis quippe vultur (foli) regia preficte, via nobis (foli) vultum tenet: quia quatmdui in hae
mortali carne fubilitimus, qua quatma; fint illa angelorum ministeria, non viad quarendim fabbust et el tamen occulta moderationa sejura, vivi pia requiritionis
fisi immenificate reprimatur. Vade ciriptum chiDedi abyfisi vocem fistam, ab altidules plantafis fista. Exclamare enim mens humana in administrone compelliturio
di altimudae considerationis in requisitionibus fuis, co ipio quo latitus extendiure, anS.Greg Toma. 8.

## 698 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XVII.

guflatur... Vel certe quia folium Dei piñ nos fumus, y vulum folij fui non immerito A tenere dicitur, dum noftra fcientia progredi ad altiora prohibetur. Super quod folium fuum nebulam Deus afpergere dicitur: qui a inutifibilis manens, occulta fuper no siudicia exerti, y ret fiari in prompris quod videre polfimusestramen origo facil lareat in abditis, y retur flar, neferce debenmus. Y nde er a prefu fuoliture.:

Quid nulli aternitatis scientia tribuatur , quamdiu vita bac transitoria agitur . Capat XVI

T Erminum circumdedit aquis, víque dum finiantur lux et tenchræ. ) Quis plect rumque in face toloquo, vítupe ad sirmus, aquarum nomine popul defignantur, aquas Dominus termino circumdat e quis humani generis ita feitentiam moderatur, y quo nique vicifiliudiaes alternantum temporum transfeara, perfecte ad congitionem claritatis intima non pertingat. Sin veto lucis nominei tufos accipintus, encheratum veto appellatione pectarores vade e Paulis dicire. Estatis aliquando renchrea, anne autem lus in Domino ihoc ipfum quo distintus, fentir nii obdacquia: micro non en carantas populos fuperana nefetire, fandus vivin ciudem dinina potentia admiratione fe erigit: et equò di pfam quoque angelorum, perfectorum, hominum ficinti transfeat, intunettu dicens:

Epbe.s.b

Apot. 3. 6

Gala.z.b

Pfal. 74 ...

Pfalizz.

Quèd cicili, e ipp angeli maisfasten divinam, quam afridare vident contremifemt, non timere, feit demiratione.

Copat X V I I.

Olumna cali contremifeunt, et pauent ad nutum eius .] Quid alliud columnas cali contremifeunt, et pauent ad nutum eius .] Quid alliud columnas cali, quim et fancios angelos, yel fummos Ecclefia pradicatores appellatibue

per quos in calestibus crescens vniuerfalis spiritalis fabrica structura surrexit: sicue

alias sancta scriptura testatur, dicens: Qui vicerit, faciam illum columnam in tem-

plo Dei mei . Nam quisquis in Dei opere recta intentione firmatur, columna in structura fabricæ spiritalis erigitur: vt in hoc templo quod est Ecclesia, positus, et vtilitati fit et decori. Eos vero lob columnas cæli, quos Apostolus columnas vocat Ecclesiæ, dicens : Petrus, et Iacobus, et Ioannes, qui videbantur columnæ esse, dextras dederunt mihi. Possumus etiam columnas cæli, et ipsas Ecclesias non inconuenienter accipere, que multe vnam catholicam faciunt, toto terrarum Orbe diffusam. Vnde et septem Ecclesijs scribit Ioannes apostolus, vt vnam catholicam septiformis gratiz D plena spiritu designaret. Et de Domino nouimus dixisse Salomonem: Sapientia adificauit sibi domum, excidit columnas septem. Qui se ve id de septem Ecclesijs dixisse innotesceret, securus etiam sacramenta ipsa, diligenter inseruir, dicens: Immolauje victimas, mifcuit vinum, et propofuit menfam, mifit ancillas fuas, ve vocarent ad arcem et moenia ciuitatis. Si quis est paruulus, veniat ad me. Immolauit enim Dominus victimas, seipsum offerendo pro nobis. Miscuit vinum præceptorum suornm poculum ex narratione historica, et intelligentia spiritali contemperans. Vnde alias dictum eft : Calix in manu Domini, vini meri, plenus eft mixto. Et posuit mensam, id est, scripturamsacram: qua fessos ad se, arque a faculi oneribus venientes panes verbi nos reficit, et contra aduerfarios fua refectione nos roborat. Vnde et alias ab Ecclefia dicirur: pofuisti in conspectu meo mensam, aduersus eos, qui tribulant me. E Misst ancillas suas , Apostolorum videlicer ammas , in ipso suo initio infirmas, vt vo-

carent ad arcem, et meenia cinitatis e quia dum attensam vitam demuciant, ad altas nos moenia fupernae ciuitatis leuant, qua profecto moenia, alli humileanon afcenditr. Vade illic ab eadem fapientia fubdirur: 5i quis est paruulus, veniata dim. Ac si aprese tedicat e Quiquisi e paud fe magnum attimura, aditum sisti mei accessius angustate quia tanto ad me altius pertringitur, quanto vaiufcutusque mens apud severus sinmiliatur. Sed quantalible requique virtute profesica, quantaliber scientia exercifeat, penetrare non sufficia, quo nos Conditor moderamine judeicorum tegits. Disa eregor [Columna celi contremiscant, et panent ad antum cius : ] Qui impleritique met pe fiperingere ad voluntatis estus cellutudinem perualent, qui cuissen un culturatis prema demuciantest vident. Quod, sfuctu fuperita citimus, se fancis quoque angelis sili

obstag

#### In vigefimumfextum caput B. Iob.

699

A obstat intelligi : quia ipsa quoque virtutes cælestium, quæ hanc sine cessatione conspicium, in ipsa sua contemplatione contremiscum. Sed idem tremor ne eis pænalis
sit, non timors est. fed admirationis. Quia vero quantus pauor sit admirationis eius
intulit, nunc ordinem nostræ salutis natrat. Sequitut. 2

Quèd incarnato Domino facularium corda concorditer credideruns : & faperbus diabalus fapientia, una virtute fuperatus efi, quoniam dum enm, in quem nibal habebat ininfe apeite, quem inretenebat, amifit . Capat XVIII.

The Fortindine illuis repente maria congregata funt, et prudentia cius percufit fupperbum. J Qui al luid maris nomine, quam prafenti faculm deligantur, in quo coda hominum terrena quarentium, diueris cogitationum flutchius intumefunt qui datone fu prebise concient, dumalterna intentione fe imperunt, quafi aduerfante fe vada collidunt? Sed iam in fortiudine illuis maria congregata funt, qui aincaranto Domino difeordantia fecularium corda conordite credunt.lam Pertus in marambular equia minirum Chritili pradicatoribus; illa quondam tunida humili autim torda fulbrata funt vir reche ciram in Euangelio huius mundi mantieundinem figurauerit, quod procellofa maris aqua Domini pedibus, perfo tumore calcarta eff. Sed quonam modo id actum fit; a peritur, dum dicituz: Et prudentia cius perculifi (prebrum). Quis hie fluperbus allus appellatur; in ill ille qui dixit : Afen. 16.144

culte tuperbum. Just hie fuperbum silum appellaren, nit ille qui direct Afens 16,144 dam fuper alturulem aubium, fimilis coi Allemo Ft de quo, vocc Dei dei Afens 16,144 dam fuper alturulem tumere, et priese free finger comes filios fuperbie, De quo etiam, hie fenentie Daule propies condest, domes 17 hu humiliali 5, fib. 764.88, eut vulneratum, fuper et alturulem finglici nature distinitatis non fitaliud effe, et alturulem figures et alturulem fire free filios fortere filios quiper en calind fapere, es alturule fortere filios quiper poins fife filios fortere filios quiper filios filio

und ogus fapients, et plå fapients que diunifatis effents eft big blanet numerine unendum pate, quod wis sife prophetico plenus frijirin (laperbum diabolium, prun dentis.) Del potius maluis diecre, quahu fortirudine effe percuffium, 8 Non enim sit fortirudo, fed prudentsi eius percufffupperbum. 8 Am quannus, feun diabolium, quantum ad faciem plechts, non virture, fed enioso (fapientis fie. 1) Dominus samen diabolium, quantum ad faciem plechts, non virture, fed enioso (fapientis). I ple namquediam quantum diacem plechts, non virture, fed enioso (fapientis). I ple namquediam proprieta de proprieta de proprieta de primitate fias, quali iusvienn anaque condinus in liberture propriet Voluntatis, fonne fin fabius eff de virtum anaque condinus in liberture propriet Voluntatis, fonne fin fabius eff de

with an acque condition in libertaux propies woluntatis, formitta inadestricontentia. Ad shiro mortia. Delenda sin libertaux propies woluntatis, frome fins factus eft desiron mortia. Delenda sin libertaux propies woluntatis, frome fins factus eft desiron mortia. Delenda sin libertaux propies woluntatis, from porcur pro abbluentatis hominibus inmeniri è Neugo e cenim initium fini, serprom porcur protection un animalium victime cederentura. Vade air Apoflouis è Necedic eft expolerent propies animaliam victime cederentura. Vade air Apoflouis è Necedic eft expolerent propies animaliam victime cederentura. Vade air Apoflouis è Necedic eft expolerent propies animaliam victime animaliam victime

quanatos mundare non potuillet. Ergo vi rationalis effet hoftis, homo fuera que fetendus, vi vero a peccasi mundaret homisme, homo, e fine peccato · Sed que effet fine peccato homo, fies peccati committione deficendere.) Proinde venir proper nos in verturu virgiuis fillau bei jab pro nobis factus ef homo. Sumpa arbai illo natura, non culpa., Fecit pronobis factificium, corpus fuum exhibuit properatoribus, vicilmam fine peccato, quæet humanitare moi, et iutiliria mundare potuilfet. Huncergo cum pob baptifina vidit antiquus hoftis, mox tentarionibus impetitis, e per dunefo sadiuras da interior action solutus ir preper, evidus eft, yad que ipis inexpugnabilis mentis cins integritare profitarus. Sed quia ad interioration valuit, a dei unif secretiora conuertiti verque mentis virture vidus eft, vein quem decipere tentatione non valuit ; a carais faltem videretur morpe fuperares:

S.Greg, TOmaz.

Nana 2 atque,

acque, y tante nos didam eft, permifina eft, in illud quod ex nobis mortalibus merdiator acceptars. Sod wis postul alquid facere, si her coma jura redenicitus eft evende accepte exterius poetfarem dominic garnis occidende inde interior poroftas eius
qua nost enche so, occid eft. Ipfe manque inentais victus eft, dum quafi vicit exterius
et qui nos iure debitores mortis tenuts; iure in nobis ius mortis amifit 1 quià per facillies fuos cius camen perimendam appetir, in quo uni excurpa debito innenio.

Dominus ergo nofter pos nobis mortem lolut indebitam, vi nobis mors debita non
nocercu. Bene iraque dictum eft. Prudentai estu percuffi fuperbum: quia amiquus
hoftis per excellum prafumptionis fua cum ettam perdidit, quem iniquus perfuafonis lege posficiti er dama vadacter cum in quo inhi life competora, appetit, vira illum quem quafi un Comona de consideratione de consideratione de consideratione de consideration de consideration de consideratione de consideration de consi

Qued Aposoti accepto Spiritu fancto, ornati sunt miraculis, & constanter obedire Deo magis quem homisious parati sucrist. Caput XIX.

Pfal. 18.

S Piritus eius ornauit cælos, ] Quos cælos, nifi cos de quibus scriptum est: Cæli S enarrant gloriam Dei? Quos tunc ornauit spiritus, cum repleuit. Quod Luca referente didicimus, qui ait : Factus est repente de calo sonus, tamquam aduenientis spiritus vehementis, et repleuit totam domum vbi erant sedentes. Et apparuerunt C illis dispertita liugua tamquam ignis, seditq. super singulos corum. Et repleti sunt omnes Spiritu sancto, et corperunt loqui varijs linguis, prout Spiritus sanctus dabat eloqui illis. Ex eo ergo acceperunt ornamenta virtutis, quos immesa ante possederat foeditas timoris . Scimus enim quod ille Apostolorum, id est, calorum primus, ante acceptam hujus spiritus gratiam, quoties dum mori timuit, vitam negauit. Qui non poenis, non afflictionibus, non terribili potestate cuiusquam, sed vnins mancipii fola est interrogatione prostratus. Et quidem mancipium, ne sexus firmior terribile demonstraret, ancilla est inquirente tentatus. Rursusq, ve talis sexus infirmitas etiam officij sui deiectione vilesceret, non abancilla tantum modo, sed ab hostiaria est ancilla requisitus. Ecce quam vilis est ad tentandum persona requisita : ve aperte proderetur, quanta eum timoris infirmitas possideret, qui nec ante vocem oftiaria D ancillæ subfifteret. Sed iam hic pauloante timidus, qualispost aduentum spiritus extiterit, videamus. Certe Luca testante didicimus, contra sacerdotes ac principes quanta Dominum auctoritate prædicauit. Nam cum facto miraculo quæftio fuiffet exorta, et sacerdotum principes, seniores ac scribæ in Apostolorum persecutionem concurrerent, cos in medio statuentes in qua virtute miraculum fecerint, percunctari curauerunt. Quibus repletus Spiritu fancto Petrus dixit : Principes populi er feniores, si nos hodie diiudicamur in benefacto hominis infirmi, in quo iste saluus est factus : notum sit omnibus vobis , et omni plebi Israel : quia in nomine lesu Christi Nazareni, quem vos crucifixistis, quem Deus suscitauit a mortuis, in hoc iste astat coram vobis saluus. Cumq. erga hac persequentiu sutor excresceret, eosq. sacerdotes ac principes Iesum prædicare prohiberent, contra iram principum E qua auctoritate Petrus excreueri tindicatur, cum illic protinus subditur : Petrus vero et Apostoli dixerunt : Obedire oportet Deo magis quam hominibus . Sed cum

fabant docentes et cuangelizantes Christum Iesum. Ecce ille paulo ante timi-

Attoma

ifte aftar coram vobis faluus. Cumq. erga har perfequentit furor excrefeceret. soon, facerdose ae principes l'etim predicare prohiberent, contra iram principom qua autorirate Petrus excreueri tindicatus, cum ilic protinus fibbliurs i Petrus vero et Apofioli diterunus: Obdeire oporter Dom magis qualm hommibus . Sed cum. autoritatem predicantium, retillentium pracepta non premetent; ad flagella preunitus. Nam fibbliutus: Tinne principes facerdocum exis demunciaucerun; ne loquerentur in nomine lefu; et dimittrunteos, Sed quia Apoltolorum virtus, ferrur f. Et illi quidem hant gaudente sa consifera consilis quomini digni labirit futur pro nomine lefu cocumeliam pari . Mox etim polt flagellorum gaudia, unid aerent i midicatus. O moni autem dei in templo, et circa domos noncef-

dus, iam linguis loquitur, corufcat miraculis, infidelitatem facerdotum ac princis

#### In vigefimumfextum caput B. Iob.

A pium liberavoce increpat, ad prædicandum Iesum, exemplum auctoritatis ceteris præstat : ne in nomine eius loqui debeat, verberibus prohibetur, nec tamen compescitut . Contemnit flagella cædentium, qui paulo ante requirentium verba timuerat : et qui ancillæ vires requisitus expauit, vires principum cæsus premit. Sancti enim spiritus iam virtute solidatus, huius mundi altitudines libertatis calce deprimebat : vt in imo effe decernerer , quidquid contra Creatoris gratiam altum tumeret. Hæc funt ornamenta cælorum, hæc funr dona Spiritus, quæ diuersis manifestari virtutibus folent, quas occultæ dispensationis munere diuisas, Paulus enumerat dicens: 1.Cor.11.4 Alij quidem per spiritum datur sermo sapientiæ, alij autem sermo scientiæ secundum

eundem spirieum, alteri sides in codem spiriru, alij gratia sanitatum in vno spiritu, alij operatio virtutum, alij prophetia, alij discretio spirituum, alij genera linguarum, B alij interpretatio fermonum. Que mox generali definitione concludens, air: Hec autem omnia operatur vnus atque idem Spiritus, diuidens fingulis, prout vult, de his etiam calis in Pfalmo dictum eft: Verbo Domini cali firmati funt. De his quoque Pfal. 32, ornamentis spiritus subditur : Et spiritu oris eius omnis virtus corum. Bene itaque dicitur: Spiritus eius ornauit cælos: quia prædicatores fancti nifi promissa paracleti dona perciperent, nullo fortitudinis decore claruissent. Sed quia fanctis Apostolis virtutum gratia decoratis, vitæ prædicatio contra infidelium corda conualuit: et antiquus hostis obsessas infidelium mentes prædicatorum vocibus expulsus reliquit, post ornamenta calorum apre subiungitur:

Quòd mediante manu dinina antiquus hostis a peccatorum cordibus, quasi de canernis fuis cieceus eft . CAPHS XX.

E Tobstetricante manu eius eductus est coluber tortuosus.] Quis enim colubri Lappellatur nomine nisi antiquus hostis, et lubricus, et tortuosus, qui decipiendo homini colubri ore locurus est? De quo per Propheram dicitur: Leuiathan serpen- 1/2.27. 4 zem, vectem tortuosum. Qui idcirco loqui serpentisore permissus est, ve ex ipso vafe eius homo cognosceret, qualis esset, qui intus habitaret. Serpens quippe non solum tortuoins eft, fed etiam lubricus. Qui ergo in rectitudine veritatis non fletir, tortuolum animal intrauit. Quia igitur suggestioni eius, si primo non resistitur, repente totus ad interiora cordis dum non fentitur, illabitur, verba ad hominem per animal lubricum fecit. Cauernæ vero huius colubri, corda fuerant iniquorum. Que quia D ad prauitate propriam traxit, quali in corum habitatione requieuir. Sed obstetricante

manu Domini, tortuosus coluber de proprijs cauernis expulsus est : quia dum nobis diuina gratia medetur, is qui nos tenuerat, antiquus a nobis hostis cifcitur, sicut incarnata Veritas dicit : Nunc princeps huius mundi eijeietur foras. Vnde iam nunc Ioun, 12. 4 fanctos homines non tenendo possidet, sed tentando persequitur. Nam quia non in eis intrinsecus regnat, contra cos pugnat extrinsecus: et quia intus dominium perdidit, bella molitur foris. Ille enim eum de carnalibus hominum cordibus expulit, qui propter homines ad incarnationem venit : dumq. corda infidelium tenuit, quali manum ad latibula serpentis misit. Vnde recte per Prophetam dicitur : Delectabitur Ifa.11.6 infans ab vbere super foramine aspidis:et in cauerna reguli, qui ablactatus fuerat, manum fuam mittet. Non nocebunt, et non occident in vniuerfo monte fancto meo . Que

E namque infantem ab vbere, vel eum, qui ablactatus fuerit, nifi Deum appellat ? Quid vero for a mine aspidis et cauernis reguli nisi corda signauit iniquoru ? Quia antiquus host is dum totum se in corum consensum contulit, quasi in foramine proprio coluber tortuofus, finusastutiz colligendo glomerauit. Quem et aspidis nomine appellat occulte sæuientem, et reguli aperte serientem. Manum ergo suam Dominus in foramine reguli atque aspidis misit, quando iniquorum corda diuina potestate tenuit : et comprehensum exinde aspidem, vel regulum, id est, captiuum diabolum traxit:vt in monte sancto eius, que est Ecclesia, electis fidelibus non noceret. Hinc namque in Canricis canticorum sponso venienti dicitur: Coronaberis de capite Amana de vertice Sa- Cant. 4.b nir er Hermon de cubilibns leonum. Quid aliud leonum nomine, quàm damonia defignantur, que ira contra nos atrocissime crudelitatis infeuiunt? Et quia peccatores ad fidem vocati funt, quoru quondam corda, leonum cubilia fuerunt, du vicisse morte S.Greg. Tom.2. Nnn 3

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XVII. 702

Dominus corum confessione creditur, quasi de leonum cubilibus coronatur. Remu- A neratio quippe victoriæ corona est. Toties ergo ei corona m fideles offerunt, quoties hunc vicisse mortem ex resurrectione confitentur. Leo ergo de cubilibus suis pelliture quia obstetricante manu Domini , tortuosus coluber in cauernis quas tenuerat, habitare prohibetur. Nam victus a fidelium cordibus exijt, qui super hæc antea scepero perfidiæ regnauit. Ecce in paucis breuibusq. fententijs fanctus vir aduentus domis nici ordinem retulit, pondera expressit; quid ex eins incarnatione fieri potuit, admirando narrauit.

Quam terribilis erit Deut în indicio, qui etiam cum judicandus venit, una voce suos persecutores siranit : & quanta sit eins ira , cuius intolerabilis est etiam mansuetudo .

S Ed qui mira fecit, in humilitate veniens considerari non potest, cum quanto ter- B rore venturus est, in maiestatis sua fortitudine apparens. Ordo primi aduentus illius pensari, et conspici intantum potuit, inquantum ad redimendos carnales veniens, diuinitatis suæ magnitudinem carnalibus oculis temperauit. Quis vero eius cellitudinis terrorem ferat, cum fecundi aduentus potentia per ignem iudicium exercens, in potestatis suæ maiestate canduerit? Vnde vir fanctus aduentum illius narras primum, fed lassatur ad secundum, dicens: [ Ecce bæc ex parte dicta funt, viaru eius, Et cum vix paruam stillam sermonum eius audierimus, quis poterit tonitruum magnitudinis illius intueri?] Quid hoc loco viaru nomine, niti actiones Domini appellate 164.55.0 Vnde et per Prophetă Dominus dicit: Non enim funt viæ meæ ficut viæ vestræ. Aduentum ergo Domini narrans, vias Dei ex parte retulerat: quia alia cius actio fuit, qua nos

condidit, alia qua redemit. Ea itaque que de Domini actione narrauit, extremi judicij () comparatione leuigans, ait: [ Ecce hæc ex parte dicta funt viarum eius. ] Quod et paruam fillam fermonum eius appellat: quia quidquid altum, quidquid rerribilo in hac vita politi, de eius consideratione cognoscimus, ex immensitate calestium secretorum, velut tenuis ad nos gutta superni liquoris emanat: [ Et quis poterir tonitruum magnitudinis eius intueri? ] Ac fi aperte dicat : Si humilitatis eius admiranda vix ferimus: horrendum atque terribilem maiestatis eius aduentum, qua virtute tolerabimus? Hunc tonitruum aduentus illius etiam Psalmista insinuat, dicens : Deus manifeste veniet, Deus noster, et non silebit. Ignis in conspectu eius ardebit, et in Sopben. 1. c circuitu eius tempestas valida. Hunc Sophonias propheta denunciat, dicens: Iuxta est dies Domini magnus, iuxta et velox nimis. Vox diei Domini amara, tribulabitur ibi fortis. Dies illa dies ira, dies tribulationis et angustia, dies calamitatis et miseria, D dies tenebraru, et caliginis, dies nebulæ et turbinis, dies tubæ et clangoris. Terrore er-

T/41 49.

go diffricti examinis que Sophonias tubam beatus vero Iob tonitruum appellat. Ioch 1006-2-4 quoque considerans ait: Conturbentur omnes habitatores terræ, quia venir dies Domini: quia prope est dies tenebrarum et caliginis, dies nubis et turbinis. Magnus enim dies Domini et terribilis valde, et quis sustinebit eum? Sed quam incomprehenfibilis fit, atque inconfiderabilis illa magnitudo, qua in fecunda oftentione venturus est : bene vtcumque perpendimus, si primi aduentus pondera solicita consideratione pensamus, Certe ve nos a morte redimeret, mori Dominus venit, et defectum nostrae carnis in suo corpore pœnasq. tolerauit. Qui priusquam aderucis patibulum perueniret , teneri , confpui , illudi , et alapis cædi fe pertulit . Ecce ad quanta proptet nos venire probra contentit : et tamen priufquam le teneri permitteret, perfecutores fuos g 10an, 18,6 requiliuit, dicens : Quem quaritis? Cui illico responderunt: lesum Nazarenum. Quibus cum repente diceret : Ego fum:vocem folummodo mitisfimæ responsionis edidit,

et armatos persecutores suos protinus in terram strauit. Quid ergo facturus est cum. iudicaturus venerit, qui vna voce hostes suos perculit, etiam cum iudicandus venit ? Quod est illud iudicium quod immortalis exerit, qui in vna voce non potuit ferri moriturus ? Quis eius iram toleret, cuius et ipfa non potuit manfuetudo tolerari ? Confideret ergo vir sanctus, et dicat: Cum vix paruam stillam sermonum eius audierimus, quis poterit tonitruum magnitudinis illius intucri?

LIBRI DECIMISEPTIMI MORALIVM FINIS.

# SANCTI GREGORII MORALIS EXPOSITIONIS

IN BEATVM IOB

IBER DECIMVS OCTAVVS.

# ANTE S

CAPPT PRIMPM.

Lerunque in facre eloquio fic nonsulla myftica deferibnunt, yttamen iuxta nariatonem hifoticam prolata ytelactur. Sed fæpe dida talia in eadem hifotica narratione permixes fomt, per que fice
at atalia in eadem hifotica narratione permixes fomt, per que fice
talia in eadem hifotica narratione permixes fomt, per que fice
talia in eadem hifotica narratione permixes fomt que aporta
ne is inquirere lectorem cogunt. His commo disti que aperta
budam filmultis pungimur y va da luqua afrius intelligenda vigile mus, e cotiforario
prolata fectimismes, e actisma, que aperte dica purasumus. Cum ergo beatun 16b de
fermone Domini, et de magnitudine ronitrui loqueretur, e sifem verbit protinus

#### B CAPVT VIGESIMVM SEPTIMVM BEATI 10B.

Ddidit quoque Iob assumens parabolam suam, & dixit : Viuit Deus, qui abstultivudeium meum, & omnipotens, qui ad amanivudenm addurit animam meam ; qui donce superest halitus in me, & spiritus Dei in natibus meis, non loquentut labiamea iniquitatem, nec lingua mea meditabitut mendacium. Absta a me vr iustos vosesse iudicem. Dotur mendacium.

nee deficiam, non recedam ab innocentia mea. Justificationem meam quam. C cespi tenere non deferam. Neque enim reprehendit me cor meum in omni vira mea. Sicut implius inimicus meus, & aduerfairus meus quafi iniquus. Que et enim (pes hypocrites, fi auare taplar, & non liberet Deus animam eius i Nunquid Deus auder etamorem eius, cum veneir (uper eum anguftia ) Au poterti in omnipotente deledari, & inuocare Deum omni tempore? Docebovos, per manum Dei, que omnipotents habeta, nee abfondam. Ecco so omnes nofits: et quid fine caufa van loquimini ? Hare eft para hominis impij apud Deum, & hereditas violentorum, quam ab omnipotente fulcipient. Si multiplicati fuerint filij eius, in gladio erunt, & nepores eius non faturabun.

D tur pane. Qui reliqui fuerint ex eo, fapelientut in interitu, & viduz illius non plorabunt. Si comportauerit quasi terram argentum, & feut ultum preparative relimenta, presparati quidem, fed iustus vellientu illis, & argentum tinnocens diudet. Aedificauti ficut tinca domum sum, & feut custos fecir vmbrasculum. Diuse cum domienti, nilsi fecum auferte : apetica culos (uos, et nilsi linueniet. Apprehender eum quasi aqua inopia, noce opprimet

#### 704 S. Gregorij Expos. Moralis Lib.XVIII.

cum tempestas. Tollet cum ventas vzens, et austrete & velut turbo rapite A cum de loco sub. Emittet super cum et non parcer. De manur cus sugiens, fugier: stringer super cum manus suas, er sibilabit super illum intuens locum cius.

Caput I I.

A Didit quoque Los aflumens parabolam (liam, & al. ...) Quo profeto verfu of cleante minus fantifilm viri dica quinomylite; fun peoplesa a dum parabola i, del f., fimilirato diffunya narratura beo, qui mili linferius per comparationem, cel fimilirato diffun loquiru. Abfe cim me hoc loco parabolam illud mufica organum fentiamus. Neque enim fas ell eredere, quod in affilcitone pocnarem mufici vercerur, cum per fripritura finam veritas dieser kufica in luclu, importuna narra. Bio eff. Nominata ergo parabola, ex textu ipfo loquenci aim difcimus, ne inxta textum tantummodo cius verba penfemus. Ad eam iraque fimilirationem cuncla trahenda fiun, qua figurae Ecclefe de igoarun. Et in ipfo quidemolocutioni exordio dica aperte prolata fun; fed fubituritio folciuriorius implicantur. Nam plana, y toflet, locutione inchoar, fed verba fua per myficos fenfus grauida aarratione confummatar qui aque alti.

Quòd fautti contra verba detrabentia, vunntur fapientia: contra perfecutorum gladius,
patentia. Capat 1 1 1.

7 Iuit Deus qui abstulit iudicium meum, et omnipotens, qui ad amaritudinem

adduxit animam meam. ] Quibus nimirum verbis beatus Iob et sua narrat, et C

fancta Ecclesia tempora afflicta significat, in quibus aperta infidelium peruicacia premitur, et persecutionis amaritudine perturbatur. Duobus namque modis Ecclelia tentari ab aduersarijs solet : vt videlicet persecutionem, aut verbis patiatur, aut gladijs, Sancia vero Ecclesia summopere habere sapientiam et patientiam studet... Sed exercetur eius sapientia cum tentatur verbis: et exercetur eius patientia cum tentatur gladijs. Nunc vero de ca persecutione loquitur, in qua non gladijs, sed falsis afferrionibus l'acessitur. Multos enim nouimus, qui cum in hac vira aliqua aduersa patiuntur, Deum effe non credunt. Nonnulli vero Deum effe aftimant, sed res humanas minime curare. De illis quippe per Dauid dicitur : Dixit infipiens in corde fuo, Non eft Deus, Ifti vero apud se dicunt : Quo modo scit Deus, et si est scientia in excelfo? Et rurfus : Et dixerunt, non videbit Dominus, nec intelliget Deus Iacob. Vir D ergo ifte fanctæ Ecclesiæ typum gestans, in ipsa afflictionis snæ amaritudine constiturus , contra vtrosque respondir . Nam quia essentiam vita habet , mors non habet , vt Deum esse fateretur, ait : [ Viuit Deus. ] Vt vero eum res humanas curare perhiberet, fubdidit: [Qui abstulit iudicium meum, et ad amaritudinem adduxit animam meam. Ista erenim quæ paritur, non casu se perperi, sed Deo omnia disponente teflatur: nec tentatori suo amaritudinis sua potestatem tribuit, sed auctori. Scit namque, quia diabolus licer afflictionem instorum semper appetat : tamen si ab auctore nostro potestatem non accipir, ad rentationis articulum nullatenus conualescit. V nde et omnis voluntas diaboli iniusta est, et tamen permittente Deo omnis potestas iusta. Ex se enim tentare quossibet iniuste appetit, sed eos, qui tentandi sunt, prout tentandi funt, non nifi tentari Deus iuste permittit. Vnde etiā in libris Regum, de diabolo scri+ E prum est: Quia spiritus Domini malus irruebat in Saul. Vbi iuste quaritur: si Domini, cur malus:et si malus, cur Domini dicatur? Sed duobus verbis comprehensa est poreftas iufta in diabolo, et voluntas iniufta. Nam et ipfe dicitur spiritus malus per nequiffimam voluntatem: et idem spiritus Domini per acceptam iustissimam potestatem.

Bene ergo dicitum: Viuit Deus, qui abstulit fudicium meum, et omnipotens, qui adamaritudinem addux: i animam meam: quia esti hostis scuit, qui ferire appetiti, Creator tamen est, qui eumad aliquid præualere permittit. Sed quia fanctus vir ad aliquid inuocata Dei vita se constrinses audiamus quid sese constringendo

2. 1.Rcg. 18.b

fubiungit. Sequirur:

Tfal.13.

2'/41. 72.

Eccles.22.

Quòd illud genus mendacij in quo quis vitam prasiando mentitur , facillime relaxari credendum sit : & de mendacio obsietricum Aegypti. Caput

Via donec superest halitus in me, et spiritus Dei in naribus meis, non loquentur labia mea iniquitatem, nec lingua mea meditabitur mendacium. ] Quod prius iniquitatem, hoc postmodum repetens, mendacium dicit. Nam et omne mendacium iniquitas eft, et omnis iniquitas mendacium : quia profecto ab aquitate discrepat, quidquid a veritate discordar. Sed inter hoc quod ait : Loqui: et postmodum Subdir: Meditari, magna distantia est. Nonnumquam enim peius est mendacium meditari, quam loqui. Nam loqui plerumque præcipitationis est, meditari vero studiofæ prauitatis. Et quis ignoret in quanta diffantia culpa diffinguitur : ytrum præcipi-B tatione aliquis, an ftudio mentiatur ? Sed vir fanctus, vt perfecte adhæreat veritari,

nec fludiole perhibet, nec præcipiratione mentiri . Summopere enim cauendum eft omne mendacium, quamuis nonnumquam sit aliquod mendacij genus culpæ leuioris, fi quisquam vitam præstando mentitur. Sed quia scriptum est:Os quod mentitur, Saplent, e occidir animam . Et: Perdes omnes, qui loquuntur mendacium : hoc quoque menda. Pfal. 5. cij genus perfecti viri fummopere fugiunt, vt nec vita cuiuslibet per eorum fallaciam defendatur: ne fuz anima noceant, dum præftare vitam carni nituntur aliena, quamquam hoc ipfum peccati genus facillime credimus relaxari. Nam fi quælibet culpa, 32,9100. 2.50 sequenti solet pia operatione purgari; quanto magis hac facile abstergitur, quam queliter mater boni operis pietas ipía comitatur. ? Nonnuli vero de obstetricum fallacia conantur afferere hoc mendacij genus non esse peccatum : maxime quod illis mentien-

C tibus scriptum est : Quia adificauit illis Dominus domos. In qua magis recompen- Exod, 1. e fatione cognoscitur, quid mendacij culpa mereatur. Nam benignitatis earum merces, qua eis in aterna potuit vita retribui, pro admiffa culpa mendacij, in terrenam eft recompensationem declinata : vt in vita sua quam mentiendo tueri volucrunt , ca que fecerunt, bona reciperent: & viterius quod expectarent, mercedis fue premium non haberent . Nam si subtiliter perpendatur, amore vitæ præsentis mentitæ sunt, non intentione mercedis. Parcendo quippe conatæ funt infantium vitam tegere, mentiendo fuam. Et licet in testamento veteri nonnulla possint talia reperiri, pene numquam tamen hoc, vel tale genus mendacij a perfectis admissum, studiosus ibi lector inueniet : quamuis mendacium quamdam tenere veritatis imaginem videatur, et sub veteri forsitan testamento minoris culpa esse potuit, in quo per raurorum hircornmo.

D victimas, facrificium non fuit ipfa veritas, sed vmbra veritatis. Nam in testamento nouo praceptis altioribus manifestata per carnem veritate proficimus : iustumq. est, ve facta quadam qua in illo populo ymbra veritatis deferuierant, deferamus. Si quis vero per teftamentum vetus vult fuum tueri mendacium, quia minus illic quibufdam 22, quel, 2, 51 fortaffe nocuerit, dicat, necesseeft rerum alienarum raprum :et retributionem iniu- quiter veini. eix, que infirmis illic concessa funt, sibi nocere non poste. Que omnia cunctis liquet quanta animaduersione veritas insequirur, quæ nobis iam significationis suæ vmbra postposita, in vera carne declaratur. Sed quia sanctus vir, nec loqui se, nec meditari mendacium (pondet : hac ipfa in quibus veritati congruit exequendo fubiungit: [Ab- partes, diff. 40. fit a me, vt juftos vos effe judicem. Donec deficiam, non recedam ab innocentia cap. Sant nermea.] Ab innocentia quippe recederet, si bona de malis æstimaret: Salomone atte- andi

E stante, qui ait : Qui iustificat impium, et qui condemnat iustum, vterque abominabilis est ante Deum. Sunt namque nonnulli, qui dum male facta hominum laudibus efferunt, augent que increpare debuerunt. Hincenim per Prophetam dicitur. Va Erechts. e qui confuunt puluillos sub omni cubito manus, et faciunt ceruicalia sub capite vniueriz ztatis . Ad hoc quippe puluillus ponitur , vt mollius quiescatur . Quisquis ergo male agentibus adulatur, puluillum fub capite, vel cubito iacentis ponit:vt qui corripi ex culpa debuerat, in ea fultus laudibus molliter quiefcat. Hinc rurfum feriptum eft: Ipie adificabat parietem , illi autem liniebant eum . Parietis quippe no- Ibidem . mine, peccati duritia designatur. Aedificare ergo parietem, est contra se quempiam obstacula peccati constructe. Sed parietem linium, qui peccata perpetrantibus adu-lantur : vt quod illi peruerse agentes ædificant, ipsi adulantes quasi nitidum reddant; Sed fanctus vir ficur mala de bonis non æftimar , ita judicare bona de malis recufar ,

## 706 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XVIII.

diceas : (Abfra mer t inflos vos indicent i donce deficiam, non recedam ab inno-A certai mea.) Visi a per fubirquiet : I luffilicationem meam quam cept tensre, non deferam. 2 Corptam namque intificacionem defereret, fiin peccantium laudem declinaret. Sed quia tune verius a peccasi a linnia shifitimus, cum prius soos a proprije cultodimus: cur de eis peccare pertimefeat, rationia caufam infinuat, cum fubingit:

Qued fanctes cor funm non reprehendit , ques peccati confensus non accusat. Cap. V .

Figue enim reprehendir mecor meum in omni vita mea. J Ac fia petre dicata.

Per ovoisis on deboo ad culpam petrathi, qui peccare in propriis formidaui.

Sciendum veroeft, quod quifquis a praceptis dominieu difcordat opere, quotieu B
ca audit, a corde fion reprehendiur, a queue confundiure qui aid quod ono fecertimmoratur. Nami n quo fe craffe confiderat, ipfa fe latenter conficientia accutate. Viamoratur. Anim in quo fe craffe confiderat, ipfa fe latenter conficientia accutate. Viamandata tua., Grauiter namque vun quisque confinidus, a time cenim loannis vomandata tua., Grauiter namque vun quisque confinidus, a time cenim loannis voquidquid perietrimus abe o, accipientus. Acfidiceret is di quod pracipit, facimus;
id quod petimus, obtinchimus. Valde namque apud Deum vraque hac fedio in cecliario congruftive et oratione operatio, et operatione fulciatur oratio. Hine enim Hieremias ait: Scrutentur vias noltras, se quatramus, et recursamur ad Dominumus. Le-

uemus corda nostra cum manibus ad Deum in cælos . Vias etenim nostras scrutari,eft C cogitationum interna discutere. Corda vero cum manibus leuat, qui orationem suam operibus roborat. Nam quifquis orat, sed operari dissimulat: cor leuat, et manus non leuat . Quisquis vero operatur , et non orat : manus leuat , et cor non leuat . Iuxta ergo Ioannis vocem, tunc cor fiduciam in oratione accipit, cum fibi vita praujtas nulla contradicit. De qua recte fiducia a sancto viro nunc dicitur : [ Neque enim reprehendit me cor meum in omni vita mea. ] Ac si aperre dicat: Nequaquam se fecifie reminiscitur, vnde in suis precibus confundatur. Sed quari potest quo patto a corde suo reprehendi se denegat, qui se peccasse superius accusat, dicensa Peccaui: quid faciam tibi o custos hominum? Vel certe: Si instificare me voluero, os meumo condemnabit me . Sed sciendum est, quòd sunt peccata qua a iustis vitari possunt, et funt nonnulla qua etiam a iuftis vitari non poffunt. Cuius enim cor in hac. corrupti- D bili carne consistens, in finistra cogitatione non labitur, vel si víque ad consensus foueam non mergatur? Et tamen hac ipfa praua cogitare, peccare eft. Sed dum cogitationi reliftitur, a confusione sua animus liberatur. Mens ergo iustorum, etti libera est a peruerso opere, aliquando tamen corruit in peruersa cogitationer. Et in peccatum ergo labitur: quia saltem in cogitatione declinatur:et tamen vnde semetipsam postmodum siendo reprehendat, non haber: quia ante se reparat, quam per consenfum cadar. Recte ergo is qui peccatorem le confessus est, neguaquam le a suo corde reprehendi confitetur: quia et si qua illicita fortasse cogitando defuit vnquam rectitudini, forti tamen mentis certamine reftitit cogitationi . Sequirus 2111

Quêd (antii pessimorum conseria execusum; Ceput V 1.

Si leu impius inimicus meus , er aduerfarius meus qua finiquus, Ilu faceo eloquio, ficur, et quagi, aliquando no pro fimiliudine pooturu, fede por estrate v More de illud s' Vidimus gloriam cius, gloriam quaf vnigeniti s pare v. Vnde'eble quoque, ficuret quafi pro afirmationo portusquam profimiliradine diffusiva videgue. Inter impium vero, et iniquum hoc diftare nonnunquam foler quis omnis impius iniquus, non tamen omnis iniquus efi mipius Impius amque pro indiedi ponieri, ledet, a pietate religionis alicinus. Iniquus vero dicitur, qui prautareo perio bi vaquireadifordat, vel fiotatife Curifiams ficie iomen portaz. Beati giur ledo voce vepica, fanta Ecclefia, quia alios reclar ficie contradicentes tolerate, impium fe hatere fateturi inimicum. Quia vero alios fab preservati ficiei que poticosi pravius

Jean, z. c

operi-

#### In vigefimum feptimum caput B. Iob.

A operibus patitur , iniquum fuum aduerfarium deteftatur. Si autem ficut et quafi oportet magis, vt pro similitudine positum sentiamus: fancta Ecclesia cos quos viuentes carnaliter intra se tolerat, de similitudine impiorum notat. Intus quippe ci inimicus est, qui fidelem se dum affirmat vocibus, moribus negat. Et quia eum. velut infidelem æstimat, qui illam specietenus intus positus vitio prauæ actionis impugnat, recte dicit : Sicut impius inimicus meus, et aduerfarius meus quafi iniquus. Ac si aperte dicat: A me etiam fide discrepat, qui mihi opere non concordat. Sequitur:

Qued fancti non per hypocrifin fauorem hominum rapiant, licet aliquando ad eruditionem proximerum bona [ua oftendant .

Væ enim spes est hy pocritæ, si auare rapiat, et non liberet Deus animam eius?] Hypocrita, qui Latina lingua dicitur fimulator, iuftus esse non appetir, sed vi-deri. Et ideireo auarus raptor est: quia dum inique a gens desiderat de sanctitate venerari, laudem vitæ tapit alienæ. Studium vero effe hypoctitarnm folet, vt et quod funt, supprimant: et hoc quod non sunt, esse se hominibus innotescant: quarenus mensuram snam per æstimationem transeant, et præire se cetetos actionis nomine oftendant. Refugiunt videri quod funt, et ante oculos hominum superducta quadam innocentia honeftate se vestiunt . Vnde recte per Euangelium voce nostri Redempto- Mett. 23.6 ris increpantur, cum eis dicitur: Væ vobis hypocritæ, quia similes facti estis sepul- Luca. 11 f chris dealbatis, que a foris quidem apparet hominibus speciosa, intus vero sunt plena

C offibus mortuorum, et omni spurcitia. Ita et vos foris quide apparetis hominibus iusti, intus vero pleni estis auaritia er iniquitate. Quo contra omnes veraciter sancti non folum gloriam fupra modum fuum omnino non appetunt : fed etiam hoc ipfum videri refugiunt, quod esse meruerunt. Vnde ille prædicator egregius veritatis, contra pseudoapostolos loquens, dum virtutes eximias operationis suz pro discipulorum erudirione narraret, dum tot se pericula toletasse coacernata persecutione describeret : et post hæc vsque ad tertium cælum rursumo, in paradisum raptum se esse memoraret, vbi tanta cognoscere potuisset, quanta loqui omnino non posset: erat de se adhuc fortasse admirabiliora locuturus, sed ab humana laude alta se consideratione temperans, subdir: Parco autem, ne quis me existimet supra id quod videt in me, 2.Cor. 12.b

ant audit aliquid ex me. Habebat ergo adhuc dicedum de se aliquid, qui parcit dicere: D fed egit verumque doctor egregins ve,et loquendo que egerat, discipulos instrucret,et tacendo sese intra humilitatis limitem custodiret. Nimis namque esset ingratus, si de se discipulis tota reticeret : et fortasse nimis incautus, si de se tota, vel discipulis proderet: sed mirabiliter, vt dictum est, egit vtrumque, vt loquedo erudiret vitam audientiu, et tacendo custodiret suam. Sciendum vero est, qu'od sancti viri quoties de se aliquid fequentibus innotescunt, morem Creatoris sui imitantur. Nam Deus qui nos prohibet , ne proprio ore laudemur , per scripturam facram laudes suas loquitur : nonquia ipse eis indiget, qui proficere laudibus nescit : sed dum suam nobis magnitudinem narrat, nostram ad se imperitiam subleuzt : et bona sua loquendo nos edocet, quem omnino homo non cognosceret, si deseracere voluisset. Ideirco ergo laudes fuas indicat, ve valeamus eum audientes cognoscere, cognoscentes amare, aman-E tes sequi, sequentes adipisci, adipiscentes vero eius visione perfrui. Vnde Psalmista Psal. 120. ait: Virentem operum suorum annunciabit populo sno, ve det illis hereditatem gen-

tium. Ac si aperre dicat : Idcirco fortitudinem suz operationis infinuat, vt eum qui audierit, donis ditescat. Morem ergo sui Creatoris imitantes sancti viri, nonnumquam quadam de fe; yt audientes instruant, non vt ipsi proficiant, manifestanr: et ramen in his alra se consideratione custodiunt, nednm alios a terrena intentione crigunt, ipfi in terrenæ laudis appetitione mergantut. Quorum plerumque dica imitantur hypocritæ, fed dictorum fenfum penitus ignorant : quia quod iusti agunt ad villitarem proximi, hoc ipli faciunt ad extensionem nominis sui. Sanctus autem vie hypocritas intuens. nequaquam gloriam futuram appetere, fed cupere præfentem-temere aits : Que enium pes eft hypocritæ; quit dum præfentia diligit; futura minime fertats. Scriptum namque eft: Quod enium videt quis, quid ferent. Eddireo ergo Ique. 8. e ab hypo-

#### S. Gregorij Expof. Moralis Lib. XVIII.

ab hy pocrita ad æterna præmia per spem minime tenditur : quia quod alio quæren- A dum fuerar, hic se tenere gloriatur. Cuius quia culpa prolata est, etiam poena subiungitur, cum protinus subinfertur : [ Numquid clamorem eius audiet Deus , cum. venerit fuper illum angustia ? 7 Clamorem eius angustiæ tempore Deus non audit quia tranquillitatis tempore in præceptis suis ipse clamantem Dominum non audiuit . Scriptum quippe est : Qui auertit aurem suam ne audiat legem , oratio eius erit execrabilis. Sanctus itaque vir intuens, quia omnes,qui nunc operari recta contemnunt, extremo se tempore ad petitionis verba conuertunt, dicit : [ Numquid clamoremeius audier Deus? ] Quibus profecto verbis, vocibus nostri Redemptoris obsequitur, qui ait : Nouissime veniunt et fatuæ virgines dicentes : Domine domine, aperi nobis, Et respondetur eis: Amen dico vobis, nescio vos: quia ranto magna tunc exetcetur feueritas, quanto nunc maior mifericordia prorogatur : et districte tunc iudi- B

Pros. 28.6

Matt.25.a

Ibidem.

1. loan, 1.d

Ibidem.

1. Ioan. 1.6

cium non correctis exerit, qui pietatem nunc delinquentibus patienter impendit. Hinc Ifaia. 55.b etenim Propheta ait: Quærite Dominum dum inueniri potest, inuocate eum du prope eft : tunc videbitur, et prope non erit. Nec dum in iudicio apparuit: et si quæritur, inuenitur. Nam miro modo cum in iudicio apparuerit, et videri potest, et non potest inueniri. Hinc Salomon fapientiam refert, et suauiter blandientem, et terribiliter iudicantem, dicens: Sapientia foris prædicat, in plateis dat vocem fuam. Cuius vo-Pros. S. 6 cem quoque infinuat, fubdens : Víquequo paruuli diligitis infantiam, et stulti ca, quæ fibi funt noxia, cupient, et imprudentes odibunt scientiam ? Conuertimini ad correctionem meam: en proferam vobis spiritum meum, et ostendam verba mea. En vidimus qualibus verbis expressa est dulcedo vocantis. Videamus nunc quibus infinuasur modis seueritas increpantis, yt in fine quandoque se exerceat districtio punientis. C

Quia vocaui, inquit, et renuistis: extendi manum meam, et non fuit, qui aspiceret: despexistis omne confilium meum, et increpationes meas neglexistis. Dicat iam qualiter feriat, quos ad fe nullatenus reuertentes tanta longanimitate fuftentat. Ego quoque in interitu vestro ridebo et subsannabo, cum vobis quod timebatis aduenerit. cum irruerit repentina calamitas, et interitus quasi tempestas ingruerit, quando venerit super vos tribulatio et angustia. Tunc inuocabunt me, et non exaudiam mane consurgent, et non inuenient me. Ore itaque sapientissimi Salomonis cuncta de superno iudicio diligenter expressa sunt : quia et prius dulciter vocat, et postmodum terribiliter increpat, et ad extremum irretractabiliter damnat. Bene ergo diciture: Numquid clamorem eius audiet Deus , quando venerit super illum angustia. P Quia nimirum omnis hypocrita tunc remedium in clamore non D inuenit, qui nunc tempus congruum clamoris perdit. De cuius adhuc prauitate subiungitur-1

Quod qui in hoc mundo delectatur, in Deo delectationem habere non pofit. Caput VIII. Vt poterit in omnipotente delectari? ] Qui enim terrenarum rerum amore vin-

A Ve pocerit in omnipotente delectature il quide fine delectatione anima numquam potest. Nam aut infimis delectatur, aut summis : et quanto altiori studio exerceturad fumma, ranto maiori fastidio torpescit ad infima: quantoq. acriore cura inardescit ad infima, tanto tepore damnabili frigescit a summis. Vtraque enim simul et aqualiter amari non possunto Vnde Ioannes apostolus sciens inter spinas amorum facularium, superna charitatis messem germinare non posse, prinsquam atemi amoris semina proferat, de audientium cordibus sancta verbi manu, amorum sacularium spinas eradicat, dicens : Nolite diligere mundum, neque ea que in mundo funt. Moxq. fubiungit (Quia fi quis diligit mundum , non eff charitas Patris in co. Ac si aperte dicata: Vtrique se amores in vno corde non capiunt, nec in eo feges supernæ charitaris pullular, in quo illam spinæ insimæ delectationis necant. Atque illas ex hac infima delectatione nascentes enumerar punctiones, dicens: Quia omne quod in mundo est, concupiscentia carnisest, et concupiscentia oculorum, et superbia vita , que non est ex patre, sed ex mundo est, et mundus transit et concupiscentia eius . Delectari ergo in Deo hypocrita non valete: o. o quia in eius mente desideria superna non prodeunt, quam prosecto spinæ terreni

amoris

#### In vigefimum eptimum caput B. Iob.

amoris premunt. De quo apre subditur. [Et inuocare Deum in omne tempore ? ] Tune quippe hypocrita Deum inuocat, cum hunc terrenarum rerum tribulatio angustat. Nam cum in hoc faculo effectum qualita felicitatis inuenerit, auctorem qui hanc ipfam felicitatem tribuit, non requirit. Quia vero, vt prædiximus, esse ars docentium debet, vt in auditorum suoră mentibus prius studeant peruersa destruere, et postmodă recta prædicare, ne bonum fanétæ prædicationis femen plena malis corda non capiant: vnde ad Hieremiä. Hiere 1.5 dicitur: Ecce constitui te hodie super gentes et regna, vt euellas, et destruas, et disperdas, et dissipes, et ædifices, et plantes. Prius itaque iubetur vt destruat, et postmodum ædificeti prius ve eucllat, et postmodum plantet: quia nequaquam rectæ veritatis fundamentu ponitur, nifi prius erroris fabrica destruatur. Beatus Iob postqua causas vniuersalis Ecclesia amicorum fuorum dictis, quasi contra hæreticorum verba respondit, corumo, clationem B multimoda responsione destruxit, iam docere se perhibet : vt videlicet aperte videatur in

his, quæ fubdidit, recta plantare: in his vero quæ præmilit, euullille peruerfa. Sequitur: Qued Superbi fibi attribunnt qued sapiunt , sancti vere totum Dee ascribunt .

Ocebo vos pet manum Dei, quæ omnipotens habeat, nec abscondam. 7 Sic beatus Iob loquitur verbis fuis, vt aliquid fignet ex nostris. Nam fancta Ecclefia doces, inwantum cognoscere expedit, nihil veritatis abscondit. Quia enim manus Dei vocatur filius, omnia quippe per ipfuin facta funt, per manum Dei docere se perhibet eos, quos in propria fapientia remanere fatuos videt. Ac si aperte dicat: Ego ex me aliquid nescio : fed quidquid de veritate fentio, hoc ex ciusdem veritatis largitate comprehendo . Vos idcirco recta non sapitis: quia hanc eandem vestram sapientiam non Dei manui, sed vobis-C metipfis datis. Nam hoftes fanctæ Ecclefiæ, fi quid veri aliquando fentiunt, id proprijs viribus tribuunt : et tanto magis se priuant superna sapientia, quanto illam quasiex suo ingenio habere priuatam volunt. Quibus aliquando datur ad judicium fuii, yt recte quide aliqua sciant, sed ex ipsa hac scietia obligatiores ad pœnā fiūt. Vnde apte subditur: [Ecce 7. vos omnes noftis:et quid fine caufa vana loquimini. Scriptu est:Seruus, qui cognouit voluntate Domini fui, et non paruit:et non fecit fecundu voluntatem eius, plagis vapulabit Luca.12 f multis. Qui autem non cognouit, et fecit digna plagis, vapulabit paucis. Rurfumq. fcriptum est: Scienti igitur bonum facere, et non facienti, peccatú est illi. Ad maioris ergo cul- Issobi.4-d pæ cumulti hostes suos sancta Ecclesia perhibet et scire quod sequi debeant, et sequi nolle quod sciant. De quibus alias dictum est : Descendant in infernum viuentes. Viui sunt, qui Tfal. 54. fentiunt, quæ erga illos fiunt. Mortui enim nec sciunt omnino: nec sentiut. Mortui itaque

D qui non sentiunt, pro nescientibus : viuentes vero, qui sentiunt, pro scientibus poni solent. Viuentes ergo in infernum descendere, est scientes sentientesq. peccare . Sequitur : Quod haretici et successores corum iudicium Dei enadere non possunt, quibus in errore suo sepultis?

Acc est pars hominis impij apud Deum, et hereditas violentorum quam ab omni-potente suscipient. ] Quam prosecto partem hereditatemq. protinus insinuat, cum

gandent hi, quos illi corrumpunt, cum ad viam veritatis reducuntur.

fubrugit: [Si multiplicati fuerint, filij eius in gladio erunt, et nepotes eius non faturabuntur pane: ] Non abfurde impij vocantur hæretici, qui per errore praui dogmatis, a cognitione funt veritatis alieni, quos fequenti verbo etia violentos appellat: quippe qui feripturæ facræ fententias recta dogmata continentes, ad intellectum prauŭ conantur violenter inflectere. Violenti ergo funt, et fi non rebus hominu, certe fensibus præceptoru. Filij autem violentoru funt fequaces hæreticorum, qui dum eorum errori confentiunt, quasi ex eorum prædicatione generantur. Sed multiplicati in gladio erunt : quia quamuis modo immenfa multitudine in perdita libertate fuccrefcant, venturi tamen iudicis fententia feriuntur. Vnde per Moyfen Dominus dicit: Gladius meus maducabit carnes. Deienim gla Dent. 32. b dius carnes comedet: quia in extremo iudicio eius fentetia eos, qui carnalitet fapiunt, occidet. Qua in re quærendum est, cur dicatur quòd hanc parte atque hereditate sua praui ab omnipotente percipiunt? Sed recte confideratibus liquet : quia etfi a scipsis habuerunt iniuste agere, supernæ tamé æquitati suppetit, iniuste acta, iuste iudicare:vt diuina senten tia ordinet in pœnă, quos inordinata fua actio traxit ad culpă. De quibus apte subiugitur. Et ne potes eius non faturabuntur pane. Nepotes quippe hæreticoru funt, qui de errantiu filioru predicatione nascuntur. Quos nequaqua panis satiat: quia du in sacri verbi pabulo S. Greg. Tom. 2.

Caput X.

#### S. Gregorij Expof. Moralis Lib. XVIII.

plus quærunt sentire quam capiunt, semper a veritatis cognitione iciunant tet prædicamenta doctrina qua fludent ad quaftionem quarere, habere non valent ad refectionem. Quia vero nonnullos ex ijsdem hæreticis, fancta Ecclefia colligit, nonnullos in malitia fua pertinaces relinquit, protinus additur: [Qui reliqui fuerint ex co, sepelientur in interitu. ] Ex co videlicer hæreticorum populo derelicti sepeliuntur in interitu : quia dum ad lucem veritatis non redeunt, profecto in pœna per petua intelligentia terrena deprimuntur. Et quia nonnumqua dum auctor errantium plebium rapitur ad pœnam, seductæ plebes reformantur ad veritatis scientia: et tunc ad veram cognitionem redeunt subditi, cum ad æterna supplicia perueniunt hi, qui male fuerant prælati: subiungitur: [Et viduæ illius non plorabunt. ] Quas viduas eius accipimus, nifi fubiectas plebes morte illius feliciter destirutas? Quia sape, ve dictum est, dum prædicator erroris ad æterna supplicia rapitur, fubiectæ plebes illius, ad cognitionis vere gratiam reuertuntur. His enim plebibus peruer- \$ fus prædicator quasi maritus præfuit: quia male eis coniunctus inhæserat corruptor mentis. Nequaquam ergo viduz, vel destitutz plorant: quia morte praui doctoris viam veritatis inueniur, ex cuius interitu affligi posse videbantur. Vel certe non plorant viduæ: quiz in fuo errore remanentes, dum fanctum fuisse æstimant prædicatorem suum, spe falsa ne lugeant consolantur. Sequitur:

Quòd catholici hareticos eisdem auctoritatibus quas proferunt , superant , et quasi Goliam proprio gladio desruncant .

CI comportauerit sicut terram argentum, et sicut lutu præparauerit vestimenta:præpa-Drabit quidem, fed influs veftietur illis, et argentum innocens dividet.] Argentum intel ligi facri eloquij claritas folet, ficut alias dicitur: Eloquia Domini eloquia cafta, argentu 💸 Pfal. 11. igne examinatum. Et quia nonnulli eloquiù Dei non interius per exhibitionem, fed exte-Sopbo, 1.e

rius per ostensionem habere concupiscunt: idcirco per Prophetam dicitur. : Disperierunt omnes inuoluti argento. Hi nimirum, qui eloquio Dei non interiori refectione fe replent, fed exteriori oftentione fe vestiunt. Vnde et horu argentum, idest, hæreticorum eloquium terræ comparatur quia de scriptura sacra, vt aliquid sciant, ex appetitu terrene laudis elaborant. Qui criam ficut lutu præparat vestimeta: quia fluxe et inquinabiliter ea quibus se tueri volunt, scripturæ sacræ contexunt testimonia. Præparabit quidë, sed iustus vestietur illis:quia vir recta fide plenus,quæ fanctis folet ad iustitia deputari,ea ipsa scripturæ sacræ quæ hæreticus affert, testimonia colligit, et erroriseius pertinacia inde conuincit. Contra nos namque du facræ legis testimonia apportant, secum nobis afferunt vnde vincantur . Vnde et Dauid typum Domini. Golias vero hæreticorű fuperbiá fignans:hoc rebus locuti D; funt, quod nos verbis aperimus. Golias quippe cu gladio, Dauid vero cu pera pattorali ve nit ad prelium. Sed eunde Goliam Dauid superans, suo gladio occidit: Quod nos quoque agimus, qui promissa Dauid membra ex eius fieri dignatione meruimus . Nam cu supere bientes hareticos, et facra scriptura sententias deserentes, eisdem verbis atque sententiis, quas proferunt, vincimus, quasi elatum Goliam suo gladio detruncamus. Iustus ergo vesutur eis vestimentis que preparat iniustus: quia vir sanctus eisdem sententijs ad veritatem vtitur, quibus se peruersus quisque doctum oftendere contra veritate conatur: [Et argentum innocens dividet.] Argentum innocentem dividere, esteloquia Domini minute discreteq, exponere, et vnicuique quid digne congruat coaptare. Nam eloquium Domini quod hic argentum, vel vestimenta, hoc alibi spolia nominatur. . Quod etiam Psalmista testatur per comparationem, dicens: Lætabor ego super eloquia tua, sicut qui inuenit spolia multa. Quæ spolia ideirco vocata sunt: quia ad sidem Domini gentilitate transcunte, Iudei facris eloquijs, quibus induti fuerant, exuuntur. De hac quoque argenti, vel spolioru diuilione alias dicitur: Beniamin lupus rapax, mane comedet præda, vespere diuidet spo-

Pfal 118. Gene.49.d lia. Quibus profecto dictis Paulus apostolus designatur, de Beniamin stirpe progenitus, qui mane præda comedit: quia in primordijs suis sideles quos potuit rapiens, crudelitati pro-

Luc. 27.6

priæ satisfecit. Vespere spolia divisit: quia sidelis postmodum factus, sacra eloquia exponendo distribuit. Quamuis hoc argentum quod dividit innocens, intelligi et aliter potest Hæretici namque, vt facile valeant peruerfa suadere, dictis suis quedam recta permiscent. vt animos audictium ex rectis fensibus trahant, ex peruersis feriant. Qui in praceptis Dei, quia fana infanaq. locutione variantur, bene in Euangelio decem leproforum funt specie defignati, quorum colori fano dum vitiofus candor aspergitur, immoderato candore

foedantur.

## In Vigelimum eptimum caput B. Iob.

711 A foedantur. Vnde admonemur non plus sapere quam oportet sapere, sed sapere ad sobrie- Rom. 12. a tatem. Qui etiam quia nec Deum diligunt, de quo male sentiunt: nec proximum, a quo diuiduntur, decalogi præceptis aduerii funt, atque ideo ad deprecandum Dominum decem veniunt. Proco aute quod sanis insana miscuerunt, coloris diuersitate variantur. Sed quia in eius præceptis offenderant, id illum vnde offenderant, vocant dicentes: Iefu præ-

ceptor: vnde et mox curari meruerunt. Ergo quia vir catholicus quæ ab eis recte, vel quæ Luca. 17,6 praue sentiuntur, intelligit: argentum innocens diuidit, id est, que ab eis salubriter, vel que pestifere suerint dicta discernit. Sequitur : [ Aedificauit ficut tinea domum suam, et ficut custos fecit vmbraculum. ] Tinea sibi domum corrumpendo ædificat. Nec meliori potuit comparatione hæreticus demonstrari, qui locum suæ persidiæ non niss in mentibus quas corruperit, facit: quietiam sequaces suos ab æterno igne liberos esse pollicetur, B Sponder quippe eis refrigerium quietis æternæ, sed verba eius solidiratem non habent, quia plenitudine veritatis carent. Vnde subiungitur: [Et sicut custos secit vmbraculum.]

Vmbraculum namque custodis nullo fundamento solidatur, sed tempore mox transcunte destruitur. Et promissa ab hæreticis requies, cum tempore destruitur, quæ post hanc vitam nullatenus inuenitur. Et quia lepe hæretici in contemptu vniuerfalis Ecclesiæ, potentum seculi patrocinijs fulciuntur, eiusq. diuites protectione, atque administratione quanta præualent opitulari non cellant:iple etiam quilibet dines contra conditorem fuu rebus temporalibus intumescens, sancti viri nunc sententia tangitur, atque ab speciali hæreticorum interitu, ad generalem elatorum omnium definitionem fermo deriuatur, cum fubditur: [ Diues cum dormierit , nihil secum auseret : aperiet oculos suos , et nihil inueniet.] Cui nimirum sententia Psalmista concinens dicit : Turbati sunt omnes insipientes Psal.75. C corde: dotmierunt somnum suum, et nihil inuenerunt omnes viri diuitiarum in manibus

fuis. Vt enim in sua manu diuites post mortem quidquam inueniant, eis ante mortem dicitur, diuitias fuas in quorum manibus ponant : Facite vobis amicos de mammona ini- Luca. 16. b quitatis: ve cum defeceritis, recipiant vos in æterna tabernacula .

Quod prasentes divitia somno comparantur, qua subito marcescunt : et quod superbi in novissimo ad inopiam redatti, impellente diabolo quasi vento vrente a fornace vitioram impelluntur in incendia termenterum. CADM

Iues cum dormierit, nihil secum auseret. ] Res suas, cum moreretur, secum tolleret, fi ad petentis vocem cum viueret, sibi tulisset. Nam terrena omnia quæ seruando amittimus, largiendo seruamus: patrimoniumo nostrum retentum perditur, manet ero-D gatu. Diu enim cu rebus nostris durare non possumus: quia aut nos illas moriendo descrimus, aut illæ nos viuentes quasi deserunt pereundo. Agendum ergo nobis est, ve res absolute perituras, in non pereuntem cogamus transire mercedem. Sed mirandum valde est quod dicitur: Cu dormierit, aperiet oculos suos, et nihil inueniet.] Ve dormiamus quippe, oculos claudimus, et euigilates aperimus. Sed hac in re, quia homo ex anima conflat et corpore, cu vnius rei somnus dicitur, alterius vigiliæ demoustrantur: quia cu corpus obdormifcit in morte, tuc anima euigilat in vera cognitione. Et dormit ergo diues, et oculos aperit: quia cu carne moritur, cius anima videte cogitur, quod prouidere contemplit. Tuc rofecto in vera cognitione enigilat, tue nihil esse conspicit quod tenebat. Tunc se vacua muenit, quæ plenam rebus præ cæteris se hominibus esse lætabatur. Dormit, et nihil secu aufert:nihil nimiru de rebus quas tenuit. Na cul pa rerum simul ducitur, quamuis hic om-

E nia pro quibus culpa perpetrata est, relinquatur. Eat ergo nunc, et acceptis rebus tumeat, seseq. super ceteros extollat, glorietur se habere quod proximus non habet. Veniet quandoque rempus ve euigilet:er tune cognoscat quam vacuti fuerit, quod in somno tenucrat. Sæpe namque contingit dormienti inopi, vt le per fomnium diutem videat, atque ex cifdem rebus animum extollat, lætetur fe habere quod non habuit, iamque dedignari quærat, a quibus dedignatum esse se doluit. Sed repente euigilans, euigilasse se doleat, qui interim diuitiarum imaginem vel dormiens tenebat. Gemit enim protinus sub paupertatis pondere, et inopiæ fuæ angustijs premitur: et eo peius, quo ad tempus breuislimum, vel vacue diues fuit. Sie sie nimirum huius mundi sunt diuites, qui rebus acceptis tument. Bene operari de sua abundantia nesciunt, quasi dormientes sunt diuites: sed paupertatem sua euigilantes inueniunt, quia nihil fecum ad illud iudicium quod permanet, ferunt: et. quanto nunc ad breue tempus fublimius elati funt, tanto contra fe in perpetuum grauius

S. Greg. Tom. 2.

000 z

# S. Gregorij Expos. Moralis lib. XVIII.

ingemiscunt. Dicat ergo · Aperier oculos suos , et nihil inueniet : quia illic aperit ad sup. A plicia, quos hic ad milericordiam clausos tenebat. A perir oculos suos, et pietatis fructum non inuenir, quos hic claufos tenuit cum viueret. Tarde quoque illi oculos aperiunt, qui Sapien. 5.6 tefte Sapientia, damnarionis fuz tempore dicturi referuntur. Quid nobis profuit superbia, diuitiarum iactantia quid contulit nobis? Transierunt omnia illa tamquam vmbra, et tamquam nuncius percurrens. Vilia et fugitiua fuisse que tenuerant, iam amissa cognofcunr : quæ quandiu aderant, stulris eorum cordibus et magna, et mansura videbantur. Sero diues aperuit oculos, quando Lazarum requiescentem vidit, quem iacentem ante ia-Luca 16. d nuam videre contemplit. Întellexit ibi, quod hic facere noluit; in damnatione fua cognoscere compulsus est, quid suit quod perdidit, quando indigentem proximum non agnouit. De quo adhuc subditur: [Apprehendet eum quasi aqua inopia, nocte opprimet eum tempellas.] Videamus nunc inopiam ardentis diuitis, cuius tanta abundantia fuit epulan- B tis. Ait enim : Pater Abraam miserere mei : et mitte Lazarum, vt intiugat extremum digiti fui in aquam, et refrigeret linguam meam, quia crucior in hac flamma. Quibus verbis nobis non hoc innotescitur, quia illic in tanto ardore vna tunc ad sufficientiam refrigerij aquæ stilla requiratur: sed quod is, qui de abundantia peccauerit, illic æstuanti nimis cremetur inopia. Videmus enim in verbis diuitis ex subrilissimo Dei iudicio, quam digna tali culpæ poena responderit. Agente namque inopia, illic vsque ad minima petenda compulfus est, qui hic agente tenacia, víque ad mir ima neganda peruenis. Quid retribui subtilius, quid districtius potest ? Guttam aquæ petijt, qui micas panis negauit. Apprehendit er go eum quali aqua inopia. Non immerito aque tunc illa inopia compara-tur: quia in inferno cruciat, qui fusceptos in profundis absorbens, solet lacus nomine designari. Vnde per Prophetam quoque humani generis voce dicitur: Lapía est in lacum vita C Thren. v.f. mea. Ereptorum vero exultatione cantatur: Domine Deus meus clamaui ad te, et falua-Pfal. 19. sti me. Domine abstraxisti ab inferis animam meam, saluasti me a descendentibus in la-11. cum.. Nocte opprimet eum tempestas. Quid hoc loco noctem, nisi absconditum tempus repentini exitus appellat? Tempestatis vero nomine, judicij turbinem delignat. Quod etiam Pfalmifla teltatur, dicens: Deus manifeste veniet, Deus noster, et non silebit: ignis Pfal. 49 in conspectu eius ardebit, et in circuitu eius tempestas valida. De qua tempestate etiam sapientia per Salomonem dicit: Ego quoque in interitu vestro ridebo, et subsannabo, cum Proverb.1.6 vobis quod timebatis, aduenerit: cum irruerit repentina calamitas, et interitus quasi tempestas ingruerit. Et quia ipsa venturi exirus ignorantia nox vocatur, nocte opprimit eum tempestas, id est, turbo eum diuini iudicij du ignorat, apprehendit. Hinc est namque quod per semetipsa Veritas dicit : Si sciret paterfamilias qua hora fur veniret, vigilaret vtique, D Matth.24.d et non sineret persodi domu suam . Et vos estote parati : quia qua hora non putatis, filius hominis veniet. Hinc etiam contra malum feruum dicitur: Si autem dixerit malus feruus Ibidem. ille in corde fuo: Moram facit dominus meus venire, et cœperit percutere conseruos suos: manducet autem er bibat cum ebrijs: veniet dominus ferui illius in die qua non sperat, et hora qua ignorat. Hinc Paulus discipulis dicit: Vos autem fratres non estis in tenebris, ve 1.Tbeff. 5.4 vos dies illa tanqua fur comprehendat. Omnes enim vos filij lucis effis, et filij diei, non fumus noctis neque tenebrarum. Hinc fuperbienti diuiti, Dei voce dicitur: Stulte, hac nocte animă tuam repetunt a te: quæ autem præparafti, cuius erunt? Nocte animă reddere per-Luca.11.6 hibetur, qui morte non prouides, in tenebris cordis abstrahitur. Ait ergo: Nocte opprimet eu tempeltas. Quia enim non vult agere bona quæ videt, deprehenditur interitus lui tempestate qua non videt. De quo adhuc subditur. :[Tollet eu ventus vrens, et auseret.] Quis hoc loco ventus vrens, nifi malignus spiritus vocatur, qui desiderioru slammas in corde excitat, ve ad æternitate suppliciors trahat? Peruerfum ergo quemlibet ventus vrens sollere dicitur: quia infidiator malignus spiritus, qui viuente que mque accendit ad vitia, moriente trahit ad tormeta. Na quia ventus vrens immudus spiritus solet intelligi, qui malæ fuggestionis statu ad terrena desideria iniquoru corda succedit: Hieremias propheta testatur, dicens: Olla succensam ego video, et facie eius a facie Aquilonis. Olla naque succensa Hic.1.6 est cor humanu, seculariu curarum ardoribus, desideriorumq. anxietatibus feruens. Quæ a facie Aquilonis fucceditur, id est, diaboli fuggestionibus instammatur. Ipse enim vocari nomine Aquilonis folet, qui dixit : Sedebo in monte testamenti, in lateribus Aquilonis, Efg. 14.d afcenda fuper altitudine nubium. Ab huius igitur vrentis venti, vniuscuiusquo electi mens

adustione teperatur: quado in ea vitioru feruor extinguitur, et desiderioru carnaliu slama

frige scit.

#### In vigefimum eaput B. Iob.

frieescit. Vnde et santta Ecclesia in sponsi sui laudibus lata clamat: Sub vmbra illius que Cama. 2. e delideraueram fedi . De huius ardoris temperie ei per Esaram promittente Domino dici- 110.55. d tur: Pro saliunca ascendet abies, et pro vrtica crescet myrtus. Pro saliunca namque in ca ascendit abies, dum in sanctoru corde pro abiectione terrenæ cogitationis, altitudo super næ conteplationis exoritur. V rtica vero igneæ omnino naturæ est. Myrtus auté temperatiux ferturesse virtutis. Pro vrtica igitur crescit my rrus, cum instorum mentes a prurigine et ardore vitiorum, ad cogitationum temperiem tranquillitatemq. peruenium, dum iam terrena non appetunt, dum flammas carnis defiderijs cæleftibus extingunt. Propter hoc 12. quoque mentis refrigerium cælitus datu Mariæ dicitur: Virtus Altiflimi obumbrabit tibi. Luca.1.4 Quamuis hac in re per obumbtationis vocabulum, incarnadi Dei veraque potuit natura

fignari. Vmbra enim a lumine formatur et corpore. Dominus autem per diuinitatem lu-B men est: qui mediante anima, in eius vtero fieri dignatus est per humanitate corpus. Quia ergo lumen incorporeum in eius erat vtero corporandum, ei quæincorporeum concepit ad corpus dicitur: Virtus Altissimi obubrabit tibi, id est, corpus inte humanitatis accipiet incorporeum lumen diuinitatis. Sed iam de iniquo quolibet quod coepimus, exequamur-Tollit ergo eum ventus vrens: quia videlicet malignus spiritus eum quem nunc succenderit igne perueriæ concupiscentiæ, rapit postmodu ad flammas gehennæ. Sequitur: [ Et velut turbo rapier eum de loco fuo.] Locus peruerforum est temporalis vita delectatio et. carnis voluptas. Quali turbine igitur vnu squisque de loco suo rapitur, cum a cunctis suis delectationibus extremo territus die separatur. De quo extremo die apre mox subditur :

Quod Dem cum fantes flagellat, parcit cit : reproborum vero flagella prafentia , funt initia termenterum . Capus XIIII

E Mittet super eum, et non parcet. Peccatorem Deus quoties feriendo corrigit, ad hoc flagellum emittit, ve parcat. Cum vero eius vitam in peccato permaneut e feriendo concludit, flagellum emittit, sed nequaquam parcit. Qui enim flagellum emisit yt parceret, ad hoc emittit quadoque venon parcat. In hac namque vita Dominus tanto magis fludet, ve parcat, quanto magis expectando flagellat: sicut ipse voce angeli ad Ioanne ait: Ego quos amo, arguo et castigo. Et sicut alias dicitur: Que diligit Dominus, castigat: fla- Apoc. 3.4 gellat auté omnem filium quem recipit. Econtra auté de flagello damnationis senptuest: Hebr. 12.6 În operibus manuum fuară comprehenfus est peccator. De quo per Hieremia Dominus Pfal. 19. dicit, du incorrigibiliter delinquentes populos videt, quos non ia fub difciplina, filios, fed

D fub diffricta percuffione intuetur vt hoftes. Plaga inimici percuffi te, castigatione crudeli. Hiere. 30. b Er quod hie dicitur : Non parcet, ibi quoque verbis alijs declaratur. : Quid clamas fuper contritione tua? infanabilis est dolor tuus. Vnde hoc semper electi prouident, vt ante ad iufliriam redeant, quam fefe ira iudicis inextinguibiliter accendat, ne vltimo flagello deprehenfis fimul eis finiatur vita cu culpa. Flagellum namque tunc diluet culpa, cu mutauerit vita. Na cuius mores non mutat, non expiat actiones. Omnis ergo diuina percuffio, aut purgatio in nobis vitæ præsentis est, aut initiu poenæ sequentis. Propter cos enim qui ex flagello proficiunt, dictu est: Qui fingis dolorem in pracepto. Quia du flagellatur iniquus, et corrigitur: audire præceptú noluit, audit dolore. Dolor ergo in præcepto fingitur ei, qui a malis operibus quasi præcepti vice, dolore cohibetur. De his vero quos damnant flagella et non liberant, dicitur: Percuflifti cos,nec dolucrut: attriuifti cos,et renucrunt ac- Pfal. 93. E cipere disciplina. His flagella ab hac vita inchoant, et in aterna percussione perdurant. Hire. 5. a

Vinde per Moyfen Dominus dicit: Ignis exarfit ab ira mea, et ardebit vique ad inferos de- Deut. 3 2.0 orfum. Quantu ad præfente etenim percussione spectat, recte dicitur : Ignis exarsit ab ira De posicentia mea. Quantu vero ad aterna damnatione, apte mox subditur: Et ardebit v sque ad inferos deorfum. Licet a quibusdă dici soleat illud quod scriptu est:Non iudicat Deus bis in idip- Namm.t. fum. Qui tamen hoc quod per Propheta de iniquis dicitur, non attendunt: Et duplici contritione contere cos. Et quod alias feriptu eft: lefus populos de terra Aegypti faluas, fecun- Inda. 1. b do cos qui non crediderunt, perdidit. Quibus tamen si consensum præbemus, qualibet culpam bis feriri non posse: hoc ex peccato percussis arque in peccato suo morientibus debet æstimari: quia eorum percussio suc coepta, illic perficitur : vt incorrectis vnum slagellu sit quod teporaliter incipit, fed in æternis fupplicijs confummatur:quatenus ets,qui omnino corrigi remuunt, iam præfentium flagelloru percuffio, sequentium sit initiu tormentoru. S. Greg. Tom. 2.

deft.3.1gnis fue

#### 714 S.Gregorij Expos. Moralis Lib. XVIII.

1.5. Emiret ergo fuper cum, er non parcer. Sequirur i [De nanu eius fugiens fugier.] Il A. le retenim den nam fugit ferientis, qui das prautamem corriger adolosis. Vel cere quiazin facro eloquio manus operatio foler intelligi, de manu percuffi fugiet, qui dum prauti interium confojicit vias prautiaris relimqui. "Vide adhue fudibuti." [Stringer fuper. um manus fuas.] Manus quippe finispere, eft viare fue opera in retirudine confirma-re vi Ande etian Paulua air. Remullas manus et difiolitus genua erigite. Dum iriaque allemum interitum confojicime, reuocantur ad cor, vi recogitera fuum, et vinde alius ad tormenta dictina, a romento aditist del berature. Seringit ergo fluger cum manus fuas: qui ac onificir imaliena perca quid intente ret dim deliquentem fite perculum confojicit, difiolitura fao pera, infiliti a vigore confirmiga. Seç, fit re qui inquia un successi retire tormenti. Quod etiam prosucute bomi e faint momenti. Quod etiam prosucute bomi e faint momenti. Quod etiam prosucute bomi e faint fue fue fue fue del processor del confirmitation faquenti infili lauantur manus: quia dum orum pona conficieur. orofisiere via mundature. Seculiur I file fullaler fuere illim, intruena locum eus.]

Heb. 12. d

Pfal. 57.

Pros. 21,b

viderit vindicham impiorum, manus fuas lauabit in fanguine peccatorum. In peccatorum morientum fangune inidi lauantur manus quia dum corum pora configicitus—
confipicientis vita mundatut. Sequiture [Et fibila bit siper illum, intuena socume ins.Quid in fibilo, o mi intuento admirantonis exprimiture 35 veron inbito alia foratale figuaficatio quarritur moriente peccatore, hi qui interituenua sfisciunt, osi ni bilo firingunta
dium ad ea que contemplerant, verba fipiritalia conductruntur vita um credere es pradicare incipiant, que prius dum iniquum florere cernerent, non eredebant. Nam it plerumque vi nifimorum animus com magis de auditu veritaist respekt, quo florere contem
ptores veritaits videt. Sed dum infa vitio initifos fibrrabit, alios a prautiate compelit.
Vide per Salomosem deiture. Muldrato pefiliatere, fapientior erit paraulus. Vite igitur
fanctus pofiquam potentum perasa, qui extolluntur in feçudo, fufficienter expleuit, rurGu sad herericorum fuperbam, qui extolluntur in loquo, fufficienter expleuit, rurgu di exad herericorum fuperbam, qui extendium un loquo, verba connerita.

#### CAPVT VIGESIMVMOCTAVVM BEATI IOB.

Abet argentum venarum fuarum principia , et auro locus elbin quo conflatur. Ferrum de terra rollitur , et lapis follutus calore, in as veritur. Tempus poliut enebis, et viniuerórum finem iple confiderar. Lapidem quoque caliginis et vmbram mortis diudit rorrensa opoulo peregrinante, cos, quos oblitus eft pes egentis hominis, et inuios. Terra de qua onte-

batur panis, in loco suo igni subuersa est. Locus sapphyri lapides eius, et glebæ illius aurum. Semitam ignorauit auis, nec intuitus est oculos vulturis. Non calcauerunt cam filij institorum, nec pertransiuit per cam lezna. Ad silicem extendit manum fuam, subuertit a radicibus montes. In petris riuos excidit, et omne preciosum vidit oculus eius. Profunda quoque fluuiotum scrutatus est, et abscondita produxit in lucem. Sapientia vero vbi inuenitut, et quis est locus intelligentia? Nescit homo precium eius, nec inuenitur in terra suauiter viuentium. Abyflus dicit, Non elt in me: et mare loquitur, Non est mecum. Non dabitur aurum obryzum pro ea , nec appendetur argentum in commu- E tatione eius. Non conferetur tinctis India coloribus, nec lapidi fardonycho preciosissimo, vel sapphyro. Non adæquabitur ei aurum vel vittum, nec commutabuntur pro ea vasa auri excelsa et eminentia, nec commemorabuntur in comparatione eius. Trahitur autem sapientia de occultis: non adaquabitur ei topazium de Aethiopia, nec tinctura mundisima componentur. Vnde ergo fapientia venit, et quis est locus intelligentia ? Abscondita est ab oculis orn nium viuentium, volucres quoque cali latet. Perditio et mors dixerunt: Auribus nostris audiuimus famam eius. Deus intelligit viam eius, et ipse nouit locum illius. Ipie enim fines mundi intuetur, et omnia que sub celo sunt respicir. Qui fecit

## In Vigefimumoctauum caput B. Iob.

A Qui fecit ventis pondus et aquas appendit mensura. Quando ponebat pluuijs legem, et viam procellis fonantibus: tune vidit illam, et narrauit, et præparauit, er inuestigauit, et dixit homini : Ecce timor Domini ipsa est sapientia, et recedere a malo, intelligentia.

Quòd haretici , de fanttis libris affertionum suarum principia assumunt, sed miscent mendacia . Et quod frustra extra unitatem Ecclesia quasi pro Ecclesia panas patiantur : cum martyrimmun factas pana, sed causa: nec clarescere potest aliquis fulco-

re virtutis, qui non arferit in officina charitatis. Caput XIIII.

Abet argentum venarum suarum principia, et auro locus est in quo constatur. Un argento eloquium, in auro vitæ vel sapientiæ claritas designari solet. Et quia hæretici sie de eloquij sui nitore superbiunt, vt nulla sacrorum librorum auctoritate solidentur, qui libri ad loquendum nobis quasi quædam argenti venæ sunt: quia de ipsis locutionis nostre originem trahimus, cos ad facræ auctoritatis paginas vocat:vt si vere loqui desiderant, inde sumere debeant, quid loquantur. Et ait: [Habet argentum venarum suaru principia.] Ae si aperte dicat: Qui ad veræ prædicationis verba se præparat, necesse est, ve caufarum origines a saeris paginis sumat : vt omne quod loquitur, ad diuinæ auctoritatis fundamentum reuocet, atque in co ædificium locutionis suæ firmet. Vt enim prædiximus, sæpe hærerici dum sua student peruersa astruere, ea proferunt quæ profecto in sacro-

C rum librorum paginis non tenentur. Vnde et discipulum suum prædicator egregius admonet, dicens: O Timothee, depositum custodi, deuitans prophanas vocum nouitates : 1. Tim. 6. d quia dum laudari hæretici tanquam de excellenti ingenio cupiunt, quasi noua quædam proferunt, que in antiquorum patrum libris veteribus non tenentur : sicq. fit vt dum videri fapientes desiderant, miseris suis auditoribus stultitiæ semina spargant . Bene autem subditur: [Et auro locus est in quo conflatur.] Ae si aperte dicat: Vera fidelium sapientia, cui vniuersalis Ecelesia locus est, tribulatione vobis persequentibus patitur, sed a cunctis peceatorum fordibus persecutionis vestra igne purgatur. Vnde scriptum est: In igne pro- Prov. 17.6 batur aurum et argentum, homines vero receptabiles in camino humiliationis. Quo in loco potest hoc quoque conuenienter intelligi, vtde sua hæretici inerepari stulta passione videantur. Nam sæpe pro lesu Christi, Domini ac Redemptoris nostri nomine multa D patiuntur, seseq. eisdem passionibus eius fieri martyres sperant. Quibus sancti viri voce

nune dicitur: Auro locus est in quo conflatur. Nam iuxta hoc quod iam, et ante nos dictum est, quisquis extra vnitatem Ecclesiæ patitur, poenas pati potest, martyr fieri non

potest: quia auro locus est in quo conflatur. Quid itaque ad hæe hæretici dicitis? Conflati per afflictionem earnis, vel etiam per martyrium vultis, sed locum in quo debeatis constari, nescitis. Audite quid sancti prædicatoris voce dicitur: Auro locus est in quo constatur. Hune ergo conflationis locum quarite, hanc fornacem, qua aurum apte purgari valeat, inuenite. Vna est Ecclesia in qua, qui conflari voluerit, ab omni etiam poterit peecatorum forde purgari. Si quid pro Deo amaritudinis, fi quid tribulationis extra hane positi sustinetis, incendi potestis tantummodo, non purgari. Dicat Hieremias, dicat, quo-Hiere, 6, g modo conflationis vestra ignis omni virtute sit vacuus: Frustra conflatit conflator. Ma-E litiz enim corum non funt confumpta. Ecce ignis exterius conflans, et dura paffionis admouet poenam, et tamen erroris non exeoquit culpam, et tormenta crudelium dat poenarum, et bonorum non facit incrementa meritorum. Huius etiam conflationis ignis qui extra catholicam toleratur Ecclesiam, quam nullius omnino virtutis sit, Paulus Apo folus infinuat, dicens: Si tradidero corpus meum ita ve ardeam, charitatem autem non 1, Cor. 12, b habeam, nihil mihi prodest. Alij quippe praua de Deo sentiunt, alij recta Deo auctore tenent: sed vnitatem cum fratribus non tenent. Illi errore fidei, isti vero schismatis perpetratione diuisi sunt. Vnde et in ipsa prima parte decalogi verarumq. partium culpe reprimuntur, cum diuina voce dicitur: Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo, et Deut, 6.6 ex tota animatua, et ex tota virtute tua. Atque mox fubditur : Diliges proximum tuum

fieut reipfum, Qui enim de Deo peruersa sentir, liquet profecto quia Deum non diligit. Qui vero de Deo recta sentiens,a sancte Ecelesia vnitate diuisus est, constat quia proxime

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XVIII.

non amat, quem habere focium recufat. Quifquis ergo ab hac vnitate matris Ecclefia. A fiue per hærefim de Deo peruerfa fentiendo feu errore fchifmatis proximum non diligen do diuiditur, charitatis huius gratia priuatur: de qua hoc quod præmifimus, Paulus dicit: 1.Cor. 13.b Si tradidero corpus meum ita vt ardeam, charitatem autem non habeam, nihil mihi prodest. Ac si aperta voce diceret: Extra locum suum, conflationis mihi ignis adhibitus, tormento me cruciat, mundatione non purgat. Hunc omnes fancta pacis amatores, fummo fludio locum quarunt, hunc quarentes inueniunt, hunc inuenientes tenent: scientes, peccatorum remifiio, vel vbi, vel quando, vel qualibus detur. Vbi quippe, nifi in Ecclefia matris sinu? Quando, nisi ante venturi exitus diem ? Quia ecce nunc tempus acceptabile, ecce nunc dies falutis. Et: Quarite Dominum dum inueniri poteft, inuocate cum du prope eft. Qualibus, nifi conuerfis, qui ad paruulorum imitationem, magistra humilitate for mantur? Quibus dicitur : Sinite paruulos venire ad me, talium enim est regnum calorum. B Et: Nisi conuersi fueritis, et efficiamini sicut paruuli, non intrabitis in regnum calorum.

2.Cor. 6.4

Elai. ss.b

Matt. 19.b

Gene.3.d

Matth. 18.a

Quia reprobi dum feruos dei praditos virtutibus vident : quia de prafentibus non possunt, de praseritis cos accufant . Caput

Via ergo non nifi in catholica Ecclefia veri martyres fiunt, dicitur refte: Auro locus eft in quo conflatur: quia non clarescet anima in fulgore æternæ pulchritudinis: nifi, vr ita dicam, prius hic arferit in officina charitatis. Pentandum præterea eft, quod occulto confilio omnipotens Deus quofdam ab ipfis exordijs fuis innocentes cuftodiens, vfque ad virtutu prouchit culmen: vt ætate crescente simul in eis proficiat, et annorum numerofitas, et cellitudo meritorum. Alios vero in exordijs fuis deferens, featurientibus vitijs, ire per abrupta permittit. Plerumque tamen etiam eos respicit, et ad sequendum se, C fancti amoris igne fuccendie: atque inolitas in corum cordibus prurigines vitiorum vertit in feruorem virtutum, et eo magis ignescunt ad desiderium requirendæ pietatis Dei, quo magis erubefcunt memoriam iniquitatis fux: ficut fape contingir, vt in pugne certamine miles ante ducis sui oculos constitutus, hostili virtuti turpiter cedat, et eneruiter præbens terga seriatur, qui tameu hoc ipsum quod turpiter cessit erubescens, ante ducis sui oculos, maiores ex ipfa verecundia vires fumit: tantaq. post fortia exercet, quantis et præsentem gloriam virtutis peragat, et præteritæ ignominiam debilitatis tegat. Sicergo nonnumquam quidem in Dei feruitio ex anteacta acrius debilitate roborantur, cosque ad custodienda mandata et suturorum trahit desiderium, et impellit memoria præteritorum : vr hinc ad ventura amor prouocet, illine de præteritis verecundia infliget. Quos tamen aduerfarij Ecclesiæ dum summis præditos virtutibus viderint, eisque in presenti vita vnde D derogent, quia inuenire nequaquam possunt, accusare illos de præteritis moliuntur, sicut Moyfen noftrum Manichæus impetit, in quo fequentium virtutum gratiam, transacii homicidij conatur culpa fædare. In quo non attendit postmodum quam patiens ad sustinen dum, sed priusquam praceps ad feriendum suerit. Talibus ergo aduersarijs beatus lob subtilissima consideratione obuians, postquam dixit: Habet argentum venarum suarum principia, et auro locus est, in quo constatur, apte subditur :

Quòd contemninon debeat, qui se aterrenis occasionibus separanit. Capit XVI.

Errum de terra tollitur.] Solent hæretici de iustitiæ suæ contra nos elatione gloriari, arque opera sua ostentationis inflatione iactare: nosq. iniquos, vt diximus, aut esse, E aut fuisse criminantur. Per humillima ergo confessionemet verace defensione contra cos vir fanctus loquirur, dicens: Ferrum de terra tollitur. Ac fi aperte dicat: Fortes viri, qui acutifilmis linguarum gladijs in hac acie defendendæ fidei ferrum fiunt, aliquando terra in infimis actionibus fuerunt. Peccanti quippe homini dictum eft : Terra es , et in terra ra Dift. so. Teribis. Sed de terra ferrum tollitur, cum fortis propugnator Ecclesia a terrena, quam pri us tenuit, actione separatur. Non ergo in eo debet despici quidquid fuit, qui iam coepit esse . Matt. 9.4 quod non fuit. An non Matthaus inuentus eft, qui terrenis negotijs implicatus, telonij vsibus seruiebat? Sed de terra sublatus in sortitudinem ferri conualuit; cuius videlicet lingua quasi acutissimo gladio, Euangelij administratione Dominus infideliŭ corda transtixir, et cui infirmus prius despectulo, fuerat per terrena negotia, fortis polimodum fa ctus eft ad cælestia prædicamenta. Vnde adhuc subiungitur :

2 wood

Duod corda dura cum dinini amoris igne talta fuerint liquefiunt, et qua credere nelucrant, pradicare incipiunt. Caput

E T lapis folutus calore, in as vertitur.] Tunc lapis calore foluitur, cum cor durum, acque a diuini amoris igne frigidum eodem diuini amoris igne tangitur, et in feruore spiritus liquatur: vt ad sequentem vitam desideriorum æstu ardeat, qua prius audiens, infenfibilis manebat. Ex quo ardore scalicet et emollitur ad amore, et roboratur ad operationem:vt ficut prius durus fuerat in amore faculi, ita fe postmodum fortem exerat in amore Dei, et quod ante audire renuebat, iam et credere et prædicare incipiat . Lapis er- 17. go folurus calore, in as vertitur: quia dura mens superni amoris igne liquefacta, ad verã fortitudinem commutatur:vt peccator, qui prius insensibilis extiterat, postmodum et per auftoritatem fortis, et per prædicationem sonorus fiat. Quod bene per Esaiam dicitur : Qui confiduut in Domino, mutabunt fortitudinem . Fortitudinem mutamus, cum con- Efe. 40.2 uerfi, tanta virtute præfens fæculum fugimus,quanta hoc ante quærebamus. Quia autem male ab aduerfarijs catholicorum moribus anteacta vita reputatur, recte subditur: [Tem pus posuit tenebris, et vniuersorum finem ipse considerat. ] Ipse posuit tempus tenebris, iniquis videlicet modum, quo iniqui esse delistant. Vnde eis per Apostolum dicitur: Eratis Epbel 4, b aliquando tenebra, nuncautem lux in Domino. Sicut alijs quoque discipulis idem doctor egregius dicit: Nox præcessit, dies autem appropinquauit. Abijciamus ergo opera tene- Rom. 13. d brarum, et induamur nos arma lucis: sic vt in die honeste ambulemus. Vnde et in Canticis canticorum Ecclesia veniente dicitur : Qua est ista qua progreditur quasi aurora con- Cant, 6. 6 furgens? Apre enim Ecclefia aurora comparata describitur, qua per cognitionem fidei,a

C peccatorum suorum tenebris in clara luce iustitiz commutatur. Tempus ergo posuit tenebris; et vniuerforum finem ipse considerat. Vniuerforum nomine, et electos voluit et reprobos comprehendi. Nam bona faciens et ordinans Deus, mala vero non faciens, fed ab iniquis facta, ne inordinate eueniant, iple disponens, considerat vniuer forum finem, et parienter tolerat omnia, atque intuetur electorum terminum, quòd ex malo mutentur ad bonum. Intuetur etiam reproborum finem, quòd de malo opere dignum fe trahantur ad supplicium. Vidit finem persequentis Sauli, quo prostratus diceret: Domine, quid me 48.9. vis facere? Vidit finem quali obsequentis discipuli, quòd pro commisso scelere guttur laqueo stringeret, seque et peccantem puniret, et deterius puniendo deciperet. Vidit Niniuitas delinquentes, fed confiderauit finem delinquentium poenitentia correctorum. Vidit quoque Sodomam delinquentem, sed considerauit finem ardoris luxuria, ignem gehennæ. Vidit gentilitatis finem, quòd possessa iniquitatu tenebris, quandoque fidei luce claresceret. Vidit etiam Iudza terminum, quod ab ea luce fidei quam tenebat, obduratz

perfidiæ se tenebris cæcaret. Vnde adhuc congrue subditur : Quod inter fanctos et reprobes ignis dininus in indicio dinidet. Caput XVIII.

A pidem quoque caliginis, et vmbram mortis diuidit torrens a populo peregrinante.] Quid durus ille perfidia Iudzorum populus, qui auctorem vitz per fidem videre noluit, quem per prophetiam prædixit, nifi lapis caliginis fuit: quia et crudelitate durus extitit, et infidelitate nebulofus? Qui alio quoque vocabulo vmbra mortis dicitur. Vmbra quippe talis exprimitur, qualia cius rei de qua trabitur, fuerint lineamenta. Quis autem mortis nomine, nifi diabolus vocatur? De quo per quan dam ministri sui significationem dicitur: Et nome illi mors. Cuius ille populus vmbra extitit: quia iniquitate illius sequens, Apoc. 6. 8 eius in fe imaginem expressit. Quid vero torrentis nomine, nisi ille a conspectu tremendi iudicis per vitimum examen egrediens, atque electos et reprobos diuidens ignis vocatur? Vnde et per Prophetam dicitur: Fluuius igneus rapidusq. egrediebatur a facie eius.

Quod Ludan que apud se panem legis babueras, es qua regibus claruerat es prophetis, quasi sapphiris et glebis aureis : quia mortem et resurrettionem Christi credere noluit, igne inuidia fuccenfa, funditus perijt .

Vis autem in hoc mundo peregrinatur populus nifi qui ad fortem electorum cur- 18. rens, habere se patriam nouir in caleslibus: et tanto magis se illic sperat inuenire propria, quanto hic cuncta que pretereunt, esse a se deputat aliena. Peregrinus itaque eft populus, on nium numerus electorum, qui hanc vitam quoddam fibi exilium depu-

Canti.z.b

Heb. 11.5 tantes, ad supernam patriam tota cordis intentione suspirant, de quibus Paulus dicit: Con A firentes quia peregrini et hospites sunt super terram. Qui enim hæc dicunt, significant se patriam inquirere: Hanc peregrinationem idem quoque Apostolus tolerabat, cum diceret: Dum sumus in corpore peregrinamur a Domino. Per sidem enim ambulamus, et non a. Cerint. s.b per speciem. Huius peregrinationis ærumnam satagebat euadere, cum dicebat: Deside-Philip.z c rium habeo diffolui, et cum Christo effe . Et rursum: Mihi viuere Christus est , et mori lu-Pfal. 219. crum. Huius peregrinationis pondus graue sentiebat Psalmista, cui diceret: Heu me, quia

incolatus meus prolongatus est: habitaui cum habitantibus Cedar, multum incola fuit anima mea. Ab hac eripi quantocyus anhelabat, cum supernis desiderijs slagrans dice-Pfal. 41. ret : Sitiuit anima mea ad Deum viuum, quando veniam et apparebo ante faciem Dei ? Sed hoc defiderium nesciunt, qui cor in terrenis voluptatibus defigunt. Dum enim sola quæ funt visibilia diligunt, profecto inuisibilia, vel si credunt esse, non diligunt: quia dum B nimis se exterius sequuntur, etiam mente carnales fiunt . Simul enim in hac vita vterque populus currit, fed non fimul ad perpetua peruenit: quia lapidem caliginis et vmbram. mortis diuidit torrens a populo peregrinante. Ac si aperte dicat : Eos quos modo vel infidelitasexcæcat, vel crudelitas obdurat : flammarum fluuius a confpectu æterni iudicis

exiens, ab electorum tune populo separat: yt tune a bonis ignis districti examinis diuidat, quos nunc in suis concupiscentijs tenebræ vitiorum excæcant. Potest fortasse in torrentis nomine, ipfa irrigatio fanctæ prædicationis intelligi: iuxta id quod per Salomonem dici-Pres. 30,6 tur.: Oculum, qui subsannat patrem, et qui despicit partum matris sua, effodiant illum corui de torrentibus. Peruersi quippe dum diuina judicia reprehendunt, subsannant patrem. Et quilibet hæretici dum prædicationem fanctæ Ecclesiæ, secunditatemq. illius deridendo contemnunt, quid aliud quam partum matris despiciunt? Quam non immerito G eorum quoque matrem dicimus, quia de ipfa excunt, qui contra ipfam loquuntur: loan-1. Joan. 2.c ne attestante, qui ait: A nobis exierunt, sed non crant ex nobis. Nam si fuillent ex nobis,

mansissent viique nobiscum. Corui vero de torrentibus veniunt, cum prædicatores veri ad defensionem fanctæ Ecclesiæ, a sacrorum librorum fluentis procedunt. Qui etiam recte corui vocati funt : quia nequaquam de justitia luce superbiunt, sed per humilitatis gratiam, peccatorum in se nigredinem consitentur. Vnde etiam ab electorum Ecclesia dicitur: Nigra fum, fed formofa. Et Ioannes ait: Si dixerimus, quia peccatum non habe-I.loan.Le mus, nofipios feducimus. Qui videlicet corui fubfannantis oculum effodiunt : quia prauorum ac pertinacium hominum intentionem vincunt. Ex hoc itaque testimonio si hic quoque tortens prædicatio debet intelligi, lapidem calíginis et vmbram mortis diuidit torrens a populo peregrinante: quia fanctorum prædicatio obduratas mentes reprobora D deferit, et ad pia humilium fe corda convertit. Vnde adhue fubditur: [ Eos quos oblitus 19. est pes egentis hominis, et inuios. ] Quis hoc loco alius accipitur egens homo, nisi ille de

2.Cerint. 8.b quo per Paulum dicitur: Qui propter nos egenus factus est, cum diues esset ? Cuius videlicet egentis hominis pedes fancti prædicatores fuerunt, per quorum præfentiam gentilizatem circuiens, mundum perambulauit vniuersum. De quibus per Propsetam dicitur. Et inambulabo in cis. An pes eius non erat, qui tentus in compedibus dicebat : Pro quo Epbe. 6, € legatione fungor in catena? Sed corum, qui vmbra mortis et lapis caliginis extiterunt, pes hominis egentis oblitus est: quia in ipso initio nascentis Ecclesia, dum sancti Apostoli ca lorum regnum Iudaa pradicare voluissent, videntes quod eis nihil omnino proficerent, ad prædicandum gentibus defluxerunt, ficut ipfi in fuis actibus dicunt: Vobis oportebat 18.13.2 primum loqui verbum Dei, sed quoniam repellitis illud, et indignos vos iudicatis æternæ E vita, ecce conuertimur ad gentes. De quibus et per Pfalmiftam dicitur. : Transferentur Pfal. 45.

montes in cor maris: quia repulfi funt a ludea Apostoli, et in hoc gentilitatis falum tranflati funt. Qui funt ergo, qui immenfa duritia pro obscuritate cordis, quasi quidam la pis caliginis, et ymbra mortis a peregrinante fanctorum populo diuiduntur, nifi hi quos pes egentis hominis eft oblitus, id eft, quos prædicatores Dornini, videlicet per humilitatem pauperis, pro superbiz suz tumore reliquerunt, corumq. omnino obliti sunt, dum pradicationis sue semina ad solam fructificatione gentium transfulerunt? Quos recte quoque er inuios vocar: quia dum in infidelitate fua obdurati funt, verbis vitæ ad cor viam præbere noluerunt. Sed Iudza hæc, quæ fic obduruit, vel qualis dudum fuerit, vel quid post pertulerit, audiamus. Sequitur: [Terra de qua oriebatur panis, in loco suo igne subuersa eft.] Panem Iudza dare confucuerat, qua legis verba proferebat. Quam videlicet legem,

## In vigefimumoctauum caput B. Iob.

719

A quia intelligere iam reprobi atque explanare non poterant, Propheta Hieremias in lamentis deplorat, dicens: Paruuli petierunt panem, et qui frangeret eis non erat. Sed hac Three.4.6 terra in loco fuo igne subuersa est: quia sidelium signa conspiciens, inuidiz se sacconeremauit. Quia enim semper inuidia de superbia nasci solet, in loco suo igne perijt : quæ ideireo arsit inuidia, quia superbiam non reliquit. Terra ergo qua prius panem habuit,. post igne subuersa est: quoniam synagoga que mandata Dei per legem protulit, nascentem Ecclesiam persequens, inuidia se igne consumpsit. An non amulationis sua facibus ardebat, cu Redemptoris nostri signa conspiciens, per quosa suos dicerer: Quid facimus, 1005.11.f. quia hic homo multa figna facit:vel certe, Videtis, quia nihil proficimus, ecce totus mundus posteum vadit?Videbant vnde conuerti debuerant, atque exinde peruersiores siebant. Quarebant extinguere, que cernebant mortuos viuificare: In ore tenebat legem, sed legis

B persequebantur auctore. Terra ergo de qua oriebatur panis, in loco suo igne subuersa est: quia Iudaa in semetipsa et prius habuit legem qua reficeret, et post inuidia qua concremaret. De cuius adhuc descriptione subjungitur: [Locus sapphyri lapides eius, et glebæ illius aurum.] Auget reatu culpæ sequentis preconiu gloriæ precedentis. Ná vniuscuiusque casus tanto maioris est criminis, quanto priusquam caderet, maioris potuit esse virtutis ... Dicatur ergo de Iudæa, dicatur quid fuerit, et præcedentiŭ magnitudo virtutu, crefcat ad cumulum fequentium delictorii. Locus fapphyri lapideseius, et glebæ illius aurum. Quid enim hoc loco per lapides, nisi fanctoru ac fortiu mentes accipimus? In scriptura etenim. 20. facra aliquando lapides in malo, aliquando vero in bono accipi folent. Na cum lapis pro infensibilitate ponitur, dura per lapides corda signatur. Vnde et per Matthæu dicitur: Po- Matth. 3. b tens est Deus de lapidibus istis suscitare filios Abraha. Qui videlicet nomine lapidum cor

C) da gentilium designat, dura tunc atque insensibilia per insidelitatem. Et per Prophetam Dominus pollicetur, dicens: Auferam cor la pideum de carne vestra, et dabo vobis cor car Ezerb. 11.d neum... Rurfum per lapides, mentes fortium designari folent. Vnde et per Petrum sanctis dicitur : Et vos tanquam lapides viui superædisicamini domus spiritales. Et per Prophe- 1. Petr. 2.4 tam Dominus venienti Ecclesiæ pollicetur, dicens: Ecce ego sternam per ordinem lapi- 1sa.54.6 destuos, et fundabo te in sapphyris, et ponam iaspidem propugnacula tua, et portas tuas in lapides sculptos, et omnes terminos tuos in lapides desiderabiles, vniuersos filios tuos doctos a Domino. Strauit namque in illa per ordinem lapides: quia in ea fanctas ani mas meritorum diuerstrate distinxit. Fundauit eam in sapphyris, qui scilicet lapides, co-

loris aerei in se similitudinem tenent : quia robur Ecclessa in animabus celestia appetentibus folidatur. Et quoniam iaspis viridis est coloris, iaspidem propugnacula eius posuit, D quia illi contra aduerfarios pro fanctæ Ecclesiæ defensione obiecti sunt, qui internis desiderijs virentes, nulla temporis reproba ariditate marcescut . Portas vero eius posuit in lapides sculptos. Hi quippe porta sunt Ecclesia, per quorum vitam arque doctrinam intrat in eam multitudo credentiŭ. Qui pro eo etiam quod magnis operibus pollent, et id quod loquentes afferunt, viuentes oftendunt, non puri, sed sculpti la pides esse memorantur. In quorum enim vita recta operatio cernitur, quasi in eisde ipsis exprimitur, quod egerunt. Vbi omnem quoque sanctorum numerum generali collectione concludens subdidit: Omnes terminos tuos in lapides desiderabiles. Et tanqua si audientes ista peteremus, yt hos la pides quos diceret, indicaret, adiunxit dicens: Vniuer fos filios tuos doctos a Domino. Quia

gitur de Iudæa nunquam fanctæ animæ, quæ cælestë vitam ducerent, defuerunt, dicitur: Locus sapphyri lapides eius. Et quia magnæ vitæ ac sapientiæ claritate per sidem sulsit, E adiungitur: Ét glebæ illius aurum. Quid per glebas, nisi collectiones singulorum ordinti, ac muleitudines designantur? Glebæ autem ex humore et puluere constringuntur. Omnes ergo qui rore gratiæ infusi, ex mortis debito se puluerem esse veraci cognitione confessi funt, dum vitæ virtute clarescerent, quasi aureæ in illa glebæ iacuerunt. Glebas hæc terra habuit in prophetis, glebas in doctoribus, glebas in patribus antiquis, qui magna se infufione gratiz in professionis, et operis vnanimitate tenuerunt. Dicat ergo: Et glebz illius aurum: quia in ea multitudo spiritalium tanto maiori virtute claruit, quanto se in Deum ac proximum maiori vnanimitate constrinxit. Sed hoc aurum perfidiz, est postmodum tenebris obscuratum. Cuius profecto nigredinem Hieremias propheta intuens deplorat dicens: Quo modo obscuratumest aurum, mutatus est color optimus? Aurum namque ob- Thren. 440 feuratum est: quia in eis antiquus ille fidei atque innocentia splendor, irruente perfidia, malitiz fe nocte fuscauit. Quia igitur quid fuit, audiuimus: locus scilicer sapphyri lapides

## 720 S. Gregorij Expos. Moralis lib. XVIII.

eius, et glebæ illius aurum i nunc iam dilectus ille Deo populus, cur tanta hæc bona per- A 12. diderit, audiamus. Sequitur: Semitam ignorauit auis, nec intuitus eft oculus vulturis. Quis hoc loco auis nomine, nisi ille signatur, qui corpus carneum quod assumpsit, ascendendo ad æthera librauit? Qui apte quoque etiam vulturis appellatione exprimitur. Vultur quippe dum volat, si iacens cadauer conspicit, ad esum se cadaueris deponit et plerumque fic in morte capitur, dum ad mortuum animal de fummis venit . Recte ergo Mediator Dei et hominum, Redemptor noster vulturis appellatione signatur; qui manens in altitudine divinitatis suz, quasi quodam volatu sublimi cadauer mortalitatis nostrae conspexit in infimis, et sese de cælestibus ad ima submisit. Fieri quippe propter nos homo dignatus est, et dum mortuum animal petijt, mortem apud nos, qui apud se erat immortalis, inuenit . Sed huius vulturis oculus fuit ipfa intentio nostra refurrectionis : quia ipfe ad triduum mortuus, ab æterna nos morte liberauit. Ille ergo perfidus Iudææ populus B mortalem vidit, sed quo modo morte sua nostram mortem destrueret, minime attendit. Conspexit quidem vulturem, sed oculos vulturis non aspexit. Qui dum humiliratiseius vias, quibus nos adalta fubleuauit, confiderare noluit, femitam auis ignorauit. Neque enim pensare studuit, quòd eius nos humiliras leuaret ad calestia : et mortis eius intentio reformaret ad vitam. Semitam igitur ignorauit auis, nec intuitus est oculus vulturistquia etsi vidit eum quem in morte tenuit, videre noluit quanta vitæ nostræ gloria de eius morte sequeretur. Vnde et ad crudelitatem quoque persecutionis exarsit, verba vitæ recipere renuit: prædicatores regni cælorum prohibendo, fæuiendo, feriendo repulit. Qui fcilicet repulsi Iudzam ad quam missi suerant deserentes, in gentilitatis collectionem dispersi funt. Vnde adhuc fubditur:

Quòd apsilolie et fuccessoribus corum quest Ecclessassici un experietoribus a Iudea repulsi, ad gentes, quass silices dures, manus pradictionis conversa et a. C. Capat XX.

T On calcauerunt cam filli inflitorum, nec pertranssuit per cam lezna. In cunclis

I atmis codicibus inflitores postitos reperimus, in Graccia vero negotiatores inuentimus. Ex qua recolligivales, quod boci in loco pon espotiatoribus insistores, feriproteres ignorando postierum. Inflitores enim negotiatores scienius, pro eo quid cercendo open inflitum, Sed vereque fermolices in ovec distone, tin intellectum on distrepar; quia omnes qui fidelium mores instituum, spiritale negotium genunt ve cum pradicationem initis audioribus prabent, a los is fidement open excla percipiam, ficun de fiansite Ecclefia friptum ell: Sindonem secit et vendidiri de qua et paulo posti tilic dicture Visite quad boo. Jan est negotiatorio ius. Qui hoc loco inflitores, nil prophete fandit vocati sium; qui spuagoga mores ad fidem institucere curtauer una prophetando? Quorum nimirum fili, fandi Apostilo inuncapatur, qui vi Pueum hominem credenent ad eandem fidem ex cort sun pradicatione generati. De quibus Ecclefia per Pfalmislam diciture: Pro partibus tuis nati unt tibi fili), constitues cos principes fujero momenterarm. Sed quia repulti Apostoli sun tribi fili); constitues cos principes fujero momenterarm. Sed quia repulti Apostoli sun fynagoga finibus sun experimente diciture: [Non calcauerum eam filij infinorit. Je Calcarem quippe cam infinorum fili, fi pradicatores faulte iudidem fynagoga vitia cal-

Prou. 31.6

Ibidem.

P/al. 44.

Gene.49.b

ce virturis premierent. Si autem initirorei colfé inche Ecclefia pradicarorei accipimus infiltrorum filtos, paltores et doclores, qui Aprollorum virtum leuti filtra, fulloblat intelligia. Qui fynagogam minime calcauerunt: qui adum corum patres, idefi, Apodhol iab et illa republi fint, ipi quoque ab eius vocatione cellauerunt. Per quam veldierte fynagoga leen an on pertransfijt e quia fancha Ecclefia collectioni gentium dedita, nequaquam fele ad illum luckæ populum diruitus occupuatis. Recle aumen Ecclefia lezena nuouquatur: quia male viuentes in viitis, ore fanchæ prædicationis interficit. Vnde et tipli primo palto-tibus diruituris de la come anaduca. Quod machatur quippe, a vitia occidituri divero quod comeditur, in comedentis corpore commutatur. Macla ergoet manduca, fullo material diruituri, delt, a peccato oso in quo viuum interfice e a a fipfis illosi in nata memba

quea, picturi, sa eta a peccato con in quo vitum mierno: e a relipia suosi in un membra comierno. E qui ha Re Ecfelia corpus el Domini infe etam Dominia Isado voca lo vocature 26, leena vocature cx corpor e, dunte i fab Jude piece dicitur: Ad praedam fili mi afendifit, requiécena accubulti ve loe, et qual de sena. Quis faicitable ieun Pi Hari juri tur leana nequaquam dicitur: quia per Iudeam transifit, del non pertransifit, - Apotlolis anamupe pracificantibus prime ar lla tran millia, profinodum quiquo emilia crediderum.

### In vigefimumoctauum caput B. Iob. . ?

A Ecclesia itaque per synagogam transijt, sed non pertransijt': quia ex illa ad sidem paucos rapuit, sed tamen illum infidele populum a perfidia funditus non extinxit. Sed quod sepe jam diximus, repulsa ab infidelitate Iudzorum, deflexit ad vocationem gentium. Vnde adhuc de eadem lezena dicitur: [Ad filicem extendit manum fuam, fubuertit a radicibus montes. ]Manum quippe ad filicem extendir quia ad duritiam gentium suz bra-chium prædicationis misit. Vnde et idem beatus lob passionis suæ historiam præsciens rentibus innotescendam, dicit : Scribantur hac stylo ferreo in plumbi lamina, vel celte sculpantur in filice. Quid vero hoc in loco montes, nisi huius saculi potentes accipimus, qui pro terrena substantia in altum tument? De quibus Psalmista ait : Tange montes, et Pfal. 145. fumigabunt. Sed montes a radicibus funt euersi: quia prædicante sancta Ecclesia, summæ huius faculi potestares in adoratum omnipotetis Dei ab intima cogitatione ceciderunt.

B Radices enim montium cogitationes funt intima fuperborum. Et a radicibus montes cadunt : quia ad colendum Deum , potestates seculi ab imis cogitationibus prosternuntur : Recte etenim per radicem cogitatio occulta fignatur: quia per hoc quod intus non cernitur, erumpit, quod videatur foris. Vnde et in bonam partem per Prophetam dicitur : 1/a.37.f Emittet id quod saluatum fuerit de domo suda, et quod reliquum est, mittet radicem deorfum, et faciet fructum furfum... Ac fi aperte diceretur : In imis cogitatio nascitur, vt in fummis retributio reddatur . Dicat ergo : Ad filicem extendit manum fuam , fubuertit a radicibus montes : quia dum duritiam gentium fancta prædicatio petijt, superborum altitudinem funditus strauit. Quia vero eos quos a cogirationibus terrenis euacuat, donis cælestibus replet, et quos infimis curis exhaurit, supernis rigar fluentis, mox subditur: [In petris riuos excidit.] Id est, in duris gentilium cordibus fluuios prædicationis a peruit,

C ficut per Prophetam quoque de irriganda dicitur ariditate gentilium: Poluit desertum in Pfal. 105. stagna aquarum, et terram fine aqua in exitus aquarum. Arque in Euangelio promittit Dominus dicens: Qui credit in me, ficut dicit scriptura, flumina aquæ viuæ de ventre 1048.7 J. eius fluent. Quod promissum tuc audiumus, etiam nunc completum videmus. Ecce enim . in fanctis prædicatoribus, et non ex Iudæa progenitis, per cunctam Ecclesiam in toto otbe diffusam, fluenta cæleftium mandatorum vbertim manant ore gentilium. Quia enim in petris riuos aperuir, ex duris quoque cordibus fluuius fanctæ prædicationis emanauit. Sequirur: [Et omne pretiofum vidit ocullus eius. ] Sciendum magnopere est: quia tanto vnaquæque anima fit pretiofior ante oculos Dei, quanto præ amore veritatis despectior fuerit ante oculos suos. Hinc ad Saul dicitur: Nonne cum paruulus esses in oculis tuis, ca- 1.Reg. t5.d

pur te constitui in tribubus Ifrael ? Ac si aperte diceret: Magnus mihi fuisti, quia despectus D tibi: fed nunc quia magnus tibi es, factus es despectus mihi. Vnde et per Propheta dicitur : Efaia, 9.0 Væ qui sapientes estis in oculis vestris, et coram vobismetipsis prudentes. Tanto ergo sit quisque vilior Deo, quanto pretiosior sibi: ranto pretiosior Deo, quanto propter cum vi- Pfal. 137. lior fibi: quia humilia respicit, et alta a longe cognoscir. [Omne itaque pretiosum vidit 23. oculus eius. ] In scriptura sacra videre Dei, aliquando pro eligere ponitur, sicut in Ettangelio scriptum est: Cum esses tub ficu, vidi te: id est, positum te sub vmbra legis, elegi. Vi- Ioan. 1.g dit ergo pretiosum: quia humilia elegit. Infirma enim mundi elegit Deus , vt confunde- 1. Corin. 1.d ret fortia. Vidit pretiofum, cum humanam animam de se abiectam sapientiæ gratiæ suæ illustratione respexit. De qua videlicet anima per Prophetam dicitur : Si separaueris pre- Hiere. 15. 4 tiofum a vili, quasi os meum eris. Vilis quippe Deo est mundus præsens, pretiosa vero ei est anima humana. Qui ergo preriosum a vili separat, quasi os Domini vocatur: quia per Leum Deus verba fua exerit, qui ab amore præfentis fæculi loquendo quæ potest, humanam animam euellit. Et quia testamenti noui doctores ad hoc vique perducti funt, vt oc-

cultas quoque allegoriarum caligines in veteri testamento rimentur, recte subditur? Quod populus Christianus, in fluuis legis et Prophetarum renelante Christo, scrutatus sit profundos intellectus, et produxerit in lucem, qua Moyfes velata facie absconderat . Caput XXI.

PRofunda quoque fluuioru scrutatus est, et abscondita produxit in lucem.] Quid nam que hic afiud flumina, nisi antiquorum patrum dicta nuncupantur? Quis enim penfare sufficiat, quam vehemens fluuius dum lege conderer ex pectore Moysi erupit? Quam vehemens flumus ex Dauid corde defluxit ? quanta a Salomonis ore arque omnium Prophetarum fluminum fluenta manarunt ? Sed horum fluminum Iudæa speciem tenuit, du S. Greg. tom. 2.

litter fuperficiem feruans ; corum profunda nesciuit . Nos vero qui veniente Domino in eis interna spiritalia que rimus, eorum profunda rimamur... Quod ipse Dominus facere dicitur : quia id nos agere ipío donante præualemus. Per nos ergo, qui non litteram que occidit, fed spiritum, qui viuificat, sequimur: profunda fluuiorum Dominus scrutatur, et abicondita in luce producit: quia dicta legis que caliginofa nimis historia obscurat, nunc expositio spiritalis illuminat. Vnde et loquens in parabolis per Euangelium Veritas disci pulis præcepit, dicens: Quod dico vobis in tenebris, dicite in lumine : et quod in aute auditis, prædicare super tecta. Aperte namque dicta exponentium secerunt nobis esse iam conspicuas sententias antiquorum patrum. Vnde Esaías Propheta plana sanciæ Ecclesiæ expolitionis verba conspiciens, et non allegoriarum tenebris obscura, exclamauit dicens: Locus fluuiorum riui latisfimi et patentes. Testamenti enim veteris dicta, quasi angusti et Bfaia 33. d claufi riui fuerant, qui immensas scientiæ sue sententias collectione obscurissima constrin

gebant . At contra doctrina fanctæ Ecclefiæ riui et lati et patentes funt : quia eius dicta et inuenientibus multa funt, et quærentibus plena. Ait ergo: [Profunda fluuiorum ferutatus eft, et abscondita produxit in lucem . ] Quia dum suis expositoribus intelligentia spiritum infudit, antiquas prophetantium obscuritates aperuit. Et hoc iam sancta Eccletia per spiritum agnoscit, quod synagoga prius per litteram intelligere omnino non valuit. Vinde et Moyles cum populo loqueretur, saciem velabat: vt videlicet designaret quòd Exod. 34. d ille Iudzorum populus legis verba cognosceret, sed eiusdem claritatem legis omni modo s. Carint. 3.6 non videret. Vnde recte et per Paulum dicitur : Víque in hodiernum enim diem cum legitur Moyfes, velamen est positrum super cor corum. Sed quia dicta Dei nullatenus tine eius fapientia penetrantur : nifi enim qui spiritum eius acceperit, eius nullo modo verba co-

gnoscit, sanctus vit de inuestiganda eadem Dei sapientia verba subiungit, dicens: Quod nihil Deo digne recompensari potest, cuim gratia est, quod innentus a nobis et quod passus est pro nobis. CAPMS XXII.

S Apientia vero voi inuenitur, et quis est locus intelligentiæ? Nescit homo pretiù eius, nec inuenitur in terra suauiter viuentiù. Abyssus dicit: Non est in me : et mare loquitur. Non est mecum. Non dabitur aurum obryzum proca, nec appendetur argentum in commutatione eius.] Notandū prius est, quod duo sibi proposiut, et duo subdidit respondendo. Ad id namque quod superius dixit: [Sapientia vero vbi inuenitur, et quis est locus intelligentia?] Ifto versu respondit: [Abyssus dicit, Non est in me: et mare loquitur: Non est mecum.] Ad id vero quod dixerat: [Nescit homo pretium eius, nec inuenitur in terra fuauiter viuentium:] inferiorem verfum reddidit, dicens: [Non dabitur aurum obry zum D pro ea, nec appendetur argentum in commutatione eius.] Ad vtraque ergo respondit, sed augendo quod obiecerat, non foluendo. Cum Sapientia namque locum quareret, ac deinde inferius responderet, Abyssus dicit, non est in me, non voi esset, sed voi non esset, indicauit. Rursus cum ab homine eius pretium diceret ignorari, atque ad hoc inferius redderet: Non dabitur aurum obryzum pro ea, non quid esset eius pretium, sed quid non esfet, oftendit. Cuncis autem liquet, quod neque hac humana sapientia vel teneri loco, vel emi diuitijs potest. Sed vir sanctus mysticis sensibus plenus, ad alia nos intelligenda transmittit, vt non creatam, sed creantem sapientiam requitamus. Nam nisi in verbis istis allegoriarum fecreta rimemur, ea viique quæ fequuntur, omnino funt digna despectu, si ex fola historica narratione pensentur. Paulo post namque dicit: [Non adaquabitur ei auru vel vitrum. ] Et cum, ficut nouimus, vitrum longe atque distimiliter auro sit vilius eur I postauri nomen, metalli vtique pretiosi, pro immensa laude vitrum quoque dixit sapien-, tiz non zquarilipía ergo littere difficultate compellimur, ve ad fententias horum verborum mysticas vigilemus. Vir itaque sanctus quam sapientiam contemplatur, nisi eam de I. Corint. I.d qua Paulus Apostolus dicit: Christum Dei virtutem, et Dei sapientiam? De qua per Sa-Prouerb. 9. 4 lomonem scriptum est: Sapientia ædificauit sibi domum: et de qua Psalmista ait: Omnia in fapientia fecifti. Huius nimirum fapientiz homo pretium nescit : quia nihil dignum æstimationis illius inuenit. Non autem hoc sapientiæ pretium, et esse dicitur et nesciri : sed ideireo nesciri, quia deest: eo scilicer loquendi genere, quo in angustijs quisque deprehenfus, cum remedium subuentionis non inuenit, fateri solet: quia quid faciat, nescit. Huius ergo sapientiæ pretium nescire, et digni operis meritum, quo illam percipiat, non inuenire. At hoc namque pretium damus, vt eius vice rem qua appetimus, possidere debea-

Pfal. 103.

### In vigefimumoctauum caput B. Iob.

mus. Quid aute nos dedimus, vt hanc fapientia, qua Christus est, percipere mereamuri Gra tia quippe redempti fumus. Illa namque fola opera male viuendo dedimus, quibus fi iufta Rem. 11. 4 retributio seruaretur, non Christus, sed supplicia redderentur. Sed aliud homo per iustitia meruit, aliud per gratiam accepit. Testatur Paulus, priusquam mens illius semen gratuitæ veritatis acciperer, quibus sentibus premebatur erroris. Qui prius, inquit, sui blasphe- 1.7m.1.c mus et perfecutor et contumeliofus, sed misericordia consecutus sum : quia ignorans seci in credulitate. Testatur pro qualibus Christus mori dignatus est: Cum adhuc, inquit, peccatores essemus, secundum tempus Christus pro impijs mortuus est. Qui ergo veniente la Reme. 5.6 pientia inuenti fumus, quid boni operis dedimus, quo accipere eamdem fapientiam mereremuc. Huius itaque sapientiæ homo precium nescit: quia quisquis a brutis animalibus rationis intellectu discretus est, quoniam quòd suis meritis non sit saluatus, intelligit: ni-B hil se dedisse boni operis vt ad sidem veniret, agnoscit. Quasi enim ad percipiendum sasientiam pretium dare, est cognoscendu Deum actionis sux mercede prauenire. Non esde huius sapientiæ pretium cognouerat, qui dicebat : Quis prior dedit illi, et retribuetur Rom.11.d eil Hinc iterum scriptum est: Gratia salui facti estis per fidem, et hoc non ex vobis, sed Dei Epbe, 2. b

donum est: non ex operibus, vt ne quis glorietur. Hinc de semetipso tterum loquitur, dicens: Gratia Dei fum id quod fum. Ex cuius nimirum aspiratione gratia, quia virtutum 1. Corin. 15.4 opera protinus in corde generantur, vt ex libero quoque arbitrio subsequatur actio, cui post hanc viram retributio ærerna respondeat, illico adiecit. Et gratia eius in me vacua non fuit. Sed funt nonnulli, qui faluos fe fuis viribus exultant, fuifq. præcedentibus meri- 25. tis redempros se esse gloriantur. Quorum prosecto assertio inuenitur sibimetipsis contraria : quia dum et innocentes se afferunt, et redemptos, hoc ipsum in se redemptionis

C nomen cuacuant. Omnis namque qui redimitur, ex aliqua proculdubio captiuitate liberatur. Vnde ergo quilibet ifte redemptus eft, si prius non fuit sub culpa captiuus ? Liquet itaque quia multum desipit quisquis hac sapit. Hominis quippe meritum superna gratia non vt veniat, inueniet : fed postquam venerit , facit : atque et ad indignam mentem veniens Deus dignam fibi exhiber veniendo, et facir in ea meritum quod remuneret, qui hoc folum inuenerat, quod puniret .

Quod latro in cruce subita repletus gratia , habuit sidem, spem,et charitatem . Caput XXIII.

Ibet inter hæc mentis oculos ad illum latronem reducere, qui de fauce ascendit crucem, de cruce paradifum. Intueamur qualis ad patibulum venerit, et a patibulo qualis abscessit. Venit reus fraterno sanguine, venit cruentus, sed interna gratia est mutatus D in cruce: et ille, qui mortem fratri intulit, morientis Domini vitam prædicauit, dicens: Luce. 23. Memento mei Domine, dum veneris in regnum tuum. In cruce claui manus eius pedesq. ligauerant, nihilo, in eo a poenis liberum nifi cor et lingua remanferant. Infoirante Deo totum illi obtulit, quod in fe liberum inuenit, vt juxta hoc quod scriptum est: Corde crederet ad inflitiam, ore confiteretur ad falutem. In corde autem fidelium tres fummopere manere virtutes testatur Apostolus, dicens: Nunc autem manent sides, spes, charitas. Quas 1. Co. 13. cunctas fubita repletus gratia, et accepit latro, et seruauit in cruce. Fidem namque habuit, qui regnaturum Dominum credidit, quem secum pariter morientem vidit. Spem habuit, qui regnieius aditum postulauit, dicens: Memento mei Domine, dum veneris in regnum tuum. Charitatem quoque in morte fua viuacirer tenuir, qui fratrem et collatronem pro simili scelere morientem, et de iniquitate sua arguit, et ei vitam quam non E cognouerat, prædicauit, dicens: Neque tu times Deum, qui in eadem es damnatione, et nos quidem iuste: nam digna factis recipimus, hic vero nihil mali gessit. Ille qui talis ad crucem venit ex culpa, ecce qualis a cruce recedit ex gratia. Confitebatur Dominum que

videbat secum humana infirmitate morientem, quando negabant Apostoli eum, quem miracula viderant diuina virtute facientem. Sed hi qui faluari hominem proprijs viribus astruunt, camdem confessione hominis ab ipsis esse hominis virture suspicantur. Quod si ita esfet, in Dei laude Psalmista non diceret: Consessio et magnificentia opus eius. Ab eo Psal. 110. itaque accipimus recta confueri, a quo nobis et magna dantur operari. Quia ergo nil boni operis dedimus, quo hane sapienriam percipere mereremur: dicatur recte: [Nescit homo pretium cius : ] quoniam quisquis iam ratione vtitur, tanto altius sub huius sapientize intellectu fe despicit, quanto ciusdem sapientia verius interna cognoscit, vt indignu se ad hão peruenisse videat, per qua gratuiso agitur, ve digruss fiat. De qua bene mox subditur

S. Greg. Tom. 2.

Quòd qui buius mundi suanitatibus se exponnut, et inter blandimenta voluptatum versustur, ab intellettu spientia et cognitione disuna penitus alieui sunt . Cavat XXIIII.

Pful. 44.

Be inuenirur in terra fuauiter viuentium. I Quid hoc in loco terræ fignatur nomine, nifi anima humana? De qua Pfallmifta dicir. Anima mea fæut terra fine aqua tibi. Hea eurem fajnenis inmerir in terra fuauiter viuentium novalere, qui a quifquis adhue huius vitæ voluptaribus palcitiur, ab aternæ fajnentis intellecht feparatur. Nam fivere fapere, expulsis ab internir gaudijs de ea in quā eccidir, exilij fui creitate lugeret. Hine tamque per Salomonem dictura. Qui appoint feientiam, apposit et doloremequia quantation.

to plus homo ceperit feire quid perdidit, ranto plus luge'è incipie corruptionis fuit fenrentiam quam inuenit. Condidera namque vode quo la fuits dit quoid a paradifi giaudis B ad arrumas vite præfentis, ab angelorum focietatibus venit ad cutas necefficatum; pendari nquot iam periculis iacet, qui prius fine periculo flare contempfie; lugee scillium, quod damnatus paritun; et fufura a da selellis glorie flaum, quo perfrui fecurus poflet, i peccare noluifet. Quod bene Pallamifia condierans air: Epo citie, in pauore meo, Proiechus fum a vultu oculorum tuorum. Contemplatus quippe interna gaudia vifionis Del et focialem frequentiam angelorum perfifientium, reduxti oculos ad ima, vidit quo iaceret qui ad hoc conditus fueras, v. vin cachelbus flare poutifies; penfauir vibi effet, et quo deeffet, ingemuit s proiedumos, fea vultu oculorum Dei doluis; quia in comparatione lucis intima, grauiores fenerae calif jui tencheras, quas rolerabat. Hinc eft quod animit fuum ex præfenti vita nullius gratiate confolationem admittet, dicens: Negani confolati

Pfal. 30.

Tfal. 76.

Luca 6 d

Pfal. 76.

Eccls.7.4

Lacob. 4.b

2 Petr. 1.6

Eccle. 2 .a

animam meam.. Nam plerumque huius feculi diuites folent mentis redio affetii, bona Cemporaliter accepta configere, ettrifilizam delinire. Cum enim mecore quodam fe tangi fentiunt, equota afpiciunt, a uri argentio, fiu vascula contemplantur, pradicaticumeunt. Cumq, per hex temporalia coulue bilenter trahum, oborrum anima mozorof vincunt. Vinde cist et in Euangelio Verirax dicit: V z vobis diutiblus, qui hic habetis sconfolationem veltram. Sed fancius vir qui hoc lugre, qui ab atternis gaudijs cercidici, confolationem de temporalibus non admittit, dicess: Negaui confolati animam meam. Ac fi aperte dicat: Judi de temporalibum amidinen on lugeo, de temporalium abundantia confolari nequaquiam podium. Cui tamquam fi nos audientes ilid diceremus Quid gitur quents, qui confolari ni hei que mundi funt, renivi alilo adeictic Memor fui Dei, et defedatus fum. Ac fi aperte dicat: Terrenarum rerum me nec abundantia refouet, audoris autem mei quen adulte video no valeco, y fi fola memoria delectale. Hace cli gituru ama-

rindo fajientium: quia dum fpe în alta credi jime, mullis hig gaudija animum flerunar. Hincenim fernpum ell: Cor fajientium, ybi trititia: ell, excer fuliorum; ybi trititia: Hince lacobus dicir: Midrie folore, et lugere, et plorare, et fins vellet în luchum conuertatur, et gaudium în morrorem. Hinc per femeripă me venta attelatur, dicens: Beat qui lugent nume ; quoniam ipfi confolabuntuz... Inseniri ergo fajientiă în corum terra non poetfi, qui fiantiter viunte, qui attunt overinsfultii dins, quanto master perdente; ali morte qui contra contr

tia: Nec incenitur in terra (iautier vicentium; quia nimirum, qui in hoc mundo fuaitre; vicume, ita adhuc flutif (un, v thoc ip fum quoque nefciant, vndo ecidentur. Sequiturs; B. Quid fiff binus facult dans cerualiter fapientes (frapteurs, Deum in se effe nequapaem afterdam; quia daplicium es sessiones a dans i quia daplicium es sessiones dans dapli advis (un, et ameia es inquista atmente substitut. Capat XXV.

A Byfits dicit: Non eft in me... J Quid hoc loco abyfitm nii corda homisum vocast.

A queer per lapfum fluida, e pre quelpicitatis func acigine temebros. Que nimird
abyfits non elle in le hanc fa pientiam protiteture quis iniqua mens dum elle fapiens carabyfits non elle in le hanc fa pientiam protiteture quis iniqua mens dum elle fapiens carfultitis ett apud Detir tanto quifque amplius intus fultus fix, quanto conatur exteritis fafapien. 10-4

Aprel. 10-4

Tem clauem abyfil, et cateriam magnamin manu fus, et apprehendir draonem ferpent
rem clauem abyfil, et cateriam magnamin manu fus, et apprehendir draonem ferpent
rem clauem abyfil, et cateriam magnamin manu fus, et apprehendir draonem ferpent

## In Vigelimumoctauum caput B. Iob.

A antiquum, qui est diabolus et satanas, et ligauit eum per annos mille, et misit in abyssum, et claufit et signauit super illum, ve non seducat amplius gentes, donec consummentur mille anni. Millenario etenim numero non quantitatem temporis, sed vniuersitate, qua regnat Ecclesia, designauit. Antiquus autem serpens ligatus catena in abyssum mittitur: quia religatus a bonorum cordibus, apud reproborum mentes reclufus eis atrocius domi natur. Qui paulo post quoque de puteo abyssi educi describitur: quia de iniquorum cordibus nune occulre seuientibus, tune accepta contra Ecclesiam potestate, in vim apertæ perfecutionis erumpet. Hac itaque abyflus in qua nunc diabolus feruatur occultus, non esse in se sapientiam dicit : quia alienam se a vera sapientia iniquis operibus ostendit. Du

enim malitiam quisque tegit in corde, ore autem blandimenta exhibet, dum cogitationes suas duplicitate obnubilat, dum puritatis verba quasi fatuitatem deuitat, dum vias B simplicis innocentia declinat, quasi habere abyssus Dei sapientiam recusar. Et quia huic mundo mentes deditæ, præsentis vitæcuris et solicitudinibus perturbantur: et idcirco eiuldem sapientiæ tranquillitate perfrui nequaquam possunt, recte subiungitur: [Et mare loquitur: Non est mecum.] Quid enim maris nomine, nisi sacularium mentium amara inquietudo signatur? Quæ dum se vicissim inimicitijs impetunt, quasi aduersantes se vndæ collidunt. Recte erenim mare vita fæcularium dicitur: quia dum procellosis actionum motibus concitatur, ab interna sapientia quiete atque stabilitate dissungitur. Quo contra bene per Prophetam dicitur: Super quem requiescet spiritus meus, niti super humilem Esaia 66.a et quietum et trementem sermones meos? A terrenis autem mentibus tanto longius spiritus fugit: quanto apud has quietem non inuenit. Hinc est enim quòd de quibusdam per

Pfalmilla dicitur: Contritio et infelicitas in vijs corum, et viam pacis non cognouerunt. Pfal. 13. C Aqua nimiru contritione perturbationis nos Dominus reuocat dicens: Venite ad me om Matth. 11. d nes, qui laboratis et onerati effis, et ego vos reficiam: tollite iugum meŭ super vos, et discire a me quia mitis sum et humilis corde, et inuenietis requiem animabus vestris. Quid enim in hac vita laboriosius, quam terrenis desiderijs assuareaut quid hic quietius, quam huius sæculi nihil appetere? Hinc est quod Israeliticus populus custodiam sabbati accepit 28. in munere : hine econtra est Aegyptus muscaru multitudine percusta. Populus naque qui Exol. 26.e Den sequitur, accepit sabbatu, idest, requie mentis: vt nullo in hac vita desideriorum car- Exod. 8. d nalium appetitu fatigetur. Aegyptus vero quæ huius mundi speciem tenet, muscis percutitur. Musca enim nimis insolens et inquietum animal est. In qua quid aliud, quam infolentes cura defideriorum carnalium defignantur? V nde alias dicitur: Musca morientes perdunt suauitatem vnguenti: quia cogitationes superflue, que assidue in animo carnalia D cogitante et nascuntur defiet ciunt, cam suautate qua vnusquisque intrinsecus per spiritu

vnctus est, perdunt:quoniam integritate eius persrui non permittunt. Aegyptus ergo muscis percutitur: quia eorum corda qui terrenam vitam diligunt, dum delideriorum suoru inquietudinibus feriuntur, turbis cogitationum carnalium ad ima depressa sunt : vt ad quietis intimæ desiderium non leuentur. Vnde cum mira ope pietatis ad cor veritas venit, prius ab eo cogitationum carnalium æftus eijcit, et post in eo virtutum dona disponit. Quod bene nobis facra Euangelij historia innuit, in qua dum ad resuscitandam filiam principis inuitatus Dominus duceretur, protinus addirur: Et cum ciecta esset turba, in- Matth. 9.e trauit, et tenuit manum eius, et surrexit puella. Foras ergo turba eijeitut, vt puella susci- Mere. 5. d tetur : quia si non prius a secretioribus cordis expellitur importuna secularium multitu- Luc.8.g do curarum, anima quæ intrinsecus i acet mortua, non resurgit. Nam dum se per innume-E ras terrenoru desideriorum cogitationes spargit, ad considerationem sui sese nullatenus colligit. In his itaque inquietudinum fluctibus habitare sapientia non posse cognoscens,

ait [Et mare loquitur: Non est mecum.] Nullus quippe eam plene recipit, nisi qui ab omni se abstrahere actionum carnalium fluctuatione contendit. Vnde et alias dicitur: Sapien- Ecele. 88.0 eiam scribe in tempore otij, et qui minoratur actu, ipse percipiet eam. Et rursum: Vaca- Psal. 45. te et videte, quoniam ego sum Deus. Sed quid est quod plerosq. antiquorum patrum no- 29. uimus hane sapientiam et intrinsecus viuaciter tenuisse, et curas miidi extrinsecus sollemniter ministrasse? An perceptione huius sapientiz loseph priuatu dicimus, qui samis tempore totius Aegypti curas suscipiens non solum Aegyptijs alimenta prabuit, sed vitam quoque exterorum aduenientium ministerij sui arte seruauit? An ab hac sapientia Daniel alienus extitit, qui a Chaldworum rege in Babylonia princeps magistratuum effectus, tanto maioribus curis occupatus est, quanto et sublimiori dignitate omnibus prælatus? S. Greg. Tom. 2.

Ppp '3

### 726 S. Gregorij Expof. Moralis lib. XVIII.

Cum igitur conflet plerumque etiam bonos non terreno fludio terrenis curis implicari: A patenter agnoscimus, quia sic nonnumquam ciues Hierusalem angarias soluunt Baby-Ionia, sicut sape ciues Babylonia impendunt angarias Hierusalem. Nam sunt nonnulli qui verbum vitæ pro sola sapientiæ oftentatione prædicant, eleemosynarum opem pro appetitu vanæ gloriæ subministrant. Et quidem Hierusalem videntur esse quæ agunt, sed tamen Babyloniæ ciues funt. Sic itaque aliquando contingit, vt qui folam cæleftem patriam diligunt, terrenæ patriæ curis subiacere videantur. Quorum tamen ministerium a prauorum operibus plerumque in actu, nonnumquam vero ante supernum iudicem in fola cogitatione discernitur. Pleni quippe superna sapientia discernunt qualiter debeant et ad aliud vacare intrinsecus, et ad aliud extrinsecus occuparis ve si forte occulta Dei ordinatione aliquid eis non appetentibus de huius faculi curis imponitur, cedant Deo que diligunt: et præ amore eius intrinsecus folam illius desiderent vitionem , præ timore vero B eius impositam sibi extrinsecus humiliter expleant actionem : vt et vacare Deo apperant ex gratia dilectionis, et rurfum curas superimpositas ex conditione expleant seruitutis. Cumq. occupationes extrinfecus perftrepunt, intrinfecus in amore pacatiffima quies tenetur, atque occupationem tumultus exterius perstrepentis, dispensat interius prasidens iudex ratio, et tranquillo moderamine ea quæ circa fe minus funt tranquilla, disponit. Sicut enim vigor mentis frenandis præest motibus carnis, sic sæpe superimpositos tumultus occupationis bene regit amor quietis: quia exteriores curæ si peruerso amore non appetunt, non confuso, sed ordinato animo ministrari queunt . Sancti etenim viri nequaquam eas appetunt, sed occulto ordine sibi superimpositas gemunt : et quamuis illas per meliorem intentionem fugiant, tamen per fubditam mentem portant. Quas quide fummopere, si liceat, vitare festinant : sed timentes occultas dispensationes Dei , tenent quod G fugiunt, et exercent quod vitant. Intrant enim ad cor fuum, et ibi confulunt quid velit occulta voluntas Dei: seseq. subditos debere esse summis ordinationibus cognoscetes, humiliant ceruicem cordis iugo diuinæ dispensationis. Qui squis vero talis est, quilibet tumultus versentur extrinsecus, nunquam ad eius interiora perueniunt. Itaque agitur ve aliud intrinfecus voto, aliud extrinfecus teneatur officio, et hac fapientia non iam turbulenta arque confufa, fed tranquilla corda repleantur. Bene ergo de ea dicitur : quia abyffus dicit : Non est in me . Et mare loquitur : Non est mecum . Ac si aperte diceretur : Perturbatæ mentes fæcularium coipfo clamant, quoniam a vera fapientia longe diuifæ funt, quo quieta non funt. Quia vero hac Dei fapientia manens cum patre ante facula, incarnanda erat in fine faculorum, vt ad redimendum genus humanum, non fanctos Angelos, non iuftos homines mitteret, fed in manifestatione visionis per semeti- D plam veniret recte subiungitur.

Cur ad redimendum heminem non missi Deus Angelum, sed isse venit. Coput XXVI.

Ati Angeli delignantur? Qui recte et aurum vocantur, et obryzum: aurum quia fulgent claritate iustitia: obryzum, quia nullum habuetunt vnquam contagium culpa. Homines vero iusti quamdiu in hac carne corruptibili mortaliter viuunt, aurum quidem esse possunt, obryzum omnino non possunt: quia corpus quod corrumpitur, aggrauat animam, deprimit terrena inhabitatio fensum multa cogitantem. Nam quamuis in hac vita ex magnæ inflitiæ claritate resplendeant, nequaquam tamen ad purum peccatorum fordibus carent 1 Ioanne Apostolo attestante, qui dicit : Si dixerimus quia E peccatum non habemus, nofmetipfos feducimus, et veritas in nobis non est: et affir-Jacob. 3.a mante Iacobo qui astruit, dicens: In multisenim offendimus omnes. Propheta etiam Pfal. 142. deprecante, qui ait: Ne intres in iudicium cum feruo tuo: quia non iuflificabitur in conspectu tuo omnis viuens. Aurum ergo obryzum illi nuncupantur, qui in ea qua conditi funt innocentia perdurantes, et fulgent claritate iuftitiæ, et nullis vel minimis macu-30. lantur fordibus culpæ. Sed quia pro hac fapientia nullus angelorum redemptor humani generis mittendus fuit, ne quis spem in his, quos in adiutorio hominu sape apparuisse didicimus, angelis poneret, dictum est: [ Non dabitur aurum obryzum pro ea.] Ac si aperte diceretur:Per semetipsam sapientia manifestabitur,vt humanu genus a culpa redimatur.

Nullus vice eius angelus mittitur: quia per Creatorem necesse est ve creatura liberetur. Vnde et in Euangelio Dominus dicit.: Si vos filius liberauerit, vere liberi etitis. Sed vir

fanctus

Ioan, 8. d

A - fauctus spiritu eiusdem sapientiz repletus, quosdam in Iudza przuidir non esse defuturos, qui fpem in legislarore ponerent, et sua salutis auctorem Moysen purarent : sicut et cuidam fanato maledicentes dicunt : Tu discipulus sis eius , nos enim Moysi discipuli su- Ioan. 9 f mus. Vnde adhuc congrue fubinfertur: [Nec appendetur argentii in commuratione eius.] Quia enim argento sepe eloquia diuina designantur, possunt argenti vocabulo etia eiusdem eloquij scriptores intelligi, quorum vita inter turbas hominum resplenduit luce virtutum. Sed quia lex peccata indicare potuit, non auferre: non quisquam veterum patru, non legislaror Moyses humani generis redeptor extitit. Argentum ergo in commutatione huius sapientiæ non appenditur: quia quilibet sancti esse potuerunt, in comparatione Vnigeniti filij Dei nullius meriti fuisse pensantur: qui nisi huius sapientiæ seruos se cogno feerent, fancti nullatenus fuiffent. Ad hoc quippe illi miffi funt, vr in cordibus hominum

viam huic sapientiæ prædicando præpararent, neque vr pro ea, sed per eam subiectos populos regerent. Quia enim certum erat quòd per accessum temporu, deficientis saculi languores excrescerent, actum est vt æterna Dei sapientia in fine sæculorum per semetipsam veniret ad grandem hunc, et nimiæ infirmitatis ægtotum, id eft, per totum mundum iacens languidum genus humanum: ve transmissis prius pradicatoribus, quasi quibusdam visitatoribus, tanto postmodum maior fieret potentia medici, quanto magis moribus creuisset ægroti. Quia vero nullus vice eius ad saluandos nos mittitur, dicatur recte: [Nec appendetur argentum in commutatione eius:] quoniam vita iustorum prædicantium quan talibet fanctitatis luce polleat, aduentum nobis supernæ sapientiæ per suam præsenriam non commutat. Sed fuere multi gentilium, qui mundi huius fapientum disciplinis dediti, ea quæ funt inter homines honelta feruarent, et faluandos feruata honeftare fe crederent,

C nec iam Mediatorem Dei et hominum quærerent, cum quafi fufficientem fibi philofophorum doctrinam tenerent. In quorum despectu mox subdirur :

Quod sapientia buins saculi qua tineta est coloribus Rhetorum , Christo comparata nihil sit, et nulla philosophia honestas ad salutem sine Christo proficiat.

On conferctur tinchis India coloribus.]Quid enim per Indiam quæ nigrum populü mittit, nifi hic mundus accipitur? in quo vita hominum per culpam obscura generatur. Tincli autem colores India, funt huius mundi sapientes, qui quamuis per infidelitarem, et plerumque per actionem fœdi funt, ante humanos tamen oculos superinductæ honestatis colore fucantur. Sed coaterna Dei sapientia tinctis India coloribus non confer D tur : quia qui squis hanc veraciter inrelligir, ab his hominibus quos mundus sa pientes co-

luit, quam longe diffet, agnofeit. Ipfaq. eius mandatorum verba ab huius mundi fapienzibus differunt : qui dum intendunt eloquentia, corum dicta quasi pulchra apparent specie, et fucatione tincturæ: et cum virtute rerum careant, aliud se esse quam sunt, verboru compositionibus, quasi superductis coloribus mentiuntur. At contra doctrina sapientia et prædicatione pulchra est, et pura veritate conspicua, nec aliud se per fallaciam prætendit exterius, et aliud referuar interius, neque in dictis fuis pulchra videri appetit nitore fer monis, sed integritate veritatis. In mandatis igitur suis Dei sapientia non confertur tinctis India coloribus: quia dum fucata eloquentia ornamenta non habet, quasi vestis sine tinctura placet. Quam fucationem tincture bene Paulus despexerat, cum dicebat: Qua et 1.Cor.2.d loquimur in doctis humanæ sapientiæ verbis, sed in doctrina spiritus. Malebat quippe hanc sapientiam sola puritate veritatis oftendere, non autem eloquij tinctione fucare. Se-

quitur: [Nec lapidi fardonyco preciofiffimo vel fapphiro.] Sardonycum, vel fapphirum lapides pretiofos esse quis nesciat ? Et dum multi alij pretiosi sint lapides , qui longe istos æstimatione magnitudinis antecellant, cur sapphirus vel sardonycus potissimum pretiofus nominatus est, cum verque lapis ifte aliorum lapidum comparatione vilissimus sit? nifi ve eos lapides, qui pretioli describuntur, dum pretiosos non esse cognoscimus, in eorum intelligentia aliud exquiramus. Sardonycus quippe terre rubræ fimilitudinem tenet-Sapphirus vero aeream habet speciem. Possunt ergo in sardonyco per terram rubram homines, in sapphiro autem per aeream visionem angeli designari. Na cum rubræ terræ speciem lapis fardonycus habear, non immerito hominem defignat: quia et Adam, qui primus est conditus, Latino sermone terra rubra nominatur. Quid est ergo quod dicitur: quia hæc fapiëtia lapidi fardonyco, vel fapphiro non confertur, nisi quod is, qui est Dei virtuss et Dei

### 7.28 S. Gregorij Expos. Moralis lib. XVIII.

et Dei sapientia, Mediator scilicet Dei et hominum, homo Christus Iesus, tanta magni- A tudine excellat omnia, vt ei nec in terra primi homines, nec in cælo angeli comparentur? Vnde et per Psalmistam dicitur: Quis in nubibus æquabitur domino, aut quis similis erit P/41.88. Deo inter filios Dei? Possunt autem per fardonycum lapidem patres testamenti veteris, per sapphirum vero prædicatores exprimi testamenti noui. Illi quippe quamuis magnam iuftitiæ vitam tenerent, carnali tamen propagini seruiebant. Quia igitur constat quòd quædam terrena agerent, non immerito per sardonycum lapidem qui, vt prædiximus, terræ rubræ tenent speciem, designantur. Per sapphirum vero, qui ætherei est coloris, testamenti noui congrue prædicatores accipimus, qui carnalis propaginis defideria postponentes. cælestia sola sectati sunt. Vnde et Propheta conspiciens cuncta carnis desideria, sanctos Efaia 60.b Apostolos spiritali ardore transcendere, admiratus ait: Qui sunt hi, qui vt nubes volant? Ac si aperte dicat : Nos per terram gradimur, qui adhuc coniugijs implicamur, et pro- B pagandæ foboli opera carnis impendimus : ifti vero in terra non ambulant, fed vt nubes volant, qui dum cælestia appetunt, de terrenis desiderijs nihil tangūt. Ait ergo: Quia Dei fapientia fardonyco, vel fapphiro lapidi non confertur, ac si patenter infinuet, dicens: Ei qui homo inter homines cernitur, nec in antiquis quilquam, nec in nouis patribus æquatur: quia ex deitate habet quod in humanitate quemquam fimilem non habet. Vnde adhuc subditur: [Non adæquabitur ei aurum vel vitrum. ] Quis hoc fanum sapiens juxta literam sentire dignetur? Vitrum quippe, vt superius diximus, auro longe est vilius, et postquam dictu eft, quòd auru huic fapientiæ non adæquatur, adhuc quafi crefcendo fubiungitur: quòd ei quoque nec vitrum possit aquari. Sed ipsa nos littera ab historico intellectu deficiens, ad indagandum allegoriæ mysterium mittit. Auri namque metallum nouimus potiori metallis omnibus claritate fulgere. Vitri vero natura est, vt extrinsecus visu pura: C intrinsecus, perspicuitate persuceat: In alio metallo quidquid intrinsecus continetur, abfconditur, in vitro vero quilibet liquor qualis continetur interius, talis exterius demonftratur:atque, vt ita dixerim, omnis liquor in vitreo va sculo clausus patet. Quid ergo aliud in auro vel vitro accipimus, nifi illa fuperna patriam, illam beatorum ciuium focietate. Apoc. 21.0 quorum corda sibi inuice, et claritate fulgent, et puritate translucent ? Quam Ioannes in Apocalypsi conspexerat, cum dicebar: Et erat structura muri eius ex lapide iaspide: ipsa vero ciuitas auru mundu, fimilis vitro mundo. Quia enim fancti omnes fumma in ca beatitudinis claritate fulgebunt, inftructa auro dicitur. Et quoniam ipfa corū claritas viciffim fibi in alternis cordibus patet, et cu vniuscuiusque vultus attenditur, simul et conscietia pe netratur:hocipfum auru vitro mudo fimile effe memoratur. Ibi quippe vniufcuiufque mente ab alterius oculis, membroru corpuletia non abscondet, sed patebit animus : parebit D corporalibus oculis ipía etia corporis harmonia, ficq. vnuíquifque túc erit conspicabilis al teri, ficut nunc esse non potest conspicabilis sibi. Nunc aute corda nostra quamdiu in hac 32. vita fumus, quia ab altero in alterum videri non possunt, non intra vitrea, sed intra lutea vascula concluduntur: cui scilicet luto per passionem mentis inherere Propheta formida-Pfal. 68. bat, cum diceret: Eripe me de luto, vt non inhæream. Quod nimirum habitaculum cor-2.Cor. 5.4 poru Paulus domum terreftrem nominat, dicens: Scimus quoniam si terreftris domus no îtra huius habitationis diffoluatur, quod ædificationem ex Deo habemus, domu non manufactam, æternam in cælis. In hac itaque terrestri domo quousque viuimus, ipsum, vt ita dicam, corruptionis noftræ parietem mentis oculis nullatenus penetramus et vicifiim in alijs videre occulta non poslumus. Vnde sancta Ecclesia sponsi sui speciem videre in diuinitate desiderans, nec tamen valens, quia eternitatis illius formam quam intueri concu- E Cant. 2. e piuerat, ab eius oculis affumpta humanitas abscondebattin Canticis canticorum morrens dicit: En ipse stat post parietem nostrum. Ac si aperte dicat : Ego hunc in diwinitatis suz ia specie videre desidero, sed adhuca visione illius per assumptæ carnis parietem excludor. Quousque itaque in hac corruptibili carne viuimus, cogitationes nostras in alterutru non 1.Cor. 2.0 videmus. Vnde rurfum per eumdem Paulu dicitur: Quis scit hominum quæ sunt hominis, 1.Cor.4.4 nifi spiritus hominis, qui in ipsoes? Et rursum: Nolite iudicare ante tempus, donec veniar Dominus, qui et illuminabit abscondita tenebrarum, et manisestabit consilia cordiu. Illa itaque ciuitas qua fua vicissim singulis corda manifestat, ex auro dicitur similis vitro mudo, ve designetur auro clara, vitro perspicua. Sed quamuis in ea sancti omnes tanta claritate ful geant, tanta pespicuitate transluceant, ei tamen sapientiæ de cuius imagine habent omne quod funt, æquari non possunt. Bene ergo dicitur: [Non adæquabitur ei auru vel vitrum. ]

### In vigesimumoctauum caput B. Iob.

b

mi

25

A vel vitrum.] Ad hoc enim fancti omnes ad illa gaudia æterna perueniunt, ve effe Deo fimiles possint, sicut scriptum est: Cum apparuent, similes ei erimus, quonia videbimus eu Pfal. 34. ficuti eft : Et tamen scriptum eft : Domine Deus virtutum quis similis tibi? Et iterum: Aut 1.10en. 3.4 quis erit similis Deo inter filios Dei ? Vnde ergo similes, et vnde non similes, nisi quia huic Sapientiz, et similes erunt ad imaginem, et tamen non erunt similes ad æqualitatem? A spi ciendo quippe æternitatem Dei, fit eis vt æterni fint, et dum visionis eius donum percipiunt, ex perceptione beatitudinis imitantur, quod vident. Et fimiles ergo funt, quia beati fiunt: et tamen Creatori similes non sunt, quia creatura sunt. Et habent itaque quamda

Dei similitudinem, quia non habent finem: et tamen incircumscripti æqualitatem no habent, qui habent circumscriptionem. Dicatur igitur recte: Non adæquabitur ei aurum vel vitrum, quia quantalibet sancti claritate, et perspicuitate fulgeant : aliudest homines esse sapientes in Deo, atque a liud esse hominem sapientiam Dei . Quam prosecto sapientiam ille veraciter agnouit, qui Mediatori Dei et hominum aliquem comparare fanctorum mi nime præfumplit. Vnde et fubditur: [Nec commutabuntur pro ea vafa auri excelfa et eminentia] Excelsum quippe vas auri Helias extitit, et excelsum vas auri Hieremias, excelsa atque eminentia auri vafa priores patres fuere. Sed hæc Dei fapientia, vt a carnali nos couerfatione redimeret, apparuit in carne, et qui illam veraciter non agnouit, Mediatore Dei et hominum, hominem lesum Christum vnum esse ex Prophetis putauit, quem electorum oculi fide tenuerunt Deum, cum viderent hominem. Vnde ab eo fanctis discipulis dicitur: Matt. 16.b Quem dicunt homines esse filium hominis? Cui cum protinus responderent: Alij Ioannem Baptistam, alij Heliam, alij vero Hieremiam, aut vnum ex prophetis: de suo mox sensu requiruntur: Vos autem quem me effe dicitis? Cui protinus Petrus totius Ecclefia voce

C respondens ait: Tu es Christus filius Dei viui . Quia igitur iuxta Pauli vocem Christum. 1.Cor. 1.d nouimus Dei virtutem, et Dei sapientiam, Petrus pro hac sapientia vasa auri excelsa, et eminentia commutare noluit quia de illa non aliud quam erat, intellexit. Magnum quip pe, vt dictum est, vas auri Ioannes: magnum vas auri Helias, vel Hieremias fuit. Sed quifquis eumdem Deum quemlibet corum esse crediderit, vas auri excelsum, et eminens pro fapientia commutauit. Ecclesia vero pro hac sapientia vasa auri excelsa, et eminentia no commutat : quia Christum filium Dei non vnum esse prophetarum, sed omniù prophetarum Dominum credit . Ipsam quippe ad se venisse sapientiam videns , noluit se in illis aureis valis figere, sed in eam fluduit fide certissima pertransire. Vnde in Canticis canticoru Cant. 3.4 dicit : Inuenerunt me vigiles qui cuflodiunt ciuitatem . Num quem diligit anima mea, vidistis? Paululum cum pertransissem eos, inueni quem diligit anima mea. Quos enim vigi-

D les qui custodiunt ciuitatem, nisi priores patres, vel prophetas accipimus: qui studuerunt ad cuftodiam nostram sanctæ prædicationis voce vigilare? Sed cum Redemptorem suum Ecclesia quarerer, in ipsis antiquis pradicatoribus spem figere noluit, cum dixit: Paululu cum pertransissem eos, inueni quem diligit anima mea . Illum quippe inuenire no posset, si istos pertransire noluisset. In istis se custodibus insideles fixerant, qui Christum Dei filiu vnum quemlibet esse illorum credebant. Voce igitur ac fide Petri inuentos vigiles sancta Ecclesia transijt, quæ prophetarum Dominum vnumquemlibetex prophetis credere contempfit. Dicatur ergo: [Nec comutabutur pro ea vafa auri excelfa et eminentia]:quia ele-Ati quique sanctorum vitam, et venerantur ex sublimitate, et tamen no suscipiunt ad errorem. Quos enim puros homines esse sciunt, Deo homini omnino non conferunt. Vnde adhuc subditur: [Nec commemorabuntur in comparatione eius.] Omnes enim supernæ pap triz electi, sancti quidem et iusti sunt : sed participatione sapientiz, non coparatione. Quid enim sunt homines Deo coparati Lumen autem, sapientia: lumen et serui sapientia vocari folent. Sed illa lumen illuminans, ith lumen illuminatum, ficut fcriptum est: Erat lux ve Ioon. L.e. ra quæ illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum. Istis autem tantum mo do dicitur: Vos estis lux mundi. Iustitia quidem sapientia iustitia et serui sapientia nuncu- Mott. 5.b panturifed illa iustitia iustificans, isti aure iustitia iustificata: De Deo quippe qui sapientia Roma. 3. d eft, dicitur: Vt fit iple iustus et iustificans: ifti vero dicunt: Vt nos efficeremur iustitia Dei in a.Cor. 5. d ipfo. Aliter ergo venerandum eft lumen illuminans, aliter lumen illuminatum: aliter iufti-

tia iustificans, aliter iustificata. Sapietia vero est, et sapit:nec habet aliud esse, aliud sapere : serui autem sapientiz esse quidem sapientes possunt, nec tamen hoc habent esse quod sa pere:nam esse possunt, er sapientes non esse. Haber vitam sapientia, sed non aliud

habet, et aliud est: quippe cui hoc eil esse quod viuere. Serui autem sapientiz cum habens vitami,

viram, aliud funt, et aliud habent: quippe quibus non est hoc ipsum esse quod viuere: nã A possum iuxra aliquid esse, nec viuere. Aliud quippe illis est esse, aliud viuere: quia in ipso parente primo essentiam habuere per initium, vitam per accessum, quoniam prius de ter-Gene. 2, b ra factus est homo, et postmodum, ficut scriptum est: Inspirauit in faciem eius spiraculă vitæ, et factus est homo in animam viuentem. Sapientia vero habet essentiam, habet vita: fed hoc quod habet, ipfa eft. Proinde incommutabiliter viuit: quia non ex accidenti, fed effentialiter viuit . Sola ergo cum patre et fancto spiritu veraciter est , cuius effentia comparatum effe nostrum non effe est. Huic si conjungimur, sumus, viuimus, sapimus: huic li comparamur, nec sapimus, nec viuimus omnino, nec sumus. Hinc est quòd sancti omnes quando in Dei visione proficiunt, quanto magis diuinitatis interna conspiciunt, tanto magis se nihil esse cognoscunt. Nusquam quippe legitur quod Abraham cinerem et pul-uerem se esse prosessionem. Ait enim : Loquar B Gene. 18.d ad Dominum meum, cum sim puluis et cinis? Esse enim se aliquem fortasse crederet, si veracem effentiam que super ip sum est, minime sensisset. At vero vbi ad immutabilem contemplandum super se raptus est, impletus tanta contemplationis potentia, dum videret illum, nil se esse nisi puluerem vidit. Hinc est etiam quòd Propheta repletus eade sapientia, exclamat: Memento Domine quod puluis fumus, qui rurfus ciusdem incommutabilitatem effentiæ contemplatus, ait : Omnes ficut vestimentum veterascent, et ficut oper-Tfal. 101. torium mutabis eos, et mutabuntur : tu autem idem ipse es, et anni tui non deficient : Exod. 3.d Hinc ad Moyfen dicitur: Ego fum qui fum:et dices filijs Ifrael: Qui est, misit me ad vos. Solus quippe veraciter est, qui solus incommutabiliter permanet. Nam omne quod modo fic, et modo aliter est, iuxta non esse est: Permanere enim in statu suo non potest. Atque aliquo modo ad non esse itur, dum ab eo quod fuerat, semper ad aliud, per momenta tempo- G rum ducitur. Vt ergo in participatione illius effentiæ aliquid fimus, cogno scamus no smetipsos: quia prope nihil fumus. Bene ita que dicitur: nec commemorabuntur in comparatione eius: quia vafa auri excel fa et eminentia, que ex participatione fapientie nobis veneranda funt, in comparatione fapientiæ etiam memoranda non funt. Quia vero hæc fapientia humanis cordibus latenter infunditur, ficut de sancto spiritu quoque dictum est e Spiritus vbi vult spirat: et vocem eius audis, et nescis vnde veniat, aut quo vadat, ideirco Ioan. 3-b subiungitur: [Trahitur enim sapientia de occultis.] De occultis sapientia trahitur: quia cum fir inuifibilis, non nifi inuifibiliter inuenitur. Qua recte quoque trahi dicitur: quia ficut flatum trahimus, ve corpus viuat : sic ab intimis sapientiæ spiritus ducitur, ve ad vitam anima fubliflat. Vnde Pfalmifla ait: Os meum aperui, et attraxi fpiritum. Que ni-Pfal. 118. mirum sapientia, humana carne cum anima rationali suscepta, dum ab intimis appa- D. ruisser in promptu, mundus hic quia auctorem suum inuisibilem videre non potuit, quem visibilem conspexit hominem, eum quoque et inuisibilem agnouit Deu. Conuersa est ab infidelitatis sue tenebris, superba prius sua auersione gentilitas, oftensis signis atque prodi gijs creuit sides: propagata aute side, in veneratione omnium sanctae Ecclesie culmen emi cuit. Cui cum deeffent aperti aduerfarij, tentari coepit a fuis . Na multæ quoque in ea hæreses exorta, contra cam duri certaminis bella parauerunt. Exercenda quippe est hoc tem pore per laborem, quæ fequenti rendit ad remunerationem. Qua ex re factum est, vt in ea

minem creatum dicerent, sed gratia deificatum:tantumq.ei sanctitatis tribuerent, quantu de sanctis cereris, eins videlicer famulis agnouissent. Quos beatus lob prophetiæ spiritu afflatus, sententia sua definitione redarguit, dicens: [Non adaquabitur ei topaziu de Ae- E thiopia.] Quid per Aethiopiam nisi præsente mundum accipimus? quæ coloris nigredine LI Jani defignat peccatorum populum, feeditatemq, meritorum. Aliquando vero Aethiopiæ no-mine specialiter gentilitas designari solet, infidelitatis prius nigra peccatis. Quam venien te Domino Abacuc Propheta vidit rimore perterritam, et ait : Tabernacula Aethiopum expauescent; tabernacula terræ Madian. Dauid quoque Propheta videns quòd ad Iudæa redimendam venirer Dominus: fed ante gentiliras crederet, et postmodum Iudæa seque-Roma. 11.6 retur, sicut scriptum est: Donec plenitudo gentium introiret, et sic omnis Israel saluus fieret, dicit: Aethiopia przueniet manus eius Deo, id est, priusquam Iudza credat, saluanda Tfal. 67. se offert omnipotenti Domino peccatis nigra gentilitas. Topazium vero pretiosus lapis est: et quia Græca lingua pan omne dieitur, pro eo quòd omni colore resplendet, topazia quali topandium vocatur. Dum vero in Deum conuería gentilitas credidit, ex ca multi

nonnulli prodirent, qui Mediatorem Dei et hominum, homine Christum Iesum, puru ho-

### In Vigelimumoctauum caput B. Iob.

1 2 5 55

A ita funt doro spiritus locupletati, vi quasi multis coloribus, sic multis virtutibus luceant. Sed ne acceptis quifquam virtutibus extollarur a fancto viro nuc dicitur : [ Non adæquabitur et topazium de Aethiopia. Ac si aperte dicat: Nullus sanctorum quibuslibet virturibus plenus, ex ista tamen nigredine mundi collectus, æquari ei potest de quo scriptum est : Quod nascetur ex te sanctum, vocabitur filius Dei. Nos quippe etsi sancti efficimur, non ta- Luc. 1.4 men fancti nascimur: quia ipsa naturæ corruptibilis conditione constringimur, vr cu Propheta dicamus: Ecce enim in iniquitatibus conceptus fum, et in peccatis peperit me mater Pfal, so mea . Ille autem folus veraciter fanctus natus est, qui vt ipsam conditionem natura corruptibilis vinceret, ex commissione carnalis copulæ conceptus non est. Huic se sapientiæ quasi quoddam topazium de Aethiopia æquari voluir, cu quida hæresiarches dixit: Non inuideo Christo Deo facto, quoniam li volo, et ipse possum fieri. Qui Iesum Christum do-R minum noftrum, non per mysterium conceptionis, sed per profectum gratiz Deum putauit:peruerfa allegatione aftruens eum purum hominem natum: fed vt Deus effet, per meritum profeciffe, atque ob hoc æstimans et se et quossibet alios posse ei coæquari, qui filij Dei per gratiam fiunt, non intelligens, non attendens: quia non adæquabitur ei topazium de Aethiopia. Aliud est enim natos homines gratiam adoptionis accipere: aliud vnum fin gulariter per divinitatis potentiam Deum ex ipio conceptu prodijile. Nec æquari poteft

gloria Vnigeniti habita per natură, alijs accepta per gratiam. Mediator quippe Dei atque hominum, homo Christus Iesus, non sicut iste hareticus desipit, alter in humanitate; al- 1, Tim. 1, ter in deitate eft. Non purus homo conceptus atque editus, post per meritum, vr Deus cffet, accepit: fed nunciante angelo, et adueniente spiritu, mox verbum in vtero, mox intra vterum verbum caro, et manente incommutabili effentia, que ei eft cum patre, et cu C fancto spiritu coaterna, assumpsit intra virginea viscera: unde et impassibilis pati, et im-

mortalis mori, et æternus ante fæcula, temporalis posser esse in fine fæculorum: vt per ineffabile facramentum, conceptu fancto, et partu inuiolabili, secundu veritatem vtriusque natura, cadem virgo et ancilla Domini effet et mater . Sic quippe ei ab Elizabet dicitur : Vnde hoc mihi, vt veniat mater Domini mei ad me ? Et ipfa virgo concipiens dixit : Ecce Lue, T. d ... ancilla Domini, fiat mihi secundum verbum tuum. Et quamuis ipse aliud ex patre, aliud Ibidem. ex virgine, non tamen alius ex patre, alius ex virgine : led iple est aternus ex patre, iple temporalis ex matre, ipfe qui fecit, ipfe qui factus est, ipfe speciosus forma præ filijs hominum per diuinitatem, et iple de quo dictum est: Vidimus eum, er non erat aspectus, et Esia 53.6 non est species ei, neque decor, per humanitatem. Ipse ante secula de patre sine matre, ip-

fe in fine faculorum de matre line patre. Ipse conditoris templum, ipse conditor templi, D iple auctor operis, iple opus auctoris: manens vous ex veraque, et in veraque natura, nec naturaru copulatione confusus, nec naturarum diffunctione geminatus. Sed quia non hac tractanda fufcepimus, ad exponendi ordinem redeamus. Notandum nobis est quod fanctus vir, vt longe diftare ab hac sapientia angelos demonstraret, dicit: [Non dabitur aurum obryzum pro ea.] Qui vt antiquos etiam patres facri eloquij tractatores inferiores oftenderet, adiunxit: [Nec appendetur argentum in commutatione cius.] Vt philosophorum quoque sapientiam huic monstraret longe subesse, intulit. Non conferetur tinctis India coloribus: atque fubiunxir : Nec lapidi fardonyco pretiofiffimo, vel fapphiro. Vt in illa quoque superna ciuitate nullum peruenire ad aqualitatem Vnigeniti demonstraret, addi dir: Non adæquabitur ei auru vel vitrum. Vt prophetas quoque ei subesse ostenderet , adiunxit: Nec commutabuntur pro ea vasa auri excelsa et eminentia, nec commemorabun-

E - tur in comparatione eius. Trahitur enim fapietia de occultis. Ad extremum vero vt ipfos quoque in Ecclesia hæreticos increparet, qui a gentilitatis errore venientes, fidem quam percipiunt, per superbiam scindunt, addidit: Non adaquabitur ei topazium de Aethiopia. Ac si parenter intinuet, dicens: Hi qui ex peccati nigredine ad conuersione veniunt, equari deol homini lomnino non postunt, quamuis multis colorum virtutibus resplendere videantur. Quorum vt superbia resutetur, apte subiungitur: [Nec tincturæ mundissimæ com ponetur.] Tincturæ enim mundiflimæ vocantur hi, qui veraciter funt humiles, et veraciter fancti: qui sciunt quidem, quia ex semetipsis virtutum speciem non habent : sed hac ex dono gratiz desuper venientis renent. Tincti enim non essent, si sanctitate naturaliter habuiffent. Sed mundiffimæ tincturæ funt, quia humiliter custodiunt superuenientem in se virtueum gratiam qua acceperunt. Hinc est enim quod sponsi voce de sancta Ecclesia di- Cast. 6. 6. 6 citur: Que est ista que ascendit dealbata? Quia enim sancta Ecclesia celestem vitam natu-

bocs

ealiter non habet, fed superueniente spiritu pulchritudine donorum componitur , non al- A ba, fed dealbata memoratur. Et notandum quod fuperius cum dixisset : Non conferetur tinctis India coloribus, cofdem colores non intulit mundos. Hoc vero in loco yt tructura veracium virtutum ab illa philosophorum fucatione diftingueret, tincturas dicens, addidie mundiffimas. Tinctura enim mundiffima recte nominantur hi, qui prius per praua opera fordi fuerant: fuperueniente tamen fpiritu, nitore gratia veffiuntur, ve longe aliud appareant elle quamerant. Vnde etiam baptilma, idest, unctio dicitur ipfa nostra in aqua descensio. Tingimur quippe, et qui prius indecori eramus desormitate vitiorum accepta fide reddimur pulchri gratia, et ornamento virtutum. Sequitur:

Quod quamdin mortaliter vinitur, per quasdam imagines, non in propria natura potes videri Deus. CADRE X X V 111.

7 Nde ergo sapientia venit, et quis est locus intelligentia? Abscondita est ab oculis omnium viuentium.]Penfandum magnopere eft quod a fancto viro requiritur, vnde sapienția veniat. Ab eo etenim venit a quo orta est. Sed quia ab inuisibili et coaterno Bfale 53. c patre nascitur, eius via occulta est. Vnde et per Prophetam dicitur : Generationem illius quis enarrabit? Locus vero intelligentia eius est mens humana, quam hac Dei sapientia dum repleuerit, sanctam facit. Quia ergoet inuisibilis est de quo prodijt, et incertum nobis eft in cuius mente intellecta requiescat, recte nunc dicitur : Vnde ergo sapientia venit, 37et quis est locus intelligentia? Sed hoc valde mirum est quod protinus subinfertur : [ Abfcondita est ab oculis omnium viuentium.] Sapientia quippe qua Deus est, si omnium vi-

uentium oculis occulta effet, hanc proculdubio fanctorum nemo vidiffet. Sed ecce huic 8. loan, 4.6 sententiæ loannem audio concordantem, qui ait: Deum nemo vidit vnquam. Rursumq. C cum testamenti veteris patres intueor, multos horum, teste ipsa sacrae lectionis historia, Deum vidisse cognosco. Vidit quippe Iacob dominum, qui ait : Vidi Dominum facie ad Gene. 32.g faciem, et falua facta est anima mea. Vidit Moyses Deum, de quo scriptum est: Loqueba-

Exod 35.d tur Dominus ad Movsen facie ad faciem sicut loqui solet homo ad amicum suum. Vidit idem lob Dominum, qui dicit: Auditu auris audiui te, nunc autem oculus meus videt te-E[4.6.¢ Vidit Esaias Dominum qui ait . Anno quo mortuus est rex Ozias vidi Dominum sedente 3.Reg. 13.d fuper folium excelfum et eleuatum. Vidit Michaas Dominum, qui ait : Vidi Dominum fedentem fuper folium fuum, et omnem exercitum cali affiftentem ei a dextris, et a finiftris. Quid eft ergo quod tot testamenti veteris patres Deum se vidisse testati funt, et tamé de hac sapientia quæ Deus est, dicitur: Abscondita est ab oculis omnium viventium:et Io-8. Joan. 4-5 annes ait: Deum nemo vidit vnquam, nisi hoc quod patenter darur intelligi: quia quan- D

diu hic mortaliter viuitur, videri per quasdam imagines Deus potest, sed per ipsam naturæ fuæ speciem non potest : vt anima gratia spiritus afflata, per siguras quasdam Deum videat, sed ad ipsam vimeius essentiz non pertingat. Hinc est enim quòd lacob, qui Deu se vidisse testatur, hunc non nisi in angelo vidit. Hinc est quod Moyles, qui cum Deo facio ad faciem loquebatur, ficut loqui folet homo cum amico fuo : ei inter ipfa verba fuæ lo-Exed. 33. d cutionis dicit: Si inueni gratiam in conspectu tuo, ostende mihi temetipsum maniseste, vi videam te. Certe enim fi Deus non erat cum quo loquebatur, oftende mihi Deum diceret, et non ostende temetipsum. Si autem Deus erat cum quo facie ad faciem loquebatur, cur petebat Deum videre quem videbat? Sed ex hac eius petitione colligitur: quia eum sitiebat per incircumscripte nature sue claritatem cernere, quem iam coeperat per quasdam imagines videre : vt fic superna essentia mentis eius oculis adesset : quatenus ei ad aternitatis visionem nulla imago creata temporalitet interesset. Et viderunt ergo patres testamenti veteris Dominum, et tamen iuxta Ioannis vocem: Deum nemo vidit vn-

quam: et iuxta beati lob sententiam: fapientia quæ Deus est, abscondira est ab oculis omnium viuentium : quia in hac mortali carne conlistentibus, et videri potuir per quastdam circumscriptas imagines: et videri non potuir per incircumscriptu lumen ærerniraris. Sin vero a quibusdam potest in hac adhuc corruptibili carne viuentibus, sed tamen inæstimabili virture crescentibus, quoda contemplationis acumine æterna Dei claritas videri, hoc quoque a beati lob sententia non abhorret, qui air: Abscondira est ab oculis omniŭ viuentium, quoniam quisquis sapientiam, que Deus est, videt : huic vitæ funditus moritur, ne iam eius amore teneatur. Nullus quippe eam vidit, qui adhuc carnaliter viuit: quia nemo potest Deum simul amplecti et seculum. Qui enim Deum videt, eoipso morirur, guovel

### . III In vigefimumoctauum caput B. Iob.

A quo vel insentione cordis, vel effectu operis ab huius vira delectationibus tota mente separatur. Vnde adhue ad eundem quoque Moyfen dicitur. : Non enim videbit me !biden. homo, et viuet. Ac fi aperte dicererur: Nullus ymquam Deum fpiritaliter, videt, et mundo carnalitaz viuit. Vade Paulus quoque apostolus, qui adhuc Dei inuisibilia, ficut iple testatur, ex parte cognouerat : iam huie mundo totum se mortuum esse pethibebat, dicens : Mihi mundus crucifixus eft, erego mundo. Sicut enim jam longe Galat. 6.4 superius diximus, non sufficit, ve dicerete mundo crucifixus sum, nisi etiam pramitteret: mihi mundus crucifixus eft; ve non folum fe mundo mortuum, fed eriam mundum sibi mortuum esse testaretut : quarenus nec ipse mundum, nec ipsum iam. mundus appeterer. Si enim duo fortalle in vno loco fint, quorum vnus viuus, alter vero fit mortuus, etfi mortuus viuentem pon videt, vinus tamen mortuum videt.

B Prædicator autem Dei vt oftenderet, quia per abiectionem qua se humiliando deiececat, talis iam factus ellet, ve nec ipfe mundum, nec mundus ipfum concupifceret, non folum air fe mundo crucifixum, miple mundi gloriam quam appeteret, tamquam mortuus non videret : sed etiam mundum sibi asseruit crucifixum, in quo tanta le humilitate deiecerat, vt iple et mundus tamquam ad eum mortuus : Paulum humilem atque despectum iam videre nequaquam posset. Sciendum vero est quod fuete nonnulli qui Deum dicerent etiam in illa regione beatitudinis, in claritate quidem fua conspici, sed in natura minime videri. Quosmimirum minor inquaixionis subtilitas fefellit. Neque enim illi simplici, et incommutabili effentia aliud est claritas, et aliud natura : fed ipla ei natura fua claritas, ipla claritas natura elt. Quia enim fuis dilectoribus hac Dei sapientia se quandoque oftenderet siple pollicetur dicens : Qui Iom 3. e

C diligit me , diligetur a patre meo: et ego diligam cum , et manifestabo meipsum illi Acti parenter dicato: Qui in voltra me cernitis ; restat up in mea me natura videatis. Matt. 5.4 Hinc rurfus air: Beati mundo corde, quoqiem ipfi Deum videbune, Hinc Paulus di- 1.Cor. 13. d cit : Nunc videmus per speculum in anigmate, tune autem facie ad faciem, Nunc cognosco ex parre, tunc autem cognoscom ficut et cognitus fum. Sed quia de Deo per 30. primum Ecclefix pradicatorem dicitur : In quem defiderant angeli profpicere : funt 1.Pet. 1.e nonnulli qui nequaquam Deum videre, vel angelos suspicanturiet tamen dictum per veritatis fententiam feimus: Angeli corumin calis femper vident faciem patris mei Matt. 18.b qui in calis est. Numquid ergo aliud veritas, aliud pradicator infonat veritatis? Sed fi fententia vtraque confertur,quia fibi nequaqua discordet, agnoscitur. Deum quippe angeli et vident, et videre defiderant, et fitiunt intueri, et intuentur Sienim fic vi-D dere deliderant, ve effectu sui deliderij minime perfruantur, deliderium fine fru-Au anxieratem habet, et anxieras poenam. Beati vero angeli ab omni poena anxietatis longe funt; quia numquam umul poena et beatitudo conueniunt. Rurfum cum cos dicimus Dei vifione fatiari: quia et Pfalmifta ait: Satiabor dum manifeftabitur Pfal. 16.

gloria tua: confiderandum nobis est quoniam satietatem solet fastidium subsequi. Vt ergo recte fibi vtraque conueniant, dicar veritas: Quia femper vident: dicar prædicator egregius : Quia semper videre desiderant. Ne enim sit in desiderio anxietas, desiderantes fa tiantur : ne autem fit in fatietate fastidium , fatiati desiderant . Et desiderant igitur fine labore, quia defiderium fatietas comitatur: et fatiantur fine fastidio, quia pla fatietas ex defiderio femper accenditur. Sic quoque et nos erimus quando ad ipfum fontem vitæ venerimus. Erit nobis delectabiliter impressa sittis simul atque satie-E tas . Sed longe abest ab ista siti necessitas , longe a facietate fastidium : quia et sitientes fatiabimur, et fatiati fitiemus. Videbimus igitut Deum, ipfumq. erit præmium la-

boris nostri, vt post mortalitatis huius tenebras, accessa eius luce gaudeamus. Sed cum eius lucem dicimus accessam, obsistir animo quod Paulus dicit : Qui lucem ha- 1. Tim, 6.6 birat inacceffibilem, quem vidit nullus hominum, fed nec videre potest. Et rurfum audio quod Pfalmifta ait: Accedite adeum, et illuminamini. Quo modo et Pfal, 31. go accedendo illuminamur, fi ipíam lucem qua illuminari poslumus, non vide mus? Si vero accendendo ad eum ipíam qua illuminamut, lucem videmus, quo modo inaccessibilis esse perhibetur. 2 Qua in re pensandum est quod inaccessibilem dixit, fed omni homini, fed humana fapienti. Scriptura quippe facra omnes carnahum fectatores, humanitatis nomine notare folet. Vnde idem Apostolus quibusdam discordantibus dicit : Cum enim sit intet vos zelus et contentio , nonne 1. Cor. 2. 4 S. Greg. Tom. 2.

carnales estis, et secundum hominem ambulatis? Quibus paulo post subijeit : Nonne A t.Cor.2.b. homines eftis? Et vnde alias testimonium protulit, quod oculus non vidit, nec auris audiuit, nec in cor hominis afcendit, que preparauit Deus diligentibus fe. Et cum hoc hominibus dixisset, absconditum, mox subdidit : Nobis autem reuelauit Deus per spiritum suum : ipsum se ab hominis vocatione discernens, qui raptus supra hominem diuina iam faperet . Ita etiam hoc loco cum lucem Dei inacceffibilem perhiberet, vt oftenderet quibus, fubdidit: Quem vidit nullus hominum, fed nec videre potest. More suo homines vocans omnes humana sapientes : quia qui diuina sapiunt, videlicet fupra homines funt. Videbimus igitur Deum, si per cælestem conuerfationem fupra homines effe mercamur. Nectamen ita videbimus ficut videt ipfe feipfum Longe quippe dispariliter videt Creator se, quam videt creatura Creatorem . Namo quantum ad immensitatem Dei, quidam nobis modus figitur conremplationis: quia B eo ipío pondere circumícribimur, quo creatura fumus. Sed profecto non ita confpicimus Deum, sicut ipse conspicit fe, sicut non ita requiescimus in Deo, quemadmodum ipfe requiescit in se. Nam visio nostra, vel requies erit vecumque similis visioni, vel requiei illius : sed aqualis non erit . Ne enim iaceamns in nobis, vt ita dicam contemplationis penna nos fubleuat, atque a nobis ad illum erigimus intuendum, rapriq. intentione cordis, et dulcedine contemplationis, aliquo modo a nobis imus in ipfum : et iam hoc ipfum ire nostrum minus est requiescere, et tamen sic ire perfecte requiescere est. Et perfecta ergo requies est, qua Deus cernitur, et tamen adaquanda non est requiei illius: quia non a fe in alium transit, vt quiescat: Eft itaque requies, ve ita dicam, fimilis arque diffimilis: quia quod illius requies eft, hoc noftra imitatur. Nam vt beati atque æterni fimus in æternum imitamur æternum. Et G magna nobis est æternitas imitatio æternitatis. Nec exortes sumus eins quem imitari possumus: quia et videntes participamur, et participantes imitamur.: Quæ nimirum visionune fide inchoatur, fed tune in specie perficitur, quando coaternam Deo sapientiani, quam modo per ora prædicantium quasi per decurrentia flumina sumi-mus, in ipso suo sonte biberimus.

LIBRI DECIMIOCTAVI MOKALIVM FINIS.

#### SANCTI GREGORII

MORALIS EXPOSITIONIS

ATVMIOB

DECIMVS NONVS. LIBER

Continuans caput vigelimum octauum textus beati Iob.



PRIMVM



Vid mirum si aterna Dei sapientia conspici non valet, quando ipsa quoque inuifibilia que per eam condita funt, humanis oculis comprehendi non possunt? In rebus ergo creatis discimus Creatorem omnium quanta humilitate veneremur : vt in hac vita viurpare fibi de omnipotentis Dei specie mens humana nil audeat, quod solum electis suis præmium in subsequenti remuneratione seruat. Vnde bene poffquam dictum est: Abscondita est ab oculis omnium viuentium, illico subinferturo

[Volu-

735

A [ Volucres quoque cali latet. ] In scriptura enim sacra volucres aliquando in malo, aliquando in bono dantur intelligi. Per volucres quippe nonnumquam potestates acriz defignantur bonorum , studijs aduersz. Vnde veritatis voce dicitur : Quoniam Matt. 13.6 femen quod fecus viam cecidit; venerunt volucres, er comederunt illud: quia nimi- Luc.8.4 rum maligni spiritus humanas mentes obsidentes, dum cogitationes noxias ingerunt, verbum vitæ a memoria euellunt. Hinc rurfum cuidam diuiti superba sa pienti dicitur: Vulpes foueas habent, et volucres cali nidos: filius autem hominis non habet Matt. 8. c vbicapur suum recliner. Vulpes valde fraudulenta sunt animalia, qua in fossis, vel Luc.9.8 specubus se abscondunt : cumq. ap paruerint , numquam rectis itineribus, sed tortuosis anfractibus currunt. Volucres vero, vr nouimus, alto volatu se in acra subleuant. Nomine ergo vulpium, dolosa atque fraudulenta: nomine autem volucrum, hæc

B eadem superba demonia designantur. Ac si dicat: Fraudulenta et elata demonia in corde vestro, idest, in cogitatione superbiæ inneniunt habitationem suam : filius autem hominis, vbi caput suum reclinet non habet, id est, humilitas mea requiem in superba mente vestra non inuenit. Quasi enim quodam volatu volucris illa prima se extulit, que per elatam cogitationem dixir: In calum conscendam, super astra cali Isaid. 14.6 exaltabo folium meum, fedebo in monte testamenti, in lateribus Aquilonis, ascendam super altitudinem nubium, et ero similis Altissimo. Ecce quam alta superbe volando petijt. Quem etiam volatum, et primis hominibus persuasit. Ipsi quippe volando quafi fuper fe ire conati funt, quando eis dictum eft, vt gustarent, et essent sicut dij. Cumo, similitudinem diuinitatis appetunt, immortalitatis munera perdi-

derunt. Oni in terram moriendo non iffent, fi super terram humiliter stare voluissent, C At contra in bono volucres poni folent, ficut in Euangelio Dominus cum fimilitudinem regni cælestis ex grano sinapis denunciaret, dixir: Cui simile est regnum Dei, et Matt, 13.6 cui simile astimabo illud? Simile est grano sinapis quod acceptum homo misit in hortum fuum, et creuit, et factum est in arborem magnam, et volucres cæli requieuezunt in ramiscius. Ipsequippeest granum suapis qui in horti sepultura, plantatus, arbor magna furrexit. Granum namque fuit, cum moreretur, arbor cum resurgeret. Granum per humilitatem carnis: arbor per potentiam maiestatis. Granum, quia vidimus eum, et non erat aspectus: arbor autem, quia speciosus forma præ filius hominum. Huius arboris rami fancti prædicatores funt. Et videamus quam late 2. tendantur. Quid enim decis dicitur: In omnem terram exiuit sonus corum, et in fi- Pfal. 18. nes orbis terræ verba corum. In istis ramis volucres requiescunt : quia sanctæ animæ

D que quibusdam virtutum pennis a terrena cogitatione se subleuant, in corum dictis atque consolarionibus ab huius vitæ fatigatione respirant. Hoc igitur in loco postquam de sapientia dictum est: Abscondita est ab oculis omnium viuentium, recte fubiungitur: Volucres quoque cæli later: quia in hac corruptibili carne constituti, natura eius potentiam ipli quoque videndo non penetrant, qui iam per meritum fan-Az contemplationis volant . Vbi apre subiungitur :

Qued malignus spiritus samam tantum de Deo per scripturas santsas , & miracula audiunt, fed de eins sapientia nibil intelligunt . Caput 1 I.

D Erditio et mors dixerunt: Auribus nostris audiuimus famam eius. ] Qui perditionis et mortis nomine, nisi maligni spiritus designantur? Qui inuentores mor-E tis, et perditionis extiterunt, sicut de ipso corum principe sub ministri eius specie per Ioannem dicitur : Et nomen illi mors. Cui subiecti omnes superbi spiritus, de hac sa- Apoc. 6. b pientia, quæ Deus est, dicunt: Auribus nostris audiuimus famameius: quia nimirum visionem illius plena beatitudine habere nequiuerunt. Videre quippe persecte. coaternam Deo sa pientiam, hoc est quod habere. Vnde ad Ioannem de munere vincentis dicitur: Dabo illi calculum candidum: incalculo nomen nouum scriptū, quod . spec. 2. e nemo scie, nisi qui accipit. In hac enim vita scire aliquid, vel videre possumus, eriam quod non accipimus, habere. Nomen vero nouum in calculo scriptum, id est, in aterno pramio notitiam Dei humanis mentibus inusitatam scire nemo potest, nifi qui hanc etiam acceperit habere. Quia itaque, vt diximus, videre Deum, hoc est quod haberer ideo iniqui spiritus hanc sapientiam non vident: quia repulsi per superbiam nequaquam eam habere potuerunt. Ad lucem quippe eius clauferunt oculos S.Greg. Tom. 2. Qqq 2

Jack. Se

cootis, fuperfufic ciux tadijs repugnantes, ficut intelligi, etiam de cidem mulignis de piprintus porce quod feriprum est tip di rebelles ficurunt lumin. Fanam ergo fapienta mulignis (pirithus audiff. fed camdem fapientiam non vidiffe, elt ercius potentia ex virture illius coposulife, et ramen fube a bumilirer flare nobiale. Vudect verientia voca dei pio mulignorum (pirituum capite diciture ille homicida erarab initio, et in veritate non fletti. Sequitar:

Quèd solins Dei est scire seipsum, et quos pradestinaueris, et ad quos veniat, et in quibus aucses. Caput 111.

Bus imelligit viam eius, et ipfe nouit locum illius.] Hac conterna Doo fapientia il aliere viam habeta, aque alter locum. Locum vero fi quis intelligi run non localit. B Mam teneti corporaliter non poterfi Deus: fed yr dichum efi, locus intelligiturnon localits. Locus fapientie patere efi, locus parist fapientia, dicat pipfa fapientia atterflame dicitur: Ego in pater, et pater in me. Aliter ergo ipfa fapientia habet viam, a etucalite et locum. Viam per humanizatis ranfirum, locus vero per flatum diunitariis. Inde mon transit, vade exerna efi. fed inde transit; vanferoper nos a paparite tempomenti, ranfice locus diversi per locus de l'accidente si attendit y adeproper nos apparite tempomenti. Duo autem care fiedente si tatt viam, chanaucurun dicentes: Dominus transfibra. Duo autem care fiedente si tatt viam, chanaucurun dicentes: si Dominus miferen

noffri fili Dauid. Ad quorum vocem, ficut illic scriptum eft, ftetit Iesus, et lumen reddidit . Quid est autem transcundo audire, stando lumen restituere, nisi quod per humanitatem suam nobis misertus est, qui pet divinitatis sua potentiam, a nobis mentis nostræ tenebras excludit? Qui enim propter nos natus et passus est, qui resurrexit. C ascendit in calum, quali transit lesus: quia hac nimirum actio temporalis est. Sed stans cos tetigit, et illuminauit: quia non ficut illa dispensatio temporalis, ita verbi æternitas transit, que in se manens innouat omnia. Stare enim Dei, est incommutabili cogitatione mutabilia cuncta disponere. Qui ergo clamorem petentium transiens audiuit. stans lumen reddidit : quia etsi propter nos temporalia pertulit , inde tamen nobis lucem tribuit, vnde habete mutabilitatis transitum nescit. Quia igitur quando per carnem appareret hominibus incertum fuit, recte nunc dicitur: [Deus intelligit via eius, et ipse nouit locum illius.] Ac si aperte diceretur: Humanz cogitationi occulta sunt, vel quando per carnem ad homines sapientia veniat, vel quomodo apud patrem inuisibilis, egiam cum foris apparuerit, persistat. Quamuis hoc intelligi et aliter potest. Nam via eius non inconuenienter accipitur hoc iplum quod venit ad cor, fefeg, nobis D intrinsecus infundit. Locus vero eius fit cor, ad quod veniens permaner. De hac quippe via illius dicitur : Vox clamantis in deserto, parate viam Domino: id est, in corde vestro venienti sapientia aditum reserate, sicut alias dicitur: Iter facite ei , qui ascendit super occasum. Super occasum fuit ascendere, ipsam mortem quam pertulerat, re-

Met. 3.4 pe via illius dicitur: Vox clamantis in deferto, parate viam Dominosi de II, sin corde
pfal. 6.7, effective venienti fapientiz adituru referate, florat lais dicituru: Ter factie et, qui afectudir fluper occasium. Super occasium fuir afectudere, ipfam mortem quam pertulerat, refugere de la rego. El qui afectudir fluper occasium, et refuerie de flere futgractiva de la rego. El qui afectudir fluper occasium, et refuerie de flere futgractiva de la rego. El qui afectudir flupe occasium, et refuerie de flure flure de la rego. El qui afectudir flure occasione de la rego.

Laca 1.4 represis anne facture Domini parare vias ettu, Cujudius etemin predeficido a fordibus viitorum conda audientium mundat, venienti fapientis viam preparat. Habetere go viam ilfa fapientis, habet et locum. Viam qua venie, jocum quo manee, ficut ipfate il ait : Si qui diligit me, fermonem meum feruabit tet patet meun diliger eum, et ad

eum veniemus, et manfonem apud eum faciemus. Via el ligitur qua venie, locus quo B manet. Sed quando venit que vioque ell'An venitre ell'apienta, per illumiastionem mentis soltres, indicare prafentiam maieflatis fuz. Et quia hominibus incertum ell, vel in cuius corde veniat, vel in quo pofiquam venerit, permanendo requieflear, rede nunc dicitur: Deus intelligir viam eus, et ipfe nouit locum illius: quia foltus diuine cuius mensi lette de la companio del la companio de la companio del la compa

ea quæ amissa e perdita suerant, ad suam gratiam reformare. Vinde seriptum. Troser, 20. b est: Rex qui sedet in solio iudicij, dissipat omne malum intuitu suo. Respiciendo namque

# In vigelimumoctauum caput B. Iob. 737

A namque leuitatis nostræ mala coercuit, et magna merita maturitaris dedit. Vnde adhuc fubditur :

Quòd animas vagas et mobiles, dinina gratia virtute constantia et stabilitate institia siabilit, et alsquando ne extollaneur, reprimie tentacionibus, quos sublimas virtutibus. Capus

Vi fecit ventis pondus. ] Velocitate enim ac subtilitate ventorum in Scriptura facra folent animæ designari, sicut per Psalmistam de Deo dicitur: Qui ambu- Pfal.17. lat super pennas ventorum, id eft, qui transgreditur virtutes animarum. Fecit ergo ventis pondus : quia dum superna sapientia replet animas, cas maturitate indita gra-ues reddit:non illa grauitate qua dicitur: Filij hominum vsquequo graui corde? Aliud 1964, 4, namque est grauem esse per consilium : aliud per peccatum : aliud est grauem esse per constantiam, aliud per culpam. Ista enim grauitas pondus habet oneris, illa virtutis. Pondus ergo accipiunt anima, vt ab intentione Dei non iam leui motu diffiliant, fed in cum fixe constantia grauitate consistant. Adhuc ille populus leuiter mouebatur, de quo per Prophetam dicitur: Abijt vagus in viam cordis fui: viam eius vidi, et dimisi 1/4.57.d cum. Graue autem confilium cordis omnem inconstantiam vagationis expellit. Et quoniam sunt anima, que leui motu nunc ista, nunc illa desiderent, omnipotens Deus: quia ipías leues fluctuationes mentium non leuiter peníat, vagationem cordis relinquendo diiudica. Sed cum per gratiam respicit vagam mentem, in consilij stabilitatem figit. Recte ergo nunc dicitur: Qui fecit ventis pondus: quia cum leues morus C animi misericorditer dignatut aspicere , hunc protinus ad constantia maturitatem format. Vel certe ventis pondus facere, est concessam hic electis de virtutibus gloriam, permixta infirmitate temperare . Vnde et subditur : [Et aquas appendit mensura.] Aque in seriptura facra, aliquando spiritum sanctum, aliquando scientiam sacram, aliquando scientiam prauam, aliquando tribulationem, aliquando defluentes populos, aliquando mentes bonorum, fidei prædicamenta fequentium, defignare folent. Per aquam quippe fancti spiritus infusio designatur, sicut in Euangelio dicitur: Qui credit 1040.7.f in me, sicut dicit scriptura, flumina de ventre eius fluent aque viuæ. Vbi Euangelista

fecutus adiunxit: Hoc autem dixit de spiritu, quem accepturi erant credentes in eum. Rurfum per aquam facra scientia designatur, sicut dicitur : Aqua sapientia salutaris potabit eos. Per aquam quoque praua scientia appellari solet, sicut apud Salomonem Eccle, 15, 4 D mulier, que typum hareseos tenet, callidis suasionibus blanditur, dicens: Aque furti- Prouer, 2.6 uæ dulciores funt . Aquarum etiam nomine nonnumquam folent tribulationes intelligi, ficut per Pfalmiftam dicitur: Saluum me fac Deus, quoniam intrauerunt aqua Pfal. 68. vique ad animam meam. Per aquam populi designantur, sicut per Ioannem dicitur : Aqua vero funt populi. Per aquam quoque non folum fluxus decurrentium populo- Apoc. 17.4 rum, sed etiam bonorum mentes, fidei prædicamenta sequentium, designantur : sicut Propheta ait: Beati qui seminatis super omnes aquas. Et per Pfalmistam dicitur: Vox 1600, 12.4 Domini super aquas. Hoc ergo in loco, quid aquarum nomine, nisi electorum corda 2/al, 18 fignaneur, quæ per intellectum sapientiæ, auditum iam supetnæ vocis acceperunt? De quibus recte dicitur :

Cur ipft santti, qui ad summa rapiuntur, tentationibus reprimuntur. Capus

E T aquas appendit mensura.]Quia sancti ipsi,qui sancto subleuante spiritu ad sum ma rapinntur,quandiu in hac vita sunt,ne aliqua elatione superbiant,quibusdam tentationibus reprimuntur: vt nequaquam tantum proficere valeant, quantum volune: fed ne extoliantur superbia, fit in eis ipsarum quadam mensura virtutum. Hinc est enim quod Helias dum tot virtutibus in alta profecisset, quada mensura suspensus est, du Icsabel postmodu quamuis reginam, ramen mulierculă fugit. Perpendo quippe 3, Reg. 19.4 hune miræ virtueis virum, ignem de calo trahere, et secundo quinquagenarios cum fuis omnibus, petitione fubdira concremare, verbo cælos a pluuijs claudere, verbo cæ los ad pluuias aperire, suscitantem mortuos, ventura quoque præuidentem: et ecce rurfus animo occurrit, quo pauore ante vnam mulierculam fugerit. Considero virum S. Greg. Tom. 2. timore

Ihidem.

18.9.6

Rom.7. d

timore percuffum, de manu Dei mortem petere, nec accipere : de manu mulieris mor- A tem fugiendo vitare. Quærebat enim mortem dum fugeret, dicens: Sufficit mihi, tolle animam meam:neque enim melior fum quam patres mei . Vnde ergo fic potens, vetor illas virtutes faciat? Vnde sic infirmus, veita feminam pertimeteat : nisi quia aque appenduntur menfura : vt ipfi fancti Dei homines , et multum valeant per potentiam Dei, et rurfum quadam menfura moderati fint per infirmitatem fuam ? In illis virtutibus Helias, quid de Deo acceperat, in istis infirmitatibus quid de se esse poterat, agnoscebat. Illa potentia virtus fuit, ifta infirmitas custos virtutis. In illis virtutibus oftendebat, quid acceperat : in iftis infirmitatibus hoc quod acceperat, custodiebat. In miraculis monstrabatur Helias, in infirmitatibus seruabatur. Sic Paulum video fluminum et latronum, ciuitatis et folitudinis, maris ac terræ pericula sustinentem, frænantem iciunijs ac vigilijs corpus, sustinentem frigoris, et nu- B: ditatis erumnam, ad Ecclesiaru custodiam, vigilanter se ac pastoraliter exerentem, ad tertium calum raptu, ruriumo, cum in paradifum raptum, & audific arcana verba, que non licet homini loqui : et tam en fatanz angelo ad tentandum conceditur, orat vt eximi debeat, et non exauditur. Cuius cum ipfa initia conuerfionis afpicio, perpendo qu'od ei superna pietas calos aperit, seseg. illi Iesus de sublimibus oftendit. Qui lumen corporis ad tempus perdidit, lumen cordis in perpetuum accepit. Ad Ananiam mittitur, vas electionis vocatur : et tamen de ciuitate eadem quam post vifionem Iefu ingressus fuerat, fugiens recedit, sicut ipse testatur dicens : Damasci præpolitus gentis Arethæ regis cultodiebat ciuitatem Damascenorum, vt me comprehenderet : et per fenestram in sporta dimissus sum per murum, et sic effugi manus eius. Cui licenter dicam: O Paule in calo iam Ieium conspicis, et in terra adhuc G hominem fugis? In paradifum duceris, fecreta Dei verba agnoscis, et adhuc asaranæ angelo tentaris? Vnde sic fortis vt ad cælestia rapiaris? Vnde sic infirmus, vt in.

terra fominem fugias, et adhue a fatana angelo aduerfa toleres; niú quia ipfe, qui te fubleust, rutúrun fubilitima et temefuta moderatur; veter imiaculis tuus nobis prædices virtutem Det, et rutfum in timore tuo reminife nos facias infirmitats no fitar el Que tamen infirmitas se in desperationem nos pertraha etum pulifat, dum deinfirmitate tua Dominum rogares, quia auditus non es, nobis quote locutus etin firmitate ruta Dominum rogares, quia auditus non es, nobis quote locutus etin firmitate ruta Dominum rogares, quia auditus non esta perfectuez. Apera et por consideratium esta de la considerativa de la considerativa de et por voce Dei offenditur e suita cufto efi virtuta in firmitate con et por voce Dei offenditur e suita cufto efi virtuta. In firmitate cut et por voce Dei offenditur e suita esta esta de la considerativa et por voca de la considerativa de la considerativa et por voca de la considerativa de la considerativa et por voca de la considerativa et por la considerativa de la considerativa et por la considerativa de la considerativa et por la considerativa et la considerativa et por la considerativa et la considerativ

tionem nostram idem prædicator egregius de se quædam talia prodere dignatur, dicens : Video aliam legem in membris meis, repugnantem legi mentis mea, et captiuum me ducentem in lege peccati, qua est in membris meis. Ad ima quippe pertrahit caro, ne extollat spiritus : et ad alta sustollit spiritus, ne prostemat caro. Spiritus leuat, ne iaceamus in infimis: caro aggrauat, ne extollamur ex fummis. Si non fubleuate spiritu nos caro tentaret, pondere proculdubio tentationis suz in ima deijceret. Rurlum vero fi non tentante carne ad fumma nos spiritus subleuaret, in superbiæ cafu ipfa nos peius fubleuatione profterneret. Sed fit certo moderamine, vt dum vnufquifque fanctorum iam quidem interius ad fumma rapitur, fed adhuc tentatur exterius, ne desperationis lapsum, nec elationis incurrat : quoniam nec teutatio exterior culpam perficit, quia interior intentio furfum trahit : nec rurfum intentio interiot in superbiam eleuat, quia tentatio exterior humiliat dum grauat. Sicq. magno ordine cognoscimus in interiori profectu, quid accipimus, in exteriori defectu, quid fumus. Et miro modo agitur, vt nec de virtute quifquam extolli debeat, nec de tentatione desperare:quia dum spiritus trahit, et caro retrahit, subtilissimo iudicij interni moderamine, infra fumma, er fupra infima in quodam medio anima libratur. Bene ergo dicitur : [ Et aquas appendit mensura. ] Sequitur : [ Quando ponebat pluuijs legem, et viam procellis sonantibus i tunc vidit illam et enarrauit, et præparauit, et inuestigauit. Solent per pluuias prædicantium dicta signari. Vnde

per Moy fen dicitur: expectetur ficut pluuia eloquium meum. Quorum videlicet vet-

tentationes atque certamina non defuere vitiorum. Hinc est enim quòd ad consola-

Deut.32.a inxea lxn.

ba cum blande persuadent, pluniæ sunt : cum vero terribilia de venturo iudicio intonant.

### In vigefimumoctauum caput B. Iob.

739

A nant, fonantes procellæ. Et notandum quod pluuijs lex ponitur: vt via procellis fonantibus aperiatur. Lex quippe est ipsis prædicatoribus posita, ve viuendo impleant quod loquendo fuadere festinant. Nam loquendi auctoritas perdirur, quando vox opere non adjunatur. Hinc enim per Pfalmiftam dicitur : Peccatori autem dixit. Pfal. 49. Deus: Quare tu enarras iustitias meas, et assumis testamentum meum per os tuum? Tu vero odifti disciplinam, et proiecisti sermones meos post to. Sermones etenimo Dei post se prædicator proijcit, cum hoc, quod dicit, facere contemnit. Quando autem dictis eius alter obediat, dum ipse respuit opere, quod prædicat voce, et diffimular audire quod narrat. De ista prædicationis lege scriptum est. Qui soluerit Matt. 5.6 vnum de mandaris istis minimis, et docuerit sic homines, minimus vocabitur in regno calorum. Qui autem fecerit, et docuerit sic, magnus vocabitur in regno calorum. Regnum celorum, videlicet Ecclesiam præsentem appellat, de qua scriprum eft: Er colligent de regno eius omnia scandala. In superno etenim regno scandala, Man.13.f

que ex eo colligi debeant, non habentur. Qui ergo foluit opere, et sic docet voce, in isto tegno calorum erit minimus, in illo nec minimus. Viam autem procellis fonantibus pofuit, cum prædicatoribus fuis, ad corda hominum terrore venturi iudicij perculfa, aditum fecit. Prius itaque lex ponitur, vt postmodum via pandatur : quia illa vox cor audientis penetrat, qua hoc quod sonuerit ore, opere conseruat. Tunc autemcum legem pluuijs, et viam procellis sonantibus poneret, hanc sapientiam Deus vi- 100 18.4 dit, enarrauit, præparauit et inuestigauit. Viitata sacri eloquij locutione videre

Dei dicitur, videre nos facere, sicut iusto viro Dominus dicit: Nunc cognoui quòd ti- Genza.c meas Deun. Et Ifraelitæ præmonentur: Tentat vos Dominus Deus vefter vt fciat Deut.13.6 o fidiligitis eum: id est, ve scire vos faciat. Tunc ergo cum legem pluuijs poneret, hoc

est, mandatum custodia prædicatoribus daret, hanc incarnatam sapientiam videri, et enarrari a prædicatoribus, præparari et inuestigari ab auditoribus fecit . Sibi quippe illam præparat, quisquis illam bene viuendo in diem judicij propitiam parat. Et notandum quod de ea quattuor dicta funt. Ait enim: Vidit, enarrauit, præparauit, inueftigauit . Vidit namque, quia species est : enarrauit, quia verbum : præparauit, quia remedium:inuestigauit,quia occultum. Sed hoc quod æterna Dei sapientia species patris, et verbum dicitur, quando ab humana mente penetratur? Quis namque intelligat, vel verbum fine tempore, vel speciem fine circumscriptione? Dicendum ergo erat aliquid, quod de illa homo cognosceret in se. Vnde apre subditur.:

Qued in eo sapientiam Domini se habere , potest homo cornoscere , si timeat Deum , & quem in fua natura non intelligit , in fe quodammododo co-Caput

T dixit homini: Eccetimor Domini ipfa est fapientia, et recedere a malo intelligentla. J'Ac fi aperte diceretur : Ad temetipfum homo reuertere, cordis tui fecreta perferutare. Si Deum te timere deprehendis, profecto constat quia hac sapientia plenuses. Quam fradhuc cognoscere non potes quid fit in se iam cognoscis interim quid fir in te. Que enim apud se ab angelis metuitur, apud te timor Domini vocatur : quia hanc habere to certum est, u timere se Deumincertum non est : Hinc etiam per Pfalmiftam dicitur. Initium fapientia timor Domini: quia tunc penetra- Pfal. 1 10. re cor inchoat, cum hoc extremi iudicij pauore perturbat. Ad paruitatem igitur no-

ftram diuinus fermo se attrahit : sicut cum pater cum paruulo filio loquitur , vt ab eo poffit inrelligi, sponte balbutte. Quia enim naturam sapientia penetrare non possumus quid fir mle, ex condescentione Dei audiuimus quid fir in nobis, cum dicitur. Ecce timor Domini, ipfa est sapientia . Sed quia ille veraciter vim diuini timorisintelligit, qui se a cunctis prauis operibus custodit, recte dicitur : Et recedere a malo intelligentia. Ea igitut que lequuntur, quia prophetia fpiritu plena funt, ipfa facræ historiæ verba testantur, cum dicitue :

### CAPVT VIGESIMVM NONVM BEATI 10B.



Ddddir quoque Iob affinmens parabolam fuam, & dixit: Quis mihi tribuat, vt fim iuxta menfes prilitinos, s'ecundum dies quibus Deus cultodichat me: ? Quando ipliendebat lucerna cius fuper caput meum, & cad lumen cius ambulabam in tenebris. Sicut fui in diebus adolefentiæ mez, quando fecteto Deus erat in tubernaculo meo. Quando erat omnipo-

tens mecum, & in circuitu meo pueri mei. Quando lauabam pedes meos buty- B ro, et petra fundebat mihi riuos olci. Quando procedebam ad portam ciuitatis, & in platea parabant cathedram mihi. Videbant me iuuenes & abscondebantur, & senes assurgentes stabant. Principes cessabant loqui, & digitum superponebant ori suo. Vocem suam cohibebant duces, et lingua eorum gutturi suo adhartebat. Auris audiens beatificabat me, & oculus videns testimonium reddebat mihi, eo quòd liberassem pauperem vociferantem, & pupillum cui non esset adjutor . Benedictio perituri super me veniebat, & corvidua consolatus sum. Iustitia indutus sum, & vestiui me sicut vestimento, & diademate iudicio meo. Oculus fui caco, & pes claudo . Pater eram pauperum, et causam quam nescie- c bam, diligentissime inuestigabam. Conterebam molas iniqui, & de dentibus illius auferebam prædam. Dicebamq. In nidulo meo moriar, & ficut palma multiplicabo dies. Radix mea aperta est secus aquas & ros morabitur in messione mea. Gloria mea feniper innouabitur, & arcus meus in manu mea instaurabitur." Qui me audiebant, expectabant sententia, et intenti tacebant ad consilium meum. Verbis meis addere nihil audebant, et super illos stillabat eloquium meum. Expe-Ctabant me, ficut pluuiam, & os fuum aperiebant quafi ad imbrem ferotinum. Si quando ridebam ad eos, non credebant : & lux vultus mei non cadebat in terram . Si voluissem ire ad eos , sedebam primus . Cumq. sederem quasi tex circumstante exercitu, eram tamen mœrentium consolator.

#### Caput V I 1.

Ddidit quoque Iob assumens parabolam suam . ] Quia enim parabola similitu-A do nominatur, aperte constat quòd per exteriorum verborum formam, mysteria loquitur,qui ad loquendum, parabolam assumpsissememoratur. Cum etenim sua narrat, quæcumque funt fanctæ Ecclefiæ ventura denunciat: et per hoc quod ipfe patitur, indicat quid illa patiatur. Nonnumquam vero sic sue historiæ verba permiseet, venil allegoricum infonet : nonnumquam vero fic fuos dolores loquitur, ac fiex voce dolentis Ecclesiæ, loquatur. In hac vero vltima sui parte sermonis, vltimum tem- E pus defignat Ecclefiæ: quando aduerfarios fuos,ide ft, carnales quofque, vel hæreticos atque gentiles, quos nunc ftudet fapientia auctoritate comprimere; effrenata iactantia elatos cogitur irrifa tolerare. Vnde in hoc quoque fermone dicitur: Nunc autem derident me iuniores tempore, quorum non dignabar patres ponere cum canibus gregis mei . Et ipía ordinis ratio expoícit , vt per verba beati lob vltima, extremi fancta Ecclesia designentur dies, quando persecutione crescente, apertas harericoru voces tolerare compellitur, cum motus cordis fui, quos nunc intra cogisationum finns contegunt , tunc in voce manifestati erroris aperiunt. Nunc enim , sicut per Ioannem dicitur, draco in abysso clausus tenetur: quia diabolica malitia in corum subdolis cordibus occultatur. Sed ficut illic scriptum est, educetur draco de puteo abyssi : quia quod modo præ timore regitur, tunc contra Ecclesiam publice de iniquorum cordibus

Apoc, 20a

cordibus omne serpentinum virus aperitur. Nunc enim abscondit se sub blandiente lingua, suiens conscientia, et malitia calliditatis, quali quadam se tegit abysso simulationis: nunc Dominus , ficut Pfalmiftz voce dicitur , congregat ficut in vtre aquas Pfal 12. maris. Vter quippe, carnalis est cogitatio. Aque ergo maris in vtre congregate funt. cum amaritudo peruerfæ mentis non erumpit exterius in vocem prauæ libertatis. Voniet profecto tempus quando contra hanc peruerli, atque carnales aperta voce prædicent, quod nunc occulta cogitatione moliuntur. Veniet tempus, quando catholicam Eccletiam, non solu iniustis vocibus, sed etiam crudelibus plagis premant. Ab aduerfarijs namque suis duobus modis Ecclesia persecutionem patitur, scilicet aut verbis. aut gladijs. Sed cum verbis persecutionem sustinet, exercetur eius sapientia: cum vero gladijs, exercetur eius patientia. Sed verborum persecutiones ab hæreticis nunc etiam quotidie toleramus, cum ipfi hærerici linguis nobis fubdolis, et falfa humilitate blandiuntur. Persecutiones vero gladiorum iuxra finem mundi secutura sunt : vt grana czlestibus horreis recondenda, tanto verius a peccatorum paleis exuantur, quanto acrius affliguntur. Tunc electi omnes, qui in illa fuerint tribulatione comprehenfi, reminiscuntur horum temporum, in quibus nunc Ecclesia fidei pacem tenet, et superba hæreticorum colla comprimit, non potentatu culminis, fed iugo rationis. Reminiscuntur nostri, qui quieta fidei tempora ducimus : qui etsiin bellis coartamur gentium, non tamen in dictis expugnamur patrum . Beatusergo lob fancta Ecclefia typum tenens, que tune in illis angustijs inuenitur: et tamen nostre, vt dixi, quietis reminiscitur, sua transacta narrat, et alijs ventura denunciat, dicens :

Tantas tribulationes Ecclesia in fine mundi venturas, per spiritum prophetia sanctus lob prauidit, ot comparatione earum buins temporis pressura, desiderari non immerito videantur. Caput

Vis mihi tribuat, vt sim inxta menses pristinos?] Multa enim talia sancta Eccle-

sia doloribus pressa dictura est. Tantis quippe illam futuram est tribulationibus angustari, vt hac tempora cum magno suspirio desideret, que nos cum magno dolore tolera mus. Dicat ergo, dicat per vocem beati lob: [Quis mihi tribuat vt fim iuata menses pristinos?] Quia enim statutus dierum numerus, menses vocantur : quid aliud nomine fignat menfium, nifi collectiones animarum? Dies quippe dum colligun tur in mentibus, subtrahuntur : quia et in hoc tempore sancta Ecclesia, dum veritatis luce splendentes animas colligit, in intimis abscondit. Aliquando etiam mensis pro D perfectione ponitur, ficut Propheta ait: Erit mensis ex mense, perfectio videlicet eis in 1/a. 66.g requie, quibus nunc perfectio fuerir in operatione. Reminiscatur ergo perfectionis pri ftina, reducat ad memoriam quanta prædicatione fua, collectis animabus reportabat lucra, et angustata tribulationibus dicat: [Quis mihi tribuat vt sim iuxta menses pristi nos?] In quibus profecto mensibus qualis fuerit, enumerando subiungit, dicens: [Secun dum dies, quibus Deus custodiebat me, quando splendebat lucerna eius super caput meum, et ad lumen eius ambulabam in tenebris. Tunc quippe videt ex se, persecutione cogente, infirmorum multos cadere, quos nunc vt mater intra pacis finum parnulos fouet, et intra tranquillas fidei cunas continet, quia admixti fortibus, ipía fidei tranquillitate nutriuntur. Tunc vero tales multi casuri sunt, et per viscera charitatis, quidquid in damno paruulorum sustinet, se perpeti animus perfectorum dolet. Infirmorum etenim damna, ad corda fortium per compassionem transcunt. Vnde per Pau- 2.Co.11.g ludicitur: Quis infirmatur, et ego non infirmor? Quis scandalizatur, et ego non vror? Tanto enim quisque perfectus est, quanto perfecte sentit dolores alienos. Vnde sancta Ecclesia infirmis tunc cadentibus angustata, cum horum reminiscitur temporum, iure dictura est: Secundum dies quibus Deus custodiebat me: quia se tunc in illis æstimat cadere, que se nunc in istis respicit custodiri. Bene autem dicitur: Quando splendebat lu cerna eius super caput meum, et ad lumen eins ambulabam in tenebris. Lucernæ enim nomine, lumen fignatur facræ scripturæ, de qua ipse Ecclesiæ pastor di-

cit: Habemus firmiorem propheticum fermonem , cui bene facitis attendentes , quafi 2. Petr. 1.d. lucernæ lucenti in caliginoso loco, donec dies illucescat, et lucifer oriatur in cordibus

vestris. Et Pfalmista ait: Lucerna pedibus meis verbum tuum Domine. Quia autem Pfalm, 118, principale nostrum mensest, appellatione capitis mens vocatur. Vnde per Psalmista Psalm.22,

7/il.1.1 dicitur Impingualff in oleo caput meuin. Ae fia aperte dicate Charitatis pinguedine replethi mentern meatur. Nauc ergo lucerna fuper caput Eccleia fipiendet quia facra
et l. cloqual recrobas notte menis tratafant, ve in hoc caligino fo vice pracinitis loco,
dum verborum Dei lucem percipimus, que finat agenda, videamus. Nunc ad lumen
intendris ambulat : quoniam landa vinuerfalis Eccleifa etti aliens occular cogirationis non penetrat, quia quali faciem non cognoficis in note, stamen ponit greffus
boni operis, direta lumine fuperan locutionis. Sequitur 1

Reminiscitur Eccleso sacunditatis sua, quam in primo tempore habuit, quamuli circa mundi finem maxima pradicationis virtute roboretur. Caput I X.

Cart. 14 in dichus adolefonnis meç, quando fecreto Deus eras in tabernaculo meo, J
Sicure viniquiutique hominis, fic andra Ecclisis zea déclinisur. Parula quip- po
ettucera ; cum a natiuitate necess verbum vita pradicare non poterat Hinecenia
et ali dal dicium Soors notre parula el fi, et whet ano na haber quia nintiuma finde Beclefia priufquam proficeres per incrementa virtusis, infirmis quibufque auditoribus
prabere non potutu viber a pradicationis. Adultat vero Ecclefia dicitur, quando Del
verbo copulata, fandro repleta fipritu, per pradicationis minifenimis filinoum conceptione fecundatur, quos echoratado patraturia, connetendo partis. De ha cius attate
Cast. 1.4

Domino dicitura Adolefocnular dellexerunte. Visuerfie qui ppe Ecclefia, qua renati
cathiciam faciuta, adolefocnular vocatura non iam vetufia per culpam, del nonetta per gratiams non funio ficrities, fed attau mentis ad fiprituriam congrunt ferundatur.

The gratiam non funio ficrities, fed attau mentis ad fiprituriam congrunt ferundatur.

tem: Tanc ergo cum in diebus illis Ecclefa quaf quodam fenio deblitara, per pradicationem filior parte non valet, reimificiura fecunditata inquia, dicens Situr fui C
in diebus adolecentia mea: Quamuis polt coldem dies quibus deprimitut, i, am tamé
circa ipfum finem temperum, grandi pravdicacionis virture toobortent. Nam fui Gepsia
ad plenum gentibus comnem l'italetticum populum, qui tune inauctus fuerir, in fudidi della martin. Evirpum qui pre eti Donce plenitudo genium introires; e fic omnis
videbitur oppredis, cum et horum dietum reminificium; dicens t'i Situri in inditi della dicensi mea; quando ferero Due seresti in televina tome. I Qui dibe oli oot tabernaculum, nid habitationem mentis accipinus? Qui apre onne quod cogitido agimus, in conditio notifi codis habitamus. Culiquis autem mandata Dei traitus sogi-

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.5.

19/41.

tenor dia circumficium, v bona de fe exempla fratribus prebeant, et interiora fiu a vigilanter attendut, quia feli riterprobablei niterni indicis dottubius parant, et in circuitu oculose tintur habere perhibentur, magifa, fe quo Doo placeant, in fua interna compount, ficu per P falimifara quoque de fanda Seceleta dicture. Omnis gloria eius filix regis ab intus. Sed quia exteriora fiu eriam irreprehenfibilia cultodit; autre de a fibeldite. In fibmérij sauresi circumamitel avarietatibus ver e pulcher fabi intus fis, et alijs foris et fe prouehens per internam gloriam, et alios etudiens per exteriora oper rum exempla. Beatus girur lob dicte ex fe, dicte ex e priona vinuerislis Seclefas: qui me exempla. Beatus girur lob dicte ex fe, dicte ex periona vinuerislis Seclefas: profecciti, fectoro Deum futili fin fion tehrneatulo perhibe. V tetiam dinedate refitue dinis opera quanum extrinficus cultodiuit, adiunțit.: [Quando erat omisporeus mecum, et ni circuitu moo peute mel. 3 Omnee alim, qui diuna precepta mentume,

Pfal. 44.

A Deitabernacula fiunt. Vnde, vt fupra iam diximus, per semetipsam Veritas dicit de eo, qui illius mandata cuftodit: Ego et pater mens veniemus, et mansionem a pud eum 1000,14.6 faciemus. Quo contra peruerfi quique dum interna non apperunt, in suis se cogitationibus foras fundunt. Vnde eis per Prophetam dicitur : Redite prauaricatores ad 1/6-46.6 cor. Et rurium: Væ qui cogitatis inutile. In actionibus quippe fuis verentur homines, Mich. 2.4 quos corporaliter vident, et Deum fibi presentem non æstimant esse, quem non vident. Quo contra in laude iusti dicitur, dum Aegypti regem contemneret, et Dei mandatis obediret: Quia inuifibilem tamquam videns fustinuit. Peruersum quippe terræ principem quafi non vidit, quem ab oculis fui cordis abiecit. Regem vero inuifibilem ramquam videns fultinuit: quia ab eius timoris intuitn, mentis oculos non deflexit. Sancta itaque Ecclesia in magnistune tribulationibus deprehensa, cum multos a Deo con-

B spicit praua cogitatione discedere, videt prosecto mentis corum habitaculum, discedente Deo vacuum remanere, et iure deplorans, dicit : [ Quando fecreto Deus erat in cabernaculo meo.] Quibus verbis non immerito etiam simulatio religionis plangitur: quia nonnulli etiam nunc Christiani esse non appetunt, sed videri . His videlicet Deus in publico est, non in secreto. Sed sancta Ecclesia Deum in secreto habere desiderar : quia illos vere fideles respicit, quos ad fidei viram corde pleno permanere cognoscit. Qua iuxta exteriorem quoque vigoris fui rectitudinem dicit: (Quando erat omnipotens mecum, et in circuitu meo pueri mei . ] Pueri scilicet vocantur, qui calestibus mand atis inferuiunt. Vnde per Prophetam Dominus dicit: Ecce ego et pueri mei quos Ifaia.8.4 mihi dedit Deus: Errnrins in Euangelio: Pueri, numquid pulmentariu habetis? Nunc loen. 21. 6 ergo in circuitu eius funt pueri: quia in cunctis fere gentibus reperiuntur, qui caleftia

C mand ata custodiunt, et spiritalis disciplinæ regulis obsequuntur. Qui profecto tune ad obsequium pueri deerunt, quando praui, qui repetti suerint, spiritalia eius mandata contemnunt. Sequitur:

Qued sunc Ecclesia pedes pradicatorum butyro lauabat, cum beatorum operum pinguedine, es obedientia adipe collectum de gloria pradicationis puluerem eis Capus

Vando lauabam pedes moos butyro. ] Quia Christum et Ecclesiam vnam esse personam crebro iam diximus, illum videlicet huius corporis caput, hanc autem illius capitis corpus; aliter hac verba iuxta vocem capitis accipi, atque aliter iuxta vocem corporis debent. Quos ergo pedes Domini, nifi fanctos prædicatores D accipimus? De quibus dicie : Et ambulabo in eis . Buty ro ergo pedes lauantur : quia prædicatores fancti bonorum operum pinguedine replentur. Etenim vt fupra iam diximus, vix ipfa prædicatio fine aliquo transitur admisso. Nam. quilibet prædicans, aut ad quantulamcumque indignationem trahitur, fi contemnitue : aut ad quantulamcumque gloriam, si ab audientibus veneratur. Vnde et Apostolis pedes loti funt, ve a quamliber paruo contagio in ipfa prædicatione contracto, quasi a quodam itinere collecto puluere mundarentur. Et beatus Iacobus dicit. Nolite plures Iacob 3. 6 magistri fieri fratres mei . Et paulopost : In multis enim offendimus omnes . Pedes ero lauantur butyro : quia pinguedine boni operis infunditur atque mundatur collectus puluis de gloria prædicationis. Vel certe butyro pedes lauantur dum fanctis prædica toribus debita ab audientibus stipendia conferuntur, et quos fatig at inimoctus E prædicationis labor, exhibita a discipulis pinguedo boni operis fouet: non quòd ideo prædicent ve alantur, fed ideo alantur ve prædicent: id est, ve prædicare subsistant, non vt in intentionem sumendi victus transeat actio prædicatoris, sed ad vtilitatem prædicationis deserviant ministeria sustentationis. Vnde a bonis prædicatoribus non causa victus prædicatio impenditur, sed causa prædicationis accipitur victus. Et quoties prædicantibus necessaria ab andientibus conferuntur, non solent de rerum munere, fed conferentium gaudere mercede. Vnde per Paulum dicitur: Non quaro datum, fed Phil. 4.6 requiro fructum. Datum quippe est resipsa que impenditur: fructus vero dati est, si benigna mente futuræ mercedis studio aliquid impendatur. Ergo datum in re, accipimus, fructum in corde. Er quia discipulorum suoru Apostolus mercede porius quam munere pascebatur, nequaquam datum, sed fructum se quærere fatetur. Vnde et sub-

didit protinus, dicens: Habeo autem omnia, et abundo. Butyro ergo lauantur pedes, Ibidem. cum

cum prædicatores fancti, vt diximus, ipfa prædicatione fatigati, auditorum fuorum A bonis operibus fouentur. Fessos namque pedes butyro vnxeratille, qui aud iebat : Vi-Ad Philemo feora sanctorum requieuerunt per te frarer. Hoe butyto vuctus fuerat pes, qui in catenous b

na tenebatur dicens: Det mifericordiam Dominus Onefiphori domui: quia fape me a. Timofia, d refrigerauit, et catenam meam non erubuit. Si ergo ex voce capitis hac verba penfa-12. mus, recte pedes, ficut dictum est, prædicatores accipimus. Si autem fentire ifta ex voce folius corporis debemus, nimirum pedes Ecclefia funt inferiorum operum ministris qui dum ad vius necessarios ea que fint exterius, exercent, per extremum ministerium velut pedes terra inharent. Sed debent hi, qui prafunt, qui doctrina frudio inuigilant folerti cura occupatorum corda requirere, eifq. eam quam ipft vacando percipiunt, crebræ admonitionis voce, infusionem pinguedinis ministrare . Nam quia in vno corpore innicem pro fe membra folicita funt, sicut illorum ministerijs nostra extrema B fulciuntur : ita necesse est vt nostris studijs illorum interiora repleantur. Quando igitur fancti doctores quibusdam ad externa ministeria deditis, vactionem dominica incarnationis prædicant, butyro eloquij pedes lauant. Solentetiam pedes ipsa itineris afperitate lacerari. Vnde et omnino difficile est in terrenis actionibus huius vitz iter agere, et nulla ex labore itineris vulnera fustinere. Cum ergo vigilantes prapositi, auditores suos curis exterioribus intentos ad cor reuocant, ve que inter ipsa licita opera admiferint mala, cognoscant, et que cognouerint, defleant, pedes butyro la-H.C. S. d uant: quia corum vulneribus, poenitentia vnguenta subministrant: Reminiscatur igitur tune Ecclesia vehementer afflicta, quo modo pacis sua tempore per exhortationis verbu, membra in se eriam extrema mundabat, et dicat: Quando lauabam pedes meos butyro. Quod de beato lob admirabiliter libet intueri, qui inter tot curas reru, inter tot C affectus pignorum, inter tot studia sacrificiorum, subiectis suis quamlibet extremis, bona sequentis vitæ prædicabat : vt eos de cælestibus imbueret , qui sibi ad tertena opera deseruirent. Quid ad hæc nos episcopi dicimus, qui commissis nobis verbum vitæ im-

pendere non curamus, quando coniugatum virum prohibere non valuit a buty to predicationis, vel facularis habitus, vel magna occupatio facultatis. Quod petra rinos elei fundebat, cum corda dicipulorum Spiritus fantti vuttione Christins implems. Capus

C' Ed feruata veritate historia, ad fancta Ecclesia iam verba redeamus, qua per beatum Iob, id eft, per os membri fui loquitur, quanta fint quæ tempore extremo patietur, cum transactorum suorum reminiscitur, vt per eam videlicet verbi pinguedi- D nem operatium vita lauaretur. Quæ ipsam quoque prædicatorum suorum vigilantia 1,Cer.10,4 plenius exeques, fubdir: [Et petra fundebat mihi riuos olei.] Quia petra nomine Chriftus accipitur, prædicator egregius fatetur, dicens: Petra autem erat Christus. Quæ videlicet petra nunc ad v fum fanctæ Ecclefiæ olei riuos fundit: quia in ea loquens Dominus prædicamenta vnæjonis intimæ emanat. De hac petra olei riuus exijt, Liber Matthæi, liber Marci, liber Lucæ, et liber Ioannis. In diuertis huius mundi partibus quot prædicamenta edidit, tot petra hæc per ora Apostolorum omnium olei riuos fudit. Toties adhuc de petra hac olei riuus funditur, quoties a sancto Spiritu vngendis memibus auditorum, ca quæ in libris vereribus de Christo dicta funt, explanantur. Et riui vocantur olei: quia decurrunt et vingunt. In quibus quifquis tingitur, quifquis vagitur, interius impinguatur. De qua nimirum pinguedine Pfalmilla ait : Sicut adipe E et pinguedine repleatur anima mea. Potest nomine olei, ipsa sancti Spiritus ynctio defignari, de qua per Prophetam dicitur: Computrescit iugum a facie olei. Iugum quippe a facie olei computrescit : quia dum fancti Spiritus gratia vngimur, a captiuitatis nostræ seruitute liberamur : dumq. maligni spiritus dominatio superba repellitur, iugum conteritur, quo libertatis nostra colla premebantur. De hoc rursus oleo scriptu eft : Vinea facta eft dilecto meo in cornu filio olei . Filius quippe olei , fidelis populus

dicitur, qui ad fidem Dei interna fancti Spiritus vnctione generatut: Multiset go tunc fancta Ecclesia tribulationibus depressa, dona spiritus et mira que nunc habet prædicamenta ad memoriam reuocet, er suum silentium deploret, dicens : [ Petra fundebat mihi riuos olei. ] Quibus verbis congrue subijeit. : [ Quando procedebam ad portam ciuitatis, et in platea parabant mihi cathedram. Videbant me iuuenes et abiconde-

Ifaie. 10.f Ifaia 5. 4

Pfal. 62.

A bantur, et senes affurgentes stabant. Principes cessabant loqui, et digitum superponebant ori fuo. Vocem fuam cohibebant duces, et lingua coru gutturi fuo adhærebat. I Mos vetetum fuit, vt seniores in porta consisterent, et causas introenntium iudicarent, quatenus tanto effet pacificus vrbis populus, quanto ad hanc discordes ingredi non liceret. Sed nos facram historiam venerantes, hæc egisse beatum lob pro cultu iustitiz certum tenemus, atque ad indaganda allegoriz mysteria ducimur. Quidergo per ciuitatis portam nifi bona quæque actio delignatur, per quam anima ad conuentum regni calestis ingreditur ? Vnde et Propheta ait : Qui exaltas me de portis Tal, 9. mortis, vt annunciem omnes laudationes tuas in portis filia Sion. Porta quippe mortis, funt actiones praux, que ad interitum trahunt. Quia autem Sion speculatio dicitur, portas Sion, actiones bonas accipimus, per quas supernam patriam ingre-B dimur, ve Regis nostri gloria contemplemur. Quid vero per cathedram, nisi magisterij auctoritas designatur? Græca autem lingua platea pro latitudine dicitur. Nunc ergo fancta Ecclesia ad ciuitatis portam procedit: quia vt aditum cælestis regni percipiat, in fanctis se actionibus exerit. Cui in platea paratur cathedra, quia in magnæ auctoritatis latitudine sui magisterij exhibet libertatem. Que enim recta que sentit, publica voce prædicat, quasi in platea super chatedram sedet, cum nullum de suaprædicatione metuit, nullius pressa terroribus, se sub silentio abscondit. An non in publico ad docendum præfidet, quam fimul et fentiendi veritas, et docendi potefas fulcit ? Sed cum ad portam procederet, et in platea fuper cathedram federet, quid a leuibus, quid ve a grauibus agetetur, adiungit dicens: [ Videbant me iuuenes, et abscondebantur, et senes affurgentes stabant. ] Si historia intendimus, que C dixit ctedimus : si allegotia, qua pradixit videmus. Iuuenes namque dici solent qui

nulla confilij grauitate fulciuntur. Senes vero non cos scriptura sacra vocate consueuit, qui fola quantitate temporum, sed morum grandauitate maturi sunt. Vnde per quemdam Sapientem dicitur : Senectus enim venerabilis eft , non diuturna , Sapien 4. 6 neque numero annorum computata. Cani autem funt sensus hominis, et ztas senecturis vita immaculata. Vnde recte quoque Dominus ad Moyfen dicit : Congrega. Num. 11. d mihi feptuaginta viros de fenioribus Ifrael, quos tu nosti quòd senes populi funt. In quibus quid aliud quam senectus cordis requiritut, cum tales iubentur eligi, qui senes effe sciuntur ? Si enim sencetus in eis corporis quæreretur, a tantis sciri poterant, a quantis videri . Dum vero dicitut : Quos tu nosti quod senes populi funt , profecto

liquet, quia senectus mentis, non corporis eligenda nunciatur. Sanctam ergo Eccle- 14n fiam vident nunc juuenes et absconduntur, senes vero ei affurgentes affistunt: quia vigorem eius atque rectitudinem immutari formidant, grandæui glorificant. Leues quippe funt qui fugiunt, graues vero atque perfecti hanc vitæ fuæ meritis affurgendo venerantur. Disciplinam quippe islius perfecti diligunt, imperfecti reprehendunt. Vident ergo hanc inuenes et absconduntur : quia deprehendi in suis occultis actibus metuunt. Senes vero assurgentes stant : quia perfecti quique ex humilitate. indicant, quantum in bona operatione profecerunt. Sed quia hac de suis loquitur, narret quoque qualiter ab exteris timeatur. [ Principes cessabant loqui , et digitum superponebant ori suo. Vocem suam cohibebant duces, et lingua corum gutturi suo adhærebat. ] Qui hoc loco alij duces intelligi vel principes possunt, nili hæreticæ prauitatis auctores ? De quibus per Pfalmittam dicitur : Effusa est contentio fu. Pfal. 106. per principes corum, et seduxetunt cos in inuio, et non in via. Ipsi etenim dum di-

pensationem Dei petuerse interpretari non metuunt, profecto plebes subditas non in earn viam que Christus est, sed in inuium trahunt. Super quos recte quoque esfusa contentio dicitur : quia suis sibi vicissim allegationibus contradicunt. Arius quippe tres personas in divinitate suscipiens, tres etiam deos credidit. Quem contra Sabellius vnum Deum suscipiens , vnam credidit esse personam. Inter quos fancta Ecclesia rectum prædicationis suæ tramitem indeclinabiliter tenens, et vnum Deum prædicans, tres personas contra Sabellium asserit, et tres personas asserens, vnum Deum contra Arium confiterur. Quia autem in facro eloquio Manichaus virginitatem laudati competit, coniugia damnauit. Atcontra louinianus quia concedi coningia cognouit, virginitatis munditiam despexit. Vnde fit vt semper hæreticis petueria intelligentia confusis, vicissim sibi corum nequitia et in-S.Greg. Tom.2, Rrr

culpa concordet, et in sententia discrepet. At contra sancta Ecclesia per medias A vtrarumque partium lites,ordinata pace graditur: et sic scit superiora bona suscipere, ve nouerit etiam inferiora venerari, quatenus nec fumma æquet infimis, nec rurfum ima despiciar, cum summa veneratur. Nunc ergo hæreticarum plebium principes, auctoritatem fanctæ Ecclesiæ perpendentes cessant loqui, et quasi ori suo digitum superponunt, dum falsis querelis non ratione vocis se reprimi, sed virtutis manu significant. Vocem suam duces cohibent: quia nimirum hi, qui post se errantes populos trahere conantur, ne loqui peruería nunc audeant, et auctoritatis frenantur pondere, et virtute rationis. Quorum lingua suo gutturi adhæret : quia etsi peruersa loqui libera voce non audeant, intus tamen apud fe contegunt cuncta, que contra veram fidem proponere falsa moliuntur. Horum ergo temporum, sequenti tribulatione deprehenfa, reminiscens Ecclesia deplorat, dicens: [Quando procedebam ad portam ci- B uitatis, et in platea parabant cathedram mihi. Videbant me iuuenes, et abicondebantur, et senes assurgentes stabant. Principes cessabant loqui, et digitum superponebant ori suo. Vocem suam duces cohibebant et lingua corum gutturi suo adhærebat.] Ac si aperte dicat : Cum prædicare mihi voce publica licuit, omnis qui meæ veritati non fuit subiectus, expauit. Illo namque tempore cum sancta Ecclesia aduersitate præmitur, prauis quibusque prædicatoribus licentia locutionis datur. Quod longe ante Thren. 4. 4 Hieremias intuens air: Sed et lamiæ nudauerunt mammam, lactauerunt catulos suos. Quid namque lamias, nisi hæreticos appellat, humanam quidem faciem, sed belluina per impietatem corda gestantes? Qui tune mammam nudant, cum errorem suum libere prædicant. Tunc catulos lactant: quia male sequaces paruulorum animas dum

> Quod rettoribus Ecclesia summopere attendendum est , quod in disciplina rigore mansucti fint . . Caput X 1 1.

peruersa infinuant, ad impietatem nutriendo confirmant. Sequitur:

Vris audiens beatificabat me, et oculos videns testimonium reddebat mihi.] Du A beatificari se ab audientibus, sibiq. testimonium reddi a videntibus fatetur, beasus lob qualis in fermone, qualis in opere fuerit, oftenditur. Neque enim aut in opere iam perfectus est, cui adhuc linguæ prauitas contradicit: aut in sermone laudabilis qui hoc quod loquitur, opere non oftendit. Vt igitur beatus Iob amicorum suorum increpationibus exactus, vtraque se habuisse perhibeat, sese et audientibus et videntibus venerationi fuisse manifestat. Quod si ad vocem sancta Ecclesie referamus, ille D eius verba beatificat, qui ca quæ andierit, opere consummat. Ille ei testimonium reddit, qui exemplis vita illius bene viuendo respondet. Sanctam etenim Ecclesiam ille veraciter videt, cuius testatur vita, quia videt. Ad hoc namque bonorum intra eam. rectitudo cernitur, ve quique hanc viderint, a fuis pranitatibus corrigamur. Nec dum ergo intra fanctam Ecclesiam videt bonos, qui non est emendatus a malis. Sed vado ei testimonium reddarur, ostenditur cum subiungit: [ Eo quòd liberassem pauperem vociferantem, et pupillum cui non erat adiutor. Benedictio perituri inper me veniebat, et cor viduz confolatus fum. ] Magnæ mifericordiæ ilta funt opera, liberare vociferantem pauperem, pupillo adiutorium ministrare, periturum eripere, cor viduæ confolari . Superius enim dictum est quid exhibuit per doctrinam . Air namque ; [ Auris audiens beatificabat me. ] Nunc autem narrat que per mifericordiam impen- E dit, dicens: Eo quòd liberassem pauperem vociseramem et pupilsu cui non erat adiutor. Vox quippe cu opere fibi neceffario concordat. Hac beatus lob et exhibuit fubditis, et tamen per fanctam Ecclesiam exhibenda signauit. Quæ vtrumq. nunc incessabiliter exercet, ve videlicet filios suos er loquendo pascat, et defendedo protegat, quatenus et per verba bonos fatiet, et per patrocinia tucatur a malis. Bene auté scriptum est: Germinet terra herba virentem et facientem semen, et lignum fructiferum faciens fructum iuxta genus fuum. Quod fic est veraciter factum, ve fignificaret faciendum.Per terra quippe figuratur Ecclesia, quæ et verbi nos pabulo reficit, et patrocinij vmbra-

Gene.z.a

culo custodit, quæ et loquendo pascit, et opitulando protegit: vt non solum herbam 16. refectionis proferat, sed et cum fructu operis, arborem protectionis. Perpendendum quoque video his qui plebium gubernationibus præfunt, quod superius dicens :

# In vigelimumnonum caput B. Iob. 747

A . Videbane me iuuenes, et abscondebantur: nunc astruit: [Cor viduæ consolatus sinm.] Quanta disciplina regiminis, vt ante eum iuuenes abscondantur, quanta mansuetudo pietatis, vt per eum viduarum corda confolentur. Sunt namque nonnulli ita di- Parte 1. 415. mansueri, ve perdant districti iura regiminis. Vnde cunctis rectoribus veraque summopere funr tenenda, ve nec in disci plinæ vigore benig nitatem mansuetudinis , nec rurium in mansuetudine districtionem deserant disciplinæ : quatenus nec a compasfione pietatis obdurescant, cum contumaces corrigunt, nec disciplinæ vigorem molliant, cum infirmorum animos consolantur. Regarergo disciplina vigor mansuetudinem, et mansuetudo ornet vigotem, et sic alterum commendetur ex altero, ve nec vigor sit rigidus, nec mansuetudo dissoluta. Hæc autem quæ supra diximus pieratis

B opera, fancta Ecclesia et corporaliter exhibet, et spiritaliter exhibere non cessat. Nam pauperem vociferantem liberat, cum peccatori veniam deprecanti, eas, quas commiserar culpas, relaxat. De talibus quippe pauperibus dicitur : Beati pauperes spiritu quoniam ip forum est regnum cælorum. Et talium pauperum clamor est Psalmistæ voce dicentium : Cito nos anticipet misericordia tua : quia pauperes sacti sumus ni- 7/al. 18. mis. Pupillum vero cui non est adiutor liberat, dum ynusquisque mortuo antiquo pa tre diabolo, ad fancta Ecclesia sinum cutrens, in ea exhortarionis adiutorium inuenit, qui iam desideria mundi persequentis sugit. Potest pupilli nomine, sidelis quisque etiam propter mortem boni patris intelligi : cuius ad tempus visione destitutus eft, quamuis folacio destitutus non est. Benedictio etiam perituri super cam venit, cum peccatoris intetitum præuenit, et cum sanctis exhortationibus, a culpæ fouca

C reducit. Vnde scriptum est: Qui conuerti secerit peccatorem aberrore viæ suæ, salua- 14000, 5. 4 bit animam eius a morte, et operit multitudinem peccarorum. Si enim magnæ mercedis est a morte eripere carnem quandoque morituram, quanti est meriti a morte animam liberare, in cælesti patria fine fine victuram? Cor autem viduæ confolatut, dum fideli cuique anima qui aternas Domini retributiones natrat, quasi viri sui bona ad memoriam reuocat. Cui quia spiritalitet anima iuncta est, eo mortuo vidua dicirur, fed fanctæ Ecclesiæ vocibus ex chuaresutrectione resouetur. Magnam ergo confolationem cor viduæ fuscipit, quando fidelis anima in verbis Ecclesiæ de aduentu illius aliquid, cui spiritaliter est conjuncta, cognoscit. Sequitur: [ Iustitia indutus fum, et vestiui me sicut vestimento.] Vestimento, viique cum vestimur, ex omni parte circumdamur. Ille ergo iustitia sicut vestimento vestitur, qui se vadique bono opere

D protegit, et nullam partem actionis fux peccato nudam relinquit. Nam qui in alijs actionibus iustus est, in alijs iniustus; qualibbe latus cooperuit, illud nudauit, nec iam bona funt opera quæ fubortis alijs prauis operibus inquinantur. Hinc enim per Salomonem dicitur: Qui in vno offenderit , multa bona perdet. Hinc Iacobus dicit : Qui- Eccle, 9.4 cumque totam legem seruaucrit,offendat autem in vno, factus eft omnium reus: Qua Iacob, 2,6 videlicet sententiam suam ipse diligenter exposuit, cum subiunxit: Qui enim dixit; Non mochaberis, dixit et, Non occides. Quod si non mochaberis, occidas autem facus es transgressor legis. Cordis ergo oculis circumquaque porrectis, vadique nobis 17. adhibenda custodia est. Vnde recte quoque per Salomonem dicitur : Omni custodia Pronerb 4.4 ferua cor ruum, quia ex ipso vita procedit. Dicturus enim custodia, præmisit omni vt videlicet vnufquifque hinc inde se diligenter inspiciat, et quamdiu in hac vita est, contra spiritales inimicos in acie se positum sciat, ne mercedem quam per has actiones colligit, per alias amittat, ne hinc hosti fores obstruat, et aliunde adirum pandat. Si qua etenim ciuitas contra infidiantes inimicos magno valletur aggere, fortibus cingatur muris,ex omni parte infomni muniatur cuftodia: vnum vero in ea foramen tantummodo immunicum per negligentiam relinquatur, inde proculdubio hostis in-geedirur, qui vndique exclusus videbatur. Pharicrus namque ille, qui in templum

oraturus alcendit, ciuitatem mentis sua quanta munitione vallauerit, audiamus: leiuno, inquit, bis in sabbato, decimas do omnium que possideo. Qui præmisir: Gra- Luca 18.6 tias ago tibi, magna certe munimina adhibuit. Sed videamus vbi intidianti hosti immunitum foramen reliquit : quia non sum sicut publicanus ifte. Ecce ciuitatem cordis sui insidiantibus hostibus per elationem aperuit, quam frustra per iciunium et eleemofinas claufit. Incaffum munita funt ceteta, cum locus vnus de quo hosti patet S. Greg. Tom. 2. Rrr 2

adius, munitat non eft. Gratias refte egit, fod peruseft fe füper publicasuum extulit. A Guiuratem covidui extullendo produiti, quam adhimodore largineito fertuatie. Vich eft per abditentiam gusta, deft ruch vestrain gluties, füperas eft largitate renacia, suaritia deperfic. Quibas hoc blache bus adhum eredimus? Sed opot labores vino vicio percutifi ecciderunt, quanta boas vinus eulpzegladio furi perempta. I Vade magnopere opotratere boas femper agreer, et ab ipin son boniti operbine caute in cogitatione cutfodure in efi mentem eleuant, boas non fint, que non auctori militant, toel clationi.

Quòd qui vitia superant, cum de vittoria sua superbiunt, ipso boste super se ruente intereunt. Capu X I I I.

D Equa re non inordinate a gimus, fi ex libris, licer non canonicis; fod ramma da dinicationem Ecclier deits, refilmonium profersimus. Eleazaramque in 1.Math. 6. prilio clephanem freina frauit, fed fub ipfo que me extinnit occubuit. Quo ergoi fita que fub ipfo que me extinnit occubuit. Quo ergoi fita que fub ipfo que fub inquiente que fut inquie

qui agit bomun quod pracipitur, fed quod operaturs fuerin non cut footi, cui hoc fubrepit quod prohibetur. Be acusi sigiur lo lo qui ar comin jarare bono fe opera escatara, dicata lutina indutus fum, et veltui me fietu velfimento. Voi provinus fubelditu. E tidademate indicio moc. Jultorum indicia rede diademati comparaturarajui aperatu
gni operiti gloriam, ad retributionis ductunt coronam. Que nimirium indicia fecum
ad apenda homa fe velementera acondium, ded perpetratis malitufifirde redarguit.
71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-71000-710

atque ante oculos se es proximum statutur, set deductur ad medium regulam testa.

Math.4.4 m. qua diciture. Que vultis va faciatur vobis homisee, er vo seadem facitei illis.

Transfrum in se personam proximi, es solicite attendunt, quid sibi sira ellent, seri vel non seri iude volusistent es consistente since accessione es instructura de legis in soro cordis examinant. Bene ergodiciture Cogitationes instruminatori de la compania de la soliciture qui a persona con la terrenia et infiniis, sed surfum remunerari concupsionen. Sequirare soliciture qui a persona on in terrenia et infiniis, sed surfum remunerari concupsionen. Sequirare soliciture qui a persona on in terrenia et infiniis, sed surfum remunerari concupsionen. Sequirare soliciture qui a persona de la compania de la soliciture qui a persona de la compania de la soliciture qui a persona de la soliciture qui a persona de la compania de la soliciture qui a persona de la compania de la soliciture della compania della della

2nid in proserende sententia nibil perperam agendam set, ne qualibes temere dista indiscusa et impereta reddamus Caput XIIII.

Culus sui cxco, et pes claudo. Pater eram pauperum, et causam quam nescie-

se sequentibus exemplum dedit, vt ipsi quidem virtutes suas occultare desiderent,

Dam, diligentifime innefligabam. 3] Inter hæt lettorisanimus forfitan quartat, our batus loft luar am fubiliter vitures enumerer. Sanchorum quipe virorum eft, bona qua fecerino occultare, ne contingar cos lapfum elarionis incurreta.

Manh. 6. Va bee per femeipfam werka alcia: Jarnedia en infiltam welvram faciatis ocram hominibus, va videamini ab eis: Hince fleetam quòd duos excess usta viam fedentes de la companio del la companio de la companio de la companio del la companio de la companio de la companio del la c

et tamen, et alijeorum exemplo proficiant, prodantut inuiti, et facta quidem sua occultando,

### In vigesimumnonum caput B. Iob. 2

A occultando feipfos cuftodiant, fed dum produntur inuiti, bona ad proximos fuos exempla transmittant . Occultentur ergo studio, necessitate publicentur, et corum. occulatio sit custodia propria, corumq. publicatio sit vtilitas aliena. Rursum quia feriptum eft : Neque accendunt lucernam , et ponunt cam sub modio , sed super can- Matt. s.b delabrum, ve luceat omnibus qui in domo funt . Sic luceat lux vestra coram hominibus, ve videant opera vestra bona, et glorificent patrem vestrum qui in calis est. Aliquando fancti viri et coram hominibus compelluntur bona facere, aut eadem hominibus fua facta narrate, fed ad eum finem omnia referentes, vt non ipfi eifde operibus, fed pater corum qui in caliseft, debeat glorificari. Dum enim fancta pradicant, ipía prædicatio corum fortalle despicitur, quorum vita nescitur. Compelluntur ergo vitam suam dicere, vt auditorum suorum valeant vitam mutare. Et facta fua referunt, ve venerationi fint : venerari appetunt, ve reuerentet audiantur. Scri- Ezech, 1.4 peum quippe est: Cum eleuarentur animalia de terta, eleuabantur paritor et rotæ: quia videlicet cum auditorum mentes prædicantium vitam suspiciunt, necessario vrique etiam vim prædicationis admirantur. Hinc est ergo quod prædicatores boni et honorem propter elationem fugiunt, et honorari tamen propter imitationem velint. Sie nimirum Paulus Apostolus discipulis loquens et honorem fugit, et tamen quantum effer honorandus, often dit. Nam cum Theffalonice fibus diceret: Neque enim aliquan- 1.Tbf. 2. a do fuimus in fermone adulationis, ficut scitis, neque in occasione auaritia, Deus teftis eft, securus adiunxit: Neque quarentes ab hominibus gloriam, neque a vobis, neque ab alijs, cum possimus oneri vobis esse ve Christi Apostoli, sed facti sumus paruuli in medio vestrum. Rursus Corinthijs, honorem fugiens, dicit : Non enim nolme: 1. Cor. 4. b C tipsos prædicamus, sed Iesum Christum Dominum nostrum, nos autem seruos vestros per Iesum Christum. Quos tamen videns falsorum Apostolorum persuasionibus a verz fidei tramite deuiare, eis se summopere quantum esset venerandus, ostendit dicens: In quo quis audet, in insipientia dico, audeo et ego . Hebrai sunt, et ego. Israeliex funt, et ego. Semen Abrax funt, et ego. Ministri Christi funt, et ego. Ve minus sapiens dico, plus ego. Quibus etiam subiungit:quòd ei quoque tertij cæli secreta patuerint, quod raptus etiam paradifi arcana penetrarit. Ecce honotem fugiens, fernum se discipulorum predicat . Ecce honorem pro vtilitate audientinm quærens, falsis Apostolis vitæ suæ merita superponit. Egit quippe doctor egregius, vt dum ipse qualis effet, agnoscitur, et vita er lingua male prædicantium eius comparatione vilesceret : illos videlicet commendaret, si se absconderet, cumq. se non ostenderet, er-D rori locum dediffet. Miro igitur modo et humilitatis exhibet gratiam, et vtilitatis quærit incrementum, vt et seruum se discipulorum prædicet, et aduersarijs potiorem demonstrer. Oftendir discipulis quid humilitatis acceperit : oftendit aduersarijs quid fublimitatis. Innotescit discipnlis qualis apud se maneat in cogitatione. Innotescit aduerfarijs qualis foris appareat in operatione. Sancti ergo viri cum coguntur bona narrare que faciunt, non elationi sermunt, sed vtilitati. Vnde beatus lob amicis suis se iniuste increpantibus, atque ideireo nescientibus bona sua loquedo aperit, ve nimiru discerent, non contra eius vită increpantes erigi , sed hanc tacentes imitari: quamuis, ve supra iam diximus, hunc ad memoriam facta sua reducere, inuicta ab increpantibus desperatio compellebat. Nam inter tot dolores vulneris, et verba desperationis, cum bona quæ fecit narrat, quasi collapsum verbiset verberibus ad spem animu re-E format. Dicat ergo bona que fecit, vt non cogatur inter tot mala de se desperare que audit: [Oculus fui cæco, et pes claudo. ] Cum iancti operis exempla pensamus, intuendu nobis prius est, quam rectus narrandi ordo seruetur, ve ante iustiria, et post misericordiz opera describatur. Ille quippe bene agit que pia fint, qui scit prius seruare que iusta : ve collatus in proximis riuus misericordiz, de iustitiz sonte ducatur. Nam multi proximis quali opera misericordia impendut, sed iniustitia facta non deserunt. Qui si veraciter proximis misericordiam facere ftudent, sibi ipsis prius debuerant iufte viuendo mifereri. Vnde scriptum eft : Miserere anima tua placens Deo. Qui ergo Eccl. 30, d misereri vult proximo, a se trahat necesse est originem miserendi. Scriptum namque eft : Diliges proximum tuum ficut teipfum . Quo modo ergo alteri miferendo pius Dent. 6.4 est, qui adhuc iniuste viuendo sit impins sibimetipus Vnde per quemdam sapiente dicieur: Qui sibi nequam est, cui bonus erit. ? Ad exhibendam quippe misericordiam ve Eccli.14. e S.Gteg. Tom. 2. indigen-

iodigentibus plene exterius valeat impendi, duo fibi necessaria congruunt, idest, homo A qui prabeat, et res qua prabeatur. Sed longe incomparabiliter melior est homo quam res. Qui itaque indigenti proximo exteriore substantiam præbet, sed vitam suam a noquitia non custodit, tem suam Deo tribuit, et se peccato. Hoc quod minus est, obtulit auctori, et hoc quod maius est, seruauit iniquitati. Beoe itaque per beatum lob prius dicitur : lustitia indutus sum et vestiui me sicut vestimento, et sicut diademate iudicio meo. Ac deinde subiungitur: Oculus fui ceco, et pes claudo. Quia tuoc est apud Deum oblatio vera rectitudinis, cum de radice iuftitia procedunt rami pieratis. Sed quia in ipfo misericordia opere plus solet apud internum iudicem animus pensari quam factum, notadum quod caci oculum fuiffe fe afferit, pedem claudi. Hac etenim dicens, profecto indicat quia et illi per semetipsum manum prabuerat, et hunc portando fustinebat. Ex qua re colligitut, super egenos ac debiles quantum misericordia: B illius viscera fundebantur. Vode et subditur: [Pater eram pauperum.] Quæ videlicet verba fi ad vocem sanctæ Ecclesiæ typica interpretatione referamus, ipsa est oculus caco, quia per verbum lucer: ipía pes claudo, quia per adiutorium cootinet. Cacos enim prædicando illuminat, claudos vero opitulando fustentat. Cæcus quippe est, qui adhuc quo pergat, non videt. Claudus autem eft, qui non porest ire quo videt. Crebro namque peccatum aut ignorantia aut infirmitate perpetratur, ve vel oesciat homo quid velle debeat, vel noo omne quod voluerir possit. Quod cootra recte per Psalmistam dicitur: Dominus illuminatio mea et falus mea. Quia enim Dominus et scientiam et virtutem præber, et contra ignorantiam illuminatio, et contra infirmitatem falus vocatut. Hinc etiam de iniquis dicitur : Fiant viæ illorum tenebræ et lubricum. vt scilicet per tenebras quo ire debent noo videant; qui etsi recta viderent, in eistamen &

Pfal. 26.

vr feilicer per renebras quoire debentano videant: qui effi recla viderent, ine is samen per lubricum flare non poffent... Ilit izaque per lubricum flare hona claudicante; illi per tenebras, qua bona icquantur ignorant. Sanclà icquue Eccleia externis tribulia-tionibus deprelendi, antiquorum reminifetur temporum, quanbo et doccado illuminionibus deprelendi, antiquorum reminifetur temporum, quanbo et doccado illuminioni cum reminioni per per per sentine della consistenti della

Ijaie.9.a Pfal. 17.

filij alieni inueterati funt, et claudicauerunt a femitis fuis. Qui nimirii populus claudus ideireo nominatur: quia faoum greffum in operatione non habuit, quippe qui veroque pede vei noluit, dum vnum testamentum recepit, aliud spreuit . Quem cum ad: se venientem sancta Ecclesia suscipit, quia ei iam vetus tenenti, et nouum testamentum inferit, ad dirigendos greffus illius, quafi alterum pedem iungit. Qni fidelis fan-Eta Ecclesia populus adhuc tecte subiungit: [Pater eram pauperum:] quia videlicet humiles, qui pauperes spiritu dicti sunt, ex eius prædicatione generantur. Sed oportet vt in his omnibus ipfa historiæ fubriliter verba pensemus. Ait enim : [ Pater eram pauperum, et causam quam nesciebam, diligentissime inuestigabam. 1 Plerumque enim multa homines pauperibus largiuntur, non quia coidem pauperes diligunt, fed # quia si minime tribuant, iram iudicij superni formidant : qui si Deum non metuerent, quæ habent date noluissent. Et quidem in booo opere primus incipientium gradus eft, ve qui adhuc proximum ficut se nescit diligere,iam tamen incipiat iudicia superna for midare. Quia igitur aliud est bonum opus ex præcepto, aliud vero etiam ex affectu facere: fanctus vir ve mentem oobis fuæ operationis infinuet, dicat. Pater eram pauperti. Non coim patronum se vel proximum vel adiutorem pauperum, sed patrem suisse tes fatur : quia nimirum magno charitatis officio, ftudium mifericordia vertit in affectu oature, vt cos quali filios cerocret per amorem , quibus quali pater preerat per pro. tectionem. Quia igitur vis misericordia illius naturam fuerat imirata, patrem se pau perum fuisse commemorat. Vbi etiam fubdit. Et causam quam nesciebam diligentiflime inueftig abam. In quibus videlicet verbis penfanda funt omnia quam diffincte

# In vigefimumnonum caput B. Iob. 751

A narrantur, quòd nulla ab eo merces pretermittitur. Iuftus quippe eft in actionibus fuis, pius in infirmitatibus proximorum, strenuus in negocijs pauperum. Qui enim æternæ retriburionis bona cogitat, necesse est vead omnem se causam secuturæ mercedis extendat. Hinc enim per Salomonem dicitur: Qui Deum timet, nihil negligit. Hinc Eccle 7.6 etiam Panlus ait: Ad omne opus bonum parati. Sed inter hæc sciendam est, quia ali- 2. Timot. 1.d quando in actionibus nostris minora bona prætermittenda sunt pro veilitate maioru. Nam quis ignoret esse boni operis meritum, mortuum sepelired Et tamen cuidam, qui ad sepeliendum patrem se dimitti poposcerat, dictum est: Sine vt morrui sepeliant Lucas, mortuos suos, tu autem vade et annuncia regnum Dei . Postponendum namque erat oblequium huius ministerij officio prædicationis : quia illo, carne mortuos in terram conderet, isto antem anima mortuos ad vitam resuscitaret. Per Prophetam quoque primatibus synagogædieitur: Quærite iudicium; subuenite opptesso. Et tamen Pau- Isia 1.e lus Apostolus dicit : Contemptibiles qui sunt in Ecclesia , illos constituite ad iudican- 1.Cor. 6.g dum. Auditores etenim suos ad virtutem sapientia, ad linguarum genera, ad prophetiz quoque indaganda mysteria succendebar, diceus: Æmulamini spiritalia, magis autem ve prophereris. Sed quia spiritalia dona non caperent, si terrena eos negocia de 1.cm. 12.4 pressissent, longe ante pramisit, dicens: Contemptibiles qui sunt in Ecclesia, illos con- 1.Cor. 6.4 stituite ad indicandum. Ac si aperte dicat: Qui minoris meriti sunt in Ecclesia, et nullis magnorum donorum virtutibus pollent, ipfi de terrenis negocijs iudicent, quarenus per quos magna nequeunt, bona minora suppleantur. Quos et contemptibiles nominar, et tamen sapientes vocat, cum dicit: Sic non est sapiens inter vos quisquam, qui

possit iudicare inter fratrem suum? Qua ex re quid colligitur, nisi vt hi terrenas causas C examinent, qui exteriorum rerum fapientiam perceperunt ? Qui autem spiritalibus donis ditati funt, profecto terrenis non debent negocijs implicari, ve dum non coguntur inferiora bona disponere, exercitati valeant bonis superiotibus deseruire. Sed curandum magnopere est, ve hi qui donis spiritalibus emicant, nequaquam proximoru infirmantium negocia funditus deferant, sed hæc alijs quibns dignum est, trastanda committant. Vnde Moyfes quoque ad populum viros pro fe feptuaginta constituit, vt quanto se ab exterioribus causis absconderet, tanto ardentius interna penetraret. Sicq. fit vt fummi viri magis ad spiritalia dona proficiant, dum corum mentes res infime non conculcant, et rurfum viri in Ecclefia vltimi fine bono opere non vi uant, du in rebus exterioribus inueniunt recta qua agant. Sancta quippe Ecclesia sic consistit vnitate fidelium, ficut corpus nostrum vnitum est compage membrorum. Alia nam-D que sunt membra in corpore que intuende luci deseruiunt, alia que a terreno actu minime distunguntur. Oculus quippe luci intenditur, et ne cacati valeat, a puluere custoditur. Pes vero rune suum officium recte peragir, cum suscipiendum terra pulue-

rem non refugit: Que tamen corporis membra vicissim sibi sua officia impartiendo

copulantur, vr pes oculis currar, et oculns pedi profpiciat. Sic itaque sic sanctæ Ecclosiæ membra debent et officio esse distincta, et charitate coniuncta, ve summi viri corum viam prouideant, qui in terrenis negocijs vacant: quatenus velut ad lumen oculorum pes ambulet, et rurium quidquid terrenis negocijs implicati agunt, hoc ad maiorem vtilitatem referant, ve pes cuius via prospicitur, non sibi tantummodo, sed etiam oculis gradiatur. Dum itaque fibi inuicem alterna administratione conueniunt, miro modo agitur, vr quia electi quique vicissim sibimet impendendo quod valent faciunt, E corum fiant opera etiam, que facete ipfi non possunt. Sed inter hec sciendum est, quia cum proximorum causis exterioribus, qui apre deseruiant, desunt, debent hi quoque qui spiritalibus donis pleni sunt, corum infirmitatibus condescendere, terrenisq. illorum necessitatibus inquanrum decenter valeant, charitatis condescensione seruire. Nec tædere animnm debet, fi fenfus eius contemplationi spiritalium semper intentus, aliquando dispensandis rebus minimis quasi minoratus inflectitur, quando illud verbum per quod constat omnis creatura, vr prodesset hominibus, assumpta humanitate voluit paulominus ab Angelis minotari. Quid ergo mirum fi homo se propter hominom attrahit, dum Creator hominum er Angelorum, formam hominis propter hominem suscepir? Nec tamen minoratur sensus cum sic attrahitur : quia tanto subtilius foperiora penetrat, quanto humilius pro amore conditoris nec inferiora contemnit. Quid indignum nobis vel difficile eft, fi fupra infraq. animum ducimus, qui eadem

manu

manu corporis lauamus faciem, qua etiam calceamus pedem. ? Beatus igitur Iob A quia cum magna ageret, minima non despexit, dicates f Et causam quam nesciebam , diligentissime inuestigabam . ] Qua in te notandum video, ne ad proferendam 100 fententiam vmquam pracipites effe debeamus, ne temere indifcuffa indicemus, ne ... unangerern. quælibet mala audita nos moucant, ne passim dicta sine probatione credamus . Quod profecto perpetrare pertimescimus, si auctoris nostri subtilins facta pensamus. Inse quippe vt nos a præcipitata fententiæ prolatione compesceret, cum omnia nuda et Gen. 18. 6 aperta fint oculis eius, mala tamen Sodoma noluit audita judicare, qui ait : Clamor Sodomorum et Gomorræorum multiplicatus est, et peccatum eorum aggrauatum.

ante probationem quasi dubitat, nisi vt grauitatis nobis exemplum proponat, ne B mala hominum ante præfumamus credere quam probare? Et ecce per Angelos ad cognoscenda mala descendit, moxq. facinorosos percutit, atque ille patiens, ille mi-Sap. 12.e tis, ille de quo scriptum est: Tu autem Domine cum tranquillitate iudicas, ille de quo scriptum est rursum : Dominus patiens est tedditor, in tanto crimine involutos inueniens, quali patientiam prætermilit, et diem extremi judicij expectare ad vindictam noluit, fed eos igne iudicij, ante judicij diem præuenit. Ecce malum quafi cum difficultate credidit cum audiuit, et tamen fine tarditate percuffit, cum verum agnoscendo reperit: vt nobis videlicet daret exemplum, quod maiora crimina et tarde credenda funt cum audiuntur, et citius punienda funt cum veraciter agnofcuntur. Huius ergo diligentia beatus lob folicitudinem gerens ait : [ Et caufam quam nesciebam, diligentissime inuestigabam. ] Quæ scilicer verba etiam per vocem Ecclesia Q ad interpretationem typicam possumus non inconuenienter referre. Ipsa quippe per electos fuos cum mala carnalium iudicat, hoc quod nefcit, inueffigat : quia mala qua nescit operando, inuestigat per iudicium corrigendo. Sancta iraque Ecclesia cuminiustorum fuerit ad tempus improbitate compressa, reminiscitur dicens: Causam quam nesciebam, diligentissime inuestigabam. Ac si aperte dicat: Mala que in electis meis agendo non noueram, in iniquis hominibus districte iudicando plectebam : Et quia nunc virtute prædicationis (uæ diabolum contetit, atque ex eius ore vaiuf-

est nimis:descendam et videbo vtrum clamorem , qui venit ad me : opere compleuerint, an non est ita, vt sciam. Omnipotens itaque Dominus et omnia sciens, cur

Quod dentibus diaboli pradam eripit , qui ab errore vel malitia aliquem pra-

Onterebam molas iniqui, et de dentibus illius auferebam prædam.] O qualem de ore diaboli prædam tulit, quando ipfum raptorem Saulem conuertendo rapuit, quando adhuc spirans minarum, acceptis epistolis pergebat Damascum, et dum persequendo fideles, congregaret plebem diabolo, cognoscendo fidem ipse ag-18.00 gregatus est Christo. Toties ex iniqui dentibus Ecclesia prædam tulit, quoties ex erroris morfu animam pradicando diripuit. Quis namque iniques verius dici potest quam diabolus? Cuins molas conterimus, quoties differendo contra eius infidias, occulta illius machinamenta monstramus, ac sic de eius dentibus prædam tollimus : quia mentem quam iam ad peccatum frangendo momorderat, ad faintem vitæ con-

cuiusque quem suspicit, animam rapit. Sequitur.

3.Reg. 16. ¢

uertendo reuocamus. Per molas quippe occulte eius infidiz, per dentes vero aperta iam culpæ perpetratio demonstratur. De quibus nimirum molis ac denti- p Pfal. 57. bus per Plalmistam scriptum est : Deus vero contetet dentes corum in ore ipsorum, molas leonum confringet Dominus. Sed sanctus vir ante se afferit molas conterere, ve post de dentibus illius prædam potuisset auferre : quia tunc veraciter prædam de eius dentibus tollimus, cum prius molas illius conterere feimus. Prius enim necesse est occulta consiliorum illius machinamenta prodere, ve auditoris

nostri animam valeamus postmodum ab aperto lapsu reuocare. Huius iniqui molas I.Pet. s. b ipse summus pastor Ecclesiæ prædicando conterebat, cum diceret: Sobtij estote et vigilare, quia aduerfarius vestet diabolus tamouam leo rugiens circuit, quarens quem deuoret, cui resistite fortes in fide. Contra hunc Isonem fancta Ecclesia quia cius infidias conspicit, fidei caulas munit. Cujus roties molas frangit : quoties haresicorum argumenta destruit : toriesq, ab eius dentibus prædam diripit, quoties ab et-

### In vigefimumnonum caput B. Iob.

A rore, quempiam prædicando connertit. Et quia plerique instorum tunc erunt qui se Ecclesiastica pacistempore ab hoc mundo exituros esse crediderunt, beatus Iob dum fua narrat, voces quoque iustorum sequentium indicat, dicens:

Quod sancta Ecclesia filios suos in nido pacis enutriat . Caput X V I.

Icebamq. In nidulo meo moriar, et sicut palma multiplicabo dies. ] Quid hoc loco per nidi nomen exprimitur, nisi tranquilla quies sidei, qua vnusquisque infirmus nutritur? Multitudo quippe illa bonorum, que perfecutionum temporibus fuetit deprehensa, nutrimentorum suorum dies quasi in nido sic in loco quietis, explere se credidit . Nam nisi sancta Ecclesia infirmos quosque filios nunc in nido pacis enutriret, Pfalmifta nou diceret : Etenim paffer inuenit fibi domum, et turtur nidum, vbi reponat pullos suos . Iam quippe domum inuenit sibi passer : quia aternum cali Pfal. 83. habitaculum,noster Redemptot intrauit. Et turtur inuenit nidum:quia fancta Ecclefia amore Conditoris affecta, crebris gemitibus vtitur, et velut nidum fibi, id eft, pacatissimam fidei quierem construit, in qua crescentes filios quasi plumescentes pullos, quousque ad superiora euolent, charitatis gremio calefactos fouet. Igitur quia tung erum, qui pacis tempore se ad superna migrare, id est, a nido euolare crediderunt, corum vox beati lob voce prauenitur, cum ait : [ Dicebamq. In nidulo meo moriar. ]

Quia vero hoc ipsum sibi pacis ocium ex multorum dierum longitudine promittebant, recte subiungit, dicens: [ Et sicut palma multiplicabo dies. ] Palma enim tarde proficit, sed diu in viriditate sublistit. Cum multis autem difficultatibus sancta Ecclesia ad fidei statum venit, et pro collectione plurimorum, in eiusdem fidei gloria C diutius stare concupiscit. Sicut palma ergo multiplicare se dies credidit, que emergente subitæ tentationis articulo, pacis suæ gratiam et tarde a fidelibus adeptam, et citius ab infidelibus interceptam dolet. Nec immerito iustorum vita palmæ comparatur: quia scilicet palma inferius tactu aspera est, et quasi aridis corticibus obuoluta : superius vero et visu et fructibus pulchra : inferius corticum suarum inuolutionibus angustatur, sed superius amplitudine pulchræ viriditatis expanditur. Sic quippe est electorum vita, despecta inferius, superius pulchra: in imo ista quasi multis corticibns obuoluitur, dum innumeristribulationibus angustatur; in summo vero illa

quasi pulchræ viriditatis folijs amplitudine retributionis expanditur. Habet quidem aliud palma, quo a cunctis arborum generibus differt. Omnis namque arbor in fuo robore iuxta terram vasta subsistit, sed crescendo supetius angustatur, et quanto pau-D lifper fublimior, tanto in altum fubrilior redditur. Palma vero minor ab imis inchost, et iuxta ramos, ac fructus ampliori robore exurgit, et que tenuis ab imis proficit, vaftior ad fumma succrescit. Quibus itaque alia arbusta nisi terrenis mentibus inueniun- Parte 1, 460, tur elle similia, inferius vasta, superius angusta ? quia nimirum omnes huius saculi 47-409. Omnes dilectores, in terrenis rebus fortes funt, in caleftibus debiles. Nam protemporali haini, gloria víque ad mortem defudare appetunt, et pro ípe perpetua, ne parum quidem in labore fubliftunt. Pro terrenis lucris quasilibet iniurias tolerant, et pro cæletti mer-

cede vel tenuissimi verbi fetre contumelias recusant : terreno iudici toto etiam die asfiftere fortes funt, in oratione vero cotam Domino vel vnius hora momento laffantur. Sæpe nuditatem, deiectionem, famem, pro acquirendis diuitijs arque honoribus tolerant, et earum rerum se abstinentia cruciant, ad quas adipiscendas festinant: superna aute laboriose quarere tanto magis dissimulat, quanto ea retribui tardius putat Hi itaque quati aliarti arborum more deorfum angusti vasti funt, surfum angusti, quia fortes in inferiora subsistunt, sed ad superiora desiciunt. At contra ex qualitate palmarum delignatur proficiens vita iustoru, qui nequaquam sunt in terrenis studijs fortes, et ince lestibus debiles, sed longius atque distantius studiosos se Deo exhibent, quam faculo fuisse meminerunt. Nam cum quibusdam per predicatorem nostrum dicitur : Rom. 6,0 Humanum dico, proprer infirmitatem carnis vestra : ficut enim exhibuistis membra vestra seruire immunditiæ et iniquitati ad iniquitatem, ita nunc exhibete membra. vestra seruire iustitiæ in sanctificationem i corum proculdubio infirmitati condescenditur, ac ficis apertius dicetetur: Si nequaquam amplius poteftis, faltem tales eftote in fructu bonorum operum, quales fuiftis dudum in actione vitiorum, ne debiliores vos habeat fancta libertas charitatis, quam in carne validos habuit víus ter-

riones in bane becam.

renæ voluptatis. Sunt vero nonnulli qui cum caleffia apperunt, arque huius mundi A noxia facta derelinquunt, ab inchoatione sua quoridie inconstantia pusillanimitate deficiunt. Quibus hos nisi arbustis reliquis similes dixerim, qui nequaquam tales su-Vide aunta- perius furgunt, quales inferius oriuntur? Hi quippe ad conversionem venientes,non tales quales coeperunt, perseuerant, et quasi more arborum, inchoatione vasti sunt, sed tenues crescunt : quia paulisper per augmenta temporum patiuntur detrimenta. virtutum: Senfim quippe in eis desideria superna languescunt, et qui robusta ac fortia proposuerant, debilia atque infirma consummant: dumq, ætatis augmento proficiut, quali flexibiles crescunt. Palma vero, sicut dictuest vastior in summitate est quam esse coeperit ex radice: quia sæpe electoru conuersio plus finiendo peragit, quam proponit inchoado, et si tepidius prima inchoat, feruentius extrema confummat: videlicet femper inchoare se astimat, et idcirco infatigabilis in nouitate perdurat. Hanc scilicet iu- B ftorum constantia Propheta intues air: Qui confidur in Domino, mutabunt fortitudi-

Haid. 40.7

në fuam, affument pennas vt aquilæ, current, et non laborabūt, ambulabūt et non deficient. Mutant quippe fortitudinem: quia fortes student esse in spiritali opere, qui dudum fuerant fortes in carne. Assumunt autem pennas yt aquil a: quia contemplando volant. Currunt et non laborant, quia velocibus magna celeritate prædicat. Ambulat et non deficiunt: quia intellectus fui velocitate retinent, yt tardioribus condescendant. In cunctis vero bona que accipiunt, quanto alijs libenter accommodant, tanto ipfi incommutabiles in nouitate perdurant et qui tenues a radice inchoationis exeut, fortes in culminis perfectione conualescunt. Dicat itaque beatus lob ex persona sua, dicat ex voce fancte Ecclefic his, quos pacis tépore ad se couersos habuerat, atque in bonis moribus perseueraturos credebat: [ Dicebaq. In nidulo meo moriar, et sicut palma mul- G tiplicabo dies. ] Quali enim palmam multiplicare fe dies credidit, quæ mentes fideliu ad extremum víque robustiores exurgere putabat. Cum enim multorum corda perfecutionibus coeperint lassara mollescere, dolet iam in se quasi ad debilitatem tendere, quos mirabatur fortia propofuisse. Et quia mente semper spiritali scientia intendit, recte subiungitur : [ Radix mea aperta est secus aquas. ] Iuxta aquas enim radix aperitur, quando ad percipienda veritatis fluenta latentet cogitatio mentis expanditur . Vt enim in superiori libro iam diximus , folet in sacro eloquio radicis nomine occulta cogitatio defignari . Radicem igitur nostram secus aquas aperimus, cum infusioni intima cogitationem taciti cordis intendimus. Qua scilicet verba si ad vocem fanctæ Ecclesiæ ducimus, radix illius ipsa debet incarnatio Redeptoris intelligi . Que iuxta aquas aperta est, du Deus inuisibilis per assumptionem humanitatis sua patuit D aspectibus visionis nostræ. Creator quippe qui in diuinitate videri non porerat, assumpsit a nobis vnde videretur a nobis. Radix ergo secus aquas aperitur:quia auctor hu-

27.

mani generis per humanitate suam hominibus demonstratur. Vnde recte quoque per Tfal. I. Pfalmistam dicitur: Et etit tamquam lignum quod plantatum est secus decursus aquarum. Decurfus quippe aquarum funt quotidiani transirus deficientium popu-Luc. 23.0 lorum. Et de semetipsa Veritas dicit: Si in ligno viridi hæc faciunt, in arido quid fict? Lignum ergo secus decursus aquarum est, qui fructum et protectionem sui nobis vmbraculi proferens, apparuit Creator in carne, vt humanum genus per refurrectionem robustum figeret , quod per defectum quotidie ibat in mortem . Sequitur : [ Et ros morabitur in messione mea. ] Subaudis, dicebam. Messio enim sancta Ecclesia non inconuenicter accipitur, cu perfecta anima corporibus abstracta, velut matura segetes E a terra decifæ, ad cælestia horrea demigrant: quod quia non nostra virtute, sed cælesti gratia largiente agitur, bene ait : [ Et ros morabitut in messione mea. ] Ros namque desuper cadit, messis deorsum colligitur. Ergo ros morabitut in messione: quia gra-

1.Cor.14.d

tia desuper veniens agit, vt digni simus qui de inferioribus colligamur. Ipsa quippe nos desuper infundente, fructum bonorum operum ferimus. Vnde recte quoque per Paulum dicitur: Gratia Dei sum id quod sum, et gratia eius in me vacua non fuit. Si enim quæratur quid sit ros desuper veniens, ait : Gratia Dei sum id quod sum. Si intucamur messem, sub rore crescentem, ait: Et gratia eius in me vacua non fuit, sed abundanrius illis omnibus laboraui . Sequitur : [ Gloria mea semper innouabitur , et arcus meus in manu mea inftaurabitur. Subaudis, diceba. Superiori quip pe sententiæ coniungitur, quod locutione continua fubinfertur, cum ait: [ Dicebamq. In nidulo

A meo motiar, et sient palma multiplicabo dies. ] Ac deinde subiungitur: [Radix mea aperta est fecus aquas, et ros morabitur in messione mea. Gloria mea semper innouabitur, et arcus meus in manu mea instaurabitur. ] Cunctis vera scientibus liquet, quod ad vetustam vitam vitia pertinent, virtutes ad nouam. Hinc enim Paulus dicit: Exuentes vos veterem hominem cum actibus fuis, et induentes nouum. Hinc rurfus Colosa b ait: Vetus homo noster simul crucifixus est. Hinc Pfalmista ex typo humani generis Rom. 6. 4 loquens, inter malignos spiritus deprehensus dicit: Inuereraui inter omnes inimicos Plal. 6. meos. A feruore etenim mentis vel inter spiritales inimicos, vel inter carnales quosque proximos, ipío aliquo modo viuendi víu vetera scimus, et assumptæ nouitatis speciem fuscamus. A qua tamen verustate quotidie si studio circumspectionis inuigilamus orando, legendo, bene viuendo renouamur: quia vita nostra dum lacrymis lauatur, B bonis operibus exercetur, fanctis meditationibus tenditur, ad nouitatem suam fine cellatione reparatur. Beatus igitur Iob sic sua narrat, ve nostra significet : quia san-&a Ecclesia cum fideles suos conspicit ad vita veteris culpas redire, eos quos nouitatem mentis intuetur perdere, cogitur plorare. Prædicator quippe egregius discipulis fuis dicit: Que est enim nostra spes, aut gandium, aut corona glorie? Nonne vos 1. Thes. 2.d ante Dominum? Sancta ergo Ecclesia quasi amissam gloriam deplorat, cum fideles fuos ad vitam veterem redire considerat. Air enim : [Dicebam, gloria mea semper innouabitur: ] quia cos quos in se nouæ vitæ militare credidit, vetustis desiderijs servire cognoscit. Arcus autem nomine in sacro eloquio aliquando malorum insidiæ, ali- 28. quando dies iudicij, aliquando vero ipfa eadem facra eloquia defignantur. Pet arcum quippe insidiæ figurantur, sicut per Psalmistam dicitur: Intenderunt arcum suum, Fsal. 63. C rem amaram. Per arcum quoquedies extremi iudicij defignatur, ficut per eumdemrurfum Pfalmistam dicitur : Ostendisti populo tuo dura , potasti nos vino compun- Pfal. 19. ationis. Dedifti metuentibus te significarionem, yr fu giant a facie arcus. In arcu enim quanto longe trahitur chorda, tanto de eo districtior exit sagitta. Sic nimirum sic extremi judicij dies quanto longe differtur ve veniat, tanto cum venerit, de illo diftrictior sententia procedit. Idcirco autem diuersis nunc cladibus percutimur , vt his correcti, paratiores tunc inueniri valeamus. Vnde illic præmissum est : Ostendisti populo tuo dura, flagella videlicet faculi qua fecururum gravius iudicij diem pracutrunt. Potafti nos vino compunctionis: ve terrena gaudia in lacrymas verterentura

puto tuo dura, Hagella vudelicet lacult que focusarum grasus suicie; diem prasurrunt. Foutil hos wino compucitionis ve terena guada in lacrymas vertecentra.

Dentificamententra for de la computationis vertecentra guada in lacrymas vertecentra.

Dentificamententra for dentificamententra formationis de la computationis de la computationistica del computationistica de la computationistica del computationistica de la computationistica del computati

E egrediuaux illuc; quia nimirum fachi Apotloli ad feriendam gentila vite duntiam cum difficilis verborum [spiculis venerus], Quil girun ho; in loo acust somito, nili facrum eloquium debet intelligi i în chorda etenim telamentum nouum, in cornu vero telamentum tetus accipirur. In area sutem dum chorda trabitur, cornu curautur. Sic in hoc codem facro eloquio dum telamentum nouum legitur, cornu curautur. Sic in hoc codem facro eloquio dum telamentum nouum gentum, cornu curautur. Sic in hoc codem facro eloquio dum telamentum nouum gentum per per la ministrate fa mentum telamentum nouum gentum gentum gentum per per la ministrate facti sur in telamentum nouum gentum gent

Cant. z.c Ephef.6.d

Phil, 2. 6

innouabitur, et arcus meus in manu mea instaurabitur. ] Arcus in manu, est scriptu- A ra facra in operatione. In manu etenim arcum tenet, qui diuina eloquia que inrellectu cognoscit, operatione perficie. Instauratur ergo arcus in manu, dum quidquid in facro eloquio studendo cognoscitur, viuendo completur. Hinc etiam Salomon du fortes spiritalis pugna describerer bellatores, ait: Omnes tenentes gladios, ad bella doctiffimi . Quid namque in diuina scriptura per gladium figuretur, Paulus aperuit, dicens : Et gladium spiritus, quod est verbum Dei . Salomon autem non ait : Omnes habentes gladios, sed tenentes: quia videlicet verbum Dei non est mirabile solummodo scire, sed facere. Habet quippe, sed non tenet gladium, qui diuinum quidem eloquium nouit, sed secundum illud viuere negligit. Et doctus esse ad bella iam non vellet, qui spiritalem quem habet gladium minime exercet. Nam resistere tentationibus omnino non sufficit, qui hunc verbi Dei renere gladium male viuendo postpo- B nit. Sancta itaque Ecclesia que subsequenti persecutione deprimitur, malorum abundantiam, et bonorum inopiam pensans, beati Iob vocibus damna sua prænunciat, dicens:[ Dicebaq. in nidulo meo moriar, et sicut palma multiplicabo dies. Radix mea aperta est secus aquas, et ros morabitur in messione mea . Gloria mea semper innouabirur.et arcus meus in manu mea instaurabirur. ] Quæ videlicet cuncta considerans, nequaquam spe cassa fallebatur. Nam perfecti quique multos nunc eius conspiciunt adjutores, sed pensant proculdubio quod emergente persecutionis articulo, ex his plerique hostes illius fiunt, qui esse pacis tempore eius ciues videntur. Non autem de omnibus ita desperant: sed tamen plerumque contingit, vt hide quibus majorem fidei fiduciam habuerant, ipsi eiusdem fidei hostes atrociores fiant : vt eos tunc videant contra facra eloquia agere, ex quorum se operatione crediderant hac eadem sacra C eloquia ad prædicationis gratiam restaurare. Quæ tamen tempora ia nunc inchoasse ingemiscimus, cum multos intra Ecclesiam positos cernimus, qui aut nolunt operariquod intelligunt, aut hoc ipfum quoque facrum eloquium intelligere ac noffe contempunt. A veritate etenim auertentes auditum, ad fabulas conuertuntur, dum omnes quæ ina funt quærunt, non quæ funt Iefu Christi. Scripta Dei vbique reperta opponuntur oculis, fed hac cognoscere homines dedignantur. Pene nullus quarit scire quod credidit. Multirudo ergo bonorum præcedentium arcum suum destrui dolebat, quæ facrum eloquium restaurari semper per studium subsequentium credebat.

LIBRI DECIMINONI MORALIVM FINIS.

#### SANCTI GREGORII

MORALIS EXPOSITIONIS

ATVM

#### IGESIMV LIBE

Continuans reliqua capitis vigefiminoni textus beati Iob.

PRIMVM.



Vamuis omnem scientiam atque Doctrinam scriptura sacra sine aliqua comparatione transcendat, vt taceam quod vera prædicat, quod ad cælestem patriam vocat, quod a terrenis desiderijs, ad superna amplectenda cor legentis immutat, quòd dictis obscurioribus exercet fortes, et paruulis humili fermone blanditur : quòd nec sic claufa est ve pauesci debeat, nec sic patet, ve vilescat : qu'od vsu fastidium

tollit, et tanto amplius diligitur, quanto amplius meditatur quod legentis animum

#### In vigelimumnonum caput B. Iob.

A humilibus verbis adiusar, fublimbus fenfibus learar quòla dipuo modo cum le garnisus erefeirqued a rudhus lectoribus, qua fi recognofeitur, et anné dochi femper non severiment vertego de erum ponder excami, feienita stame o mone a rqui dedirina in presentativa est qua forma de la compania de erum ponder excami, feienita stame o mone a rqui dedirina in presenta locutionis fiue more transferadite; qui a vino codeme, fermone dum narrat textum, prodit inflightenime, trife ficia preprieta discere, vet copio noneri frautra precident, et noti minutato dicendi ordine, cifdem piús fermonibus nouti et a naceda deferibere, et agenda nuocia refundamenta de la compania del compania de la compania del compania de la compania del compania de la compania del compania

pria per fermonfindica, findex Eccleire cuales per intellectà fonat. Ait cuins: Count audebant, grechabant fennotiane, et inenti tacebant act confilium meum. Verbar und addere nibil audebate super illos filiabat eloquium meum. Expectabate me for super illustrate solumna per lechaq quadra dei mbere ferciorum. Hanceretemia papel beart los Britishe finishe dorum reuternisi indultarante credimus. Sed ficut iam fispe dariums, fancta Eccleis hareticorum yel ceramibum tribulationibus per filia, preteritorum reutericimus temporum, jin quibus onne quod ab ca dicitur, cum metu a fidelibus auditur, et aduerfariorum figurante protentisia meloporans, dicitu.

Quanta remerentia leb fuerit apud auditores suos, et quanta discretiona in sermonibus proserendu. Caput 21.

Vi me audiebant expectabant sententiam, et intenti ta cebant ad consiliu meum . 7 Ac si aperte dicat : Non ve hi proterui ac tumidi, qui du veriratis verba suscipere renuunt, prædicationis meæ sentétias quasi docendo procurrut. Cuius nunc discipusi intenti ad eius confiliù tacent: quia verba eius non audent impugnare, sed credere. Vt enim pro-G ficere ex ipsis possint, ea procul dubio non iudicaturi, sed secuturi audist. De quibus recte fubiungitur: [Verbis meis addere nıhil audebät:] quia nimirum tunc hæretici cu contra hanc libertate pessima fuerint effrenati, dictis eius addere aliquid præsumunt, cu predicamentorum eius rectitudine quasi emendare moliuntur : Que adhuc de bonis auditoribus subdit: [Et super illos stillabat eloquiu meum.] In hac stillatione eloquij, quid aliud quam mesura predicationis accipitur?quia oportet vt exhortationis gratia singulis iuxta capacirate ingenij conferatur. Per hoc ergo quod dicitur: Verbis meis addere nihil audebat, reuerenna laudatur audiētium. Per hoc vero quod fubditur: [Et super illos stillabat eloquiu meum.] indicatur dispesatio magistrorum. Debet enim subtiliter is qui docet perspicere, ne plus studeat, quam ab audiente capiatur, prædicare. Debet enim ad infirmitate audientium semetipsum contrahendo descendere, ne du paruis sublimia, et ideireo non prosutura D loquitur, se magis curet ostendere, quam auditoribus prodesse. Iubente autem Domino, non folü phiale ad mensam tabernaculi, sed etiä ciathi preparantur. Quid enim per phia- Exed. 37.6 las,nifi larga prædicatio,quid vero per ciathos, nifi minima et tenuis de Deo locutio defignatur? In mensa igitur Domini, et phialæ preparatur et ciathi: quia videlicet in doctrina facri eloquij, non folu exhibenda funt magna et arcana, quæ deebriant, fed etia parua et fubrilia que quali per gustum notitia pressant. Huius ergo discretissime dispesationis sua, fancta Ecclesia extremis pressa temporibus reminiscatur, et dicat: Super illos stillabat elo-

fullinemused; wera humilitate anditată îndrit cordus agnoticium, we pout fanche proficetionis irrigemus. Vnde Doe role per Plainifiid diciur. A rima mea fine turtera fine aqua "Poli 141. E tibi. His doctrine fluentis infanda Prophet a nos admonet, dices Stitentes venite ad aqui. 70a 15. a. a. a. Qui di in extrema parte aim feculi weba fanche predicationis accipiums, quafa di mibri ferrorimi os cordis a perimus. Nă fi o si neorde non efferțifialmită non diceteri. Labia dolo » Pol. 11. 6 in cordea cordo locurii fiam tanal. Oxigiture corde squi averbis incidiums whime predicationis, how velut ferrorim a perimus fluefas. Que nimură predicatio ex ius ad nos faerificationis de considerationis predicationis pred

quium meum . Vbi apte quoque subiungitur: [Expectabant me sicut pluuiam, et os suum aperiebant quasi ad imbrem serorinum.] Verba quippe sancte predicationis sicur pluuia

temporanel et ferotinam. Temporaneam qui pe pluuiam defin çiui elekti fiis priori tempora legis intelletid contulit. Serotinam quoque pluuiam tributiquia predicari disbus vitimis internationis fiu prioritum fero. Quod qui fancha Ecclefa quoridie annunciare non definit, oca cordis audientium velut ex imbre ferotino infundit. Sequitur.:

S. Gteg. Tom. 2.

S Co

Quod Pralatus quifque ea circa subditos suos debet vii censura, vt cis protempore sic se grauem exhibeat, ot non reddat ediofum, fie hilarem, ot non facsat vilem . C I quando ridebam ad cos, non credebant: et lux vultus mei non cadebat in terram : ] Hæc fiiuxta historiæ verba percipimus, credi necesse est quòd vir fanctus talem se ex-

hibuerit subditis, vt etiam rides timeri potuisset. Sed cum superius patrem se pauperum, viduarum vero consolatorem suisse perhibet, magna valde discretione res indiger, quomodo in tanto terrore regiminis, tanta quoque affuerit lenitas, et mansuetudo pietatis. Sine magna enim benignitatis lenitate non fuit hoc, quod se patrem pauperum, et viduarum confolatorem dicit. Sed rurfum fine magna feueritate non potuit etiam ridens timeri. Qua in re quid aliud docemur, nisi quòd talis debet esse dispensatio regiminis, ve is qui præeft, ea se circa subditos mensura moderetur, quatenus et arridens timeri debeat, et iratus amari ? vt eum nec nimia lætitia vilem reddat, nec immoderata seueritas odiosum. Sæpe enim subiectos frangimus, dum plus iusto vigorem iustitiæ tenemus. Qui profecto vigor jam justitiz non erit, si se sub justo moderamine non custodit. Et sape a disciplinæ metu resoluimus subditos, si nostro regimini hilariratis frena relaxamus: quia dum 3. nos quasi licenter lætos aspiciunt, audaster ipsi ad illicita resoluuntur. Sed vt restoris vultus etiam lætus debeat timeri, necesse est vt ipse vultum sui Conditoris sine cessatione timeat. Illi etenim meti difficile de latitia creditur, qua quod se pro amore Domini continue a filigat, a subditis scitur. Qui enim incessanti astu spiritalis desiderij superna appetit, valde de ea in dubium venit hoc quod aliquando ante homines hilarescit. Vnde et ide beatus Iob non longe post dicturus est: Semper enim quasi tumentes super me sluctus 🔾 timui Deum. Sic quippe metuebat iudicem fuum, quafi imminentes impetus fluctuum, iam iamq. moriturus. Cuius ergo ita mentem mœror diuini timoris infuderat, recte hilaritati illius subditi non credebant: quia cogebantur ridenti non credere, cuius cor in timore Conditoris nouerant, quam continua moestitia tenebat. Hoc quoque iuxta historiam

> Qued fanttorum lux in terrenorum desiderijs non est, quorum conversatio in calis eft. Caput 1111.

non inconvenienter accipitur, quod protinus subinfertur.

Eccle, 2, b 1.Cor.11. d

Pfal. 2.

T lux vultus mei non cadebat in terram. ] Scriptum quippe est: Oculi stultorum In finibus terræ. Rurlumq. per eumdem Salomonem dicitur: Oculi fapientis in capite eius. Paulus quoque ait: Caput viri Christus. Oculi ergo sapientis in capite eius sunt, D. dum Redemptoris sui semper opera qua imitari debeat, conremplatur. Lux ergo vultus eius in terram non cecidir : quia ea quæ terrena funt, per concupifcentiam non aspexit. Sed quia superficiem historiæ sub breuitate discussimus, quid in his intellectu my stico lateat, perpendamus. Vnam effe personam Christum et Ecclesiam plerumque iam diximus, et sepe vox capitis ad vocem corporis : sepe vox corporis ad vocem capitis transit. Qui enim funt in carne vna, nil obstat vt conueniant etiam in voce vna. Dicat ergo voce capitis de electis suis dicat Ecclesia: [Si quando ridebam ad eos, non credebant.] Ridere etenim Dei, est sanctorum vias prosequenti fauore prosperari, sicut de his quoque per vium dicitur, quos in hos feculo felicitatis blandimenta comirantur.: Arrifit illis tempus. V nde econtra ira appellatur Domini, a bonis actionibus infirmari : sicut scriprum est : Nequando irascatur Dominus, et percatis de via iusta. Si igitur irasci Dominus E perhibetur, cum viam iustitiæ homines perdunt, recte arridere Dominus dicitur, cum bona nostra opera fauor gratiæ supernæ comitatur.

Quod grave peccatum sit incanta securitas : et valde ville sit , etiam cum Hamus formidare Caput V. PRINAMS .

C Ed electi quique quadiu in hac vita funt, securitatis sibi considentia non promittunt. Horis enim omnibus contra tentamenta fulpecti, occulti hoftis infidias metuunt: qui etia tetatione cessante, vel sola grauiter suspicione turbatur. Na sepe multis graue periculum incauta securitas fuit: vt callidi hostis insidias non tentati, sed ia prostrari cognoscerent . Vigilandum quippe semper est, vt mens continue solicita numqua relaxetur intentione superna : ne laboriosa deserens, in cogitationibus fluxis, quasi in quibusda mollibus

ftramen-

# .X In trigefimum caput B. Iob.

A firamentis lacens, venienti corruptori diabolo mens ferefoluta profiituat. Semper vero est ad certamen aduersarij erigendus animus : semper contra occultas insidias cautela prouidenda. Hinc etenim Abacuc propheta ait: Super custodiam meam stabo. Hinc rur- Aber. 2.8 fum scriptum est: Statue tibi speculam: pone tibi amaritudines, qui euangelizas Sion. Hirr. 31. a Hinc per Salomonem dicitur: Beatus vir, qui semper est pauidus : qui autem mentis est Pron 18.6 dura, corruet in malum. Hinciteru dicit: Vnufquifque enfis fuper femur fuum, propter Cestic. 1.e. timores nocturnos. Nocturni quippe timores sunt insidia tentationis occulta. Ensis aute super femur, est custodia vigilans: carnis illecebras premens . Ne ergo nocturnus timor,

id eft, occulta et repentina tentatio subrepat: semper necesse oft, ve femur nostrum superpolitus custodia enfis premat. Sancti etenim viri sic de spe certi sunt, vt tamen semper fint de tentatione suspectis quippe quibus dicitur: Seruite Domino in timore, et exultate Pfal. 1. B. ei cum tremore: vt et de spe exultatio, et de suspicione nascatur tremor. Quorum voce iterum Pfalmifla ait: Lætetur cor meum vt timeat nomen tuum. Qua in re notandu quod Pfal. 85. non ait: Lætetur vt fecurum fit: fed, Lætetur vt timeat. Meminerunt namque quamuis corum actio prosperetur, quia adhuc in hac vita sunt: de qua per eundem Iob dicitur: Ten 166, 7 6 tatio est vita humana super terram. Meminerunt rursum quod scriptum est: Corpus quod Sapien. 9. 4 corrumpitur, aggrauat animam: et deprimit terrena inhabitatio sensum multa cogitan-

tem . Meminerunt et metuunt , et certitudinem fibi in se promittere non præsumunt : sed positi inter gaudium spei, et tentationis metum, confidunt et timent: confortantur et titubant: ceruficantur et suspecti sunt. Bene ergo per vocem electi membri sub figura noftri capitis dicitur: Si quando ridebam ad eos, non credebant mihit quia Redemptori noftro quafi arridenti non credimus, dum multis iam eius donis testantibus, et gratiam fa-Q noriseius accipimus: et tamen adhuc sub eius iudicio de nostra infirmitate titubamus. Videamus qualiter Paulo et arridetur iam per supernam gratia : et ipse adhuc quasi non

eredit per suspicionis metum. Iam e calo illi Dominus loquens, ciusq. interius oculos aperiens, exterius claudens, potentiam suz maiestatis ostenderat: iam de eo Ananiz dimerat: Vas electionis mihi estiam adtertium calum super se raptus suerat: iam in para- 18.9.6 difum ductus, arcana verba, quæ dicere non posser, audierat : et ramen adhuc timidus dicit: Castigo corpus meum, evin seruitutem redigo: ne forte alijs prædicans, ipse reprobus 1. Corin. 9.4 efficiar: Ecce arridenti fibi diuine gratic iam credit per spernet necdum tamen credit per securitatem. lam quia bene hac verba Redemptoris nostri vocibus congruunt, etia subauncta testantur, cum dicitur: [Et lux vultus mei non cadebat in terram.] Quid namque terra nifi peccator vocatur: cui prima fententia dictum eff : Terra es, et in terram ibis? Genef. 3.d

D Lux ergo vultus Domini in terram nequaquam cadit: quia visionis eius claritas pecca + toribus non apparet. Scriptum namque est: Tollatur impius, ne videat gloria Dei. Quasi 1/a, 26.1 enim lux in terram caderet, si in extremo iudicio veniens, claritatem maiestatis sue peccatoribus aperiret. Quod si hæc verba ex sanchæ Ecclesiæ voce suscipimus, non incongrue intelligere poterimus, lucem vultus eius in terram non cadere: quia occupatis in terrenis actionibus, vetat fumma contemplationis sue mysteria prædicare. Dicienim infirmis, forma prohibet, ne du incapabilia audiunt, prædicationis verbis quibus subleuari debuerant, opprimantur. Lux quippe ipfa corporea que oculos sanos irradiat, infirmos obscu-rat: et dum lippientibus oculis claritati Solis intenditur, plerumque eis carcitas ex luce. generatur. Saneta iraque Ecclesia oppressa persecutionis tempore, memor autem præteritæ discretionis sue dicat: Lux vultus mei non cadebat in terram . Sed quia ex cius capi-🍍 te hæc verba intelligere cæpimus, in ipfo adhuc quod fequitur exequamur: Ná fubditur :

Qued in corum cordibus qui caruem anima praponunt, Christus non primum locum habet , fed oltimum .

I voluissem ire ad eos, sedebam primus.]Quia in corde reproborum priori loco actiones carnis sunt, et posteriori actiones anima : in corum proculdubio cogitationibus Christus non primus, sed vitimus sedet. Sed electi quique quia ea præ omnibus, quææterna funt, cogitant: et postetiori cura ac minima si qua funt temporalia disponunt, quibus et magistra voce veriratis dicitur? Quarite primum tegnum Dei et iustitiam eius, et hac Man. 6.b omnia adijcientur vobis : in corum corde Dominus primus sedet. Vbi apre præmittitur ; Si voluissem ire ad cos. Quia enim, sicut scriptum est, omnia operatur, secundum consissi, Epbes 1.5 coluntaris fue, non fecundum nostrum meritum: fed quia ipfo ita ve vult, visitatione. S. Greg. Tom. 2.

759

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XX. 760

fua nos Dominus illustrat, Itaque et cum vult venit : et cum venerit, primus sedet : quia et aduentus eius in corde nostro gratuitus est: et appetitus eius desiderij, in cogitatione nostra, aqualis cereris desiderijs non est . Sequitur:

Quòd pradicator circumstantem Ecelesia exitum quem regit , dininarum promissionum au-Eterstatibus debeat consolari . Canus

Y Vmq. sederem quasi Rex circumstante exercitu: eram tamé mœrentiù consolator.] Quali Rex Dominus fedet in corde: quia circumstrepentes regit animorum motus in nostra cogitatione. In mente quippe quam inhabitat, dum torpentia excitat, inquieta frenat, frigida accendit, accensa moderatur, emollit rigida, fluxa restringit : ex ipia hac diuerfirate cogitationum, quafi quidam illu exercitus circumftat. Siue certe quafi Rex fedet circumftante exercitu: quia præfidentem illum mentibus electorum circumftat turba virturum. Qui etiam morrentium confolator est, ex ea promissione qua dicit : Beati qui Matt. 5.4 lugent, quoniam ipti confolabuntur. Et rurfus: Iterum videbo vos, et gaudebit cor veftrum : et gaudium vestrum nemo tollet a vobis. Ea vero que de sancte Ecclesia capite Za4n, 16.6

diximus, nil obflat, fi ad vocem quoque ejufdem Ecclefiz referamus. In ea quippe ordo doctorum quasi Rex præsidet, quem sidelium suorum turba circumstat. Quæ scilicet multitudo fidelium recte quoque exercitus dicitur : quia in procinctu bonorum operum indofinenter quotidie contra tentationum bella præparatur. Corda quoque mœrentium fancta Ecclesia consolatur, dum per præsentis peregrinationis ærumnas afflictas mentes electorum pensat: et has æternæ patriæ promissione lætificat. Considerat etiam quòd cogitationes fidelium diuino fint timore percussa: et quos de Deo conspicit districta audisse ve timeant, agit quoque quatenus et mansuetudinem pietatis eius audiant vt præsumät. Sic G năque fancta Ecclesia fidelibus suis de pietate et iustitia Redeptoris in pradicationis serie fpem miscer et metii: quarenus nec incaute de miscricordia confidant, nec desperate iustitiam timeant. Nam verbis sui capitis formidantes resouet, dicens: Nolite timere pusillus grex: quia complacuit patri vestro dare vobis regnum. Atque iterum præsumentes terret, cum dicit: Vigilate et orate, vt non intretis in tentatione. Rurfum formidantes refouer, di-

Luca 12.d Luce 22. c cens: Gaudete quia nomina vestra scripta sunt in calo. Sed in semetipsis prasumetes deter Luce 10.4 ret, cum ait: Videbam satanam sicut fulgur de cælo cadente. Formidantes refouet, cu diciti 1bidem.c Oues meç voce meam audiunt: et ego cognosco eas, et sequuntur me, et ego vitam æterna do eistet non peribunt in æternutet non rapiet cas uisqua de manu mea. Sed in semetipsis Inan.10. 4 præfumentes deterret, dicens: Dabunt figna magna et prodigia, ita vt in errore inducan-Matth. 24.b tur, si fieri potest, etiam electi, Formidantes refouet, dicens : Qui perseuerauerit vsque in D finem, hic faluus erit . Præfumentes deterret, dicens: Cum venerit filius hominis, putas Luca. 23.6 inueniet fidem in terra? Metuentes refouet, cum latroni dicit: Hodie mecum eris in Paradiso. Sed terret præsumentes, dum Judas ex Apostolatus gloria in tartarum labitur. Do quo per sententia definitionem dicitur: Duodecim voselegi, et vnus ex vobis diabolus Luca 16.d eff. Formidantem refouet, cum dicit: Si dimiferit vir vxorem fuam, et recedens ab co du-

Ibidem. ¢

Ioan. 6.g

Hiere. 3.4 xerit virum alterum, numquid reuertetur ad eum vltra? Numquid non contaminata, et polluta crit mulicr illa? Tu autem fornicata es cum amatoribus tuis multis: tamen reuer-Hiere. 30. € tere ad me, dicit Dominus. Sed præfumentem deterret, cum dicit: Quid clamas fuper con-Hiere. 3.b tritione tua? infanabilis eft dolor tuus. Formidantem refouet, dicens: Ergo faltem amodo voca me : pater meus, dux virginitatis mez tu es. Sed præsumentem deterret, dicenss Ezech, 16. a Pater tuus Amorrhæus: et mater tua Cethea. Formidantem refouet, cum ait: Reuertere aduerfatrix Ifrael: et non auertam faciem meam a vobis, quia fanctus ego fum, dicit Do-

Hiere. 3.b minus: et non irascar in perpetuum. Sed præsumentem deterret, cum Prophetam suum Hiere. 7.6 ab intercessione prohibet dicens; Non assumas pro eis laudem et orationem; quia non exaudiam clamorem corum in tempore afflictionis; quia si steterint coram me Moyses et Samuel, non est anima mea ad populum istum.

Quod in Pralasu Ecclefia fese completti debeant et affettus misericordia, et distrittio Caput

S Ancta itaque Ecclessa auditorum suorum mentem, et de misericordia benignitate subleuar, et de iudicij districtione perturbat : quatenus in prædicatione sua dum bene verumque permifect, electi eius nec de exhibita iuftitia præfumant, nec de præterita.

#### In trigefimum caput B. lob. 2

A iniquitate desperent. Sed hoc quod ait: [Cum sedere quasi Rex circumstante exercitu.era tamen moerentium consolator : ] sciendum nobis est quod valde lectorent adificare eria iuxta historiam potest, si perpendar quomodo bonis rectoribus mixta sit, et regendi auctoritas et benignitas confolandi, Ait enim: Cumq. sederem quasi Rex circumstante exercitur ecce auftoritas regiminis. Eram tamen mœrentium confolator: ecce ministerium pieratis. Disciplina enim vel misericordia multum destituitur, si vua sine altera tenearur. 6. Sed circa subditos suos inesse rectoribus debet, et iuste consolans misericordia, et pie fa- Paria s. diff. uiens disciplina. Hinc est quod seminimi illius vulneribus, qui a Samaritano in stabulum ductus eft, et vinum adhibetur et oleum ; vt per vinum mordeantur vulnera : per oleum, foucantur; quatenus vnuíquifque, qui fanandis vulneribus præest, in vino morium distri- Luca 10.0 Ctionis adhibeat, in oleo mollitiem pietatis : per vinum mundentur putrida, per oleum Toma epid.

B. fananda foueantur. Miscenda cst ergo lenitas cum seucritate, faciendumq; quoddam ex vtraque remperamentum : vt neque multa asperitate oxuleerentur subditi, neque nimia benignitare foluantur. Hoc nimirum illa Tabernaculi arca fignificat, in qua cum tabulis virga fimul, ac manna est: quia cum scripturæ sacræ scientia est in boni rectoris pectore, si est virga districtionis, siret manna dulcedinis. Hinc etiam Dauidait : Virga tua et bacu- PGL 22. lus ruus ipsa me consolata sunt. Virga erenim percutimur, et baculo sustentamur. Si ergo est districtio virga, qua feriati sit er consolatio baculi, qua fustentet. Sit itaque amor, fed non emolliens: fit rigor, fed non exasperas: fit zelus, fed non immoderate sæulens: fit pietas, sed non plus quam expediat parcens. Intueri libet in Moysi pectore misericordia cumi feueritate fociatam. Videamus amantem pie, et districte sauientem. Certe cum Israeliticus populus ante Dei oculos pene inueniabilem contraxisser offensam, ità ve eius rector

C audiret : Descende, peccauit populus ruus: ac si ei diuina vox diceret : Qui in tali peccato Exed. 32.6 lapfus est,iam meus non ests atque sublungerer: Dimitte me, ve irascatur furor meus conzra cos, et deleam cos, faciemo, te in gentem magnam. Ille femel et iterum pro populo cui przerat, obicem fe ad impetum Dei irascentis opponens, air : Aut dimitte cis hanc noxam, aut fi non facis, dele me de libro tuo, quem scripsisti. Pensemus ergo quibus visceribus eumdem populum amauit, pro cuius vim de libro Vitæ deleri se petijt. Sed tamen iste, qui tanto eius populi amore constringitur, contra eius culpas pensemus quanto zelo rectirudinis accendatur. Mox enim vt petitione prima, ne delerentur, culpa veniam obtimuit, ad eumdem populum veniens air: Ponat vir gladium fuum fuper femur fuum, ite et redite de porta víque ad portam, per medium castrorum, er occidar vinulquisque fratrem;

et amicum, et proximum fuum. Cecideruntq, in die illo quafi viginti tria millia hominii. Vide annua D Ecce qui vitam omnium etiam cum (ua morte petijt, paucorum vitam gladio extinxit. Intus artit ignibus amoris: foris accenfus est zelo seueritatis . Tanta fuit pietas, vt se pro illis coram Domino morti offerre non dubitarer: tanta feueritas, ve eos quos diuinitus feriri timuerat, ipic iudicij gladio ferirer . Sie amauireos quibus prafuit, vr pro eis nec fibi parcerettet ramen delinquentes sie persecutus est, quos amauit, vi cos etiam Domino parcente profterneret. V trobique legatus fortis, vtrobique mediator admirabilist caufam po puli apud Deum precibus, caufam Dei apud populum gladijs allegauir. Intus amans dis uinæ iræ supplicando obstitit: foris seinens culpam feriendo consumpsit. Sucurrit citius omnibus, oftenfa morte paucorum. Et ideireo omnipotens Deus fidelem famulum fuum citius exaudiuir agentem pro populo: quia vidit quid super populu acturus effet ipse pro Deo . In regimine ergo populi verumque Moyfes miscuit: ve nec disciplina deesset miserio & cordia, nec mifericordia disciplina. Vnde hic quoque inxta vtramque virtutem dicitur: [Cumq. federem quali Rex circumfiante exercitu, eram tamen morrentili confolator.] Sedere quippe circumftante exercitu; yigor est ac disciplina regiminis, Morrentium vero

corda confolari, ministerium pietatis. Sed quia inter hac necesse est, ve expositionis fermo ad spiritalem intelligentiam recurrar : lancta Ecclesia ab adversariis suis extremis temporibus pressa, reminiscitur transacti iura regiminis i reminiscitur et quanta afflictis. exhibuerit beneficia pieratis. Cuius videlicet disciplina, et misericordia tune a leuibus ir-

700 TO TO THE PROPERTY OF THE

טוס ווי און ביים ווי און און איים ווי און איים

#### CAPVT TRIGESIMVM BEATI IOB.



Vnc autem derident me iuniores tempote, quorum non dignabar parres ponere cum canibus gregis mei. Quorumvirtus manuum mihi etat pro nihilo: et vita ipfa putabantur indigni . Egeltate et fame steriles : qui rodebant in soli tudine, squallentes calamitate et miseria . Er mandebant herbas, et arborum cortices : et radix Iuniperorum erat ci-

bus corum. Qui de conuallibus ista rapientes, cum singula reperissent, ad ca cum clamore currebant. In desertis habitabant torrentium, et in cauernis terræ, vel super glaream. Qui inter huiuscemodi lætabantur : et esse sub sentibus delicias computabant . Filij stulrorum er ignobilium, er in terra penitus non parentes. Nunc in corum canticum versus sum: et factus sum eis in prouerbium. Abominantut me, et longe fugiunt a me : et faciem meam conspuere non verentur. Pharetram enim suam aperuir, er afflixir me: et frenum posuit in os meum, Ad dexteram Orientis calamirates meæ illico furrexerunt. Pedes meos fubuerterunt : et opptesserunt quasi fluctibus semiris suis . Dissipauerunt itinera mea : infidiati sunt mihi et præualuerunt: et non suir qui serrer auxilium. Quasi rupto muro, et apetta ianua irruerunt super me, et ad meas miserias deuoluti sunt. Redactus sum in nihilum . Abstulit quasi ventus desidenum meum : et velut nubes pertransijt salus mea. Nunc aurem in memetipso marcescir anima mea, et possident me dies afflictionis. Nocte os meum perforatur doloribus : et qui me comedunt, non dormiunt. In multifudine corum confumirur vestimentum meum, et quali capitio tunica succinxerunt me. Comparatus sum luto, et assimilarus sum fauillæ et cineri . Clamo ad re; et non exaudis me: sto, et non respicis me. Mutatus es mihi in crudelem : er in duriria manus tuæ aductfaris mihi. Elevasti me, et quasi super ventum ponens, elisisti me valide. Scio quia motti trades me : vbi constitura est domus omni viuenti . Verumtamen D non ad confumptionem corum emittis manum tuam ; et si corruerint , ipse saluabis. Flebam quondam super co, qui afflictus erat; et compatiebatut anima mea pauperi. Expectabam bona, et venerunt mihi mala: præltolabar lucem et eruperunt tenebra. Interiora mea efferbuerunt absque vlla requie, præuenerunt me dies afflictionis. Mœrens incedebam, fine futore confurgens in rurba clamabam. Frater fui draconum : et focius struthionum. Cutis meadenigrata est fuper me, et aruerunt offa mea præ caumate. Versa est in luctum cithara. mea, et: organum meum in vocem flentium : utati

Qued hareticorum derifio nullins est inter Patres auctoritatis. . Caput

Vnc autem derident me iuniores tempore. J Omnes haretici atati vniuerfalis Ecc elessa comparati, iuniores tempore congrue vocantur: quia ipsi ab ca, non autem ipla egressa est ab illis. Vnde recte quoque per sonne dicitur : A nobis exierunt, sed non erant ex nobis: nam fi fuiffent ex nobis, permanfillent vicque nobifcum. Iuniores ergo tempore fanctam Ecclesiam irrident', cum hi, qui'ab et egress sunt, doctrina eius verba despiciunt, de quibus adhuc subditur : [ Quorum non dignabar patres ponere cum canis bus gregis mei. Quis eft grex fanctæ Ecclefiæ, nifi multitudo fidelium? Vel qui alij huius gregis canes vocantur, nisi Doctores sancti, qui corumde fideliu custodes extiterunt? Qui dum pro Domino suo diurnis nocturnisq. vigilijs intenti clamauerunt: magnos, vt ita dixerim, latratus prædicationis dederunt. De quibus eidē Ecclesiæ per Psalmissa dicitur:

Lingua canum tuorum ex inimicis ab ipfo. Nonnulli quippe ab idolorum cultibus reuocati, facti funt prædicatores Dei . Lingua ergo cannm Ecclesia ex inimicis prodit: quia conueríos Gentiles Dominus etiam prædicatores facit. Vnde Iudxorum tarditas, qui pro 1/a. 36. 4 Deo loqui noluerunt, increpante Propheta, teprehenditur, qui ait: Canes muti, non valentes latrare. Patres vero hæreticorum dicimus, eos videlicet, quos hærefiarcas vocamuside quorum peruerfa prædicatione, id eft, locutionis femine, fequentes funt populi in errore generati. Sancta ergo Ecclesia cum canibus gregis sui hareticoru patres ponere dedignatur: quia inuentores errorum diiudicando respuir, eosq. inter veros Patres numerare contemnit. Qui etfi quosdam visi sunt a gentilitatis errore reuocasse, quorumdam mores ad honesta agenda docuisse: pro eo tamen quòd de Deo recta non senserunt, cos cum canibus gregis sui non ponit: quia cu rectis prædicatoribus non ascribit. Liquet enim quod B Arrius, Fotinus, Macadonius, Nestorius, Euthyches, Dioscorus, Scuerus, multiq. his simi-

les, docendo atque suadendo conati sunt patres videri: sed errores corum sancta vniuersalis Ecclesia districta scueritate dijudicans, eos inter custodes gregis sui non numerat, quos eiusde gregis vnitate dissipantes damnat. De quibus voce Pauli Ephesijs dicitur: Scio quia Adlas f post discessum meum ingredientur ad vos lupi graues, non parcentes gregi. Et quia nonnumqua harerici quanto magis in perfidia errore dilabuntur, tanto amplius in exteriori sese operatione custodiut, ita vt agere præ cereris magna videantur: sancta vniuersalis Ec clesia cuncta corum opera despicit, qua ex auctoritate sidei non prodire perpendit. Vnde recte quoque beati lob voce subiungitur: [Quorum virtus manuum erar mihi pro nihilos et vira ipfa purabătur indigui.] Virtus quippe in manu, est magnitudo in operatione. Sed virtus manuum hæreticorum fanctæ Eccleliæ pro nihilo ducirur : quia nullius esse meriti C conspicit, vera side perdira, quidquid operantur. Charitatem quippe Dei, er proximi deserunt, qui et de Deo falsa sentiut, et a proximis iurgando dividuntur. Sed virtutem manuu

fine charitate testatur prædicator egregius non valere, qui ait: Si distribuero omnes facultates meas in cibos pauperum: et si tradidero corpus meum ve ardeamicharitatem autem non habeam, nihil mihi prodest. Nonnumquam vero hæretici signa quoque ac miracula faciunt, sed vt hic præmia afflictionis suz, abstinentizq. recipiant, videlicet laudes, quas quærunt. Vnde et Redemptoris voce dicitur : Multi mihi dicent in illa die : Domine Matth 7.6 Domine; nonne in nomine tuo prophetauimus, et in nomine tuo demonia eieclmus, et in nomine tuo virtutes multas fecimus? Et tunc confitebor illis, quia non noui vos : difcedite a me, qui operamini iniquitatem. Qua nimirum sententia quid datur intelligi, nisi ve in hominibus charitatis humilitas : non autem debeant virtutum figna venerari ? Ynde D nunc fancta Ecclesia, et iam si qua fiant hæreticorum miracula, despicit: quia bæc sanctitatis specime non esse cognoscir. Probatio quippe sanctitatis non est signa facere, sed vnumuemque vt fe diligere: de Deo autem vera cognoscere, de proximo vero melioga, quam de semetipso sentire . Nam quia vera virtus in amore est, non autem in ostensione miraculi: veritas demonstrat, que ait : In hoc cognoscent omnes, quia mei discipuli estis, si dilectionem habueritis ad inuicem. Qui enim non air : In hoc cognoscetur quia mei disci-lor. 13.4 puli estis, si signa feceritis, sed air : Si dilectionem habueritis ad inuicem ; aperte indicat, quia veros Dei famulos non miracula, sed sola Dei chariras probat. Testimonium ergo superni discipulatus, est donum fraternæ dilectionis. Quam videlicet dilectionem , quia

omnes hæretici habere refugiunt, dum ab vniuerfalis Ecclefiæ vnitate diuiduntur, iure de eis dicitur: Quorum virtus manuum erat mihi pro nihilo. Et quia ad cadem figna, qua E exhibent, nulla humilitate concordant, recte fubditur : Et vita ipia purabantur indigni . Vel certe omnes hareticos fancta Ecclesia vita ipsa fatetur indignos : quia nimirum sub nomine Christi militant contra nomen Christi. De quibus adhuc subditur:

Quod haretici que de Dee plus volum fapere, es plus amittant.

C Gestate et same steriles . J Omnes hæretici dum in sacro eloquio plus secreta Dei stu-dent perserutari, quàm capiunt, samo sua steriles sume . Neque en im ea quarunt ex uibus semetipsos ad humilitarem erudiane, mores in tranquillitate disponant, patiennam feruent, longanimitarem exhibeant : fed ea folummodo, que eos doctos, atque lopuaces demonstrant: illa scire appetunt ex quibus singulariter eruditi videantur. Plerumque enim audacter de natura dittinitatis tractant, cu femetipfosmiferi nesciant . Egestate

ergo acfarne sua steriles fiunt: quia ca perserurari desiderant, ex quibus bonz vita ger- A mina non producant. Vitra se quippe sunt, que perserutantur : dumq. ad hoc tendunt quod comprehendere nequeunt, ea cognoscere negligunt, ex quibus erudiri poruerant. Qu'am bene corum audacia prædicator egregius refrænat, dicens : Non plus fapere, quam Romg. 12. d oportet fapere, sed fapere ad sobrieratem. Hinc Salomon ait: Prudentiæ tuæ pone modu. Prou. 23.d Pros. 25 b Hine rurfum dicit: Mel inuenifti, comede quod fufficit tibi : ne forte faturatus euomas illud. Dulcedinem quippe spiritalis intelligentia, qui vltra, quàm capit, comedere appe-

1bidem. d

Matt.24.8

Matt. 22.b

02.3

tir, ctiam quod comederat euomit: quia dum fumma intelligere vltra vires quærit, etiam que bene intellexerat amittit. Hinc rurfum dicit : Sicut qui mel multum comedit , non estei bonum: sic qui perscrutator est maiestatis, opprimitur a gloria. Gloria quippe inuifibilis Conditoris, qua moderate inquifita nos erigit, yltra vires perferutata premit. Itaque hærotici quia de sublimitate intelligetiæ quanto amplius repleri ambiunt, tanto amplius I inanescunt, bene de eis dicitur : Egestate et fame steriles. Immoderatis namque autibus cognitionis supernæ scientiam quo plus appetunt, plus amittunt. At contra, hi qui In san-Eta Ecclefia veraciter funt humiles, et veraciter docti, norut de secretis calestibus, et quadam contiderata intelligere, et quadam non intellecta venerari; vt ct que intelligunt, veneranter teneant: et que necdum intelligunt, humilitet expectent . Vnde nobis per Moyfen dicitur; Va comedentes agnum, quidquid de eo reliquim fuerit, igni comburamus. Agnum quippe comedimus, cum multa Dominica humanitatis intelligendo recondimus Exod. 11.b in ventrem mentis. Ex quo quadam nobis remanent, qua comedi nequeunt: quia multa adhuc de illo restant, que intelligi nequaquam possunt. Que tamen igne comburenda funt: quia ea, que capere de illo non possumus, humiliter sancto Spiritui reservamus. Que plerunque humilitas ca criam electorum fentibus aperit, que ad intelligendum impof- C fibilia effe videbantur. Nam peruerfæ hæreticorum mentes dum fibi fuperbe intellectum

> elatio, qua intus apud femetipfos eleuat, a veritate foras repellat : vixq. in dictis Dei exte riora capiant, qui se secreta spiritalia penetrasse singulariter purabant. Vnde hic quoque subditur : Quod baretici ad medullam scriptura facra non perueniunt , sed corticem eins rodant, et vix exteriora eius agnoscant. Caput

> enbuunt, quasi certas dare sententias etiam de incognitis præsumunt: Vnde fit vt ipsa cos

Vi rodebant in solitudine, squallentescalamitate et miseria, et mandebant herbas, et arborum cortices. ] Rodi solet, quod comedi non potest. Hæretici autem quia D scripturam sacram intelligere sua virtute moliuntur, cam proculdubio apprehendere nequaquam possunt: quam dum non intelligunt, quasi non edunt, . Et quia per supernam gratiam non adjuti hanc comedere nequeunt, quasi quibusdam illam nisibus rodunt. Exserius quippe illam contrectant, cum quidem conantur: fed non ad eius interiora perueniunt . Qui quia ab vniuerfalis Ecclesia societate dissundi funt : non quolibet rodere, sed in folistudine memorantur. Ad quam nimirum folistudinem, quia predicatores falsi sequaces suos traherent, longe ante veritas præmonuit, dicens: Si dixerint vobis. Ecce in deserto est, nolite exire. Qui recte perhibentur calamitate, et miseria squalidi: quia et morum funt pernicie, et sen suum prauitate despecti. Qui herbas quoque et arborum cortices man dunte i quia elationis fuæ obice republi, in facro eloquio magna et intima percipere nequeunt: fed vix in illo quadam tenera et exteriora cognoscunt. , Per herbas quippe dis eta planiora : perarborum cortices, Patrum cloquia exteriora fignantur., Qui ergo ca scire appetunt, ex quibus docti nequaquam sint, sed esse videantur : dum in sacris voluminibus vim charitatis erga Deum, ac proximum medullitus non exquirunt, quasi herba, vel cortice pascuntur : quia vel ima, vel exteriora sunt, que mentes superbientium. nutriunt. Vel certe herbas mandere, est de scriptura sacra minima præcepta seruare, maiora contemnere. Quos bene veritas increpat, dicens: Vx vobis Scribæ et Pharifai hypocritæ, qui decimatis mentam, et anethum, et cuminum; et reliquiflis quæ geauiora, funt legis. Qui arborum quoque corrices mandunt: quia funt nonnulli, qui in facris voluminibus folam litteræ superficient venerantur, nec quidquam de spiritali intellectu cuflodiunt reum nihil in verbis Dei amplius, nifi hoc, quod exterius audierint, effe fulpicantur. Quos tamen in cunctis erroribus fuis inanis gloria appetitus possider, cosq

A honoris ambitus captiuos tenet: et plerumque per ipsa que loquuntur, nihil aliud quam terrena lucra appetunt. De quibus per Paulum dicitur : Huiufmodi enim Christo Domi- Roma, 16. cel no non feruiunt, fed suo veneri. Vnde recte quoque subiungitur:

Quòd barcticorum intentio in auaritia sit: de cuius radice punctiones peccatorum nascuotur. Caput XII.

E Tradix Iuniperorum erat cibus eorum.] Arbor namque Iuniperi pro folijs punctio-nes habet. Sic quippe funt hirfuta quæ profert, vt fpinis fimilia contrectantem pungere valeant. Spina verò est omne peccatum: quia dum trahit ad delectatione, quasi pungendo lacerat mentem. Vnde iusti voce et poenitentis dicitur: Conuersus sum in ærumna Pfal, 31, mea dum confringitur spina : quia scilicet mens ad lamentum vertitur, vt peccati pun-

B dio poenitendo frangatur. In translatione vero alia non confringi, sed configi spina perhibetur: quòd videlicet ab codem fenfu non diffonat: quia poenitentis animus ad luctum ducitur, dum perpetrata culpa in memoria fixa retinetur. Quid ergo per radicem Iuniperi , nili auaritia delignatur , ex qua peccasorum omnium ipinæ producuntur? De qua t. Tim. 6.6 per Paulum dicitur: Radix omnium malorum est cupiditas. Ipsa quippe latenter oritur in mente, sed punctiones peccatorum omnium patenter producit in opere. Quas videlicet punctiones ab hac radice surgentes, statim prædicator egregius insinuat, cum subdit : Quam quidam appetentes errauerunt a fide, et inseruerunt se doloribus multis. Qui enim Ibiden. multos dolores dixit, quasi nascentes innotuit ex hac radice punctiones. In Iuniperis ergo peccata. In radice vero luniperorum quid aliud quam auaritiam, id est, materiam intelligimus peccatorum? Quia igitur plerumque hæretici sola in verbis suis exteriora lu-

C cra sectantur : nec ignorant quia peruersa astruunt, sederroris prædicamenta non deserunt, dum sumptus percipere quali doctorum volunt; bene de eis sancti viri nunc voce dicitur: [Et radix Iuniperorum erat cibus eorum: ] quia dum totis mentis suz sensibus auaritiam cogitant, quali eo alimento vescuntur, de quo nasci proculdubio peccatorum sequentium punctiones folent. Qui si quando in sacro eloquio quadam quali prudenter inueniunt, quæ dum non intelligunt, pro fuis effe affertionibus suspicantur : mox miseris auditoribus fuis, quorum non animas, sed substantias appetunt, hac vociferantes aspergunt. Vnde congrue subinfertur.

Quod haretici de humilitate fancta scriptura aliqua tellimonia extorquenter, quasi victores exclamant : et ubi deeft auttoritatie occafio , qua male fentiunt , clancule persuadent. Capus

Vide conuallibus ista rapientes, cum singula reperissent, ad ea cum clamore curte-bant.] De conuallibus illa rapiunt: quia hec de humilibus dictis patrum, superbo spiritu colligunt. Que dum pro suis se patribus inuenisse gloriantur, ad ea cum clamorius currunt: quia videlicet omne quod fentiunt, apperiru laudis ad aures hominum dif famare conantur. Sequitur: [In defertis habitabant torrentium, et in cauernis terra, vel super glaream. I Torrentes dicimus riuos, qui aquis hicmalibus colliguntur qui certis etiam temporibus arefcunt.. Iure itaque inuentores peruerforum dogmatum torrentes vocantur: quia a calore charitatis frigidi, quali in torpore temporis hiemalis excrescunt t quia non perpetua plenitudine profluunt, sed Catholicorum allegationibus quasi æstiuis folibus exticcantur. Et quidem inuentores peruerforum dogmatu contra fanctam Ecclefiam exorti, feruore iam veritatis extincti funt: fed tamen corum discipuli ea que illi docuerunt, tenere ac defendere non deliftunt. Hi ergo, qui illorum sequuntur errores, in defertis torrentium habitant, idefl, in corum prædicatione confidunt, quorum eloquia Catholicoru iam responsione et ratiocinatione siccata sunt. Quid vero aliud cauernas terrauam occultas hareticorum pradicationes accipimus? Sic enim haretici inter fe clandenis contenticulis cocume ve estori fuo reuerentiam, quam ex ratione non valent, prabeant ex occultatione : et infirmis animabus prauitatis fermo tanto reueredus appareat, quanto fecretus. Vnde apud Salomone mulier ex typo hærefeos dicit: Aquæ furtiuæ duls Prong.d res funt, et panis abiconditus fuauior: Que occulta ferlicet prædicameta detefiatur ve-

riras, dices: Si quis vobis dixerie: Ecce hic est Christus, aut ecce illic, nolite credere. Et rur- Matt. 14.1

m:Si dixerint vobis: Ecce in deferto est, nolite exire: ecce in penetralibus, nolite credere,

Sicut enim fulgur exit ab Oriente, et paret vique in Occidentem tita erit et aduentus filij A hominis. Hoc itaque illic in penetralibus, quod hic dicitur in cauernis. In cauernis ergo hæretici habitant: quia plerumque errorem fuum fecretis prædicationibus occultant: ve quo se doctioribus prudentioribusq. non indicant, eo ad se vehementius imperitos trahant. Vnde bene etiam subinfertur: [ Vel super glaream . ] Glaream guippe illos minutiffimos lapides dicimus, quos aqua pluuialis trahit. Doctores igirur peruerforum dogmarum super glaream habitant : quia illas hominum mentes trahunt, que nulla grauitatis stabilitate solidantur: quas velut de loco semper ad locum flumina errorum ducunt. Unde et prædicator egregius, cum auditores suos non temporaliter duci, sed forti cuperet grauitate solidari, admonuit dicens: Vt iam non simus paruuli fluctuantes, nec circumforamur omni vento doctrina. Sancta iraque Ecclesia ab aduersarijs ad modicum depressa, cum sibi audaces errantium mentes insultare conspexerit: que eorum conversatio fuerit, ad memoriam reducit, dicens: In defertis habitant torrentium, et in cauernis terræ, vel fuper glaream. Quia enim corum petuería prædicatio, amisso igne charitatis, ex frigore mentis conualuit, profecto in torrentium defertis habitauit. Quia vero aperta et libera non fuit, in cauernis latuit. Quia autem plebem non fixam, fed mobilem tenuit: non fuper petram, sed super glaream mansit, de quibus adhuc subdirur s

Quod haresici delicias assimant, cum errori suo quos decipium associant.

Vi inter huiuscemodi latabantur: et esse sub sentibus delicias computabant. Quid nomine sentium, nisi cas quas iam supra diximus, punctiones peccatorum intelligimus? Quia autem perueríæ menres gaudent in iniquitatibus, quas fiere debuerunt:om C nes hæretici tanto se inani lætitia extollunt, quanto magis ad peiora conualescunt, atque effe sub senribus delicias deputante quia inde peruersam mentem ad gaudium subleuant, unde frinas peccatorum portant. Nam fi quando ad errorem fium valuerint quempiam trahere, sese per lætitiam iactant : atque vnde sibi peccata quotidie etiam alios perdenda congregant, inde se esse quasi duces ad institiam exultant. Bene ergo dicitur : Qui inter huiuscemodi lætabantur: et esse sub sentibus delicias compuenbant. Trahunt enim quos valent ad perdirionem fuam: et fe fub peccatis effe, vel culpis culpas addere non credunt; fed virtutum opulentiam cumulare.

Qued imitatores reproborum filij corum dicantur , flulti , quia erronei : ignobiles , quia a generofitate calefti immunes . .

Filij stultorum et ignobilium, et in terra penitus non parentes. ] Eorum videlicet filij, qui fuerunt errorum magistri. Filis igitur dicuntur, non de coru semine, sed desimitatione generati: qui docendo peruerfa, stulti fuerunt per ignorantiam, viuendo nequiter, ignobiles per actionem. Qui Redemptori nostro nulla sapientia, nulla vita cogna-Proser. 31.6 tione contuncti funt. De quo Salomonis voce in laude fanche Ecclefie dicitut: Nobilis in potris vir eius. Hi itaque quia peruetfa errantium exempla fequuti funt, filij ftultorum et ignobilium effe memorantur. Recte autem fubiungiturs [ Et in terra penitus non parentes.] Quia dum hic videri aliquid appetunt, nimirum a terra vittentium exortes fiant. Sed hoc quod in harreticorum typo diximus: omnino nil obstat si etiam do peruersis atque! carnalibus, quamuis in recta fide positis, sentiamus. Neque enim sancta electorum Ecclefia folos fibi aduerfarios deputat, qui ab eius fide pofiri extra diffenriunt, fed eos quoque, E qui vitam illius male viuendo interius premunt. Contemplerur igitur ærumna irruentis adnersitatis afflicta, quomodo prosperitatis sua tempore, iniquorum et intra se viuentium pravitate gravara fit . Contempletur quod exigentibus meritis quorundam non iniuste in illa vita turbata sit omniu, et dicatt [Qui rodebant in solltudine, squallentes calamitate et miseria. Sicut in prima huius operis parte præfatus sum: per virtutem contemplationis nonnumquam foler intelligi folitudo mentis. Sed hoc in loco cum folitudo per objurgationem dicitur, quid aliud quam boni deflitutio demonstratur? Vnde et sub luhever de typo Hieremias peccatoris animam deplorat, dicens: Quomodo feder fola ciuiras plena populo ? Sed cum per beatum lob de prauis dicitur. : Rodebant in folicudiners liber intueri hoc eriam, quod per Pfalmiflam dictum eft: Inimici eius terram lingent. Duo quippe funt genera hominum ambirioni fuz fernientium s vnum videlicet, quod

femper

Thren, I.a

Pfale 220 ath

A emperad austinam blandimentis vitur lingue salind vero quod a perta vi intendit rapinar. Nam rodinus, cum aliquid esterius forti admita atterimus. Lambitur enim quando hoc quod edi facile non porefluimprefla lingue lenitate gudatur. Omnes igitur etian
do hoc quod edi facile non porefluimprefla lingue lenitate gudatur. Omnes igitur etian
dish (pece field praue vinnerse, qui altena appetunt, fede a que appetunt, rapere nequaquam poffunt i blandis entrom mombus, et quaffi molitre dulectionis concupira abitabere conantur qui ad alind quâm terram lingun? qua terram que que que virture nequeura auterre, mollific lingua no louturur. Qui vero in hoc mundo aliqua pocetlar esti
ditti finar, et concupiénene sa lorna, pi landir quadem ex fraude despicium: quia etiam inindi vobore poffunt implere quod volunt si hi occuda perenur, non lamburur, édo odunc quoniam popi importam virtum fertitudine virtum velturadniti dentium demoliumtur. Complexit i traque fand 2 accident avera diunias sereme patras: conficient frequentur.

Disseption un ciudine conficial vira di cuma sternir partira: conficial relationale maniferentia di conficial vira di cuma mente conficial vira di cuma mente ciudine conficial vira della conficial di cuma mente ciudine conficiale di cuma contra contra conficiale conficiale di cuma contra contra contra conficiale conficiale di cuma contra c

C ria addittu grauior molefla obora fqualor toleratur. Natina igirut butu an basa sona ditta fed ad infirmataren vicio propria voluntaria laga fia calamitaren cofdir, qua predfi innumeris necefficaribus, inishi in hac vita, nifi vinde affigeretus, inuenit. Sed cum eilem nature notta necefficaribus plerumque plas qual mer pedia federiumis, meningi, curan megligirunis, ex miferia negligirente infirmitari nofite addimus (qualoren culpe, curan megligirun), ex miferia negligirente infirmitari nofite addimus (qualoren culpe, curan megligirun), ex miferia negligiruni, experimentari negligiruni colori excutation nofita fe palliat, ac quaf fub patrocinio explende villitatis occultare. Infirmitatis velamine ante diferentionis culor excutation nofita fe palliat, ac quaf fub patrocinio explende villitatis occultare. Infirmitatis velamine ante diferentionis culor excutation nofita fe palliat, ac quaf fub patrocinio explende villitatis occultare. Infirmitatis miferiam felatore, fundi falla diq dum calamizia miferiam della discontina discontina discontina della discontina discontina della discontina di contina discontina discontina di contina discontina discontina discontina discontina disconti

D addere, ac visione på unengeneman fetatire, mini ett alind quam ea lamitati midriam ne quod agun, fudiodiffra, ca caden mifria midriplicare. Vad fanti viri nomne equod agun, fudiodiffra, caden mifria midrigene, vad est siminori man, quam fibi debeur, exigat no en diferentur, ne que fun plata ab esta midriam valuntati quadam rediffimi arbiti inter neceditatem volupatema, confinuei, hate considerado bibleunei, illam premendo freante. Vade fir vet i infirmitaris fiue alamitatem toleren : tamen ad fujudorem mifria per negligentiam non defendam. Hoc i plum enim effe in calamitate, eft necedifirates nature ac ex anis adunc corruptibilis infirmitare filipatere. Quas videlicet necelitates supeibat cuadere, qui dicebat: De necelifiarism mie filipatere. Quas videlicet necelitates supeibat cuadere, qui dicebat: De necelifiarism mie filipatere. Quas videlicet necelitates supeibat cuadere, qui dicebat: De necelifiarism mie filipatere.

gl.

0

日本の日日日日日

numpere i en equid fonce illicirum admirteret, hoc ipfum faragebar cuelli quod nolem E ex cadicto elimbat. Ac contra para guadem in his corruptions fiun enceffratbus quad minimum eas ad vfum volupatum retorquent. Cum enim reficiendis cibo corporbus antura forunum, per delectationem gule in voluparatis inglusie difindantus. Cum regendis membris vetlimenta quatture, non folum qua regant, fed exiam quae recollant excellant membris, destinam quae per inquientem muniant, éde exiam quae per mollicien delectivats, non folum quae per inquientem muniant, éde exiam quae per colorem coulos feducatu. Neceffire mollicien delection quae per colorem coulos feducatu. Neceffire mollicien delection parais vettere, quided al luid qualma calamitat due (qualorem miritis Colarte.) Perdia saque tempore adsurficato Ecclefa, reminicatur corumex quorum merito tala fullient, et elicitato (Qui redebant in folitudas, foqualmere calamitate temficia. ) Calamitate fellicet non fqualerem, fi in tilta occeffications volupratum miferiam non fuper-olderents. Qui videlette medificate expansibility primi culpia menumas. Hi vero qui excelette con figualerem, fi in tilta occeffications volupratum miferiam mon fuper-olderents.

calamitati fuz miferiam adiungunt, ex cruciatu poenze ad augmenta prorumpunt culpze. A Sed vrinam tales cum ad melius permutari despiciune, isa peruersa agerent, ve non ea etiam alijs propinarent. Vtinam illis mors fua fola fufficerett et non virulentis perfuafionibus alienam etiam vitam necarent. Inuident enim alios effe quod non funt dolent alios adipilci quod perdunt. Nam fi quæ forte in aliorum actibus exoriri bona conspiciut : mox ca manu peftitera exprobrationis eucliunt. Vnde et fequirur : [ Et mandebant herbas,et arborum cortices.] Quid enim per herbas niss tenera acterra proxima bene inchoatium vita? et quid per arborum cortices, nisi exteriora opera corum, qui iam sublimia appetunt, designantur ? Praui namque cum recta incipientes aspiciunt, aur irridendo, aut quasi consulendo contradicunt. Cum vero iam quosdam pensant ad summa proficere : quia corum profectus funditus diffipare nequeunt, a quibusdam illos suis operibus diuertunt 2 Herbas itaque eis et arborum cortices mandere, est vel studia bene inchoantium, vel B operationes quorumdam iam more arborum ad fuperiora tendentium, peftiferis perfuafionibus quafi quibufdam malitiæ fuæ dentibus diflipare. Herbas mandunt reprobi, cum infirmorum initia irridendo confumunt. Arborum quoque cortices mandant, cum manu peruerfi confilii a vita recte credentium, tegmen bonorum operum fubtrahunt. Hos autem in quibufdam actibus velut arbores expoliant, illos vero velut herbas, quia despicientes trahunt, quas que calcant comedunt. Quorundam jam fortitudinem in alta furgentem ex parte demoliuntur, quorundam vero teneritudinem, et adhuc in imis politam penitus conterunt. Dicat igitur: Mandebant herbaset arborum cortices: quia prauis irrifionibus in nonnullis exteriora opera, in nonnullis autem per spem virentia corda dissipabant. Vel certe herbas mandere, est leuia quædam ac tenera de antiquis patribus imitari. Arborum vero cortices edere, est corum opera supersi. C cie tenus agere, sed intentionem rectam in eisdem operibus non tenere. Sunt enim nonnulli, qui dum præsentis mundi gloriam eiusdem nundi actionibus adipisci non possunt, speciem fanctitatis appetunt, habitum venerationis sumunt, imitatores antiquorum patrum videri concupifcunt, et quædam quidem parua ac leuia peragunt, fed corum fortia, et que ex solius charitatis radice prodeunt, imitari contemnunt. Hi videlicet herbas edunt: quia magna negligunt, et vilibus satiantur. Plerumque tamen etiam quadam quasi robustiora opera exercent: sed intentionem rectam in eisdem operibus non tenent. Quibus profecto arborum cortices mandere, est exteriores electorums actus assumere, et intentionem bonam in bonis actibus non habere. Dum enim pro humana laude recta opera exquirunt : fed imitari cor recte operantium negligunt , ex folis arborum corticibus replentur... Toto namque defiderio præfentis vitæ gloriam, vel D abundantiam quærunt. Vnde et recte fubiungitur : [ Et radix Iuniperorum erat cibus corum. ] Intus enim quamuis per fidem positi, dum plerumque auaritiæ cogitationibus feruiunt, quasi illud comedunt, vnde in extremo vitæ suppliciorum aspera proferuntur. Qui dum frugem diuini eloquij non concupifcunt, fed ad rerum temporalium ambitum feruiunt : nequaquam pane tritici, fed radice luniperi fatiantur. Ipfa quippe cos ab imis arque infimis oborta occupant, qua illos more luniperi poftmodum ex duritia tribulationum velut ex asperitate foliorum pungant. Contemnentes namque Deum hic minime sentiunt quantum sit malum quod agunt. Adhuc enim Iuriperi radicem comedunt: sed huius radicis quam sine rami asperi, non attendunt: quia nimirum praua actio modo quasi ex radice delectar in culpa, sed postmodum quasi ex ramis pungit in poena. . Vbi et bene subiungitur. : [ Qui de conuallibus ista rapientes, E cum fingula reperissent, ad ea cum clamore currebant. ] In comparatione videlicet supernorum, omnis præsens vita conuallis est. Hi autē quia sublimia montium, id est, fortia acta fanctorum contemplari nesciunt: semper in oblectatione infima quasi in conuallibus conuerfantur: et dum quodlibet lucrum vel parui ftipendij inueniunt, cum clamore currunt: quia hoc abstrahere etiam iurgando moliuntur... In conualle enim repertis fingulis cum clamore currere, est subortis causarum occasionibus etiam pro parua ftipe litigare. Plerumque autem quem fanctum bona actio oftentat, oborta terreni commodi occasio examinat. Videas namque nonnullos iam sublimia agere, iam in abstinentia, iam in doctrina opere patrum pracedentium exempla sectari: sed cum repente præsentis vitæ lucrum, quali fructum conuallis inuenerint, ad hoc cum clamore currunt: quia quasi dirupta ad illud superducta sanctitatis tranquillitate profiliunt. Poffunt

#### In trigefimum caput B. Iob. 2.2

15.

A Poffunt quoque per herbas atque arborum cortices non folum, vt predictum eft, bonorum opera, sed in hac vita consolationes ac prosperitates intelligi. Sæpe enim omnipotes Deus electos suos eum donis interioribus ditat, exterioribus etia honoribus subleuat . Cumq. eos præferendo ceteris honorabiles reddit, latius imitabiles oftendit : et nonnumqua praui eorum quidem vitam despiciunt, sed felicitate in hoc mundo assequi concupifcut. Quia igitur blandimenta hie transitoriæ confolationis quærunt, herbas comedunt: quia in cogitationibus fuis exteriore eorum gloria meditantur, arboru cortices mandunt. Et quoniam in his omnibus foli auaritia tota intentione deserviut radice Iuniperi replentur. Que cuncta de conuallibus rapiunt : quia ex amore huius infima, et corruptibilis vita immensis enpiditatibus inardescunt. Et cum singula rapiunt, ad ea eum clamoribus currunt : quia videlicet fanctorum patrum, quorum B merita adipifci non quarunt, loca eorum arque regimina apprehendere fatagunt : et eum tranquille nequeunt hæc plerumque assequi, etiam dirupta eoneordiæ pace moliuntur. Qui pro co quod longe a patrum præcedentium actione difiuncti funt, recte

fubiungitur: [In defertis habitabant torrentium : et in eauernis terræ, vel super glaream.] In bona enim parte recte, torrentes, fanctos prædicatores accipimus : qui dum in præsenti vita dininis nobis eloquijs influunt, aquarum multitudine, quasi in hieme colliguntur. Qui et aftiuo fole adueniente se subtrahunt : quia cum aterna patriz lux emieuerit, prædicare ceffabunt. Horum torrentium deferta, funt vitæ temporalis commoda. Ea namque deserunt, et ad lucra se exlestia adipiscenda conucrtunt. Cuncta autem hac torrens ille reliquerat, qui dieebat : Propter quem omnia de- Thil. 3. b trimentum feci, et arbitror vt stereora. Sed quia prauorum mentes ea in hac vita adi-

C pifci apperunt, que despicientes iusti derelinquunt, in desertis torrentium habitare referuntur. Illa enim quæ fanctis indigna funt, ipfi percipere pro magno concupifount. Cauetnæ autem terræ, funt cogitationes prauæ, in quibus se ab humanis oculis abscondunt . Praui quippe vt sunt, ab hominibus videri refugiunt : dumq. aliud. quam funt, simulant, fefe in confeientiæ fuæ latibulis quasi in cauernis occultant, Qui cuncta hæ non agerent, nisi de æterna et solida vita desperarent, nisi in hoc incerto temporalitatis animum figerent . Vnde bene subditur : [ Vel super glaream . ] Glarea namque est vita præsens, quæ indesinenter ad terminum suum ipso desectu mutabilitatis, quasi impulsu fluminis ducitur. Super glaream itaque habitare, est fluxui vita prafentisinharere et ibi intentionem ponere, vbi greffum nequeat fixe stando solidare. Est et aliud in glarea quod nequaqua debeat tacendo præteriri:quia D cum pes in eius superficie ponitur : ipsa eius volubilitate labitur, atque ad ima deuol-

uitur. Cui videlieet rei in nullo discrepat vita prauorum: quia cum pro amore mundi aliqua student licita atque honesta agere, quasi planum in superficie pedem ponunt, sed repente pes ad ima labitur : quia corum actio dum plura semper appetit, víque ad iniqua et illicita descendit. Cum ergo sancta Ecclesia huius temporis contraria tolerat, ad vitam carnalium, quos aduerfos fibi etiam in prosperis sustinuit, per memoriam recurrat, et quoru merito hæc patiatur, agnoscat, dicens: [In desertis habitabant torrentiü, et in cauernis terræ, vel fuper glarea. ] Quia enim patru doctrinis destituti sunt, in desertistorrentiu: quia in occultis se cogitationibus tegunt, in cauernis terræ:quia vero in præfentis fæculi mobilitate intentione fuam figere appetunt, super glarea habitare referuntur. Sed vtinam tales, quia peccata nolunt impugnare tentantia, flendo tergerent, vel commissa : vtinam mala sua saltem perpetrata

cognoscerent : arque sterili fieulnez cophinum stercoris, id est, infructuose menti pinguedinem lamentationis admoueret. Sed habet hoc plerumque humanus animus proprium, quòd mox ve in culpam labitur, a fui adhue longius cognitione feparetur. Hoc i pfum namque malum quod agit, menti fe obicem ante oculum rationis interferit. V nde fit vt anima prius voluntarijs tenebris obsessa, postmodum bonum ia nec quod quarat agnofeat. Quanto enim magis malis adharet, tanto minus intelligit bona que perdit. Lux quippe veritatis quia subtiliter reproborum culpas examinat, qua habita negligitur, eo permittit districtus judex yt nec amissa requiratur:et cu ab actu repellitur, fugit a fensu: vt cuius quasi facies in opere contenitur, eius per recordatione iam nee terga videantur:Hinc itaque est quòd reprobi subiecti slendis sceleribus gaudēt, de quibus per Salomone dicitur: Qui latantur cu malefeeerint, et exultat Pron. 2.6 S.Greg. Tom. 2.

#### 770 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XX.

in rebus pessimis. Hinc est quod lacrymarum causas tripudiantes peraguntellune est. A quòd mortis sux negocium ridentes exequuntun Vnde hic quoque apre subiungirur : Quad pecanere suguistem confectudinem , que visique avintum crebris punctissibus cruentant

& lacerant , deliciosam putant. Caput X V I ,

Vi inter huiuscemodi lætabantur : et esse sub sentibus delicias computabant. ] Vi inter huiufmodi lætantur: quia nimirum attendunt transitoria quæ percipiunt, et intueri negligunt permanentia bona quæ perdunt. Cumq. amore temporalium flagrant, veram lætitiam volentes ignorant. Quam fi fludiose cognoscere quærerent; quam flenda funt gaudia quæ appetunt, viderent. Sed dum meliora scire contemnunt, fola fibi velut fumma eligunt, quæ vifibiliter oculis fugaçi feductione blandiuntur. Vifibilia feilicet fequentes cor figunt : et tanto extrinfecus gaudent, quanto re- B cordationem sui intrinsecus non habent. Miscentur tamen corum gaudijs plerumque tribulationes; arque ex rebus ipfis, ex quibus fuperbiunt, flagellantur, Neque enim fine grauibus curaru moleftijs possunt temporalia quæ appetut, vel non habita quærere, vel quæsita seruare: inter æquales præstantiorem gloriam appetere: a minoribus reuerentiam plusquam oportet exigere, et minus quam debent eandem maioribus exhibere : plerumque potentiam per iniustitiam oftendere:semper praua agere:et tamen ne opinionem prauiratis habeant, formidolofe cuftodire. Hac profecto omnia miseros pungunt: sed easidem punctiones ipso rerum temporalium victi amore non fentiunt. Vnde et recte nunc dicirur: Et esse sub sentibus delicias computabant: Iquia peccatorum delectationibus præffi, ex affectu vitæ præfentis quam fint afpera, quæ patiuntur, ignorant . Lætantur itaque sub sentibus: quia rebus quidem temporalibus C gaudent: fed tamen dum dispensare sine tribulatione cadem temporalia non valent, ea cura punguntur miseri, qua premuntur. Manent sub sentibus, et hoc ipsum delicias æstimant: quia et dura quidem ex præsentis vitæ amore tolerant : et tamen affectu nimiæ cupidiratis obligati, laborem ejusdem tolerantiæ voluptatem putant. Vnde re-

Thre. 3.b

mix cupidratis obligat i, laborem cuil dem toleransia volleptatem putant. Vaderede Hieremias tonius in fe humane connectations species lumens, per lamentumde Hieremias tonius in fe humane connectations species lumens, per lamentumde tonius, obrita quifque quod paritur nefer. Qui vero abfymhio inebriatra, echoc quod
tumpfit amanum ell: et tamen non intelligit candem amaritudiome qua repleturaHumanum igitur genus redo Dei indicio in voltaptatibus fuis fibi dimifitum, atquepereadic voltaprates fipontaneis rebulationibus tradiqum, abfymhio el chrimmiquia
et amara fuur que pro huius viza amore rolerat: et tamen eandem amaritudiome D'
ecciane cupidatus, quali infedibilitate chrieratis ignorat. Munde et ning loriam siecciane cupidatus, quali infedibilitate chrieratis ignorat. Munde et ning loriam siatenoni fusifici. A mant entim peruefi homuse probuius mundi gloria etiam tribulationes, cunciise, proca sidoribus ilbenter feruiunt, et grausum laborum iugo
deutoriffine colla fubmitume. Quod bene sibi Ephraim specie (Oca prophetante deferibiur, qui ait: Ephraim vitula docta diligere trituram: Vitula enim tritura labotibus assumes, relaxate plerumque ad eutomes laboris vigun etiam on ocumpulia re-

Ofen.10. e

actions are that such assume a second of the property of the property of the control of the cont

Luc. 21.g

corda veffra in crapula et obietaereillico adiunxiti. Et in curis huius vite. Tett perunniat in vos repenina diesilla. Et rutfus: Venine ad me omnequi laboratist et onetati effis: et ego reficiam vos. Tollieriugum meum fuper vos: et difcires me quia mitis fim, et humilia cordo. Quadeff esim Donaium mittem fem magificino atque humilem dicere, anii reliciis exercenda elationis difficultatibus, plena quadam bene viaudit intera demontratz. Ped quia paraoum menues plus per alpedam bene viaudit intera demontratz. Ped quia paraoum menues plus per alpefentibus delicias deputant. Dura cuim pre amore faculi quafi quaedum molliaac deletabilia ferre parati funt, dum in hac vita retum culimana apprehenderei.

conantur.

A consatur. Ceffarionem Dominus a mundi laboribus imperat, fanche quietis dulcedinem persiduet er et mene vorian iniquorum mens plus se affequi afpera estranliere,
quium tenere blanda spritualiter gaudere spins acceptuare faigiarionis, quium quietis
dulcedine passeiur. Quod a perre in semeripso nobis i stractireus populus o senominus, popunsos dulcedine passeiur. Quod a perre in semeripso nobis i stractireus populus o senominus, popunsos porvariores que consultare que cui mis signatur in manna, niti sca grazia-situate supressore de senominus que consultare que la compania que consultare que la compania que consultare que la compania que se persona que se persona que se persona que se persona que plema que persona que se persona que plema que persona que que persona que que se persona que persona

a dilectorius fuis, et son fine luciu sgitur, et aumen cum lacymis anatur. Man-Ba na igitur deferentes, cum peopulus ac carnibus porros cepasquagieriumst qui avi delicte petueria menere dulcia per gratiam quieria dona defipiciuntes pro carnalibus volupratius laborios hi uni vira ritente atum lacymis plena concepticum: concermante habere vòi fipiritualiter gaudeia, dedderanter appetunt, voli et carnaliter gomant. Hotum iraque vecordiam veridica voce lob reprehendar squia aminium per-unt foi udicio, perturbata tranquillis, dura lenibus, aforta minibus, stranitoria zerenius, sufpeta acturis auterponture. Hotum vecordie fanda Ecclefa tecordettus, cum fautis extranitoria sette di contra contra dell'estato della contra viva dell

iniquorum præedentium prauitate didicerunt. Vnde et rede fubiungitus. I [Filij fultorum et junobilium.] Siedmun nobis et quod alij intra fandam Ecclefia vocantur flult, fed tamen nobiles, ali ye and fulti et ginobiles. Sulti namque dicuntur, fed ettle ignobilen enquenti ali ye anti prudentiam contementes, profuturam fibi fluttistam espertum et et al nobilitatem interna prolis, virturai nobilitate fubietam. Proprietam et al nobilitatem interna prolis, virturai nobilitate fubietam. Proprietam et al nobilitatem interna prolis, virturai nobilitate fubietam. Proprietam et al nobilitatem interna prolis, virturai nobilitate fubietam. Proprietam et al nobilitatem interna prolis, virturai nobilitatem et al nobil

cim, iudicantes duodecim ttibus Ifrael. Eccerelinquentes temporalia, gloriam po-D teftatis æternæ mercati funt : Quid itaque in hoc mundo ftultius, quam fua deferere? Et quid ln æternitate nobilius, quam cum Deo judices venire? Horum scilicet judicum nobilitas Salomone attestante memoratur, cum hoc quod iam præfatus fumdicitur: Nobilis in portis vir eius, quando sederit cum senatoribus terra. Valde quip- Pron. 3 r. c pe nobiles considerat, quos senatores vocat. Hanc in se nobilitatem Paulus aspexerat, cum cognationi conditoris per spiritum iunctus dicebat. Genus ergo cum simus Dei, AR.174 non debemus aftimare auro, vel argento, aut lapidi sculptura artis, et cogitationi hominis diuinum effe simile. Genus videlicer Dei dicimur, non ex eius natura editi: sed er spiritum illius, er voluntarie conditi, et adoptiue recreati. Tanto ergo ad hanc nobilitare quisque erigitur, quanto per acceptam imagine ad similitudine illius ex imitatione renouatur. At contra funt stulti et ignobiles , qui dum supernam sapientia se-E metiplos sequentes fugiunt, in sua ignoratia quasi in abiectæ prolis vilitate sopiutut. Quo enim id ad quod conditi funt, non intelligunt: co ctiam cognatione accepta per imagine generolitatis perdunt. Stulti funt ergo et ignobiles, quos ab aterna hereditatis confortio repellit feruitus mentis. Scriptum quippe est: Omnis qui facit peccatum,

iana guie generolitatis perdunc Stultivius ergo et iguobiles, quoi ab actena hereditatis conforio repellis feruiras menusi. Scriptum quippe eli. Omnis qui facis peccausi,
feruis ell peccari. Er voce egregi piradicatoris dicitur Sapiètia huius mundi fultitia, Ison. Le
et a pud betti. Qui ergo di terresta fapetența hi mimi generolitate repulfi institulia. Loc. 1, e
finul et i gnobiles fuerunt. Quorum dua plerique actus imirantur, filij fultiorum et
finul et i gnobiles fuerunt. Quorum dua feruiture fultificum, quis averan.
Appeturiam non intelligante e suo ac morbius flequintur, fultificum, quis averan.
Sed hi quamuis iniquoră actus exerceant, plerique tamen în hac vita occupant loca,
inflorditaque e groum e filio se vitimant, quori que honoris occupițentia oficia exterius adminifrant. Quos faulta ¡Declefia per correptionă adopationă fuit eucocate vit.

Scrige, Toma.

Tet 2 videliet

# 772 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XX.

fune fili, quomun loca resenti, fed quorum opera exercent. Dicatur igitur refte e Eiji filitrorum et ignobilium. Visi apse fubungiur: [Eta i terra pentus nono parenres: ] Sicur enim plerique in terra funt, et a cognitione hominum abbectione vilitratis fure, quafi quadam fuperductione vel-animia abbecodum; ria funt nonunlli in
Ecclefia, qui dum fe absectioni pratorum operum fubdunt, diuino confectuu nort
Ecclefia, qui dum fe absectioni pratorum operum fubdunt, diuino confectuu nort
go in terra er apparere, eli in fulo eccle per virtuarem operis nobilitatem mentis oftendere. Efe vero in terra er pontun non apparter, efit in fectus qui and interes eli mi dignum find in pratorum entra parter, eli mi die escle per virtuarem operis nobilitatem mentis oftendere. Efe vero in terra er pontun non apparter, efit in fectus qui an expanse eli direction de entra de la consideration de la co

remezifiede me. Ecce turbe premehant Dominum, fediamen fola reigis, quae ai illum humilirer venicquia inimum multi ciam infanca hecledia reporto vernarem (cognofendo premunt, quam bene viue do tangere negliguate. Premunt et longe. O funt; qui admiant mortinam profedioniste fequature, mortius figuatur. Premunt inquam, fed longe funt; quia eidem fidei, quam loquendo, aftruunt, agendo male contradicunt. Sicur espo hor eritimonio docemur, quia nonaluli Dominum na aggendo non tangum; ira nonaluli videnura a Domino estama cum non videntur; quia occuritati and administrativa donon tangum; ira nonaluli videnura a Domino estama cum non apparent. Dicaver girur reche; Et in terra petunta non parente me contra l'alian confitor qual non a meritum non apparent. Dicaver girur reche; Et in terra petunta non parente i, quia occidir giocauxi. Qui tranquilitatis tempose dictico di menti di monditor qual non a quia camigno cauxi. Qui tranquilitatis tempose dictico. Merita contra illam procella admeni fiden forrere generalizer vidad sono publica diffunguntar et qualqui grius until di contra illam contra illam procella admeni fidentire; mora ab agrono publica diffunguntar et qualqui grius until di contra illam contra illam procella admeni fidentire; mora ab agrono publica diffunguntar et qualqui grius until di contra illam contra illam procella admeni fidentire; mora ab agrono publica diffunguntar et qualqui grius qualqui grius qualqui grius qualqui grius qualqui qual

Qued bareticorum opprobria & contempius ad patientiam fancterum conperantur in bonum : & frenum flentig operere imponi : obi pradicatio onderur contempi : Caput X V I'I'

Vnc.in conum canicum verfus fum et factus fum es procession. Quibas videlice verbus iluli factus Ecclefat tempos aspinitura, quap poblice a reprobas
irriderur ; quando iniquis crefceanibus , in opprobriam fide, et vertus ett in ettimen.
Tanto quippe ciapedito vuntiquique eut, guanto , indice del poutacet, tanto abominabilis , quarro laudabilis , sucaret laudabil

2,16.0.

A fluxa verba quasi defluentes faliuas emittunt . Sed scit sancta Ecclesia in passionibus crescere, atque inter op probria honorabilem vitam tenere : scit nec adueris deijci, nec de prosperis gloriari: nouit contra prospera mentem suam in deiectione sternere : nouir contra aduerfa animum ad spem superni culminis exaltare: scit bona sua misericordia Redemptoris, scir mala sua institua tribuere indicis: quòd et bona illo largiente habeat, et mala illo permittente patiatur. Vnde et mox de Domino subiungit, dicens: [ Pharetram enim fnam aperuir , et afflixit me . ] Quid per pharetram Dei, nifi occultum confilium designatur ? Sagirtam vero de pharetra Dominus iacit, quando de occulto confilio apertam fententiam emittir. Quia enim flagellatur quis , cognofeimus: fed qua ex caufa flagellum veniar, ignoramus. Cum vero post flagella, vitæ correctio fequitur : etiam ipfa confilij virtus aperitur . Pharetra enim claufa , est con-B silium occultum. Sed aperta pharetra affligimur, quando per id, quod post slagellum sequitur, quo consilio fiagellamur, videmus. Cum peccara Dominus videt, et tamen

manum ad vindictam non commouet , quasi clausam pharetram tenet . Sed feriendo indicat, quantum ei in nobis displicuit hoc quod diu videndo rolerauit. Sancta iraque electorum Ecclesia tribulationibus pressa dicat: [ Pharetram enim suam aperuit, et afflixit me. ] Que aduerfariorum voces infolentes fustinens, dum cernit quod eius prædicatio non admittitur, quorumdam duritiam deserens, prædicationis suæ verba moderatur. . Perpendens etenim persecutores suos ad exhortationis suz vocem deteriores existere, magis eligit sacere. Cumq. indignos qui audiant, conspicir, prædicationem fuam obducto tilentio aftringit. Vnde apte fubiungit a [ Et frenum pofuit in os meum. ] Frenum sibi apud quosdam positum cognouerant, qui dicebant: Vobis 460.13. g

C oportebat primum loqui verbum Dei, sed quoniam repellitis illud, et indignos vos indicatis aterna vita, ecce connertimur ad Gentes. Frenum filentij fibi fuperimpolitum fancti viri apud dura reproborum corda conspiciunt, qui per Prophetam dicunti Quo modo cantabimus canticum Domini in terra aliena ? Frenum poni etiam Paus Pfal.136. lus admonuit, qui discipulo pracepit, dicens : Hareticum post primam et secundam datit. 3.6 correptionem deuita, sciens quia subuersus est, qui eius modi est, et delinquit proprio iudicio condemnatus. Sancti quippe doctores plerumque alta consideratione resistentium corda conspiciunt, et dum ca derelicta dininitus vident, afflicti gementesq. conticescunt. An non aliquando frenum Salomon doctoribus imponit, qui dicit: Noli arguere deriforem, ne oderitte. Sed fi ab increpatione idcireo rericemus, quia con- Pros. 9. b tra nos infurgere deriforis odia formidamus, non iam lucra Dei, fed nostra quarimus.

D Qua in re sciendum est, quòd nonnumquam cum redarguuntur prani, deteriores existune. Ipsis ergo et non nobis parcimus, si ab eorum redargutione pro eorum amore cessamus. Vnde necesse est, ve aliquando roleremus tacendo quod sunt, quatenus in nobis discant videndo quod non sunt. Quia igitur sancta Ecclesia, que verba sua semper per charitatem exerit, ea etiam nonnumquam ex charitate restringit, dicati Frenum posuit in os meum. Ac si aperte fateatur dicens: Quis in quibusdam profedum non vidi pradicationis, ab eis impetum temperaui, vt vitam meam faltem per atientiam discerent, cum verba mea admittere per oblatam prædicationem nollent, Sed plus nobis hoc plerumque in tribulationibus dolet, quod cas ab illis patimur, in quibus germano amore confidebamus, Vade et subditur; 

Qu'ed nonnumquam qui in Ecclefia sub nomine Christi militant , Christiin cadem . 111 Set . 151: namen impregnant articol of Capat, & X V I L I. / 160 ... - and million on menti

A D dextram Orientis calamitates mez illico refurrexerunt. ] Ad finifiram quip-pe calamitates furgerent, fi a quibuflibet extra religionem positis, et aperte. Christum negantibus, persecutionis aduersa sustinerer. Cum vero ab aliquibus quasi sidelibus tentationem cruciamentorum patitur , quast ad dexteram illi calamitates oriuntur: quia hi qui sub Christi nomine militant , Christi in ea nomen impugnant. Ipso enim locutionis vsu, pro dextro habere dicimur, quod pro maguo pensamus : pro sinistro vero id, quod despicimus : quod Zacharias aperte insinuar, di- Zacharia, cens: Et oftendit mihi Iesum sacerdorem magnum, stantem coram Angelo Domini, et satan stabat a dextris eius, vt aduersaretur ei. Qui vt patentius hoc quod S.Greg. Tom. 2.

#### S. Gregorii Expos. Moralis Lib. XX.

thidesa.

Pfal. 9.

præmisit oftenderet , secutus adiunxit : Et dixit Dominus ad satan: Increpet Domi- A nus in te fatan, qui elegit Hierufalem . Numquid non est iste torris erutus de igne ? Et lesus indutus erat vestibus sordidis. Sordidis enim vestibus lesus indutus erat, quia quamuis alienus ab omni peccato, tamen in similirudine venit carnis peccati. Cui venienti fatan a dextris ftetit. Pro magno namque Dominus Iudaicum populum, et pro nihilo Gentes habere videbatur. Sed postquam incarnatus apparuit: gentilitas. que profinifro habita fuerat, credidit: Iudaicus vero populus ad perfidiam declinauit . Satan ergo illi a dextris fletit : quia illum ei populum rapuit , qui dudum dilectus fuit. Sed quia iple Iudaicus populus, modo perditus, in fine est quandoque crediturus, Propheta teltante, qui air: Reliquiz faluz fient: Satan a dextris fuis Domi-Ibidem. d nus remouet, dicens: Increpet Dominus in te fatan. Et eius dem populi liberationem indicans subdit : Quia elegit Hierusalem . Qui nimirum populus, quia ad gehenne incendia, perfidia duce, defluebat, fed dum ad fidem reducitur, ab eodem æterni ignis Zachar.3.d incendio liberatur, statim de co illic subditur : Numquid non est iste torris crutus de

igne? Sicurergo illic pro dextra plebs Iudaica, ita hoc in loco dextræ vocabnlo, fi-1. Matt. 15.6 delis populus fanciz Ecclefiz delignatur. Vnde et venturus iudex hodos ad finifică, agnos ad dexteram pouit. Sed cum fanctam Ecclesiam aduersitatis tempore ipsi quoque lacessum, qui fideles esse videbantur, ei proculdubio calamitates ad dextramusurgunt. Bene autem hæc ipsa dextra Orientis vocatur. De ipso quippe eiusdem Zachar.6. ¢ capite scriprum eft . Oriens eft nomen eius. Nam quia ab Oriente lux surgit, recte Oriens dicitur, cuius iuftitiz lumine, noftra iuftitiz nox illuftratur / Ad Orientis ergo dextram calamitates furgunt, quia hi quoque ad perfecutionem profiliunt, qu electa membra Redemptoris noftri effe credebantur. Iuxta quam videlicet calamita- Q tes recte illico afferit surgere : quia dum non erant extranci, qui persequuntur , ab eis repente mala et illico fiunt . Si vero dextra, hi, qui veraciter fideles funt, appellantur; calamitates ad dextram Orientis surgunt : quia erumpente persecutionis articulo,

crudeles prauorum impetus iusti patiuntur. Sequitut: Quod dum maligui spiritus, vel perners homines, extrema Ecclesia membra perseguuntur, vide tur Deus non ferre auxilium , cum fiatim non eripit , cum cos quos amat , aliquando Caput XI.X. visliter derelinquet .

D Edes meos subuerterunt, et oppresserunt quasi fluccious semitis suis. ] Quid per pedes Ecclesia, niss extrema illius membra signantur? Qua dum ad opera terrena deserviunt, tanto celerius ab aduerfarijs falli postunt, quanto sublimia minus in: D telligunt. Hos itaque pedes aduerfarij subuertunt, videlicet cum extrema membra illius ad ful dogmatis errorem trahunt. Subuerli pedes viam tenere nequeunt, cum infirmi quique persecutorum suorum, vel promissionibus persuasi, vel minis territi, vel cruciatibus fracti, ab itinere recto deniant. Bene autem aduerfariorum femita fluctibus comparantus cum dicitur : Et oppresserunt quasi fluctibus femitis suis:quia fellicet vita prauorum infolenti inquietudine molefta, ad obrnendam, vt ita dixerim, nauem cordis, quali tempestas illabirur. De qua videlicer tempestate per Salomonem dicitur : Quafi tempeftas transiens non erit impius : Cumq, infirmus quifque peruer Pres. 10.d fos florere conspicit, hunc in perdersitaris pelagus vada misera imitationis mergit. Sequitur: Diffipauerunt itinera mea , infidiati funt mihi,et praualuerunt,et non fuit qui ferrer auxilium . ] Dicat hac beatus Iob de malignis spiritibus, videlicet hostibus I occultis: dicat valuería Ecclefia de prauis perfecutoribus, feilicet adueríariis apertis. Ipsi quippe eius itinera dissipant, cum in quorumdam infirmorum mentibus, vetitaeis vias callida perfuatione perturbant. Ipfi infidiantes praualent, cum eos , quos aperre ad malu trahere nequeunt, bona fimulando peruertunt. Sed mirum valde quod fubijcit : [ Non fuit , qui ferret auxilinm: ] cum de diuino adiutorio Pfalmifta clament Adiutor in opportunitatibus, intribulatione. Et: Sperent inte, qui nouerunt nomen tuum, quonam non derelinques querentes te Domine. Et cum rurfum feriptum sit : Quis sperauit in Domino, et confusus est, permansit in mandatis eius, dereliduseft? Et: Quis inuocauit illum , et despexit eum. ? Qua itaque ratione nune dici tur: [ Non fuit, qui ferret auxilium : ] nili quia omuipotens Deus eos, quos in æter-Maia. 54.0 num diligit, aliquando ad tempus relinquit. Vade scriptum est: Ad punctum in

modico

#### In trigefimum caput B. Iob.

775

A modico decliqui te, et in miferationibus magnis congregabote. In momento indiguazionis shiondi faciem meam parumpera e, et in mifericondia fempierna miferatus fum rui. Hine etiam Pfalmifia deprecabatur, dicens 1: Non me deceinquas víques - Pjá. 1: 18, quaque. Decliqui gigiru fe, fed ad modicum polie viliter nouecta, qui ne víquequasque relinqueretur, perchas Sandos tercini fuos Dominus venido adiuutar, felinquendo probat, domis firmas, tribultationibus tenara: Vade recle quoque per quemdam. Zula. 4, 6 fapiestem dicitura: la primis elegit eum, timorem et metum et probationem inducet fuper illum, ce excrexicabite illum in tribulatione doctina fua; o honce tenter illum in comisporem Deus eleborum fuorum aduerfarios remporaliter permittis excrefectes, ve per malorum fastiatam purgetus vira bonorum. Numquam quipe Dominus ad-

we per management denderen purgetter vita bosonum. Nemngutan finisped Domintus ad. b urefish bonn soos flausire permitterer, mil etam quantum prodefiser videret. Nam dum iniufti feutiunt, iutit purgantur, et vrikate innocentum militar vita pratorum, dum hance te premendo humiliar, er humiliando finaper ad melius formar. Vade re- 
promition formar vade re- 
de equoque per Salomonem dicitur: Qui fultus eft, ieruier fapienti. Et ramen fixpe 
ambigirium signientes fibelife, Rultios vero aceme dominit jenere signientes femilire con 
entremits fapientes fibelife, dum plerumque hune ciure temporalis domini com- 
primit? Sed ciendum est quia contra fapientis vitam, dum fultum premientes ter- 
hune ab nomi vitorum tubigine verendo purgate. Sultus er gos fapienti eitam domis- 
hance ab nomi vitorum tubigine verendo purgate. Sultus er gos fapienti eitam domis- 

nando feruir, quem ad meliorem flatum premendo prouchit. Sic nonnumquam pur 

pillis dominis ad dicipijous mas giferitum (retu perdun et grentus, returnet, permut, feriutar, 
pullis dominis de dicipijous mas giferitum (retur) perdun et grentus permuts, feriutar, 
printer permuts, 
printer perm

© pilla dominia ad difcipina magifierium ferui prefunt sterent, premunt, tenunt, tenun

Vali rupto muro, et aperta ianua, irruerunt super me, et ad meas miserias deuo-Juti (unt.) Quid hoc loco muri nomine, nifi Redemptor humani generis ap. 22. pellaruri De quo pro fanctæ Ecclesiæ ædificatione per Propheta dicitur; Ponetur in ca 1/a. 26. a murus et antemurale. Ipie enim nobis murus est, qui ad corda nostra pertingere mar lignorum spirituum cursum verat Qui nostræ quoque sidei eriam antemurale posuit; quia priusquam se per carnem oftenderer, prædicatores sui mysterij Propheras miste. Recte quippe antemuralis nomine vocantur quia dum subsequentem prædicauerunt Dominum, quasi ante murum steterunt, Sed quasi murus rumpitur, cum prauorum persuasionibus fides, que in Redemptore nostro eft, in quorundam corde dissipaturi. Cumq. peruersis in hac vita potestas tribuitur, quid aliud quam ianua erroris aperitur ? Quali rupto ergo muro, et aperta ianua, super bonos irruunt mali, cum accepta temporaliter potestate, peruersi ipsa quoque in quorumdam corde destruere munimina fidei conantur. De quibus apre dicitur: [Erad meas milegias deuoluti funt: ] quia videlicer prius ad fuas. Nifi enim peruerfe viuendo, ad fuasante miferias caderent, nequaquam ad eas postmodum et alios suaderent. Sed post suas reprobi et ad nostras miterias devoluentut, quando ad ea mala, in quibus iam ipfi implicati funt, etiam

quoid am nobis vaitos erahunt. Poreft quoque intelligi mur nomine, munito difizi plinæs Salomone arteflame,qui sixtex agrum hominis pigri transiui, et per vineam Pres.14.8 viri flulgi : et eccesotum repleueram vrice,operueram i uperficiem eius spinas,et ma-

ceria

ceria lapidum destructa erat. Per agrum enim hominis pigri, atque per vincam viri ffulti transire, eft cujullibet viram negligentis inspicere, ciusq. opera considerare. Quam vrtica vel spina replent : quia in corde negligentium prurientia terrena desideria, et punctiones pullulant vitiorum, quippe quia scriptum est : In desiderijs est omnis ociosus. Maceria lapidum destructa erat : id est, disciplina patrum ab eius corde dissoluta. Nam quia destructam maceriam lapidum, dissolutam esse disciplinam vidir, protinus illic fecurus adiunxic : Quod cum vidiffem, posui in corde meo, et exemplo didici disciplinam. Quasi rupro ergo muro hostis ingreditur, enm vel malignorum spirituum, vel prauorum hominum persuasione callida disciplinæ munimina in corde diffipantur. Sed cum ciusdem disciplina vigor in corde reproborum soluitur, ante corum oculos cuncta bonorum opera despectui habentur, nihila, esse estimant, quid quid de virtutibus electorum vident. Vnde et inbditur: [ Redactus fum B in nihilum . ] Apud æstimationem quippe malorum in nihilum redigimur , quando ea, quæ ipfi quafi fumma diligunt, bona tempotalia non tenemus. Delpectis namque fupernis promissionibus, terrena desiderant, etsi quando in eotum mente aliquid de appetitu aternitatis oritur, suborta citius transitoria delectatione diffipatur. Vnde et ftatim subiungitur : [ Abstulit quasi ventus desiderium meum. ] Fidelis quippe populus se pati denunciat, quòd cos quos diligit pati dolet. Ventus etgo desiderium tollit, cum res qualibet transitoria aternitaris appetitum destruit: Vnde adhuc congrue fubinfertur: [Et velut nubes pertransit salus mea .] Nubes quippe in alto eminet, sed hanc ad curfum flatus impellit. Sic nimirum fic funt temporalia iniquorum bona. Velut in alto quidem per honoris celfitudinem degere videntur, fed ad curfum vitæ quotidie, quafi quibufdam mortalitatis fux flatibus, impelluntur. Salusergo yt nubes O transit: quia peruersorum gloria que alta est, fixa non est : sed expletis desiderijs actibusq. infirmantium, ad electorum vocem fermo convertitur, cum protinus subinfertur: [Nunc aute in memeripfo marceffit anima mea, et possident me dies afflictionis.] Electorum quippe anima nunc marceffit, quia in illa postmodum aterna exultatios ne viridescit. Modo cos dies afflictionis possident, quia dies lætitiæ post sequentur. Scriptum quippe eft: Timeuti Deum bene erit in extremis. Et rurfum de Ecclefia dis citur : Ridebit in die nouissimo . Nunc enim tempus afflictionis est bonis , vt sequatur Proper, 31.d eos exultatio quandoque fine tempore. Hinc ab eis alias dicitur: Humiliafti nos in loco afflictionis. Locus namque afflictionis est vita præsens. Iusti ergo hic, id est, in loco afflictionis, humiliati funt : quia in aterna vita , id est , in loco gaudij sublimantur.

Eccl. 1. 4 Pfal. 43.

Cum vero marcescere animam diceret recte etiam pramisit: In memetipso. I quia in D nobismeripfis quidem affligimur, sed in Deo mens nostra refouetur : tantoq. a viriditate gaudij longe fit, quanto adhuc ab auctoris tepulsa lumine ad se redit. Tunc vero ad vera letitia viriditatem peruenit, quando per aterna contemplationis gratlam subleuata etiam semetipsam transit. Sed hac que allegotica indagatione tranfeurtimus, oportet ve per omnia ctiam juxta historiam teneamus. Que tamen mune a de all ideireo pratereo: quia hac aperta esse legentibus non ignoro. Diebus autem persecutionis vitima, quia multi qui percunt, et pauci fint qui faluantur, ideirco vir fanctus paffionis fuæ tempore et pauca de bonis, et multa de peruerfis loquitur. Vnde et mox ad corum personam, qui corrunnt, verba conuertit, ficq. sua infinuat, ve audientibus possint congruere que narrat. Nam sequitur : 0 : 00 = 1

Quod in notte tribulationum huint facult, etiam qui perfetti videbantur, et quafi effa carnalium aliquando lassitudine succumbant, et a fanctorum infestatione maligui spiritus unmquam quiefcans . L. Capit O.X: X Its orguit

T Octe os meum perforatur doloribus, et qui me comedunt non dormiunt. Isi ipfi historiæ intendimus, paret causa quoniam sancti viri corpus per sinus vicerum fcaturiens vermiù multitudo lacerabat. Si vero allegorite my steriù perscrutamur, quid per offa , nisi fortes quique in fanctæ Ecclesiæ corpore designantur? Qui quasi suo robore membra continent, dum mores infirmantium flabiliter portant. Sed cum tribulationis vitima contra cam feruor excreuerit in nocte os illins perforatut doloribus : quia nonnumquam tormentis victi, eriam ipfi ad perfidiam defluent, qui ad fidem

A alios tenere videbantur-Aitergos [Nocte os meum perforatur doloribus.] Ac fi apertedicat: Tribulationis tenebrs prefii ita affidinentendrantur, victipfi, qui in me habebant vigorem fortiudios, a quali iam quoddam habeant forame timoris. Ben autem dicitur: [Et qui me comedunt, non dorminute.:] qui a maligni fiprirus ; qui carnales quodque de Ecclefia condimunte, tator magis quieferer a tentirione mefetiun, quanto nullo carni pondere grauantu. Sed perfecutores fancte Ecclefia quia valde peutenflust, effent vitama pauci. Sequima pauci.

Quid immenstate percusiconum santi qui Christo quasi restumentum adharent, victi tormentis descient, de constricto capito thereta pradicationis sussiciate extinguator.

Caput X X 11.

I N multinudine corum confamiliar veftimentum meum, et quafi capito tunice. Juscinizerust me. 3 Si hiforici intendimus, quid aiut veftimentum basi tob, 
quam eius corpus accipimus 3 cuitus videlicet veftimentum confamitur, dum caro 
rusciatur. Lusta allegoria vero myferium, yeftimentum eft fançle Ecclefia fidelum via. Nam ficut tota imul Ecclefa veftimentum Chrifti, ita fideles quique eiufem Ecclefa veftimenta deputantur. S einm fanch Ecclefa veftimentum Chrifti 
noneller, Paulus profedo non dicerte: Ve exhiberet fihig fortiolim Ecclefiam non histentrum miculam neque rugam; eld 4, nec. per peccatum habetner maculam, pastentrum miculam gang quam; qui se que i fulfriam munda eft, et per fimplicem intentiopara entre commanda entre de la commanda eft. et per fimplicem intentiopara entre commanda entre de la commanda eft. et per fimplicem intentiopara entre commanda entre de la commanda eft. et per fimplicem intentiopara entre entre

re

100

C. que vestis est. Sicut ergo indumentum Christi tota generaliter Ecclesia dicitur, sic indumentum funt Ecclesiæ singulorum animæ, quæ aberrore conuersæ, candem Ecclesiam credendo, eiq. sideliter subgrendo circumdant. De quibus eidem Ecclosia per Propheram Dominus dicit: Viuo ego, quia omnibus his velut ornamento vestie- 1/a.49.6 tis . Sed cum procella saua persecutionis obotitur, plerique fidelium abeius amore separantur, qui ei sedulo inharere videbantur. Dicat ergo: [ In multitudine corum confumitur vestimentum meum : ] quia dum multi sunt qui cruciant , destruuntur plurimi qui ei connexione amoris inherebant. Bene autem subditur : [ Et quasi capizio tunica succinxerunt me.] Tunica quippe capitium collum circumdat induentis. Collum veto fi ftringitut, vocis vius et vitalis flatus necatur. Sandam ergo Ecclefiam reprobi quafi capitio tunica conftringunt: quia in ea persecutionibus suis vitam D fidei, et prædicationis vocem extinguere conantur. Hoc quippe conari perfecutores eius specialiter folent, ve abea ante omnia verbum predicationis tollant. Vnde et hi qui fancte fidei primordijs relistebant, caus Apostolis denunciabant, dicentes: Przeipiendo przeepimus vobis ne docerciis in nomine isto, er ecce replestis Hierufale Allo. s.e doctrina vestra. Corpus ergo sanctæ Ecclesiæ quasi capitio tunicæ cinxerant, qui constrictis prædicatoribus, velut eius collum prementes, in ea claudere iter vocis volebat. Sed electi quique persecutionis sua tepore paratiores sunt mori quam tacere. Qui dum in morte reporaliter corruunt, a stultis quibusque et carnalibus despecti ac viles æstimatur:quia cu videre reprobi nequent, que electi bona fpiritaliter teneant, quos carnaliter extingui confpiciune, infelices arbitrantur. Vnde et subditur: [Comparatus sum

huo er alfimalaus fun fauilig et cineri. I treproboumquippe indico, fundir clegeorum Eccles lauro comparatur, ejud semporaliter concidera deficieur. Faiilikafimilarur etcineriquia dumbona cius interiora non vident, ad fola hanc mala peruentile effimian, que i cue a gribibir i corpo faiire rividen. Fidelis amen electori populus cum mulso exis cadere confpicipopat, di obinete valeat, aduetitats fiu è tempoamutar. Huis quia ocisio diferrut, genius augentr. Vede adhuc lubdiuri [Caatumata - Huis quia ocisio diferrut, genius augentr. Vede adhuc lubdiuri [Catum consensation of the consensatio

dies, et nocte. Atque ipfa vtilitas de exaudiendi mora mox subditur, cum illic pro- A tinus subinfertur: Et non ad insipientiam mihi. Ad multiplicandam quippe sanctorum sapientiam proficit, quod postulata tarde percipiunt, ve ex dilatione crescat defiderium, ex defiderio intellectus augeatur. Intellectus vero cum intenditur, eius in Deum ardentior affectus aperitur. Affectus autem ad promerenda caleftia tanto fit capax, quanto fuerit expectando longanimis. Sed tamen inter hæe fanctorum patientiam dolor vrget ad vocem, et cum dilati proficiunt, metuunt ne deficientibus viribus despecti reprobentur. Sequitur.

Quod improprie Deus dicatur zelare , et irafci , et punitere , et misereri, et cetera buiusmodi : et anod crudelis dicatur tune, cum districte peccata vicifcitur . M Vtatus es mihi in crudelem, et in duritia Manus tuz aduerfaris mihi. ] Longe ab hac fententia vetusta translatio dissonat, quia quod in hac de Deo dicitur,

hoe in illa de aduerfarijs ac perfecutoribus memoratur. Sed tamen quia hæc noua. translatio ex Hebtwo nobis Arabicog, eloquio cuncta verius transfudisse perhibetur,

credendum est quidquid in ea dicitur : et oportet, ve verba illius nostra expositio subtiliter rimetur. Ait ergo: Mutatus es mihi in crudelem, et in duritia manus tuæ aduerfaris mihi. In scriptura fancta cum de Deo aliquid indignum dicitur, mouetur legentis animus, velut si aliquando de Deo aliquid indignum dicatur. Pene omne quippe quod de Deo dicitur, eo ipso iam indignum est, quo potuit dici. Nam cuius laudi non sufficit obstupescens conscientia, quando sufficier loquens lingua? Sanctus ergo spiritus hoc ipsum hominibus intelligetibus insinuas, quàm sint inestabilia sum- C ma etiam verba diuiua, his verbis nonnumquam de Deo vtirur, quæ apud hominés habentur in vitio, vt ex his quæ indigna videntur hominibus, et tamen dicuntur de Deo, admoneantur scire homines quòd nec illa iam Deo digna sint, quæ dum digna habentur apud homines, dig na putantut Deo. Dicitur enim Deus zelans, sieut scriptum est: Dominus zelotes nomen eius. Dicitur iratus, vnde scriptum est: Iratus est Dominus contra Israel. Dicitur Deus pœnitens, sicut scriptum est: Pœniter me secisse hominem fuper terram. Et rurfus: Poenitet me quod constituerim Saul regem in Ifrael . Dicitur mifericors, ficut feriptum est: Mifericors et miferator Dominus, patiens et multum misericors. Dicitur prascius, sicut de illo ait Apostolus: Quos prasciuit et prædestinauit conformes sieri imaginis silij sui:du nec zelus, nec ira,nec pœnitêtia, nec proprie misericordia, nec præscientia esse possit in Deo. Hæc namque omnia ab D humanis in illum qualitatibus tracta funt, dum ad noftræ infirmitatis verba defcenditur, vt quasi quibusdam nobis gradibus factis, et iuxta nos positis, per ea qua nobis vicina conspicimus, ad summa eius ascendere quandoque valeamus. Zelare enim dicitur, qui cum cruciatu mentis castitatem custodit yxoris. Irasci dicitur, qui feruore animi contra puniendum vitium accenditur. Poenitere dicitur, cui id quod fecit, displicet, et econtra mutando aliquid aliud facit. Misericors dicitur, qui pictate ad proximum promouetur. Misericordia autem a misero corde vocata est, eo quod vnusquisque intucatur quempiam miserum, atque ei compatiens, dum dolore animi tangitur, ipfe cor miferum faclt, vt eum a miferia liberet cui intendit. Præfeire dicitur, qui vnamquamque rem, antequam veniat, videt, et id quod futurum eft, priusquam prasens fiar, prauidet. Deus ergo quo modo zelans est, qui in custodienda. E caftitate nostra nullo mentis cruciatu tangitur. P Quo modo irascitur, qui in viciscendis vitijs nostris nulla perturbatione animi commouetur ? Quo modo est poenitens'; qui id quod semel fecerit, se fecisse nequaquam dolet. ? Quo modo haber mifericordiam, qui cor numquam miscrum habet ? Quo modo est præscius, dum nulla nisi quæ futura funt, præsciantur? Et scimus quia Deo futurum nihil est; ante quius oculos præterita nulla funt , præfentia non transeunt , futura non veniunt : quippe quia omne quod nobis fuit et erit , in eius prospectu præstoest, et omne quod præsens est, scire potest potius quam præscire. Et tamen dicitur zelans, dicitur iratus, dicitur ponitens, dicitur mifericors, dicitur præseius; vt quia castiratem anima vnjuscujusque cuffodit, humano modo zelans vocetur, qua muis mentis cruciatu non tangarur. Et quia culpas percutit, dicitur irafci, quamuis nulla animi perturbatione moueatue.

Etquia

Exod. 34. b 2\mm.11.b Gene.6.b 1-Reg. 15.6 Pfal. 85. Rom, 8.f

25.

A Et quia ipse immutabilis id quod voluerit mutat, poenitere dicitur, quamuis rem mutet, confilium non mutet. Cum miseriæ nostræ subuenit, misericors vocatur, quamuis miseris subueniar, et cor miserum numquam habeat. Et quia ea quæ nobis sutura funt videt, quæ tamen ipfi femper præsto sunt, præscius dicitur:, quamuis nequaquam futurum præuideat, quod præfens videt. Nam et quæque funt, non ab æternitate eius ideo videntur quia sunt, sed ideo sunt, quia videntur. Dum ergo ad verba mutabilitatis nostræ descenditur, exels quibusdam gradibus factis ascendar qui potest ad incommutabilitatem Dei, vt videat sine zelo zelantem, sine ira irascentem, fine dolore et poenitentia poenitentem, fine misero corde misericordem, fine præuisionibus præscientem . In illo enim nec præterita, nec futura reperiri queunt, ed cucha mutabilia immutabiliter durant, et quæ in feiplis simul existere non possunt,

B illi simul omnia assistunt, nihilq, in illo præterit quod transit : quia in æternitate eius modo quodam incomprehensibili, cuncta volumina faculorum transcuntia manent, currenria stant. Sicurergo accipimus fine zelo zelantem, fine ira irascentem, ita a fancto Iob etiam fine crudelitate dici potuit crudelis. Crudelis quippe dicitur, qui difricte feriendo non parcit, ve videlicer hoc loco crudelis diffricte feriens possit intelligi, et vlciscendæ culpæ non parcens. Vnde Isaias quoque cum videret vltimi iudicij diem non iam cum venia fed cum districtione esse venturum, ait : Eece dies Domini 16.13.6 veniet crudelis et indignationis plenus, et iræ furorisq. eius, ad deponendam terram in solitudine, er peccatores eius conterendos de ea . Sanctus ig itur vir vt hanc eandem crudelitatem sibi potius asserer congruere posse, quam Deo, air: [ Mutatus es mihi

in crudelem. ] Ac si aperte dicat: Qui in teipso crudelitatis nihil habes, mihi quem re-C spirare a persecutione non sinis, crudelis videris, Ita enim Deus erudelis esse non potest, ficut nec mutari vllatenus potest. Sed quoniam in Deonec crudelitas, nec mutabilitas vmquam venit, dum mihi dicit, quod in semetipso Deum nec crudele nec mutabilem fentiat, oftendit. Nam dum circa nos quæda prospera et aduersa variantur, in eo quod nos mutamur quasi eius circa nos mutată animă suspicamur. Ipse vero in se incommutabilis permanens, aliter atque aliter in cogitatione sentitur hominp, pro qualitate meritorum . Nam et lux Solis cum nequaquam eft sibimetipsi dissimilis , infirmis aspera, sanis autem oculis lenis videtur: eorum videlicet immuratione, non sua. Vnde ve prædiximus dicens: [ muratus es, ]adiunxit. [Mihi:]ve ipfa hæc crudelitas atque mutatio, non sit in qualitate judicis, sed in mente patientis. Quod verbis quoque alijs retexit dicens: [ Et in duritia manus tux aduerfaris mihi . ] Manus etenim Dei

D dura creditur, cum voluntatis nostræ contraria, hoc quod ei in nobis displicet, feriendo perfequitur, et flagella ingeminat, cum dolentis anima elementiam expectat. Que tamen iuxta allegorie mysterium, bene sance Ecclesie verbis congruunt ex vocibus infirmorum, qui plerumque se plus feriri æstimant quam mereri purant, et quasi crudelitatem arbitrantur iudicis , diffrictionem æquissimam sectionis : et cum vulnus ægri medicinali ferramento abscinditur, medicus crudelis vocatur, qui tamen per secantis manus duritiam aduersatur vulneri, sed concordat saluti. Sequitur.

Qued quasi super ventum fundati repente sternuntur, qui transtoriorum bonorum successioni-Capus XXIIII.

Leuasti me, et quasi super ventum ponens, elissifti me valide. ] Quia præsentis vitæ gloria quasi in alto cernitur , sed nulla stabilitate solidatur, velut eleuatus super ventum ponitur, qui prosperitate transitoria lætatut, quando ad hoc solum hunc fugitium felicitatis aura subleuat, ve repente deterius in infimis sternat. Quia enim fancta Ecclesia cunctis in honore est, infirmi quique in ea qui transitorijs succeffibus lærantur, quo nisi super ventum positi videntur eleuati? quia subsequente persecutionis tempore dum prosperitatis aura pertransit, corum protinus eleuatio corruit, et repente cadentes discunt, quia eleuati prius in ventum se dederunt. Quæ videlicet verba eriam sancti viri personæ specialiter congruunt, non ad id quod erat, sed ad id quod esse videbatur. Neque enim mentem illius prosperitas sugitiua leuauetat, qua inter tot rerum affluentias, miro semper virtutis pondere preniebat, sed iuxta hoc quod videri exterius potuit, qui in fuis humilis, in alienis oculis eleuatus fuit, et quasi super ventum positus, elisus est valide: quia rebus exterioribus fultus,

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XX.

vnde æstimabatur surgere, videbatur inde cecidiste. Quem videlicet casum sanctus A vir in mente non pertulit: quia nulla aduerfiras deijeit, quem prosperiras nulla corrumpit. Qui enim veritati inharet, vanitati nullo modo succumbit: quia dum forti pede cogitationis intus intentionem fixerir, omne quod foras mutabiliter agitur,ad arcem mentis minime pertingit . Sequitur:

Quod fautti mortem prafentem uou ad consumptionem sibi effe intelliquut, qui de resurrectione sua consident, qui & si aliquando peccant , per pantentiam refor-Caput

C' Cio quia morti trades me, vbi constituta est domus omni viuenti. In superiori huius operis parte rractatum eft, quod ante aduentum Domini ad inferni receptacula etiam iusti descenderunt, quamuis non in supplicijs, sed in requie seruarentue. . B Quod nunc testimonijs edocere negligimus: quia in ea iam sufficienter probatum putamus. Hoc ergo quod dicitur: Scio quia morti trades me, vbi constituta domus est omni viuenti : recte beato lob etiam iuxta historiam congruit, dum nimirum constat, quia ante Redemptoris gratiam, ad inferni claustra etiam justi descenderent. Ipsa quippe inferni receptio, domus omnium viuentium dicitut: quia nullus huc venit qui ante Mediatoris aduentum non illuc ipfa corruptionis fue conditione pertranfit. Nullus huc venit, qui ad carnis mortem eiusdem corruptionis suæ gressibus non terendit. De qua videlicet morte per Pfalmistam dicirur : Quis est homo qui viuit et non videbit mortem? Nam etfi ad cælum raptus Helias effe perhibetur, mortem ta-Matt. 17. b men distulit, non cuasit, de ipso quippe ore veritatis dicitur : Helias quidem ventu-

Pfal. 88.

rus est, et restituet omnia. Veniet enim restituturus omnia, quia ad hoc nimirum huic mundo restituitur, vt et prædicarionis munera impleat, et carnis debitum soluat. Que tamen fancti viri fententia iuxta allegorie my sterium, fancte Ecclesie vocibus ex persona congruit infirmorum, qui fidem verbo tenus tenent, sed contra præcepra fidei fuis defiderijs famulantur. Ait etenim: [Scio quia morti trades me, vbi constituta domus est omni viuenti. ] Quia enim multos in voluptatibus deditos conspicit, corumq. iam interitum præscit, pensat quòd in via vitæ præsenris suis quidem desideriis feruiunt, fed ramen ad mortis domum pergeniunt omnes, qui in ea carnaliter viuunt . Sunt vero nonnulli qui in voluptatum fuarum foueam corruunt, sed tamen per lamenta poenitentia ab imis citius pedem reducunt, quos superna percussionis verbera ad eruditionem porius, quam ad extinctionem fecant. Ex quibus apre fubiungitur: [ Veruntamen non ad confumptionem corum emittis manum tuam, et fi cor- D rucrint , ipfe faluabis . In quibus profecto verbis hoc folerter debet intelligi, quod beatus Iob dum fua narrat, in fe alios transfigurat. Velut enim de fe specialiter dicebat : Eleuasti me, et quasi super ventum ponens elisisti me valide : scio quia morti trades me, vbi constituta est domus omni vinenti, et tamen non de se, sed de alijs adjungit: Veruntamen non ad confumptionem corum emittis manum tuam. Dum enim de se loquens ratiocinando causas de alijs subdit, quam multorum personas in se significet, oftendit. Manum itaque suam Dominus ad consuptionem peccantium non emittit, cum fetiendo a peccatis corripit, et corruentes faluat, dum cadentes ad culpam in falutem corporis vulnerat, vt proftrati exterius, interius furgant, quatenus iacentes corpore ad interiorem flatum redeant, qui flantes exterius ab flatu mentis iacebant . Sequitur :

Quod compassio quam afflictioni proximorum debemus, non tam sit in largitione exteriorum, quam in mentis affectu : quia extra nos funt qua damus , affectus autem intus ex Caput

Lebam quondam super eum qui afflictus erat, et compatiebatur anima mea pauperi. ]Quamuis vera compassio est compassioni proximi ex largirate concurrere, nonnumquam tamen cu exteriora quæque abunde ad largiendum suppetunt, celerius datis manus dationem inuenit, quam animus dolorem. Vnde scire necesse est, quia ille perfecte rribuit, qui cum co quod afflicto porrigir, afflicti quoque in se animum sumit: vt prius in fe dolentis passionem transferat, nunc contra dolorem illius per ministerium concutrat. Nam sape, vt prædiximus, largitorem muneris, rerum facit abundan'A abundantia, et non virtus compaffionis. Qui enim afflicto perfecte compatitur, plerumque et hoc indigenti tribuit, in quo ipfe, qui dederir, angustatur. Et tunc plena est cordis nostri compassio, cum malum inopiz pro proximo suscipere non metuimus, vt illum a passione liberemus. Quam videlicet pietatis formam mediator nobis Dei et hominum dedit. Qui cum posser nobis etiam non moriendo concurrere, subuenire tamen moriendo hominibus voluite: quia nos videlicet minus amasset, nisi et vulnera nostra susciperet : nec vim nobissuz dilectionis oftenderet , nisi hoc quod a nobis tolleret, ad tempus ipse sustineret. Passibiles quippe mortalesq. nos reperit, et qui nos existere secir ex nihilo, reuocare videlicet etiam sine sua morte potuit a passione. Sed vt quanta esset virtus compassionis ostenderet, fieri pro nobis dignatus est, quod esse nos voluit : vt in semetipso temporaliter mortem susciperet, B quam a nobis in perpetuum fugaret. An non in diuinitatis fuz diuitijs nobis inuifibilis permanens, miris nos potuit virtutibus ditare? Sed vt ad internas diuitias rediret homo, foras apparere dignatus est pauper Deus. Vnde et prædicator egregius, vt ad largitatis gratiam vifcera noftræ compaffionis accenderet, dixit: Propter nos 2.Cor. 8. b egenus factus est, cum diues esset . Qui sic eriam dicit : Non vt alijs sit remissio, vobis 1bidem. 6 autem tribulatio : hæc proculdubio condescendendo infirmis intulit, quoniam quibusdam inopiam ferre non valentibus, tolerabilius est minus tribuere, quam post largitatem fuam ex inopiæ angustia murmurare. Nam vt ad magna largiendi studia audientium mentes accenderet, paulo post intulit, dicens: Hoc autem dico: Qui parce seminat, parce et metet . Plus ergo nonnunquam esse dicimus compati ex corde, quam dare: quia quisque perfecte indigenti compatitur, minus astimat omne quod dats, C Nisi enim dantis manum bona voluntas vinceret, eiusdem prædicator egregius discipulis non dixisset : Qui non solum facere, sed et velle coepistis ab anno priori. Facile quippe est in bono opere obedire etiam volentem. Sed hec magna discipulis virtus extiterat,cos bonum, quod illis præceptum est, et ante voluisse. Quia itaque vir fan-Aus apud omnipotentem Deum, aliquando maius datum nouerat mentis esse, quam muneris, dicat: Flebam quondam fuper eo, qui afflictus erar, et compatiebatur anima mea pauperi. Exteriora etenim largiens, rem extra semetipsum prabuit. Qui autem fletum et compassionem proximo tribuit, ci aliquid etiam de semetipso dedit. Idcirco autem plus compaffionem, quam datum dicimus, quia rem quamlibet plerunque dat etiam, qui non compatitur, nunquam autem qui vere compatitur, quod neceffarium proximo conspicit, negat. Que nimirum sententia bene quoque sancta Eccle-D fiæ vocibus congruir , quæ dum afflictos quosque per lamenta pænitentiæ conspicit, fuos ei oratione continua fletus iungit, & toties egeno compatitur, quoties mentis virtutibus, nudatz interuentionis suz precibus opitulatur . Super afflictum quippe compatientes plangimus, quando aliena damna nostra deputamus, et culpas delinquentium, nostris mundare fletibus nitimur. Quod videlicet agentes, plus plerumque nobis, quàm his,pro quibus agitut, fubuenimus quia apud intinum arbitrum & gratif cha-ritaris afpirantem.commifia qua que perfeñe diluit propria, qui pure plangit aliena. Perfecutionis igitur vitima fancta Ecclefia tribulatione deprehefa, teducat ad memó riam pacis tempore bona, que gessit, dicens: Flebam quondam super eo, qui afflictus

eratest copationur anima mea pauperi. Que interna luci gaudi çuera deidera, (cd tamé adhue dilataquis malias eterioiolus premitur, fandi viri vocibus adiigati analdula Eciefo di 1981, ser pri charitati çulum quof voffera fue ante gefavera.

Ten X X F 1 1.

Ten Non-di voca procure missi mala sur prolabat luccus, es estument fiesta.

Expectabam bona, et venerun mihi mala prafiolabar locum, et eurpenun tenebræ. Flédie mim populus serpetat bona, si dem la facipir perfolatur lucem, 
et tenebras incuritiquis per reminerationis gratiam intereffe iam iamque angelord 
feg audis fiperat, et tamen hi clutius soliaus, manus perfoquentium tolerate qui de 
quantocius aftimat zeterna lucis retributione perfrui, hie ablue copellitus perfocurorii finorum tenebrat pari Que videlicet mala perfoquenti minus dolerenți abi ni fidelibus aduerfarijae, confurgerent. Sed co deterius mentem elektorum cruciant, 
quo ab illis veniunt, equibus bona prafumebant. Vade adue (toldiure) Interiora 
mea efferbuerunt ablqua vila requie.] Sandra quippe Ecclesie interiora efferuderus 
S. Gregor. Tom. 2.

S. Gregor. Tom. 2.

## 782 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XX.

eft jíros quoque, quos per amorem fidet velur victora ante gefauterat, in pefecutionis à atrociata teolerata-. Qui ferente prinsillius cognoferente, quanto feium vis miagi a doleat, tanto deterius ab affilicitone eius minime quiefcunti-. Quos tamen et pacis fus tempore grautier tolerat; quia fuis practicationibus orum mores contrarios penfae. Gemit enim, cum corum vitam fibi diffimilem confpicit-. De quibus er apro fubiungitura : [Preuencerum edies affili citonis.] Scit namque fancha efectorum-Eecfelia quod perfecutione vitima mala multa paffura fit, fed hanc affilicitonis fue in preumanti, quia amiotum vitam intra 6 grautier etiam rempore pacis portat. et printiquam appareat, hi ,qui in ea verbo tenus fideles funt, prauis moribus antecurrunt. Sequita-ci.

Quèd fantii in culmine honoris, statum custiodiumt humilitatis: & licet potestati semper amica si impatientia, manssute tolerant ipset, quas exossicios suo increpante. Caput XXVIII.

T Ærens incedebam, fine furore confurgens in turba clamaui : 7 Notandum fo-M licite iuxta historiam video, quòd sanctus vir, qui paulo superius dixit: Eleuasti me, inferius adiungit: Mærens incedebam. Miro enim ordine, vno codemq. tempore conuenire in actibus bonorum folet et foris honor culminis, et intus afflictus mæror humilitatis. Vnde sanctus quoque vir eleuatus rebus et honoribus, mærens incedebat: quia etfi hunc prælatum hominibus gloria potestatis ostenderat, interius tamen mærore suo secretum sacrificium Domino contriti cordis offerebat. Sacrificiu quippe Deo est spiritus contribulatus. Sciunt autem electi quique consideratione in- C tima contra exterioris excellentiæ rentamenta pugnare. Qui fi ad exteriorem felicitatem suam cor apponerent, iusti profecto non essent. Sed quia cor humanum non potest de ipsis prosperitatibus rerum quamtulacumque gloria nullo modo tentari, contra ipsam prosperitatem suam sancti viri intrinsecus dimicant. Non dico in elatione, sed ne in eius saltem amore succumbant. Cui valde succubuisse est, captiuam mentem eius desiderijs subdidisse. Quis autem terrena sapiens, temporalia ampleetens, beatum lob inter tot profpera latum non crederet, cum ei suppeteret salus corporis, vita filiorum, incolumitas familia, integritas gregum? Sed quia in his omnibus non gaudebat, ipie fibi testis est, qui ait: [Mærens incedebam...] Sancto enim viro adhuc in hac peregrinatione polito, omne, quod fine visione Dei abundat, inopia. eft: quia cum fibi omnia electi adeffe vident, gemunt, quòd omnium auctorem non D vident, eisa, totum hoc minus eft, quia adhuc species vnius deest: sica, eos foris exaltat gratia supernæ dispensationis, vt tamen intus sub disciplina teneat mæror magiftræ charitatis. Per quam videlicet discunt, vt de his,quæ exterius accipiunt, apud femetip sos semper amplius humilientur, mentem sub iugo teneant disciplinæ, numquam ex pote statis licentia ad impatientiam erumpant. Vnde et apte subiungitus: Sine furore consurgens in terra clamaui. ] Sape namque seditiosorum tumultus hominum præpolitorum fuorum mentem laceffunt, fuiq. ordinis limitem inordinatis motibus excedunt. Et plerumque, qui præfunt, nifi in ore cordis Spiritus fancti freno teneantur, in irate retributionis atrocitatem profiliunt, quantumq. praualent agere, tantum in fibi fubditis æftimant licere. Amica etenim poteftati pene femper impatientia est, eig. etiam mala subiecta imperat : quia quod ipsa sentit, potestas exe- E quitur... Sed fancti viriplus se interius patientia jugo subijciunt, quam foris ho-minibus prasunt, et co veriorem principatum foris exhibent, quo humiliorem Deo intrinsecus famulatum tenent : arque ideireo sape plus quosdam tolerant, quo se de eis vleisci amplius possunt, ac ne vinquam ad illicita transcant, pleruque nolunt pro fe exequi etiam, quod licer: subiectorum strepitus sufferunt, per amorem increpant, quos per mansuetudine portant. Vnde nunc recte dicitur: [ Sine furore consurgens in turba clamaui: ]quia nimiru boni contra tumultus infolentium clamorem habent, et furorem non habent:quonia cos,quos clementer tolerant,docere non cellant. Sed hac, quæ iuxta hiftoriã de vno diximus , iuxta allegoriam necesse est , vt de diuersis electis Ecclesiæ sentiamus . Ipsa quippe in electis suis etiã per prospera incedit mærens : quia mil sibi vere prosperti deputat, quousque bonti, quod singulatiter querit, apprehendat. Fideles

Pfal. 50.

Thee d.

A Fideles quippe illius remportal quidem pace perfeuintur, fed perpetue fufpirati, honorantus, er afficiti funequia pleumque hi videnturi in culmine, vide ciue non fune. Ipfa ctiam in turba fine furore confurgitet e fumar e qui pravorum visi fluidio reche emulationis, non aute vefania furoris infeguitet. Irasicuri et amas, femir et tranquila efiquatemas infirmos fonos corrigate az manfatone, fouest expirates. Sequituc-

Qued vere fantis sant, qui inter males conner sar innecenter possunt . Capat XXIX.

"I Rater fui draconum, et socius struthionum. Quid draconum nomine niss mali-

Tioforum hominum vita fignatur De quibus et per Prophetam dicitur. Traxe- llier 14 at mut entum qualifactones. Percufir ettem quique venum qualifactones trabune, cum malitiofa fuperbia inflantur. Qui autem firuthionum appellatione intelligi; mid fimulatores folentiforum pennas habet, et volatum non habet qui a mulatores quique fiscil fancitatis haben, fed virtutem fancitatis non habeta vivio quippe cos bona et ditioni decorațied a term aimine penna virtuitis luate. Electus irinque pec cos bona et ditioni decorațied a term aimine penna virtuitis luate. Electus irinque la constanti de constanti de

et rofa, que redolet, crefeir el finia, que pun git. Duos aumene filios habuit primas forta, como un sus eletus, alter repondu fitir. Fres quoque finio su tonto un vita de fed duobus in humilitare perificanibus, vinis ad parris rifiocem en est construir. Mena de filios habuit, que su monte a filios habuit, que su monte como de filios habuit, quas in humilitare feruates, alter vero er prinfiquam nascervine diace filios habuit, vinus in humilitare feruates, alter vero er prinfiquam nascervine diace filios habuit, vinus in humilitare feruates, alter vero er prinfiquam nascervine diace, and contrata venditus, ecteri vero per malitiam venditores frairs fuerunti. Duodecim quoque Aportoli in funda facefiel faut ne felij, fel en improbati remanerentynus et admixtus eth, qui cos perfeguens probates. Sie namque inflo peccator cum malitia iungitur, ficu in fornace autro pales cum jene fecitarur, veno acades pales, apregetur aurum. File ropovaracietto boni funt, qui in bonitate perificre estam inter malos poffunt. Hine crisi i ponti voce faubze Eccleiz dicturi. Sicci illium inter efjinas, Geanima men ainter filias, time cunt. La filio contrata de contr

D ad Ezechielem Dominus dicit Fili hominis, incredull er fabuerfores fun te cumpar (al 820h.). et footpoinbus habitas. Him Ferrus viram beat Loch glorificar diennes Fit infum Loch, 3.7min. is opperfilm a nefandorum iniufia conuerfatione cripuit. Afpectu enim et auditu infus opperfilm a pade aos, qui cuotide animi iniufi iniugius operibus cruciabant. Him Fautus dicipulorum viram glorificar, et glorificando confirmat, dicens: In medio Philipa. is antionis pratus et peruterfa, inter quos luceras ficus tluminaria in mundo, verbum viraminionis pratus et peruterfa, inter quos luceras ficus tluminaria in mundo, verbum viraminionis pratus et peruterfa, internationis pratus et peruterfa, internationis pratus productionis del productioni

E Qued fautt im apostatatione repreborum tabescent, et denigrantur et arescunt, dum zeli sui ardore torquentur. Caput X X X.

Viss mea denigrata eft fuper me, et offs mea ruterum præ cummate. Hae iurta historiam pentar ne gligimus, quia videlice fermonis virus patere, poma paf fionis, Sed quia, yr fape iam diximus, plerumque beatur lofe foa tarrat gefa, yr genedo peranucie, ben hot fankte. Exclefia vooduse conquis, qua dolvem perfecutions vitima in infirmis grauter fentir. Camq. ab illa alij yeal entre equi apmazore cumciantr. Exterior quipe cauda cianest externa disposition vitima in infirmis grauter fentir. Camq. ab illa alij yeal perfection vitima defention. Per off viting route per campa in grauter fentir. Gui defentium per offs vero forese in grautaf funa, inquibat corpori illustrost vitinate defentium. Per offs vero forese in grautaf funa, inquibat corpori illustrost vitinate defentium. Per offs vero forese in grautaf funa, inquibat corpori illustrost vitinate defentium. Per offs vero forese in grautaf funa, inquibat corpori illustrost vitinate defentium. Per offs vero forese in grautaf funa, inquibat corpori illustrost vitinate defentium. Per offs vero forese illustrost vitinate defentium per offs. Service forese illustrost vitinate defentivam per operation de la companio de la companio de la companio de la companio della companio de

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XX. 784

ti in ea ab ftatu fidei infirmi cadunt, eamq. ipli postquam ceciderunt, persequentur: A quid aliud, quam cutis suz nigredinem patitur, vt in ipsis postmodum forda appa-

reat, in quibus prius pulchra videbatur ? Dum enim hi, qui prius exteriora bene dispensare consucuerant, contra electos Dei post modum sæuiunt, quasi curis Ecclesia anteacta iustitia colorem perdidit, qui ad nigredinem iniquitatis venit. Quod Hie-Thre. 4. a remias etiam sub præcipui meralli specie deplorat, diceus: Quo modo obscuratum eft aurum, mutatus eft color optimus? Peruerfi ergo du ab eius facramentis excunt. plerumque inter reprobos locum bonoris sumunt, ve ipsi contra sanctam Ecclesiam ex auctoritate fauiant, qui hanc atrocius quali fciendo contemnunt. Vnde et cum diceret : Cutis mea denigrata est : addidit, super me : quia hos, quos prius ad decorem institiæ quasi candidos habuit, post deterius nigros portat. Sed cum cutis ad nigredinem vertitur, fortes, qui in illa funt, zelo fidei contabefcunt. Vnde apte subiun- B git: [ Et offa mea aruerunt præ caumate . ] Sic namque et priori tempore os fortiffi-

mum fanetæ Ecclesiæ quadam ariditate tædij Paulusæstuabat, cum quibusdam cas.cw. 11. g dentibus diceret: Quis infirmatur, et ego non infirmor? Quis fcandalizatur, et ego non vror ? Cutis ergo denigratur, et offa præ caumate arefcunt : quia dum infirmi ad iniquitatem profiliunt, fortes quique præ caloris sui igne cruciantur. Sequitur :

Quod abstinentia et doctrina sanctorum in luctum eis vertatur , cum se ab eis contemmi vident, quibus verbo et exemplo prodesse sudebant . Caput XXXI. 7 Erfa est in luctum cithara mea, et organum meum in vocem sentium.] Quia

organu per fistulas, et cithara per chordas sonat: potest per citharam recta operatio, per organum vero fancta prædicatio designari. Per fistulas quippe organi,ora G

prædicantium, per chordas vero citharæ, intentionem recte viuentium non inconuenienter accipimus. Quædum ad vitam aliam per afflictionem carnis tenditur, quati extenuata chorda in cithara per intuentium admirationem sonat. Siccatur etenimo chorda, ve congruu in cithara cantum reddat, quia et sancti viri castigant corpus suu, et seruituti subijciunt, atque ab infimisad superiora tendunt. Pensandum quoque est quòd chorda in cithara fi minus tenditur, non fonat : fi amplius, raucum fonat: quia nimirum virtus abstinentiæ aut omnino nulla est, si tantum quisque corpus non edomar.quantum valet: aut valde inordinata est, si corpus arterit, plusquam valet. Per abflinentiam quippe carnis vitia funt extinguenda, non caro: et tanto quifque fibimet debet moderamine præesse, ve et ad culpam caro non superbiat, et tamen ad affectum rectitudinis in operatione subsistat. Intueri inter hac egregium pradicatorem libet, D quanta arre magisterij fidelium animas velut in cithara chordas tenfas, alias amplius tendendo extenuat, atque alias a tentione fua relaxando conferuat. Alijs etenim dicit: Non in commessationibus et ebrieraribus, non in cubilibus et impudicitijs. Er rut-Rom. 13. d fus ait : Mortificate membra vestra quæ sunt super terram. Et tamen prædicatori cha-1. Tim, 5. d rissimo scribit, dicens: Noli adhuc aquam bibere, sed modico vino vtere, propter ftomachum tuum, et frequentes tuas infirmitates. Illas ergo chordas attenuando tendit, ne non tensæ omnimodo non sonent: hanc vero a tensione temperat, ne dum plus tenditur, minus sonet : siue autem sancti prædicatores in Ecclesia, seu quilibet simplices et abstinentes, prout vires accipiunt, in ea proximis suis canticum bonæ exhortationis reddunt. Nam et prudentes quique ad prædicationis fructum folerter inuigilant, atque ve alios ad vitam pertrahant, fono magnæ perfuasionis elaborant, et qui in ca tardioris ingenij videntur, ex ipso suz vitz merito in quantum fe posse conspiciunt, exhortationis erga alios auctoritatem sumunr, atque ad cælestem patriam quos valent trahere non desistunt. Sed sancta Ecclesia extremis persecutionibus pressa, cum verba sua a reprobis contemni considerat, amoris sui gratiam ad sola lamenta format: quia nimirum destet, quos exhortando trahe-

re non valet. Dicat ergo : [ Verfa est in luctum cithara mea et organum meum. invocem flentium.] Ac si aperte fateatur, dicens : Pacis quidem mez tempore per alios parua more cithara, per alios vero more organi magna et fonora prædicabam : fed nunc versa est in luctum cithara, et organum in vocem flentium versum eft : quia dum me contemni conspicio, cos, qui pradicationis cantum non audiunt, deploro. Hac per quoidam fancte Ecclefia in fine factura eft: hac pet quoidam.

Col. 3.6

A in suis iam exordijs fecit. Primus quippe martyr Stephanus Iudzis persequentibus prodesse prædicando conatus est, quos camen post verba prædicationis, dum videret ad iaciendos lapides conuclasse, fixis genibus orabat, dicens : Domine Iesu, ne statuas Alle, je illis hoc peccatum: Quid ergo huic, qui diu et parua et magna nartauerat, nisi iam. fuz citharz atque organi cantus filebat, atque in luctum versa fuerant: quia cos, quos prædicando non traxerat, amando flebate ? Quod nimirum quotidie fancta Ecclefia agere non deliftit, que prædicationis verbum pene vbique conticuisse iam conspicit. Alij namque loqui diffimulant, alij recta audire contemnunt. Sed electorum mens dum tacere cantum prædicationis conspicit, gemens ac tacita ad fletus redit. Dicat ergo: Versa est iu luctum cithara mea , et organum meum in vocem flentium : quia

electus quisque quo sansta prædicationis vox siluit, co damna Ecclesiæ grauius plan-B git. Hucusque beatus sob discripsit mala, quæ pertulit, hoc vero ex loco incipit narrare subbtilius bona, quæ fecit. Sed doloris verba historica arque allegorica expositione transcurrimus, virtutum vero opera ex magna parte iuxta solius historiæ textum tenemus: ne fi hæc ad indaganda mysteria trahimus, veritatem fortasse operis vacuare videamur.

LIBRI VIGESIMI MORALIVM SANCTI GREGORII FINIS.

# SANCTIGREGORII

MORALISEXPOSITIONIS

BEATVM IOB.

LIBER VIGESIMVSPRIMVS.

Quid fit quod lacob virgas populeas & amyedalinas decorticanit, & in canalibus, in quibus greges bibebant , pofuit .

Ntellectus facri eloquij inter textum et my sterium tantta est libratione pensandus, ve veriusque partis lance moderata, hunc neque nimiæ discussionis pondus deprimat, neque rursus torpor incuriæ vacuum relinquat. Multæ quippe eius sententiæ tanta allegoriarum concepitone funt grauidæ, vt quifquis eas ad folam tenere historiam nititur, earum notitia per suam incuriam priuetur. Nonnullævero ita exterioribus præceptis inferuiunt, vt fi quis cas subtilius penetrate desiderat,

intus quidem nihil inueniat, sed hoc sibi etiam quod foris loquuntur abscondat. Vnde bene quoque narratione historica per significatione dicitur: Tollens Iacob virgas Geniof D populeas virides et amygdalinas, et ex platanis, ex parte decorticauit eas, detractisq. corticibus, in his, quæ ípoliata fuerat, candor apparuit: illæ vero, quæ integræ erant, virides permanferunt, atque in hunc modu color effectus est varius. Vbi et subdirur : Pofuirq. eas in canalibus, in quibus effundebatur aqua, vt cum venissent greges ad bibendu, ante oculos haberent virgas, et in aspectu earum conciperent. Factumq. est ve in ipfo calore coitus oues intuerentur virgas, et parerent maculofa et varia, et diuerfo colore respersa. Quid est enim virgas virides amygdalinas atque ex platanis anre gregum oculos ponere, nifi per scriptura facra feriem, antiquorum patrum vitas atque sententias in exemplum populis prabere? Qua nimirum quia iuxta rationis S.Greg. Tom.2, examen Vuu 3

## 786 S. Gregorij Expol. Moralis Lib. XXI.

examen recta funt, virga nominantur. Quibus ex parte corticem subtrahie, vr in his, A quæ expoliantur, intimus candor appareat, et ex parte corticem feruat, ve ficut fuerant exterius, in viriditate permaneam : variusq. vir garum color efficitur, dum cortex ex parte subtrahitur, ex parte retinetur. Ante considerationis enim nostra oculos præcedentium patrum fententiæ, quasi virgæ variæ ponuntur. In quibus dum plerumque intellectum littera fugimes, quasi corticem subtrahimus, et dum plerumque intellectum littera fequimur, quafi cortice referuamus. Dumq. ab ipsis cortex littera fubducitur, allegoria candor interior demonstratur : et dum cortes relinquitur, exterioris intelligentia virentia exempla monstrantur. Quas bene Iacob in aqua canalibus posuit, quia et Redemptor noster in libris eas sacra scientia, quibus nos intrinfecus infundimur, fixit. Has afpicientes arietes cum ourbus cocunt: quia rationales nostri spiritus, dum in carum intentione defixi sunt, singulis quibusq. actionibus permifcentur , vetales fetus operum procreent, qualia exempla pracedentium in vocibus præceptorum vident, et diuerfum colorem proles boni operis habeat: quia et nonnumquam subtracto littera cortice, acutius interna considerat, et feruato nonnumquam historia tegmine, bene se in exterioribus format. Nam quia diuina fententia aliquando interius rimanda funt, aliquando exterius obferuanda, per Salomonem quoque dicitur. : Qui fortiter premit vbera ad eliclendum lat, exprimit butirum, et qui vehementer emungit, elicit sanguinem. Vbera quippe fortiter premimus , cum verba facri eloquif fubtili intellectu penfamus , qua preffione dum lac quarimus, butirum inucnimus; quia dum nutriri vel tenui intellectu quarimus, vbertate interne pinguedinis vngimue. Quod tamen nec nimie nec semper agendum est : ne dum lac quæritur ab vberibus, sanguis sequatur . Plerumque etenim C quidam dum verba facri eloquij plufquam debent discutiunt, in carnalem intellectu cadunt. Sanguinem quippe elicit, qui vehementer emungit : quia carnale efficitur hoc, quod ex nimia spiritus discussione sentitur. Vnde necesse est ve beati Iob opera, quæ inter increpantiu amicoru verba idcirco narrat, ne afflicta mens illius in desperatione deficiat, iuxta pondus historiæ perscrutemur: ne si hæc animus plusquam necesse est spiritaliter inuestiget, a verborum eius vberibus sanguis nobis pro lacte respondeat. Si quando vero quadam mystica in suorum operum narratione permiscet, ad hac necesse est vt mens concita redeat, ad que hanc ipse, vt datur intelligi , ordo loquentis vocat. Nam fanctus vir postquam ea, quæ sibi per slagellum Domini fucrant inflicta, narrauit, nunc per ordinem proprias enumerando virtutes, qualis ante flagellum fuerit, innotescit: sic vitæ suæ historiam rexens, vt ei perrarum aliquid, quod D allegorice intelligi possit, interferat, quatenus et ex magna parte historica sint quæ memorat, et tamen aliquando per hæc eadem ad spiritalem intelligentiam consurgat. Qua itaque fortitudine ab omnilapfu exteriora fua custodia interioris disci-

#### CAPVT TRIGESIMVMPRIMVM BEATI IOB.



plina constrinxerit, infinuat dicens.

Pron.2. d

Epigi fedus cum oculismeis, yt ne cogitarem quidem de virgine. Quam enim partem habert in me Deus defuper, & hereditatem omniporens decredis i Numquid non perdito et Biniquo, et alienatio operatibus iniufititam i Nonne ipfe conflictavi vis meas; et cundos gerfus meos dinumenta: Si ambulaui in vanitare, & felfinauti m dolo pes meus, appendat mein

tharea in tha, & Ciat Deus fimpliciatem mean. Si declinating greffus meas de via, & fi fectures eft oculus meas cor meun, & fi in manibus meis adhefit maculaiferam, & alius comedar, & progenies mea cradicetur. Si deceptum eft cor meum luper mulitre, & fi ad oftum inimici mei infidiatus fum, foortum alecius fit vxor mea, & fuperillam incurrentur alij. Hoe enim nefas eft, & finiquitas maxima. Ignis eft vique ad perditionem deutorans, et omnia eradicans genimina. Si con-

mpfi

A tempfi subire iudicium cum servo meo & ancilla mea, cum disceptarent aduersum me . Quid enim faciam cum furrexerir ad iudicandum Deus, & cum quæficrit, quid respondebo illi? Numquid non in vtero fecit me, qui et illum operatus est,& formauit me in vulua vnus? Si negaui quod volebant, pauperibus, er oculos viduz expectare feci. Si comedi buccellam meam folus, & non comedit pupillus ex ca. Quia ab infantia mea creuit mecum miseratio, & de vtero matris mea egressa est mecum . Si despexi prætereuntem, eo quod non habuerit indumentum, & absque operimento pauperem. Si non benedixerunt mihilatera eius, & de velleribus ouium mearum calefactus est. Si leuaui super pupillum manum meam, etiam.

B cum viderem me in porta superiorem : humerus meus a junctura sua cadat, & brachium meum cum offibus fuis confringatur. Semper enim quafi tumentes fuper me fluctus timui Deum, & pondus eius ferte non potui. Si putaui aurum robur meum, & obryzo dixi fiducia mea. Si lærarus fum fuper multis diuitijs meis, & quia plurima reperit manus mea . Si vidi folem, cum fulgetet, & lunam incedentem clare, & latatum in abscondito cor meum & oscularus sum manum meam ore meo, qua est iniquitas maxima, & negatio contra Deum altissimum. Si gauisus sum ad ruinam cius, qui me oderat, & exulraui quòd inuenisset eum malum. Non enim dedi ad peccandum guttur meum, vt expeterem maledicens ani-

c mam eius. Si non dixerunt viri tabernaculi mei : Quis der de carnibus eius, vt faturemur ? Foris non mansit peregrinus, ostium meum viatori partuit. Si abfeondi quasi homo peccatum meum, & celaui in sinu meo iniquitatem meam: Si expaul ad multitudinem nimiam, & despectio propinquorum terruir me, & non magis tacui, nec egtellus lum oftium. Quis mihi tribuar auditorem, vt deliderium meum audiat omnipotens, & librum scribar ipse, qui iudicar, vr in humero meo portem illum, & circumdem illum quasi coronam mihi? Per singulos gradus meos pronunciabo illum, & quasi principio offeram eum, si aduersum me rerra mea clamat, et cum ipla fulci eius deffent: si fructus eius co medi absque pecunia, & animam agricolarum cius afflixi, pro frumento oriatur mihi tribulus, &

pro ordeo spina.

Quod ferni Dei non folum ad munditiam carnis , fed etiam ex proposito es patto ad puritasem cordis operam dare debeans.

Epigi fordus cum oculis meis, vt ne cogitarem quidem de virgine. ] Cum fit inuisibilis anima, nequaquam corporearum rerum delectatione tangitur, nisi quòd inhærens corpori, quasi quædam egrediendi foramina eiusdem corporis sensus habet. Vifus quippe, auditus, gustus, odoratus, et tactus quasi quadam via mentis sunt, quibus foras veniat, et ea, qua extra eius funt fubftantiam, concupifcat. Per hos etenim corporis sensus quali per fenestras quasdam exteriora quaque anima respicit, respieiens concupiseit. Hinc etenim Hieremias ait: Ascendit mors per fenestras nostras, Hier. 9. f ingressa est domos nostras. Mors quippe per fenestras ascendit, et domum ingreditur, cum per sensus corporis concupiscentia veniens, habitaculum intrat mentis. Quo contra hoc, quod iam fæpe diximus de iustis per Ifaiam dicient: Qui funt hi, qui ve nu- Ifaia. 60, b bes volant, et quafi columbæ ad fenestras suas? Iusti namque volare ve nubes dicti funt: quia a terrenis contagijs subleuantur, et quasi columbæ ad fenestras suas sunt ; quia per fensus corporis exteriora quaque intentione non respiciut rapaeitatis, cosq. foras non rapit concupifcentia earnalis. Quisquis vero per has corporis fenestras incaute exterius respicit, plerumque in delectationem peccati, etiam nolens eadit, atque obligatus defiderijs, incipit velle quod noluit. Præceps quippe anima dum ante non prouidet, ne incaute videat, quod concupifeat, caca post incipit desiderare quod vidit . Vade et Prophete mens, que subleuata sepe my sterijs internis intererat, quia 2. Reg. 11.4

#### S. Gregorij Expos. Moralis lib. XXI.

alienam conjugem incaute vidit, obtenebrata postmodum sibimer illicire conjunxit . A Sanctus autem vir, qui acceptis corporis sensibus velut subiectis ministris quidam aquiffimus judex præeft, culpas conspicit antequam veniant, et velut insidianti morti fenestras corporis claudit, dicens: [ Pepigi foedus cum oculis meis, vt ne cogitarem quidem de virgine. ] Vt enim cogitationes cordis caste servare potuisset, foedus cum oculis pepigit, ne prius incaute afpiceret, quod postmodum inuitus amaret. Valde. namque est graue, quod caro deorsum er ahit, et semel species forma cordi per oculos illigata, vix magni luctaminis manu foluitur, Ne ergo quædam lubrica in cogitatione versemus, prouidendum nobis est, quia intueri non decet, quod non licer coneupifci. Vtenim munda mens in cogitatione seruetur, a lasciuia voluptatis sua deprimendi funt oculi quafi quidam raptores ad culpam. Neque enim Eua lignum veti-

Gen. 3. d Idem faperias hit. s. cap. 22.

tum contigiffet , nisi hoc prius incaute conspiceret . Scriptum quippe est: Vidit mulier B quod bonum effet lignum ad vescendum, et pulchrum oculis, aspectug, delectabile:et tulit de fructu illius, et comedit. Hinc ergo pensandum est quanto debeamus moderamine erga illicita vifum reftringere nos, qui mortaliter viuimus, fi et mater viuentium per oculos ad mortem venit. Hinc etiam fub Iudza voce, quz exteriora videndo Thren. 3.f concupifcens, bona interiora perdiderat: Propheta dicit: Oculus meus depredatus est animam meam. Concupiscendo enim visibilia, inuisibiles virtutes amisit. Que crgo. interiorem fructu per exteriorem vilum prodidit, per oculum corporis pærtulit prædam cordis. Vnde nobis ad cuftodiendam cordis munditiam, exterioru quoque sensuum disciplina seruanda est. Nam quantalibet virtute mens polleat, quantalibet grauitate vigeat, carnales tamen fenfus puerile quiddam exterius perftrepunt, et nifi

interioris graultatis pondere, et quafi iuuenili quodam vigore refrenentur, ad fluxa C quæque et leuia mentem eneruem trahunt. Videamus igitur quo modo beatus Iob id, quod in eo fluxum ac puerile caro sapere poruit, iuuenili sapientiz vigore restrinxit. Ait enim : [Pepigi foedus cum oculis meis. ] Et quia non in se actionem tantummodo, fed et cogitatitionem luxuriæ extinxit, fecutus adiunxit: [ Vt ne cogitarem quidem de virgine. ] Sciebat nimirum luxuriam effe in corde refrenandam, sciebat per sancti Spiritus donum, quod Redemptor nofter veniens, legis præcepta transcenderet, et ab electis fuis, non folum luxuriam carnis, fed etiam cordis aboleret, dicens: Scriptu eft: Non adulterabis:ego aurem dico vobis, quoniam omnis, qui viderit mulierem ad concupifcendum eam, iam mochatus est eam in corde suo . Per Moysen quippe luxuria perpetrata, per auctorem vero munditiz, luxuria cogitata damnatur. Hinc est enim quod discipulis primus Ecclesia pattor dicit : Propter quod succincti lumbos mentis D.

1.Pet.1. c ADDC. 1. 6

Matt. 1. d

vestræ, sobrij perfecte sperate in cam, quæ offertur vobis, gratiam. Lumbos enim carnis fuccingere, est luxuriam ab effectu refrenare. Lumbos vero mentis succingere, est hanc etiam a cogitatione restringere. Hinc est, quod angelus, qui Ioannem alloquitur, zona aurea super mammillas cinctus esse perhibetur. Quia enim testamenti noui munditia etiam cordis luxuriam frenat, angelus, qui in eo apparuit, in pectore cinctus venit. Quem bene zora aurea stringit: quia quisquis supernæ patriæ ciuis est, non iam timore supplicij, sed amore charitatis immunditiam deserit. Malum vero luxuriz aut cogitatione perpetratur, aut opere. Callidus namque aduerfarius noster cum ab effectu operis expellitur secreta polluere cogitationis molitur. Vnde et serpéti a Domino dicitur : Pectore et ventre repes, Serpens videlicet ventre repit, quando hoftis lubricus per humana membra sibimet subdita vsque ad expletionem operis, lu- R xuriam exercet. Serpens autem repit pectore, quando eos, quos in opere luxuriz non

Gen. 3. c

valet, polluit in cogitatione. Alius itaque luxuriam iam perpetrat actione, huic ferpens repit ex ventre. Alius autem perpetrandam versat in mente, huic serpens repit ex pectore. Sed quia per cogitationem ad explenda opera peruenitur, recte ferpens prius pectore, et postmodum repere ventre describitur.

Quod virtutes innicem fe completiuntur, nec caftitas fine bumilitate, nec bumilitas fine castitate alianid valet . Caput III.

Nde beatus lob quia disciplinam etiam in cogitatione tenuit, vna custodia serpentis pectus ventremo. superauit, dicens: [ Pepigi fordus cum oculis meis, vt. ne cogi-

A ne cogitarem quidem de virgine . Quam nimirum cordis munditiam quisquis adipi- 3. fci non appetit, quid aliud quam ciusdem a se munditiz auctorem repellit. Vnde et beatus lob protinus subdit : [ Quam enim partem Deus haberet in me desuper, et hereditatem omnipotens de excellis? ] Ac fi a perte dicat: Si mentem in cogitatione polluero, eius, qui munditia auctor est, esse hereditas nequaquam possum. Nulla enim bona funt cetera, fi occulti iudicis oculis castitaris testimonio non approbantur. Omnes quippe virtues in conspectu conditoris vicaria ope se subleuant : et quia vna virtus fine alia, vel nulla est omnino, vel minima, vicissim sua coniunctione fulciantur. Si enim vel castitatem humilitas deserat, vel humilitatem castitas relinquat, apud auctorem humilitaris, et munditiæ prodesse quid præualet, vel superba castitas, vel humilitas inquinata ? Sanctus igitur vir ve ab auctore suo in bonis reliquis possideri B mercatur, cordis munditiam custodiens, dicat: [ Pepigi foedus cum oculis meis, ve

ne cogitarem quidem de virgine. Quam enim partem haberet Deus in me desuper, et hereditatem omnipotens de excelsis? ] Ac si aperte fateatur, dicens: Habere in me posfessionem suam carlorum conditor renuir, si mens mea ante conspectum illius in infimis desiderijs tabescit. Sed inter hæc sciendum est aliud esse, quod animus de tentatio. De pusiciones ne carnis patitur, aliud vero cum per confensum delectationibus obligatur. Plerumque enim cogitatione praua pulsatur, sed renititur:plerumque autem cum peruersum quid concipit, hoc intra semetipsum etiam per desiderium voluit. Et nimirum men-

tem nequaquam cogitatio immunda inquinat, cum pulfat, fed cum hanc fibi per delectationem subiugat. Hinc etenim prædicator egregius dicit : Tentatio vos non 1.Cer.10, c apprehendat, nisi humana. Humana quippe tentatio est, qua plerumque in turpi C cogitatione tangimur etiam nolentes: quia vi nonnumquam et illicita ad animum ve-

niant, hoc viique in nobifmetiplis ex humanitatis corruptibilis pondere habemus. Iam vero demoniaca est, et non humana tentatio, cum ad hoc quod carnis corruptibilitas fuggerit, per confenium le animus aftringit. Hinciterum dicit : Non regnet Rom. 6.b peccatum in vestro mortali corpore. Peccatum quippe in mortali corpore non esse, sed regnare prohibuit : quia in carne corru pribili non regnare potest, sed non esse non potest. Hoc ipsum namque ei de peccato tentari peccatum est, quo quia quamdiu viuimus, perfecte omnimodo non caremus. Sancta prædicatio quoniam hoc expellere plene non potuit, ei de nostri cordis habitaculo regnum tulit, vt appetitus illicitus, et si plerumque bonis nostris cogitationibus occulte se quasi fur inserit, saltem si ingreditur, non dominetur. Vir igitur fanctus dicens: Pepigi foedus cum oculis meis, culpa in cogiratione non contingit, sed quia numquam huncex consensu superauit. Nam velut integerrimam possessionem Dei mentem suam contra aduersarij depræ-

D ve ne cogitarem quidem de virgine : nequaquam vult intelligi , quia eius animum dationem vendicat, qui protinus adiungit: Quam enim partem haberet Deus in me defu per, et hereditatem omnipotensde excellis? Ac si aperte dicat : Carne quidem mortali corruptionis conditioni fubia ceo, sed auctori vnde seruio, si ci integrum a confenfu culpæ animum non defendo ? Sequitur 1

Quod infti dum temporaliter flagellantur, probantur: reprobi vero, ani in laboribus hominum mode non funt , aterno anathemate condemnantur .

N Vmquid non perditio est iniquo, et alienatio operantibus iniquitatem?]O quan-ta consolatio ægrotis, et quantus mæror sanis. Festina consolatio bonorum, est consideratus finis malorum. Dum enim ex corum interitu malum conspiciunt, quod euadunt, leue existimant quidquid aduersum in hac vita patiuntur. Eant ergo nunc reprobi, et delectationum fuarum desideria compleant : in finis sui damnatione senfuri funt, quia mortem male viuentes amauerunt. Trasitorio autem hic verbere affligantur electi, ve a pravitate flagella corrigant, quos paterna pietas ad hereditatem feruat . Nunc etenim flagellatur iustus, et verbere disciplina corrigitur quia ad aterno hereditatis patrimonium præparatur... In fuis autem voluptatibus relaxatur iniuftus, quia tanto ei temporalia bona suppetunt , quanto aterna denegantur. Iniustus ad debit am mo rtem currens, effrenatis voluptatibus vtitur, quia et vituli, qui ma-Standi funt, in liberis pastibus relinquuntur. At contra iustus a delectationis transitoriz jucunditate restringitur, quia et nimirum vitulus ad laboris vsum vitæ deputatus, fuoiugo

# 790 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXI.

fub jugo retinetur. Negantur electis in hac vita bona terrena: quia et ægris, quibus A spes viuendi est, nequaquam a medico cuneta, que apperunt, conceduntur. Dantur autem reprobis bona, quæ in hac vita appetunt : quia et desperatis ægris omne, quod defiderant, non negatur. Perpendant igitur iufti quæ fint mala, quæ iniquos manent, et nequaduam corum felicitati inuideant, qua percurrit. Quideft enim,quod de corum gaudijs admirentur, quando et ipli per iter asperum ad salutis patriam, et illi quasi per amoena prata ad foucam tendunt? Dicat ergo vir sanctus: [ Numquid non perditio est iniquo, et alienatio operantibus iniquitatem? ] Quod videlicet et alienationis verbum durius sonaret, si hoc interpres in sua lingua voce tenuisset. Quod enim apud nos alienatio, hoc apud Hebræos anathema dicitur. Tunc ergo alienatio erit reprobis, cum ab hereditate districti iudicis se anathema esse conspiciunt: quia hic cum peruerlis moribus contemplerunt . Floreant igitur iniqui , a flore æterne heredi- B tatis alieni. Iusti vero semetipsos solerter inspiciant, et in cunctis actionibus suis a Domino so videri pertimescant. Vnde et apte mox subditur : [ Nonne ipse considerat vias meas, er cunctos greffus meos dinumerat?]Quid viaru nomino nifi actiones denticiat? Hincenim per Hieremiam, dicitur: Bonas facite vias vestras et studia vestra. Quid Hiere.7. d vero greffuum appellatione, nisi vel motus mentiu, vel profectus accipimus meritoru? Quibus profecto greffibus ad femetipfam nos veritas vocat, dicens: Venite ad me omnes, qui laboratis et onerati estis. Ad se quippe venire nos Dominus præcipit, nimi-Matt. 11.d rum non gressibus corporis, sed profectibus cordis. Ipse namque ait: Veniet hora quando neque in monre boc, neque in Hierofoly mis adorabitis patrem. Et paulo post: Veri adoratores adorabunt patrem in spiritu, et veritate. Nam et pater tales quærit,

quando neque im mone boc, neque in Hierofoly mis adorabitis parrem. E paulo polit Veri adoratores adorabun paterme in fojiritu, et veritare. Nam en pater tales quarit, qui adorent cum. In conde ergo effe greffus infimara, quando et ve veniamus vocate, C et tamen mort coppris neque quan mos ad alla trandire denundare. Sie autem Dominus visufcuiti que confiderat vias, sic dinumerat greffus, vrne minutifima quide cogitationes sius indicia, a verba tenuilifima, qua paud nos vi vilutenuti, indicuffu remaneant. Piinc enim dicit: Qui iractirus fratri fuo, reus erit indicio. Qui dixerii, fratri fiuo Racha, reus erit conocilio. Qui dixerii: Faue, esse uri gehenna igini. Racha qui pei in Hebraco doquio vox indig nantis eft, qua quidem animum irafcentis offendir, nec tamen plenum verbum iracuodis exprimit. Prius ergo ira reprehenditut fine vocc, poltmodam vero ira cum vocc, fed needli pleno verbo formatazad extremi guoque centu dicituri. Faue, rar redarguitur, que cum excelli vocis expletur estam perfectione fermonis. Et notandum quod in ira perhiber teum efte iudicio iiu vocc irac, quod eft racha, reum occolici in verbo vocis, quod eft fatue, reum gehenna ignis. D

Matt.s.c

Apoc. 2. de

perfectione fermonis. Et notandum quodin ira 'perhiber reum effe iudicioi iu voce ira quod eft racha; reum concilio in verbo vocis, quod eft fatue, reum gehema ignis. D. Per gradus etenim culpç creuit ordo fententia: quis iniudicio adhue caufa difeutirui, in concilio autemi ame caufa fententia definituria gehema vero ignis ea, quaza de concilio egreditur, fententia expletur. Quia igitur humanorum actuum Dominus fubri. il examine greflus enumerat, ria fine voce iudicio, ira in voce concilio, ira veroin voce aquue fermone gehema ignibus mancipatur. Hane fubrilitatem confiderationis in voce aquue fermone gehema ignibus mancipatur. Hane fubrilitatem confiderationis in the propheta afpectara, cum dicebat Fertifilinen, gange, potente sercitum on mome nibi , magnus concilio, incomprehembilis cogitatu, cuius coulă aperti funt fuper omnesi via filorum Adam vi retedas vinciugie Geundum vias funța sufa, set ce deudum frudum adituactionum manoum eius. Sic cădem vias Dominus fabrili examinatione confiderat, vi ti ni voquoque noftrum, nec a, qua remuneret bona pretereate, filorum Adam can la quaze videlicet difplicent, fine increpatione derelinquat. Hincefi enim, quòd an-a gedum Ecclefia Pergani, etin quibilatina luadar, etin quibuldam redargingidierus.

gelum Eccleire Pergami, et in quibodam laudat, et în quibudam redarquindicens. Scio vih habita, vih fedes el flatam, et tenes nome meumenton negati ficile means. Et paulo posti risch habes illic tenentes doctinam Balam. Hinc angelo Ti hyatire diciour Soui opera tua, et haristem tuman, et Dieme et ministerium, et patientiam tuman, et percentiam tuman, et percentiam

A geur, plerumque mali admirtione retrahitur, et bonum, quod animus operando conflirut, hoc alia perpetrando peruentir. Vade fantiĉi viti ranto fe ibulituri no giratione confiringuns, quanto a iuperno indice difirifeitu sonfiderari conficiente. Memem quippe dificulturi, nunente fi qui adeliquerin quartura, tratano fanti rires prehendibles iudici, quanto femeripios quotidie, et fine cellatione reprehendum. Nee tamen hae dee reiam guadia fecuritaris timuntur giu ab illo fe vident condicrant, qui in eite reilla videt, qua videre ipsi in femeripiis nou valent. Et quidem beatus 100 perfectionis vita miter veteres renutir, fed qui cai uni sinentio ad Redemproria aduentum prophetico fiprittu erumpite in illus praceptis, penfat ipfe quam multa de perfectione minus habeato. Vadee ribbilit.;

B Quèd fanti inri utrum amore an odio digni funt , non fatis intelligunt , fed renelari fibi a Deo utrum fimpliciter an aliter ambuleut , humiliter possulant . Caput V .

prouceanue. Hine namque feriptum eft: Chriftus pro nobis pafits eft, vobis t-Paria Areinquens exemplum, y t copuamis veltigia eius, qui peccatum non fecia, noci intensu eft dolusi no re sius. Qui cum malediceretur, non maledicebat: dum pereterur, non comminabatur. Hine per Paulum dicitur: Per patienti aim curramus ad. Helv. 11.6. propofitum nobis certamen, afpicientes in audorem fidei, et confiummatorem le lum, qui propofito fibig saudo, juffituini et cueue, confiione comempta. Ad hoc itaque Dominus apparute in carne ve humanam vitam admonendo excitate, exempla prabendo accendeter, moriendo redimente, refugendo reparare. Cum ergo nul-

la in é beaus lob iur erdarguenda repeiri, a dexcedencem omnia Redempoins vitam mentis oculto sendit, vin illa cognofeta i fequi diminus habest, cum dicit; 15

Da mbulaui in vanirate, erfeffinauit in dolo pes meus, appendat mei ni flatera inflater
feita Deus fimplicitatem meam. J Ac fi aperce dicet: Si qua vemquam leutre, si qua
perantiole perpetraui, Dei et hominum mediator appareta, vi in dius vita cognofeam, ane goveraciter fimplet furrim. Qui entim, vi etiamus, fotomum tempoum
viros excellerat, mediatorem Dei et hominum querebat; vi in illo penfatus apnofeeret, si vitam fimplicen viere remulifec. Dicat ergo; [ Appendat meins fiatera in sita;
et feata Deus simplicitatem neum. J Quod ett, site me faciata. Ac si patemer favideo, glot illi mediator Dei et hominum cum situationi visi praceptia apparetas,
quantum adhue a vera simplicitate discrepem, non cognoso. Redus vero ordo feruatur, si prisis in vanirate, et so oftmodum pes in dolo feltimas (deature. J Vaniras)

E quippe ad leuizaem, do lus vero ad malitaim pertinet.. Et nonnulli plerumque ad quardam pol malitofa perenciant e quia priusleuia non declinant. Sequitat... 15 id declinaut greffius meus devi a. ] Totas greffiu de via declinat, quoties noftra cogitatio ietre recitudinis per confenium relinquit crorsis. Quafi vero tor greffue serza viam ponimus, quor perueriri dediderija abcalefita vira deletatione feparamus... Venim perfati fiumus, adunc carmis corruptibili gondere grauati. n. equaquaum valemus fev viacre, yet nulla nos posific culps deletatio pulfare. Sed aliud eft nolentemusangi, aliud confenienem samumum perimi. Sandi autem viri canto vigilaniori de circumfeedione cultodium, quanto fe pulfari finishtis motibus, yel transitoria delectationia delignamenz.. Vad et a daluc pubdica:

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXI.

Quanta solicitudine santti cor suum custodiant , et exteriora membra ab illicito taltu , vel aspectu anertant .

SI fecutus est oculus meus cor meum. ] Ecce iterum per interioris vigoris custo, diam, ad exteriorum membrorum disciplină redit: vt ii quid fortasse cor illicitum concupifceret, preffus disciplina magisterio oculus videre recusaret. Sicut sape tentatio per oculos trahitur, sic nonnumquam concepta intrinsecus, compellit sibi extrinsecus oculos deseruire. Nam plerumque res quælibet innocenti mente respicitur, fed ipfo confpectu animus concupifcentia gladio confoditur . Non enim, vt exempli causa iam diximus, Dauid Vrie coniugem ideo studiose respexit, quia concupierat, fed potius ideo concupiuit, quia incaute respexit. Fit vero recta retributionis examine, ve qui exteriori negligenter vtitur oculo, interiori non iniufte cacetur. Sa- B pe autem intrinsecus concupiscentia dominatur, et illecebratus animus ad vsus suos fensus corporeos famulari, more tyrannidis exigit, suisq. voluptatibus oculos seruire compellit, atque, vt ita dicam, fenestras luminis ad tenebras aperit cacitatis. Vnde fancti viri cum finistra pulsari delectatione se sentiunt, ipsa per quæ formæ species ad mentem ingreditur, disciplinæ magisterio lumina restringunt, ne praue cogitationis visio lenocinata famuletur. Quæ si vmquam subtiliter custodiri negligitur, cogitationis immunditia protinus ad operationem transit. Vnde et mox subditur:

Quod nist festine resistatur tentationi nascenti in corde, subito ita roboratur, ve ipsam mensem membrorum dominam tencat captinam .

T si in manibus meis adhæsit macula. ] Sanctus ergo vir sciens, quòd plerumque praua cogitatio per oculos veniat ad mentem , paulo superius dixit : Pepigi focdus cum oculis meis, ve ne cogirarem quidem de virgine. Perpendens etiam, quòd nonnumquam in mente oritur, sed huic obortæ oculi peruerse famulantur, ait: Si secutus est oculus meus cor meum. Ac si aperte dicat : Nec passim videre volui, qua concupiferem, nec videndo ymquam fecutus fum quæ concupiui. Dicat ergo: Si fecutus eff oculus meus cor meum : quia et si quid ymquam illicitum mens eius, vt videlicet humana, concepit, altioris disciplina magisterio constrictus, se per illicita ducere, sibiq. famulari oculus noluit. Pensemus ad hec conscientias nostras, et quati culminis vir iste fuerit, ex nostri cordis deiectione videamus. Ecce si qua illicita aliquando cogitauit : quia ea cirius inter arcana cordis gladio fancti vigoris extinxit, perue- D nire illa víque ad opera non permisit. Vnde vt præmisimus, illico subiungit: [Et si in manibus meis adhæsit macula.] Quo modo enim macula in manibus, id est, culpa in actionibus inhæreret, quam censura disciplinæ non sinebat in cogitatione proficere? Neque enim culpa ad opus prodire permittitur, fi intus vbi nascitur, extinguatur. Si autem tentationi in corde nascenti festine non resistitur, hac eadem, qua nutritur, mora roboratur, et existens foris in operibus, vinci vix præualet, quia ipfam intus membrorum dominam mentem captiuam tenet. Quia vero vir fanctus fuperiora omnia fub conditione intulit, si hæc vmquam perpetrauerit, sententia se maledictionis aftringit, dicens :

Qu'ed doctor Ecclesia si aliter docet qu'un ninat , ipso iciuno , alius quod seminatum est comedit » p et sape quod gignit nerbo , occidit exemplo . Et de indicio Salomonis, in quo multer qua filium suffocanerat, ab ea, cuius filius ninebat, subtilistimo examine difiin-

Ha eft. Capus

Ifala. 32.d 1048.4.E

S Eram, et alius comedat, et progenies mea eradicetur. ] More facri eloquij ferere dicimus, verba vitæ prædicare. Hinc etenim Propheta ait. : Beati qui feminatis super omnes aquas, Sancta quippe Ecclesia pradicatores super omnes aquas seminare conspexit, quia cunctis late populis verba vita, quasi calestis panis grana, tradiderunt. Comedere autem,eft bonis operibus fatiari . Vnde per semetipsam veritas dicit: Meus cibus eft, ve faciam voluntatem eius, qui militme. Si ergo ea que protulit, facere prærermifit, ait: Seram, et alius comedat.] Ac fi aperte dicar : Quod os meu loquitur, non ego, sed alter operetur. Prædicator quippe, qui a suis vocibus, moribus di-2. 2. 0

fcrepat,

# In trigefimumprimum caput B. Iob.

793 A screpat, jejunus serit, quod alius manducet: quia suo semine ipse non pascitur, quando a verbi fui rectitudine praua actione vacuatur. Et quia plerumque discipuli incassum bona audiunt, cum ex magistri vita, operum exemplo destruuntur, recte subiungitur : [Et proge nies mea eradicetur.] Doctoris enim progenies eradicatur, quado is, qui per verbum nasci tur, per exemplum necatur : quia quem lingua vigilans gignit, vita negligentia occidit. Neque enim torpenti nobis est mente trafeundum, quod apud Salomonem mulier filium, 3. Reg. 1. e quem vigilans lactare consucuerat, dormiens interemit : quia nimirum magistri vigilantes quidem scientia, sed vita dormientes auditores suos, quos per vigilias prædicationis nu triunt, dum quod dieunt, facere negligunt, per somnum torporis occidunt, et negligendo

primunt, quos alere verborum lacte videbantur. Vnde plerumque dum ipsi reprehensibiliter viuunt, et habere discipulos vitæ laudabilis nequeunt, alienos sibi attrahere conan-B tur: quatenus dum bonos se habere sequaces ostendunt, apud iudicia hominum excusent mala,quæ agunt,et quasi per subditorum vitam mortisetam, tegant negligentiam. Vnde illic mulier filium, quia extinxit proprium, quæsiuit alienum. Sed tamen veram matrem Salomonis gladius inuenit: quia videlicet cuius fructus viuat, vel cuius intereat, extremo examine ita districti iudicis demonstrat . V bi et illud est solerter intuendum, quòd viuens filius prius diuidi pracipitur, vt soli postmodum matri reddatur: quia in hac vita quasi partiri conceditur vita discipuli, dum ex illa nonnumquam alter apud Deum meritum,

alter vero apud homines laudem habere permittitur. Sed falfa mater eum, quem non genuit, occidi non metuit: quia arrogantes magistri et charitatis ignari, si plenissimum nomen laudis ex alienis discipulis consequi nequeunt, corum vitam crudeliter insequuntur. Inuidicenim face succensi, nolunt alijs viuere, quos se conspiciunt non posse possidere. Vn C de illic peruería mulier clamat: Nec meus sit, nec istius. V t enim diximus, quos sibi obsequi non vident ad gloriam temporalem, eos alijs inuident viuere per veritatem. Vera autem mater satagit, vt eius filius saltem apud extraneum sit et viuat : quia concedunt veraces magistri, vt ex corum discipulis, alij quidem magisterij laudem habeant, si tamen integritatem vitæ, ijdem discipuli non amittant. Per quæ pietatis viscera hæc eadem vera mater

totum meruit, quæ quasi totum concessit; quia fideles præpositi pro eo quod ex bonis discipulis suis, non solum alijs laudem non inuident, sed viilitatem eis etiam prosectus exorant, ipsi et integros, et viuentes silios recipiunt, quando in supremo examine ex corum. vita perfectæ retributionis gaudia consequentur. Hæc paucis per excessium diximus, vt au ditorum progenies per doctorum negligentiam qualiter extinguitur, monstraremus: quia quifquis iuxta hoc, quod loquitur, non viuit, quos verbo genuit, a stabilitate rectitudinis opere euellit. Sed beatus Iob, ques predicatione vigilas edidit, nequaqua actione dormiens extinxit, atque ideo fidenter dich: Si quo minus prædicta copleui: Seram, et alius comedat, et progenies mea eradicetur. Qui adhuc se de iniqui natione praui operis discuties, subditt

agnoscitur, quia omne magisterium in examine charitatis approbatur: et sola recipere

Qued in facre ordine constitutes, ita findiofa concupificatia, ficut faculares adultery inquinat culpa, et qu'ed seelus luxuria emniabena opera enacuat, et nirintum emnium plantaria eradicat . . . Caput IX.

CI deceptum est cor meum super muliere, et si ad ostium inimici mei insidiatus sum. ]. Quamuis nonnumquam a reatu adulterij nequaquam diferepet culpa fornicationis, Matths, d cum veritas dicat: Qui viderit mulierem ad concupitothum eam,iam mecchatus efteam 31. quell. 5. in corde suo. Quia enim Graco verbo mocchus, adulter dicitur, cum non aliena coniunx, Qui videris. sed mulier videri prohibetur, aperte veritas ostendit, quia etiam solo visu cum turpiter vel innupra concupicitur, adulterium perpetratur. Quod tamen plerumque ex loco, vel ordine concupifcentis difcernitur: quia scilicet sic hunc in sacro ordine studiosa concupi-Kentia, sicut illu adulterij inquinat culpa. In personis tamen non dissimilibus idem luxurie distinguitur reatus, in quibus fornicationis culpa, quia ab adulterij reatu discernitur, prædica toris egregij lingua testatur, quæ inter cetera afferit, dicens: Neque fornicarij,ne . 1.Corin. 6.6 que idolis sermentes, neque adulteri, regnum Dei possidebunt. Quod enim distuncte rearui sententiæ subdit, quam valde a se dissideat ostendit. Per hoc ergo quod dicitur: Si deceptum est cor meum super muliere:neque cogitasse vir sanctus de sornicationis macula demonstratur. Per hoc autem quod subijcit : Et si ad ostium inimici mei insidiatus sum : patenter innotescie, quod a reatu adulterij liber fuit. Sed ad hæc fortasse aliquis dicat. S.Greg. Tom.4.

794

I. foam. I.e

Quid de se mirum sanctus vir afferit si non solum ab adulterij crimine, verumetiam a for- A nicationis inquinatione se liberum seruauit? Hac autem paruipendimus, si virtutum eius tempora minime penfamus. Necdum enim ad restrictionem carnis, reuelatæ gratiæ distri ctior censura processerat, que non solum corporis, sed et cordis lasciniam reprehedit. Necdum multorum continentium cassitatis bona imitanda prodierant, et tamen beatus lob exempla munditie, qua non acceperat, tradebat. A multis autem nunc etiam post prohibi tionem Dei, catnis immunditia perpetratur. Hinc ergo colligendum est, cum quanta cul pa nunc etiam post præceptum in grauibus delinquitur, cum tanta laude ante a grauibus abstinebatur. Qui si hoc vinquam tecerit, candem cul pam verti sibi expetit in poenam, dicens: Scortum fit alterius vxor mea, et super illam incuruentur alij. ] Et quia plerumque hoc, quod faciendo non perpendimus quam graue fit, patiendo penfamus, ciuídem vim fa cinotis, quod se pati, si reus sit, debere denunciat, exprimedo manifestat, dicens: [Hoc enim B nefas eft, et iniquitas maxima, ignis est víque ad perditionem deuorans, et omnia eradicans genimina. Hocinter peccatum distat et crimen, quod omne crimen peccatum est, uon tamen omne peccarum crimen eft. Et in hac vita multi fine crimine, nullus vero effe fine peccatis valet. Vnde et prædicator fanctus cum virum dignum gratia facerdotali feri beret, nequaquam dixit: Si quis fine peccato: fed: Si quis fine crimine est. Quis vero este sine peccato valeat, cum loannes dicat: Si dixerimus quia peccatum non habemus, no finetipsos seducimus, et veritas in nobis non est. In qua videlicet peccatorum et criminum diflinctione pensandum eft, quia nonnulla peccata animam polluunt, quam crimina extin guunt. Vnde beatus lob crimen luxuriæ definiens ait : [ Ignis est víque ad perditionem. deuorans: ] quia nimirum reatus huius facinoris, non folum víque ad inquinationem ma culat, sed vique ad perditionem vorat. Et quia quamlibet alia suerint bona opera, si luxus C rie feelus non abluitur, immenfitate huius criminis obruuntur, fecutus adiunxit. [Et omnia eradicans genimina.] Genimina quippe funt anima operationes bona. Cui tamen fi peruerfo ordine caro dominatur, igne luxuria omnia bene prolata concremantur. Nulla quippe ante omnipotentis Dei oculos iuflitia pietatisq. funt opera, qua corruptionis con-

tagio monstrantur immunda. Quid enim prodest si pie quisquam necessitati compatitur proximi, quando impie in semetipso destruit habitationem Dei? Si ergo per cordis mundi tram, libidinis flamma non extinguitur, incassum quælibet virtutes oriutur, sicue per Moy fen dicitur: I gnis exarsit ab ira mea, et ardebit vsque ad inferos deorsum, comedet terram, et nascentia eius. Ignis quippe terram arque eius nascentia comedit, cum libido carnem atque per hanc omnia bene acta confumit. Nam quid quid procedit ex fruge rectitudinis, hoc nimitum concremat flama corruptionis. Dicat ergo : [Ignis est vique ad perditionem D deuorans, et omnia eradicans genimina: ] quia si corruptionis malo non resistitur, et illa proculdubio percunt, quæ bona videbantur. Sed folent nonnullos ad humilitatem vitia-fternere, atque ad tumorem mentis virtures eleuare. Quarendum ergo nobis est, si beatus Iob in tanta castitatis munditia etiam humilis fuit ? Sed sanctus vir cum alta virtutum teneat, quam de se humilia sentiat, repente aperit, cum subiungit: [Si contempsi iudicium fubire cum feruo meo, et ancilla mea, cum disceptarent aduersum me.] Qui enim iudicari cum feruis ancillisq. non renuit, liquido indicat quòd contra nullum vinquam proximum apud se tumidus fuit. Inter hæc autem libet intueri , viram suam in omnibus quanta vir fanctus discretione custodinit. Non enim longe superius dixit: Videbant me inuenes, et abscondebantur, et senes assurgentes stabant, principes cessabant loqui, et digitum superponebant ori suo, vocem suam cohibebant duces, et lingua corum guttu-

ri iuo adhærebat . Nunc vero ait: Qued sublimibus viris multum profis ad cufiediam humilitatis considerata aqualitas humana conditionis: es quod homo a principio non hominibus, sed animalibus prelatus est. Capus X.

C I contempli iudicium fubire com feruo meo er ancilla mea, cum disceptarent aduer-Dium me. ] Quis digne confiderare valeat huius viri tam fublimia virturum moderami na ? In quo tanta est auctoritas regiminis, ve ad filencium restringantur duces; tanta humilitas cordis, vt ex aquo ad indicium venim permirtantur ancilla; Ecce apparet miro modo in potestate principibus potentior, in certamine seruis aqualis, in come principum memor regiminis, in certamine famulorum memor conditionis. Se quippe fub vero domino famulum conspicie, ideoq. cordis altitudine se superfamulos non extellit. Vnde et

A TO ... TO

A protous slibdar (Quid enim ficiam cum furezerirad iudicandum Deus, et cum quæfierinqui depolosbo illi ? Qui venurium iudicem cogirat, indefinenter quotide rationum fiarum in melliu catilar parat; quid dum aerumum Dominum innoce cordis introdum fiarum in melliu catilar parat; quid dum aerumum Dominum innoce cordis introdum fiarum in mellium enim parat introduce come dedendam rationem fubelt, qui fine fine dominum sapramque trafitoria potefia amimum per abupa elationis rapir. Et quid o quilque extollunt, quot del fispera loi ovideallum oportet qui fiper fi esti, femper a fipiciat y vei ciu metaqui inpra omnia ellacefetem intrin ficus animi tumorem premat. Intractur crim qui fui pio fin, feld confidere this quoi poli tri vex consideration veri Domini, decreleat tumor falfa dominationis. Vinde betare los quia eisis indicium qui fuor point al et apropare la indicium familis sequi alis venir, dicens si

qui (inperomate et, metante l'aux de un porte l'adiciam familis agui livenir, dicens :

\$\frac{1}{2}\$ Contempt indiciam familis aguil vivenir, dicens :

\$\frac{1}{2}\$ Contempt indiciam familis aguil vivenir, dicens :

\$\frac{1}{2}\$ Contempt indiciam familis qualiforme du derfuminic (Quil enim facian com fur one en ancilis mea, cum difeptarent aduerfuminic (Quil enim facian com fur one se ancilis mea, cum difeptarent aduerfuminic (onlipier, quod dife flaus et digitar, et actual en anciliam (anciliam familiconfipier, quod dife flaus et digitar, et actual en anciliam (anciliam familiconfipier, quod dife flaus et digitar, et actual et al contemporaries (anciliam familiconfipier, quod dife flaus et digitare).

Potentibus vivis magna et vivirus humilitaris, conoste et en formatui in vultas vunta?

Potentibus vivis magna et vivirus humilitaris, conoste et en formatui in vultas vunta ?

Potentibus vivis magna et vivirus humilitaris, conoste et en formatui in vultas vuntas ?

Potentibus vivis magna et vivirus humilitaris, conoste et en formatui in vultas vuntas ?

Potentibus vivis magna et vivirus humilitaris, conoste et en potentibus vivis magna et vivirus humilitaris, conoste et en potentibus vivis magna et vivirus humilitaris, conoste et en potentibus vivis magna et vivirus humilitaris, conoste et en potentibus vivis magna et vivirus humilitaris, conoste et en potentibus vivis magna et vivirus de la conoste et en potentibus vivis magna et vivirus de la conoste et en potentibus vivis magna et vivirus de la conoste et en potentibus vivirus et en potentibus et en potentibus vivirus et en potentibus vivirus et en potentibus et en potentibus vivirus et en potentibus vivirus et en potentibus et en potentibus vivirus et en potentibus vivirus et en potentibus vivirus et en potentibus et en potentibus vivirus et en potentibus et en potentibus et en potentibus et en potentibus et

dus cit timos elationis. Si cuim apad femeripidam tuens de femilia de vertico a distincio de titus planitem insocita attualis equalitatis. Nam, y repatifi immus, omne montes natura squalos genuit, fed variante meritorum ordine, a lios aliji dipendrio occulta poliporit. Plan atturn dissertista, que accentire evitoi prefet del insinis indicijo ordinatati vi quia omnis homoister vite aque non graditur, alter ab altero regatur. Santia useem viti cum prateiur, non in feo poetlatem ordinis, fed expaliatarem conditionis attendinis, nee preselle gaudem hominibus, fed prodeffe. Scium crimi quòd antiqui patres nofiri, non tam nege-bominium quian paftoes pecorum fuila femerorature. Et cum Noc Dominis un finis, el con decret i Coefere er mulipplicamini et implete serram, fubblis Et terror companio de la companio de la companio della della companio della compani

eo enim, quod metum fibi à peruerse viuentibus exigunt, quasi non hominibus sed brutis animalibus dominantur : quasi videlicet ex qua parte bestiales sunt subditi, ex ea etiam debent formidini iacere substrati. Cum veto deest vitium, quod corrigatur, non de excellentia potestatis, sed de aqualitate conditionis gaudent, et non solum ab eis metui, sed etiam plusquam necesse est honorari refugiunt. Neque enim leue se perpeti damnum hu-militatis credunt, si ab eis pro meriro fortasse ordinis pluris æstimentur. Hinc est enim quòd primus pastor Ecclesia, cum adorante se Cornelio super se sibi honorem videret obla tum.ad aqualitatem conditionis fua citius recurrit, dicens : Surge , et ipfe ego homo fum. Allo, 10, d Quis enim nesciat quòd conditori suo homo debeat, et non homini prosterni ? Quia ergo humiliari fibi plus quam debuit proximum vidit, ne vltra humanitatis metas mens intumesceret, esse se hominem recognouit, quatenus illati sibi honoris elationem frangeret, ex considerata aqualitate conditionis. Hinc à Ioanne Angelus adoratus creaturamse Apoc. 19. 6 effe cognouit, dicens: Vide ne feceris, conferuus tuus fum; et fratrum tuorum. Hinc Pro- 612. pheta cum ad videnda fublimia rapitur, filius hominis vocatur: vt ductus ad celeftia, hominem se esse meminerit. Ac si eum diuina vox verbis apertioribus admoneat, dicens: Memento quid sis, ne de his; ad quæ raperis, extollaris, sed altitudinem reuelationis tempera memoria conditionis. Ex eo ergo colligenduin est quanta communis natura memo-

ria in corde deprimi debeat terreina potestatis tumor, si ex humanitatis vocabul agitur.

S. Greg. Tom. 2. Xxx 2 ne cogi-

#### 796 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XX.

ne cogitationu clatice x forentis calefibus genereux. Guita videlica humanitatis ben a beatur lob femper recordationem tennicupa six i (Nunquid non in vero fetti ne, quiet illum operaturell, at formaturin vultus vuns i) Ac fi apertedicar: Cur non aque debeamusia cuitulibre negoti sulcioi dilcuri, qui per condortos porentiar funus aqualiter faciti i Sed quia calitatis situ sique humalitatis acta cognotumus, quanc liberalizatis opera cognoticamus . Sequiture:

Quòd hi, qui charitatem Dei habent , secundum facultatu sua mensuram pauperibus spiritu , quò non ex desiderto, sed ex necessitate postulant, nihil negare debent. Cap. X 1.

2. 4. negaui quod voideban pauperibus, et oculos viduse expediaré feci. J. Per hae dida. Di vi fanctio ottociture, non folum adinopiam pauperibus, fedicitum da habandi deiderium defermific. Sed quid fii finé sellem pauperes, quie forsaffe accipete non expedié re? 2. An quia in ficipiour access acide pauperes humilies lodere, es dois arthumada fun eacipere pauperes, que humilies perum? Et proculdubio oporre vi rincunda ture deut quidquid cum vera humiliate acceptiurius, idelt, quod on ox édideiro, fed ex neceffitare potitularur. Nam val de inperbure eft, actra meria inopia a liquid defiderare. Vade est sprebe necenitude dicture? Petitis er on accipities, cou oud male petratis. Quia expelii func

Matt. 1-a mis, cum dict. Beath passpere spiritum non sum t, quosa perire veritas expriui quod volebant passpere spiritur refere sum per sanchum vistum circuit. "I Si negaui quod volebant passperibus i quodniam quie av olunt quae proste lo signiat quod cis non
expediunt, e oi pio quod liperbie baundant figiritu, i ama paugeres non sum. Se de beanus
lob dum passperes humilet appellat, quidoquid ab eo accipere pauper voluit, non negautti
qua venciere qui que humilis quod non portur obetine-que voluit. Sederum largitatem C
mentos fast indicat, quia ad votum se passperibus concurristi masiferate, accide eft vu
quezamus, ne lumen mitter cordic dato unit concurristi masiferate, accide eft vu
quezamus, ne lumen mitter cordic dato unit concurristi masiferate, accide eft vu
quezamus, ne lumen mitter cordic dato unit concurristi masiferate, a concurristi masiferate, a concurristi masiferate, volue alian
rene, sed ex celeritate quoque nuncris bonorum operum merita augeret. Vode alian
rene, sed ex celeritate quoque nuncris bonorum operum merita augeret. Vode alian
dare. Sed nonnulli solent exterius multa largiri ; communis autem vita gratiam repellenes, habber pauperes socios in dometica conurerátion er religium. I sudie beatus solo vi

non folum le infinuet exterius multa præbuifle, led apud le quofque inopes etiam in domestica conversatione recepisse, protinus adungit. : Quèd ferni Dei cii pupilisi et viduis fabfidia réperalia, et mensam debeant habere comunit. Cap. XII. D

SI conedi baccellam meam foluse non comedit pupillus er ea. ]Scilicer piesati if prabindicium facere arltmans, fichiu comederet quol Dominus omnium communier, creaffet. Que profesto communo conuerfations e fic cum ralibus inrra domeffices parteret debe, ex quibus arrens proficiatm merita retributions. Yode findativ ir non quamiber, fed ad manducandi focium pupillum fe habuffi perhiber, fed tanta hac pietanis vifice ra, veruma a fenergific habueritar a codicioris fui gratari di confecutus, inmoesfelia Segiutur 1

Quod fantti non sibi , sed conditori suo tribuant , si quid boni habeant. Caput X I I I .

 SI despezi pratereunte, co quòd non habuerit indumentum, et absque operimento pau pere, il non benedixerunt mihi latera eius, et de velleribus ouium meara calefastus ell.
 Oudd

## In trigefimum primum caput B. Iob.

A Quòd pauperem non despexit, virtutem humilitatis exhibuit : quòd autem operuit, pietatis. Due quippe isle virtutes ita sibimet esse connexe debent, ve vicario semper opere fulciantur, quaterius nec humilitas, cum veneratur proximum, largitatis gratiam deserat, nec pietas cum largitur, intumescat. Erga indigentiam itaque proximi humilitatem pietas fulciat, humilitas pietatem : ve cum indigentem rebus necessarijs naturas tuæ consortem videris, nec per impieratem definas tegere, nec per superbiam neg ligas venerari, quem tegis. Nam innt nonnulli, qui mox, vt ab egenis fratribus fuerint neceffatia postulati, post dona largituri in eos prius contumeliosa verba iaculantur. Qui etti rebus ministerium pietatis perficiunt, verbis tamen gratiam humilitatis perdunt, ita ve plerumque videatur: quia illatæ iam iniuriæ fatisfactionem foluunt, cum post

contumelias dona largiuntur. Nec magni est operis quòd postulata tribuunt, quia B ipío donationis suæ munere, vix cundem excessum sermonis tegunt. Quibus bene per Ecclesiasticum librum dicitur.: Omni dato non des tristitiam verbi mali. Et rur- Eccli, 18,6 fum. : Adde verbum super datum bonum, et vtraque cum homine iustificato: videlicet vt datum exhiberi debeat per pictatem, et bonum verbum tribui per humilitatem. At contra, alij egenos fratres non ftudent rebus fulcire, cum possint, sed blandis rantum. fermonibus foucre. Quos vehemenrer Iacobi prædicatio fancta reprehendit, dicenso Iacob. 2. 6 Si autem frater aut soror nudi sunt, et indigent victu quotidiano, dicat autem aliquis ex vobis illis: Ite in pace, calefacimini et faturamini, non dederitis autem eis, quæ necessaria sunt corpori, quid vobis proderit. P Quos Ioannes quoque Apostolus admonet, dicens: Filioli mei, non diligamus verbo, nec lingua, fed opercet veritate. Di- 1.Jam. 3, 6 lectio namque nostra semper exhibenda est, et veneratione sermonis, et ministerio lar-C gitatis. Multum vero ad edomandam dantis superbiam valet, si cum terrena tribuit, verba solicite magistri cælestis penset , qui ait : Facire vobis amicos de mammona Luc. 16.6 iniquitatis, ve cum defeceritis, recipiant vos in æterna tabernacula. Si enim corum

amicitijs aterna tabernacula acquirimus, dantes proculdubio pensare debemus, quia patronis potius munera offerimus, quam egenis dona largimur. Hinc per Paulum dicitur. : Vestra abundantia illorum inopiam suppleat , vt et illorum abundantia vestra 2.Cor. 8, 4 inopiæ sit supplementum. Vt videlicet solicite perpendamus, quia eos, quos nunc inopes cernimus, abundantes quandoque videbimus; et qui abundantes afpicimur, fi largiri negligimus, quandoque inopes erimus. Qui iraque nunc temporale subsidium pauperi rribuit, ab eo postmodum perperua recepturus, vt ita dicam, quasi ad frugem terram excolit, que quod acceperit, vberius reddit. Restat ergo vt numquam elatio

D furgatex munere, quando videlicet diues ex eo quod pauperi tribuit, agit vt in perpetuum panper non fit. Beatus igitur lob, vt diligenter oftenderet, humilitas atque mifericordia quanta in co fuerit confideratione fociata, ait: [ Si despexi prætereuntem, co quòd non habuerit indumentum, et absque operimento pauperem : si non benedixerunt mihi latera eius, et de velleribus ouium mearum calefactus est. Ac si aperte diceret : In amore proximi vno codemq. ordine , et superbiæ vitium , et impietatis premens, prætereuntem quempiam, et humiliter aspiciens non despexi, et misericorditer calefeci. Quifquis enim super eum, cui aliquid tribuit, fastu se elationis extollit, maiorem culpam intrinsecus superbiendo peragit, quam extrinsecus largiendo mercedem : fitq. ipse bonis interioribus nudus, cum nudum despicit vestiens, coq. agit, vt seipsodeterior fiat, quo se indigenti proximo meliorem putat. Minus quippe inops est, qui vestem non ha-E bet, quam qui humilitatem. Vnde necesse est, vt cum natura nostra consortes exteriora non habere conspicimus, quam multa nobis desint bona interiora pensemus, quatenus sese super inopes cogitatio nostra non eleuet, cum solerter videt, quia nos tanto ve-

rius, quanto et interius indigentes fumus. Et quia funt nonnulli, qui pietatis fuæ viscera gendere vique ad incognitos nesciunt, sed solis, quos per affiduitatem notitiæ didicerint, miserentur: apud quos nimirum plus familiaritas, quam natura valet, dum quibusdam necessaria, non quia homines, sed quia noti sunt, largiuntur; bene nunc per beatum Iob dicitur : [Si despexi prætereuntem, eo quod non habuerit indumétum : ] Ignoto enim proximo misertum se indicat, quem prætereuntem vocat: quia videlicet apud piam mentem plus natura valet, quam notitia. Nam et vnusquisque, qui indiget, coipso quo homo eft, ei iam incognitus non eft . Sequitur :

#### 7.98 S.Gregorij Expof. Moralis Lib. X X I.

Quòd Santti in propris causis im habentes cum inferioribus personi , granari se etiam iniuste aliquando patuntur. Caput XV.

S I leutau fürper pupillum manum mean, etiam ed widerem me in porta füpreirorem. 

Mos apud vereres für, v. v. al portam fünores federen, qui ceranati luigis indiciaria 
etaminatione discrimenti, quate mus vibê, in qua concordirer oporteret viuere, discorder 
etaminatione discrimenti, quate mus vibê, in qua concordirer oporteret viuere, discorder 
Hoe itaque loco quid porte nomine exprimitur, nii id, quod agebaure in porta? Sicut 
etam pugate, caltat destinus, poro eque depunatur ex caltais rai indicium, pound in pouta agi configuenta, porta nominature, in porta eggo fefigeretorem vider, qui e mediori 
patus effe in indicio experiatio menio conquere. Petatu sigme 100, qui ane etuc contra 
patu effe in indicio experiatio menio conquere. Petatu sigme 100, qui ane etuc contra 
patus effe in indicio experiatio menio conquere. Petatu sigme 100, qui ane etuc contra 
patus effe in indicio experiatio menio conquere. Petatu sigme in though in timo experiatio etta 
porta fugeretore. Act petaterer dicas: Neope tune vittiatis me ne negoti vituue con15 tra pupillum exequi volui, quando me in indicio estam ex infitia positorem vidi. Santil 
etenim vit quando cum perfoits misionirios contentionam expecisi shotent, quan graus-

2.2 % es, vel in műnimi tinent, ipficourts iufitiam grauari nequiquam refugiant. . Scinnt quippe qui connis human iufini a initialis acide deprehendiur, fi diunima sidifiride iu dictur. Vnde hocquod fibi competit, causen velementre exigere, ne corum achus liqueman recitriudinent connis graf fabilitere a saniante. Sed vi linearin infili in diamo es zamislama in consistenti de la consistenti del consistenti de la consistenti de la consistenti del consistenti

(ubicie, si qua horum,quæ dixerat, opere non impleuit, dicens:

20th bonum constrata per patientium conferencer, sine qua socialis vita non perseuret : et quèd
quando per dissertium bonumes distiture, quasi membra a corpere cadant .

Cont XVI.

Vmerus meus a iunctura fua cadat, et brachium meum cum offibus fuis contera-Tur.] Quia operatio corporea per humerum ac brachium agitur, bona, que ore protulit, si opere non impleuit, cadere sibi humerujet conteri brachium exoptat. Ac si aperte dicat : Si ea, quæ dixi, operari renui, ipfum, quod mihi ad operandum datum est corporis membrum, petdam, vt videlicet cadat a corpore, quod exercere nolui ad vtilitatem . Si vero hæc maledicti sententia ad spiritalem est intelligentiam referenda, liquet profecto D quod brachium corpori per humerum jungatur. Et ficut per brachium bona operatioata per humeru socialis vita coniunctio designatur. Vnde Propheta quoque inruens sanctos vniuerfalis Ecclesia populos Deo concorditer seruituros, ait: Et seruict ei in humero vno. In eo ergo quod dicit : [Si leu aui fuper pupillum manu meam, cum viderem me in porta superiorem : ] miram vit tutem patientiæ seruasse se asseri, qui grauari se a personis minimis, nec contra hoc, quod sibi iuste competere poterat, declinauit. Quod tamen si minime fecerit, adiungit : [ Humerus meus a iunctura fua cadat .] Quia nimirum qui patientiam seruare contemnit, socialem vitam citius per impatientia deserit. A iunctura etenim humerus cadit, cum aduerlitatis aliquid ferre animus non valens, fraternam concordiam relinquit:et quali membrum separatur a corpore, cum is, qui operari bona poterat, a bonorum omnium abscinditur vniuersitate. Neque enim vmquam seruari concordia nisi per E folam patientiam valet. Crebro namoue in humana actione nascitur, vade mentes hominum vicissim a sua vnitate ac dilectione separentur: et nisi ad aduersa toleranda se animus præparet, proculdubio humerus corpori non inhæret. Hinc etenim Paulus ait: Inuicem onera vestra portate, et sic adimplebitis legem Christi. Hinc per semetipsam veritas dicit : In patientia vestra possidebitis animas vestras . Recte autem, humero cadente subiungitur: [Et brachium meum cum offibus fuis conteratur.] quia nimirum cuncta noftra operatio cum quibuflibet videatur effe fulta virtutibus, foluitur, nifi per charitatis vinculum patientia conseruetur. Sua enim bona pergit operari, qui aliena mala renuit perpeti. Feruore quippe iracundi spiritus la sus quisque a dilectione resilit, et cum se exterius grauari non tolerat, intus se per amissum lumen charitatis obscurat, nec videt iam quo tendat pedem boni operis, qui oculum perdidit dilectionis. Sed fancti viri humerus

a iun-

Sopha. 3.b

Galat.6. d 16. Luc. 11. d

795

A a juntura fua non cadic aquia ridelicat cius dilectio a locialis vitz goncordia per impatientiam non recedit. Europ brachium minime frangiur quia omnis eius operatio in consuncione huperi, sleft, in charitatis connecione culpodur. Sed qua considerazione bona hac ranta egerit, arche a malis omnibus sefe ablitiment, adungit dicens:

Quantum fants i, et onde, prasentium tributationum fluts ut tantum metuant.

S Emper enim quasi sumentes super me fluctus timui Deum, et pondus eius serre non potui.] A pauore tantæ similirudinis pensemus, si possumus, quanta in sancto viro fuerit vis timoris. Fluctus etenim cum tumentes desuper imminent, cumq. eam, quam B deferunt, mortem minantur, nulla tune nauigantibus rerum cura temporalium, nulla carnis delectatio ad mentem reducitura caipfa quioque ex naui proijciunt, pro quibus longa nauigia sumpserunt, cunctæ res in despectum mentis veniunt, amore viuendi. Qualiergo tumentes super se sluctus Deum metuit, qui dum veram viram desiderat, omnia despicit, qua hic possidentes portat. Nam velut tempestate deprehensi pondus nauis A abijeimus, quando ab oppressa mente desideria terrena remouemus. Fitq. vr subleuata nauis enatet, que mergebatur odorata: quia nimirum eura, que in hac vita deprimunt, mentem in profundum trahunt. Que videlicer mens tanto altius inter tentationum fluctus attollitur, quaneo folicitius ab huius feculi cogitatione vacuatur... Est vero et aliud, quod de maris concussione debeat folerrer intueri. Tempestas quippe cum oritur, prius lenes vndæ, et postmodum volumina maiora concitantur : ad extremum flu-C tus fe in alta erigunt, et nauigantes quosque ipsa sua attitudine subuertunt . Sic nimirum extrema illa properat, qua vaiuerfum mundum subruat tempestas animarum. Nunc enim bellis, et cladibus quasi quibusdam vndis sua nobis exordia ostendit, et quanto ad finem quotidie propinquiores efficimur, tanto grauiora irruere tribulationum volumina videmus. Ad extremu vero commotis omnibus elementis, superueniens iudex finem omnium apportat: quia videlicer tunc tempestas fluctus in calum leuat. Vnde et dicitur: Adhuc modicum, et ego mouebo, non folum terram, fed etiam calum. Quam feilicet Agga, 2, b tempestatem quia sancti viri vigilanter aspiciunt, quasi tumentes super se quotidie su-Etus expauescunt, atque ex his tribulationibus; que mundum feriunt, præuident que fequantur. Bene autem fubdirur : [ Et pondus eius ferre non potui : ] quoniam qui extremi judicij aduentum intenta mente confiderat, profecto videt, quia tantus pauor im-D minet, quantum non folum tune videre, sed se etiam nune præuidere pertimescat. Consideratione namque tanti terroris metu animus palpitat, et intentionis sua oculos declinans, intueri quod præuidet recufat. Bene ergo dicitut: [Et pondus eius ferre non potui:] quia cum supernæ maiestatis vim ad iudicium venientis, terroremq, tanti examinis confiderando animus conatur exquirere, mox ad femetipfum refugiens, sefe expanescit inuenire. Sed inter hæc pensandum est, quia beatus Iob ista de se loquatur laudatus et flagellatus. Si igitur saltem ad meritorum profectum ita percussus est, qui sic timuit, quo modo feriendus est, qui contemnit? Quo modo depressura sunt Dei iudicia eos, qui se eleuant, si et illos ad tempus deprimunt, qui hac semper in humilitate formidant. Quo modo pondus Dei poterit ferre, qui despicit, si hoc et ille in verbere pertulit, qui pertimorem præuidit ? Vnde summopere formidandum nobis est illud rantæ districtionis E examen. Constat autem quia in hac vita, cum percutit, si percussionem correctio sequitur, disciplina patris est, non ira iudicis: amor corrigentis, non districtio punientis : ex ipio ergo præsenti verbere iudicia æterna pensanda sunt. Hinc etenim perpendere fummopere debemus, quo modo ferarur illa, quæ reprobat, fi ferri modo vix valer eius ira, quæ purgat.

LIBRI VICESIMIPRIMI MORALIVM FINIS.

# SANCTI GREGORII

#### MORALIS EXPOSITIONIS

INBEATVMIOB

#### LIBER VIGESIMVSSECVNDVS.

Continuans reliqua capitis tricesimiprimi textus beati Iob.



CAPVT PRIMVM

Philip. 3. 4

vi de de qu

V O D ante fape iam diffum eft, hoe me crebro repetere oncofun non A eft, quiate er predicatore gergeigui dicit: Eadem volsi feriber militiqui-dem non pigrum, vobis autem meccifiarium. Beatus lob idcitos geltas virtures narara, quia interi nerpationis verba, et percutifionis verbera deprehenfus, a fieri fiducia mentem fiam labefactari confiderat. Multa quippe et gelfie é mala ab increpantibus américa adicerat, et me verbis

pariter, et flagellis pressa in desperationem mens corruat, hanc per suarum virtutum memoriam ad spem reformat, vt nequaquam se debeat in calamitate deijcere, quæ tranquillitatis sue tempore se meminerat tam sublimia egisse. Quia igitur intentionis eius causam diximus, restat ve auditas virtutes illius subtiliter perpendamus. Hoc autem primum sciendum est, quia quisquis virtute aliqua pollere creditur, tunc veraciter pollet, cum vitiis ex aliqua parte non fubiacet. Nam fi ex alio vitijs fubditur, nec hoc eft foli- B dum, vbi flare putabatur. Ynaquaque enim virtus tanto minor eft, quanto defunt cetera. Nam sæpe quosdam pudicos quidem vidisse nos contigit, sed non humiles : quosdam vero quasi humiles, sed non misericordes: quosdam quasi misericordes, sed nequaquam iustos: quosdam vero quasi iustos, sed in se porius quam in Domino considentes. Et certum est quia nec castitas in eius corde vera est, cui humilitas deest: quippe quia superbia, fe intrinsecus corrumpente fornicatur, si semetipsum diligens, a diumo recedit amore. Nec humilitas vera est, cui misericordia iuncta non est: nec debet humilitas dici, qua ad compassionem fraternæ miseriæ nescit inclinari. Nec misecordia vera est, quæ a rectitudine iustitiæ existit aliena, quia quæ potest per iniustitiam pollui, nescit proculdubio sibimetipfi misereri. Nec iustitia vera est, quæ siduciam suam non in Conditore omnium, fed in se fortasse, aut in rebus conditis ponit : quia dum a Creatore spem subtrahit, ipse sibi principalis iustitiæ ordinem peruertit. Vna itaque virtus sine alijs, aut omnino nulla est, aut impersecta. Vt enim, sicut quibusdam visum est, de primis quattuor virtutibus loquar, prudentia, temperantia, fortitudo, atque iustitia, tanto perfecte sunt singule, quanto vicissim sibimet conjunctæ. Disjunctæ autem perfectæ esse nequaquam possunt : quia nec prudentia vera est, quæ iusta, temperans, et fortis non est : nec perfecta temperantia, quæ fortis, iusta, et prudens nonest: nec fortitudo integra, quæ prudens, temperans, et iusta non est: nec vera iustitia, quæ prudens, sortis, et temperans non est. Beatus itaque Iob, quòd non vnam sine alia, sed coniunctas in se virtutes habuerir, enumerando singulas innotescit, nam bona pudicitiæ insinuans, dicit : Si deceptum est cor meum super muliere. Atque vt eidem pudicitiæ demonstraret humilitatis gratia nullatenus defuisse, post cetera subiungit : Si contempsi iudicium subire cu seruo meo. Qui vt humilitati sue osten. D deret misericordiam suisse coniunctam, paulo post dicita: Si negaui quod volebant, pauperibus. Atque vt misericordiam suam ostenderet de instituz radice descendere, paulo superius præmisit, dicens: Si ambulaui in vanitate, et festinauit in dolo pes meus. Atque ve monstraret, quam fuerit ad cuncta pauidus, et ad omnia circumspectus, inferius asserit, dicens: Semperenim quasi tumentes super me sluctus timui Dominum. Qui scilicet in prosperis positus, atque abundantia rerum sultus, si spem aut in suis actibus, aut in circumfluen-

#### In trigefimumprimum caput B. Iob.

run fluentibus rebus poneret, profecto iuftus non effet. Sed quando ifte vir fanctus in fe frem posuit qui aperte dicit : Ecce non est auxilium mihi in me ?

Qu'ed non in defluencibus dinity's , fed in Deo , qui fiat in aternum , confidendum fit .

Vid ergo nunc superest, nisi ve ipsas quoque dinitias qua mente possideret innote- 2. (cat? Ait enim: [Si putaui aurum robur meum, et obryzo dixi, fiducia mea. ] Obryzum dicimus obrude aurum. Sanctus ergo vir nec aurum robur, nec fibi effe obryzum, ad est, rudis auri-molem-fiduciam credidit: quia spem atque delectationem suam in solius gratiam conditoris figens, neque de quantitate auri, neque de specie peccauit. De creatore quippe desperasse suerat, spem in creatura possuisse. In rebus autem dubijs spem fixerat diues ille, qui dicebat: Anima habes multa bona reposita in annos plurimos, re- Luca.12.6

quiesce, comede, bibe, epulare . Sed hunc superna vox increpat, dicens: Stulte, hac note animam tuam repetunta te, que autem parafti, cuius erunt? Eadem enim nocte fublatus est, qui in rerum sibi abundantia multa tempora suerat præstolatus : vt scilicet qui in longum fibi fubfidia colligendo profpiceret fubfequentem diem, vel vnum minime videret. Quali in aquis enim defluentibus fundamentum ponere, eft in rebus labentibus spei fiduciam velle solidare: Stante enim in perpetuum Deo, transcunt omnia. Quid ergo ab stante fugere est, nisi transcuntibus rebus inhærere? Quis namque vmquam decurrentium fluminum tumidis vorticibus raptus, manere ipfe fixus potuit, deorfum vnda defluente ? Quisquis ergo defluere denitat, superest ve quod defluet sugiar, ne per hoc, quod amat, in hoc cogatur peruenire, quod vitat. Qui enim rebus labentibus inharet, ilto videlicet trahitur, quo tendit, quod tenet. Prius iraque curandum est, ne quis tempo-

ralia diligar, ac deinde in cifdem temporalibus qua non ad delectationem fibi, fed ad vium retinet, fiduciam ponat quoniam conjunctus decurrentibus, mox flatum funm animus perdit. Nam vita prafentis fluctustrahit quem leuat : et valde demens eft qui in vnda voluitut, et plantam figere conatur : Sed funt plerique, qui etfi in rebus transcuntibus fiduciam nequaquam ponunt, cum tamen fibimet ad vius necessarios abunde adunt, mente tacita latantur. Qua in re dubium non est, quia tanto quisque minus dolet quòd defint aterna, quanto magis gaudet quod adint temporalia, et qui minus dolet quod defint temporalia, certius expectat, yt adine aterna. Hoc itaque de terrenis rebus gaudium beatus lob non se habuisse tellificans, subjungit dicens : [Si latatus sum super multis diuitijs meis, et quia plurima reperit manus mea. ] Sancti quippe viri in huius peregri-D nationis zrumna, quoniam eam, quam appetunt adhuc creatoris sui speciem contempla-

ri minime finuntur, omnem presentis vitæ copiam, inopiam deputant : quia videlicet nil extra Deum sufficit menti, qua veraciter Deum quarit, et plerumque eis ipsa sua abundantia fit vehementer onerofa: quia hoc ipfum grauiter tolerant, quòd festinantes ad patriam in itinere multa portant. Vnde fit vt hac cum indigentibus proximis deuote pariantur, quatenus dum fumit ifte quod non habet, deponat ille quod amplius habebat : nec contiator vacuus ambulet, nec eum, quem cetardare in via poterat, nimium onus grauct. Electi ergo de multa abundantia minime latantur, quam videlicet pro amore cæleftis patrimonij, aut largiendo dispergunt, aut despicendo deserunt. Sequitur: [ Si vidi folem cum fulgeret , et lunam incedentem clare , et latatum est in abscondito cor meum, et osculatus sum manum meam ore meo, quæ est iniquitas maxima, et ne-E gatio contra Deum altissimum. ] lacertum non est quod vtraque hac luminaria huma-

nis ministerijs deputata, cali militia vocantur . In quorum cultum multos nouimus, feriptura tefte, cecidiffe, ficut scriptum eft: Adorauerunt vniuersam militiam cali. Et 4 Reg. 17. 6 quia fol et luna aliter videntur ad víum, aliter ad venerationem: co more, quo à cultoribus fuis venerari folent, folem et lunam beatus Iob nequaquam vidiffe fe perhibet, nec lætatum fuisse cor suum, nec osculatum manum ore suo. In qua videlicet osculatione, quid aliud quam gratia venerationis exprimitur? Quod si fecisset ymquam, hoc iniquitatem maximam et Dei negationem vocat. Sed pottquam tanta de se locis superioribus virtutum culmina narrauit, quid nunc mirum memorat, fi folem ac lunam non fe adoraffe manifestat ? Vnde pensandum est quod postquam in auro non habuisse siduciam, nec in multis diuitijs lætatum fe fuisse testatur, adhuc ad fublimiora ducitur, ve tanto nos magis crudiat, quanto de se aliqua subtilius narrat. Ait enim : [ Si vidi solem cum fulgeret

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXII. 802

geret, et lunam incedentem clare; et latatum est in abscondito cor meum. J Quid hoc A Tfalm.65. in loco videre dicitur, nifi defideranter intueri F Vnde Pfalmifta air: Iniquitatem fi confpexi in corde meo, non exaudiat Deus, Quæ nimirum iniquitas in ore exprimi non posset, si non conspiceretur in corde; Sed aliud est videre per judicium, aliud per app titum. Beatus ergo lob fulgentem folem et clare incedentem lunam nequaquam vidifse se perhibet, ve se demonstret præsentis lucis speciem non appetisse. Ac si post despe chum terrenæ fuæ abundantiæ , patenter infinuet : Quid dicam : quia nequaquam in auro la tatus fum ; qui in ipfa quoque luce corporea delectatus non fum? Sancti etenim viri postquam omnia præsentis vitæ oblectamenta despicione; præ illius lucis internæ dulcedine, ab hac exteriori animum luce quali a tenebris auertunt : multumo, fecum intrin-

fecus contendunt, ne huius lucis, que fulget extrinfecus, delectatione rapiantur. Lux quippe visibilis si caute diligitur, a luce inuisibili cor cacatur i quia quanto extra se inhians animus funditur, tanto amplius in internis obtutibus reuerberatur. Vnde foleptes quique ne corporeis fensibus nimis ad exteriora dilabantur, continuo studio intramentem fuam occulta cuftodiæ disciplina se colligunt : vt tanto magis inueniantur intorius integri , quanto minus funt exterius fusi . Hoc enim vigore disciplinæ intra mentis fuæ se arcana constrinxerar, qui exterioris vitæ appetitum fugiens, dicebat: Diem hominis non concupiui, tu scis. Quod ergo apud Prophetam dicitur: Diem hominis non concupiui, tu scis: hoc de semetipso beatus lob verbis alijs afferit; qui sulgentem solem, et Hiere. 17. b lunam incedentem clare non viderit, atque ex his in cordis abditis lætatus non fit: quia

nimirum gaudere non poterat de his, que per delectationis desiderium non videbat. Si vero cuneta hæc, quæiuxta historiam tractando discurrimus, per allegoriæ quoque mysteria perserutemur, quid hoc in loco aurum accipimus, nisi præclari intellectus inge- C nium, quid obry zum, nisi humanam mentem? quæ dum igne amoris excoquitur, semper in se seruat charitatem pulchritudinis quotidiana innouatione seruoris. Nescit enim mens per torporem veteralcere, quæ studet per desiderium semper inchoare. Hinc namque per Paulum dicitur: Renouamini spiritu mentis vestra . Hinc Pfalmista, qui ad perfectionis iam culmen peruenerat, quasi inchoans dicebar : Dixi nunc coepi : quia videlicet si lassescere ab inchoaris bonis nolumus, valde necesse est, ve inchoare nos quotidie credamus. Nec abhorret a rationis ordine, quòd auro dicimus ingenium defignari s quia ficut in ornamento aurum supponitur; ve gemmarum desuper ordo disponatur, ita

Fobef.4.f

et 41. e

clara fanctorum ingenia diuinis muneribus humiliter fubflernuntur, et diffincta super se gratiarum dona percipiunt. Et nili quid simile aunum cum sapientia haberet, quidam sapiens minime dixisse: Sapientia absoonsa et thesaveus inuisus, quæ vtilitas in vtrif. D Eccli. so. d que? Sancti autem viri robur fuum aurum non deputant: quia quantolibet ingenio fulgeant, nihil se esse ex suis viribus pensant. Et cum sentire omnia valenter possunt, prius intelligere semetipsos cupiunt, quatenus lumen ingenij more solis prius il lustret locum, in quo oritur, et postmodum, cetera ad que procedendo dilatetur i ne si intendendo cognoscendis alijs semetipsos nesciant, ibi solis radius, vbi oritur, obtenebrescat. Ingenij itaque virtutem ad cognoscendam propriam infirmitatem dirigunt, atque ex infirmitatis fux melius cognitione conualescunt. Aurum ergo robur non creditur, si in accepto Pronerb. 3. a ingenio fiducia non habetur . Quod bene Salomon admonens, ait : Habe fiduciam in Do-

mino in toto corde tuo, et ne innitaris prudentia tua. Dicat ergo: [Si putani aurum robur meum, et obryzo dixi, fiducia mea. ] Ac si aperte fateatur : dicens : Nec quæ veraciter intellexi, meo ingenio tribui : nec menti proprize, si qua egisse me bona contigit, E hac principaliter deputaui. Qui adhuc subtilius humilitatem nobis sui cordis insinuans. adjungit dicens:

Quid set quod fly prophetarum ligna cadentibus, ferrum de manubrio lapsum disparnit, quad Elifao lignum aquis immergense renerfum efs . Capus 111.

S I lætatus fum fuper multis diuitijs meis , et quia plurima reperit manus mea.] Quid multas diuitias appellatas per fignificationem credimus , nifi abundantia acumina confiliorum? Qua quarentis manus inuenit, cum hac cognitio tractantis gignit. Has Proserb. 14. e etenim Salomon fapientiæ diuitias contemplatus aiti Corona fapientium diuitiæ corum. Qui quia diuitias non metalla terrena sed prudentiam nominat, illico per contrarietate. fubdit: Fatuitas stultorum imprudentia. Si enim coronam sapientium terrenas diujtias diceret, proculdubio fatuitatem stultorum, paupertatem potius quam imprudentiam fateretur. Sed dum fatuitatem stultorum imprudentiam subdidit, sapientum diuitias quia prudentiam dixerit, indicauit. Has in se Paulus scientiz divitias contemplatus, et contemplationem fuam confideratione humanæ fragilitatis humilians, ait: Habemus 3.00.4. b thefaurum istum in vasis sictilibus. Multas itaque apud nos diuitias reperimus, cum dona abundantis intelligentiæ, sacra eloquia inuestigando percipimus, atque in his plura, nec tamen fibimet diuerfa fentimus. Non est autem fecura lætitia, in diuinis paginis, vel fortia, vel multa cognoscere, sed cognita custodire. Nam qui bene intelligit, quid inselligendo operari debeat agnoscit. Quanto enim intellectu latius extenditur, tanto ad Luca.12 f explenda opera enixius ligatur. Vnde in Euangelio veritas dicit : Cui multum datum eft , multum quaretur ab eo: cui commendauerunt multum , plus repetent ab eo ,

Deputemus igitur intelligentiam datam quasi pecuniam mutuam, quia quo plus nobis creditur ex benignitate, eo debitores amplius tenemur in opere : et plerumque cadem intelligentiæ accepta pecunia, cum ad viuras auditoribus datur, amittitur, nifi caute tribuatur. Neque enim negligenter intuendum eft, in Regum volumine, quòd prophetarum filij cum in Iordane ligna cæderent, vni eorum securis ex manubrio in profundum lapfa disparuit. Ferrum quippe in manubrio, est donum intellectus in corde. Ligna vero per hoc cædere, est praue agentes increpare. Quod nonnumquam dum fluxe agitur, dum lapfus vanz gloriz in accepta eadem fapientia non vitatur, ferrum in aqua perditur : quia ex diffoluto opere intelligentia fatuatur. Quam protecto intelligentiam ad hoc nouimus dari, ve ante dantis oculos ex bona debeat actione restitui. Vnde recte is, qui ferrum amiserat, clamabat: Heu heu heu Domine mi, et hoc ipsum mutuo acce- 4.Reg. 6, 4 C peram. Habent enim hoc electi proprium, vt si quando eis in sua scientia furtiua vanæ gloriæ culpa surrepit, ad cor velociter redeant, et quidquid in se ante districti iudicis ocu-

los damnabile inueniunt, lacrymis infequantur. Qui flentes non folum caute infpiciunt mala, que commiferunt, sed ex accepto munere que teddere etiam bona debuerunt: quia nimirum tanto fe amplius peccatores fentiunt, quanto ex neglectis bonis, que agere poterant, debitores tenentur. Recte ergo qui ferrum perdidit, clamabat: Heu heu heu, ethoc ipfum mutuo acceperam. Ac fi dicat: Illud per diffolutionem negligentiæ perdidi, quod ve per bona opera redderem, ex gratia conditoris accepi: Sed numquam Deus mentem deferit, quæ in peccatis se veraciter agnoscit. Vnde et mox Elifaus veniens, lignum deorsum mireit, et ferrum in superficiem attollie: quia videlicet Redemptor nofter pie nos respiciens, cor peccatoris humiliat, et ei, quam amiserat, intelligentiam refor-D mat, lignum mergit, et ferrum releuat : quia cor affligit, et seientiam reparat. Ynde bene alia translatione dicitur, quod confregit lignum atque iactaint, et sic ferrum sustulie. Lignum namque confringere, eff cor ab elatione conterere u Lignum ad ima iacta-

re, est clarum cor in cognitione, vr diximus, propriz infirmitatis humiliare. Atque illico ferrum ad superficiem redit: quia ad vsum exercitationis pristina intelligentia recurrita Igitur quoniam donum intellectus, quod accipitur, vix cum tot difficultatibus custoditur, curandum quippe est, neotiotorpeat, curandum, ne in exercitatione operis, vitio elationis euanefeat. Sancti viri minime exultant; cum cognoscunt que faciant: sed cum faciunt que cognouerant, et si intelligendo congaudent muneri largitoris, mærentes tamen considerant debitum operis: vr videlicet actione persoluant; quod eis prærogatum est in cognitione. Stultus namque est debitor, qui gaudens pecunias mutuas accipit, et tempus, quo reddere debeat, non attendit . Moderatur autem latitia accipiendi, quando solerti prouidentia etiam constiturum tempus reddendi cogitatur. Quia igitur viri iusti

in his, quæ vigilanter intelligunt, fecura lætitia non extolluntur, dicarur recte: Si læ1atus sum super multis diuitijs meis, et quia plurima reperit manus mea. Ac si aperte diceretur : Nequaquam me in eo locupletem ex infiria credidi, quo recta, qua agere debui, etiam multa cognoui : nec intelligentia cor exmlit, quia illud confideratio debitæ operationis pressit. Sciendum vero est quod plerumque contingit vi cum intelligentia altiudo percipitur, circa femetipfum animus valde folicirus ab elationis lapfu teneatur. Sed cum mira, que intelligit, etiam operari coeperit, es iplo nonnumquam quo foras oftenditur, labitur, atque in finis actibus le cereros praire gloriatur. Bearum igitur lob ficut intelligentize aurum non extulir, nec lumen quoque ante humanos oculos mirz operatio-

#### S. Gregorij Expof. Moralis Lib. XXII. 804

Quad fancti nec de bano opere suo, nec de fama, nec coram bominibue, nec in conferentia gloriantur. Caput IIII.

CI vidi folem cum fulgeret. ] Sol quippe in fulgote, est bonum opus in manifestatio-Matt. 5.6 One. Scriptum namque est: Luceat lux vestra coram hominibus, vt videant opera vestra bona, et glorificent patrem vestrum, qui in calis est. Et rursum: Sint lumbi vestri Luca.12,d præcincti, et lucernæ ardentes. Quod enim hoc in loco fulgente fole, id in Euangelio lucernis ardentibus delignatur. Bonum quippe opus cum in medio perfidorum lucet, lucerna arder in nocte : cum vero in Ecclefia resplendet, fol fulget in die . Bonum opus fi adhuc tale est, quod soli mali mirentur, lucerna videlicet in nocte est: si autem ita profi-

cir, vt mirari a bonis ac perfectioribus possit, nimirum sol est in die. Bonum opus cum per actiuam vitam in corporibus lucet, quasi lucerna more, lumen ex testa resplendet . I Cum vero per solam virtutem mentis in contemplatione attollitur, quasi more solis de caelo veniens lux videtur. Quia igitur multa beatus Iob hospitalitatis ac misericordia de se bona narrauerat, que profecto tanto adhuc minima, quanto et corporaliter nouerat gesta ad virtutum spiritalium culmen, mentis oculum reuocans, perfectionis suz meminit :et lucem exemplorum, quam de se alijs tribuit, solem vocauit,

Quod electi in malis prateritis sapins oculos mentis figunt , quam in bonis qua aguns : & Solibona sua non vident, qua alijs ad exemplum videnda prabent.

S Vnt vero nonnulli, qui cum bona aliqua faciunt, iniquitatum fuarum protinus ob- O liuifeuntur, et cordis oculum in confideratione bonorum operum, quæ exhibent, figunt: atque eo fe iam fanctos existimant, quo inter bona que agunt, malorum suorum. in quibus et fortasse adhuc implicati sunt , memoriam declinant . Qui scilicet si districtionem judicis vigilanter attenderent, plus de malis suis metuerent, quam de imperfectis bonis exultarent: plus inspicerent quod de his, que adhuc eis agenda sunt, debitores tenentur, quam quod operantes quadam, iam debiti partem foluunt. Neque enim abfolutus est debitor qui multa reddit, fed qui omnia : nec ad brauium victoria peruenit, qui in magna parte spectaculi velociter currit, si iuxta metas veniens, in hoc quod eff reliquum deficit. Nec ad quælibet destinata loca pergentibus inchoando prodesset longum iter carpere, fi non etiam totum valerent confummare. Qui ergo aternam vitam quarimus, quid aliud quam quadam itinera agimus, per qua ad patriam festinamus? Sed Di quid prodest quod carpimus multa, si ea, que ad perueniendum restant, negligimus reliqua ? More itaque viatorum, nequaquam debemus aspicere quantum iam iter ogimus, fed quantium superest ve peragamus: ve paulisper fiat præteritum, quod indefinenter et timide adhuc attenditur futurum. Amplius igitur debemus inspicere quæ bona necdum fecimus, quam ea quæ iam nos fecifle gaudemus. Sed habet hoc humana infirmitas proprium, ve plus ei intueri libeat, quod libi in se placet, quàm quod sibi in se displicet... Aeget quippe oculus cordis, dum laborare in consideratione sua metuit, quass quoddam firatum delectationis in animo, vbi molliter iaceat, requirit: atque idcirco que commoda de peractis bonis fit affecurus, intelligit : fed que damna de neglectis patitur, nescit: Plerumque enim hoc vitio tentantur etiam electi. Plerumque corum cordi fuggeritur, ve bona quaque, qua fecerunt, ad animum restocent, et securitatis iam latina exultent. Sed E fi vere electi funt, ab co in quo fibi placent, mentis oculos diuertunt, omnem in fe de peractisbonis lætitiam deprimunt : et de his quæ fe minus egiffe intelligunt , triftitiam requirant , indignos se æstimant , et pene soli , bona suz non vident , quæ in se videnda omnibus ad exemplum prebent. Hincest quod Paulus, dum expleta in se bona postpone-Philip.3.e tet, et iola adhuc reliqua que effent explenda cogitatet, dixit: Ego me non arbitror apprehendific. Hinc efi quod vt posses se bonis que agebat, humiliare; successo ad ani-t. Timot.; e mum praterita mala reducere, dicens: Qui prius sui blasphemus, et persecutor, et contumeliofus . Qui et fi aliquando dixit : Bosum certamen certaui , curfum confummani.

fideris fernaui: intuendum fummopere est, quia co illud tempore tulir; quo iam ex corbore discellurum se esse cognouit. Ibi quippe premisit, dicens : Ego enim iam delibor.et 1. Timot. 4. 1empus mez refolutionis inftat. Tunc ergo ad memoriam perfectionem reduxir operis.

A cum lam præudit ad largitatis fratium minime fubefle tempus operationis. Sicur enim dum viniums, debemus bona nodra a memoria repelleraçe excludiar ita aproprioquane ex extunglerumque ea ad memoriam infle reuocamus, ve videlicer fiduciam præbeant, et defiperatum trimoem premant. Qui esti Corintibio bona fua enumerando narratus, i alo loconfirmare fluduit, non fooftendere. Nam guia eadem bona non in fe attenderer, paterfolar tribulatione propris retentationis edocuti, qua experfe flubruniter froptes quade presentation and pres

beamm lob diciture [Si vidi follen, cum fulgerer.] Ac fa aperce diceret: Opus meum eriam Beum alijse cemplorum lucent ribuseter, a d præfumptons gratiam no artendi er qui dum dee o extolli timui, ab intuendo co oculos aueri. Sequinte: [Et luniam incedentem clare, ] Dol præmuffum follen, appe quoque incedeneme clare human fidolidis eq qual videlicer post opos bomum, fama laudo his fequiture, per quan celebre nomen in has prefemits vitas node postieture. Seismi verum ed, quod qualem putears, illustrationem labibere, ab huius fignificationis ordine hæv quoque fulprito non abhorre. Fama quippe a bomo opere vitas accipi, et claretoris gratiam qual claritatem luminista forgris. Eft et aliud in funa, quod per finnlitudinem bonam lpargeni fama conuentat. Lux namque eius etiam in encebra tum tempore ire ambulandous dendiet; qui actum de alienavira lux haudis emicat, alios ad exercenda bona opera illustrar. Cumq, illus opinio clara co-C gmoditure, hude quaf pergenti in intenere exempli lume præbetur. Se do monumquamur

C gmoéture, huic quaft pregent in intence scennple lumen prebeute. Sed non ununquamopus, quota da laiena opinione funiture, minus mundo deliderio in animo formatur. Nama intirum ementes, cum bona de alija audiust, a liquando fe ad operationem ectam non-amore viruntis, fed deleckatione laudis accenduar. Exprodécio luquet, quia icten aturez folisiefl, vr quaeque attigente, accendat, et ficete it aluanti signis el proprium, vr quid-quid contigerie, caurat quidem, fede currendo humidum redar. A divarta ilgitar bonama alios pro amore Dei affectus rechi operis, a falso vero amor laudis infaramar. Sed cumre-til operis affectus accendiume, quali perigeme folisi viriorum humori fectamur. Elim vero, quem adoquab comun laudis amor proucaet, concupira frans, quafi luna, attringre quia videlice et usa nimium, et accendit, et effediule. Accendite, felice ad exerctimus quia videlice et usa nimium, et accendit, et effediule. Accendite, felice ad exerctimus operative di luti vero ad concupi fecnatam fauoris. Pleturique tamen ad exercenda bona opera, a liena on viliere exercipal perfudente. Et cum mente humido jonionos tileres.

D opera, a liena nos vilitere exempla periusdent. Ec um même humili opinionis alienabona flufeipinus, noîtra vel ad melus bona producimus, vel ad bonum mala permusamus. Chumq, nos de via proxiem fame filendor irradiat, mens noîtra, ve pradiximus,
que ad obtienendum virturis ier fe dirigit; quadi in lune lumine greffus pont. Sed fieut
ex a liena opinione proficimus, sie plerumque, fi fama nofizie laudibus inhia must, avirtute vacuumur: quia cum delectarut animus in hoc, quod de se exrincieus habericonifieorar, illudobiuricirur, ad quod introrfus anhelabat-., Quia girur fanctum virum intelligentia ficinir in on corrumpir, de multis diutili gaudere defereix. Quia vero eutumagnitudo operis non inflauir, folem fulgentem non vidit. Quia vacuum illum nec fama laudis exutir, clare incedentem lunam minima ettendul. Sunt eneim nonnalla quico
on inclaionem corraunt, quo per fubiliem intelligentiam, vel que non facilari bota. E
Cognocium. I lininium luipe remultis diutis ja stenatur, cum quellor finama tutelis

vniuscuiusque virtus succrescit operantis. Seminatur namque in inrelligentia, oritur in operatione, atque ad vltimum conualescit vsque ad prosectus magni latitudinem. Sed cum quemlibet sua intelligentia extollit, arbor, que oriri poterat, in semine putrescit. Cum vero post operationem bonam elationis peste corrumpitur, quasi iam orta siccatur. Cum aurem neque intelligentia, neque operatio corrumpit, sed excrescente magnitudine, dum fauor laudantiŭ fequitur, atque ab ffatu fuo bene operantis animum cuertit : linguarum ventos atbot pertulit, et omne, quod in ea robustum creuerat, tempestas samæ radicitus euulsit. Quo enim arbor altius ad superiora sutrexerit, eo ventorum vim vehementius sentit: quia quo plus quisque in bonis operibus attollitur, co ampliori ab ore laudantium B flatu fatigatur. Si itaque adhuc arbor in semine est, metuendum est, ne ipsa scientia cognitione putrefiat. Si iam ad virgultum prodijt, curandum est, ne hauc manus elationis tangat, atque a viriditate suz actionis arefaciat. Si autem valeti robore iam ad alta se subleuar, valde formidandum est, ne hanc admotz laudis ventus grauior radicitus eucliat. Sed inter hæc sciendum est, quia ne immoderatis laudibus erigamur, plerumque miro rectoris nostri moderamine, etiam detractionibus lacerari petmittitur: vt cum nos vox laudantis eleuat, lingua detrahentis humiliet: quia et arbor sæpe, quæ vnius venti impulsu ita impellitur, vr pene iam erui posse videatur, alterius e dinerso venietis slatu erigituriet quæ hacex parte inflexionem pertulit, ab alia ad flatum redit. Vnde et illa arbor alte radicata, quasi inter aduersantes vetos fixa steterat, quæ dicebat : Per gloriam et ignobilitatem, per 1. Cor. 6. b infamiam et bonam famam. Sæpeenim laus bene agentis auribus infolèter admota, dum C foris fermonibus perstrepit, intus quandam menti tacitam elationis tempestatem gignit: fitq.vt hoc, quod animus de humanis fauoribus gaudet, non facile exterius oftendat, led ta men corruptionis vim non tenuitet interius fentiat. Et funt nonnulli, quos ita laus inflat, vt víque ad verba elationis pertrahat. Quidam vero, vt prædiximus, hoc ipíum patefacere, quod eleuantur, erubefcunt, atque, auditis suis przconijs, extolluntur: sed tamen vsque ad elationis verba non exeunt, et gaudere se in talibus non ostendunt. Vnde beatus Iob, quia nouerat arrogantem se non solum nullo modo in verbis, sed etiam in cogitatione quoque tacita minime fuisse, postquam dixit: [Si vidi solem, cum fulgeret, et lunam incedentem clare, Jillico subdidit: [Et lætatum est in abscondito cor meum.] Qua videlicet attestatione quid nobis innuitur, nifi quod nobis magno metu, et circumspectione opus est, ne mens nostra vmquam de suis laudibus, vel tacita lætetur? Quisquis enim quasi claritatem luna, D famæ suæ magnitudinem conspicit, sibi in occulto mentis gaudium facit : cui isle nisi auctori se prætulit, cuius dono, vt bene operaretur, percepit, et tamen in eius munere de gratia fuz laudis hilarescit? Despecto enim honore conditoris, semetipsum plus amare conuincitur, cuius przeonijs lztatur. Quamuis nonnumquam etiam fanchi viri de bona fua opinione gaudeant : sed cum per hancad meliora proficere audientes pensant, nec iam de opinione lua, sed de proximorum gaudent vtilitate : quia alud est fauores quærere, et aliud de profectibus exultare. Qua in re necesse est, ve cum audientium veilirari non proficit, mentem nostram sama laudabilis non eleuet, sed fatiget. Cum enim humanæ linguæ attestatione laudamut, occulta pulsatione requirimur, quid de nobilipsis sentiamus, vt in hoc humiles permaneamus. Superba etenim mens etiam cum de se falsa bona dicuntur, exultat: quia non apud Deum qualiter viuat, sed apud homines qualiter innotescat, exco- E gitat. Iudicium enim de se omnipotentis Dei despiciens, et salummodo hominum quarens, inter auditas laudes extollitur, et que hoc folumque fierat, quafi de brauio operis le tatur. At contra, si cor vetaciter humile est, bona, quæ de se audit, aut minime recognoscit, et quia falsa dicuntur, metuit : aut certe si adesse ea sibi veraciter scit, eo ipso formidat, ne ab eterna Dei retributione sint perdita, quo hæc considerat hominibus diuulgata:pauetq. vehementer, ne spes suturi muneris in mercedem permutetur transitorij sauoris. Qua ex re agitur, vt electorum animus magno laudum fuarum igne crucietur, atque ab omni torporis sui rubigine me ore cogitationis excoquatur. Cauta enim consideratione trepidat, ne aut de his,in quibus laudatur,et non funt, maius Dei iudicium inueniat: aut de his, in quibus laudatur, et funt, competens præmium perdat. Vnde plerumque fit, vt ficut iniustus ex laude sua polluitur, ita vir iustus, audita sua laude, purgetur. Nam dum bona,

S. 10 200

QUZ

# In trigefim umprimum caput B. lob. 807

quæ egit, ab hominibus proferri cognoscit: subtile contra se, ve dictum est, extremi indicij examen metuit, ac trepidus ad conscientiam recurrit : et quidquid illic inest reprohensibile, corrigir. Dum enim bona sua innotuisse formidat, subtilitatem secururi examinis pertimescens, si qua in se mala occulta sunt, amputat. Pauer namque si saltem talis Deo non oftenditur, qualis ab hominibus putatur: er neque contentus est, yt in quo potuit innotescere, in hoc debeat remanere . Iam enim de bonis suis, quasi retributionem fibi factam æstimar, nisi eis er alia, quæ ab hominibus nesciuntur, adiungar. Vnde bene per Salomonem dicitur : Sicur probatur in conflatorio argentum, et in fornace que Prover, 27, 6 rum, ira probatur homo ore laudantis. Argentum quippe, vel aurum si reprobum est, igne consumitur : si probum vero , igne declaratur. Sic nimirum eft et sensus operantis, Nam qualis sit, in co, quòd laudatur, ostenditur. Si enim se, auditis suis laudibus, extol-

B lir, quid iste aliud quam aurum, vel argenrum reprobum fuit, quem videlicet fornax lingua confumplit ? Si autem fauores suos audiens, ad superni iudicij consideraționem redit, ac ne de his apud occultum arbitrum grauetur, metuits quasi expurgationis igne ad magnitudinem claritatis excrescit: et vnde incendium trepidationis sustinet, inde clarius fulget. Beatus igitur Iob, quia nequaquam de operatione se prætulit, fidenter dicit: (Si vidi solem, cum fulgeret. ]Quia vero hunc a iudicij interioris intuitu fama laudabilis non diuer tit, adiungit: [ Et lunam incedentem clare.] Quia autem opinionis sua gratia animu de-cor meum.] Et quia plerumque inconsiderata mens, dum trasitorio fauori non renititur, ad hoc víque pertrahitur, vt laudet ipía, quod facit, conditioni, que premissa est, qua dicitur:[Si lætatum est in abscondito cor meu, ] congrue subinfertur: [Et osculatus sum manu

C mea ore meo. ] Per manum quippe operatio, per os autem locutio designatur: sicut per Sa lomonem dicitur: Abscondit piger manum sua sub axilla sua, et laborar, si ad os suum por Proner, 19. d rigat cam. Pigro labor est manum suam ad os porrigere: quia desidiosus quisque prædica tor nec hoc vult operari, quod dicit. Manum quippe ad os porrigere, est voci sue opere concordare. Manum ergo suam osculatur ore suo, qui laudat quod facit, et testimonio propriz locutionis sibi virturem tribuit operationis. Qua in re quis despicitur nissi is, qui pla operandi munera largitur? Vnde bene peregregium prædicatorem dicitur: Quid 1. Co. 4. b autem habes, quod non accepifit? Si autem accepifit, quid gloriatis, quafi non acceperis à Sancti autem viri sciunt post primi parentis lapsum, de corruptibili stirpe se editos, et non virtute propria, sed præueniente superna gratia ad meliora se vota, vel opera com muratos : et quidquid fibi mali inesse cognoscunt , de mortali propagine sentiunt meri-D tum : quidquid vero in se boni inspiciunt, immortalis gratiz cognoscunt donum : ciq.de accepto munere debitores siunt, qui et preueniendo dediteis bonum velle, quod noiuerant, et subsequendo concessit bonum posse, quod volunt. Vnde bene per Ioannem dici-

tur : A dorauerunt viuentem in facula faculorum, mittentes coronas fuas ante thronum 490.4. d Domini. Coronas namque suas ante thronum Domini mittere, est certaminum suorum victorias non fibi tribuere, sed auctori, ve ad illum referant gloriam laudis, a quo se sciunt vires accepisse certaminis. Beatus ergo lob, quia sic bona, qua operatus est, narrat, ve tamen hac fuz operationi non tribuar, fed ad auctoris laudem recurrat, manum fuam ore suo osculatum fuisse se denegat. Ac si parenter dieat : Ego mea opera tamquam mea non profero : quia auctoris sui graciam negare conuincitur, quisquis sibi tribuit, quod operatur. Vnde et protinus subdit: [ Quæ est iniquitas maxima, et negatio contra-E Deurn aleissimum. ] Liquet etenim, quia illum negat, cuius despecta gratia, sibi vires boni operis arrogat. Quod recte quoque, et iniquitas maxima vocatur, quoniam omne peccatum, quod ex infirmitate est, spem nequaquam perdit, qui a superno iudice vemiam requirit. Prafumptio autem virtutis proprie, tanto grautus in desperatione est, quanto longius ab humilitate. Cumq. vices fibi tribuit operis, ad adiutorium nonrecurrit auctoris: fitq. vt eo grauius peccator pereat, quo, et ipium hoc, quia eft peccator, ignorat . Sequiture :

5.3.2523

Qued fumma fit perfettio charitatii , diligere inimicos , et de corum profettu gaudere , es de ruina dolere.

CI gauisus sum ad ruinam eius, qui me oderat, et exultani quòd innenisset eum malum. ] Omnipotentis Dei nos esse discipulos, sola custodia charitatis probat. Hine est S.Greg. Tom.4.

#### 808 S. Gregorij Expof. Moralis Lib. XXII.

enim quod per femeripfam verias dicit z In hoc cognocien onnes, quià mei dicipul à dells, didictionem baberinis danticien ? Que nimitum dicito if con ordrum veracie lett, didictionem baberinis danticien ? Que nimitum dicito if con ordrum veracie ret replet, duobus modis oftendi folest feita fiet amicos in Deo, et inimicos diligimus propret Deum. Sed Giendum ed, quai simitei didiction une veracier entoflortus, çum ec de profectu addicimus, nec de ruins illius Istramus . Nam fiepe in dilictionis imagin ergainimiemum animus falliust, réd, hunc diliger es filmas, fi en utivi contrarius non existias . Sed dilettionis vim, occulte et veracier, aut profectus inimici, aut cassis inter-orgas. Ha centim de rea de plemus femeriphem nem Ponomis nectin, alicum, quem cessima femeriphem nem Ponomis nectin, alicum, quem cessima properti de diciti de la contraria del la contraria della della contraria del la contraria della contraria del la contraria della contraria della contraria del la contraria della contra

11. diffe gratulatura. Sed inter hæc feinedum eft quia cuentre plerumque folet y frou amit B fa charitate, et imimic no ruina lætificet, er truffien its gloria fine inuidis et alpa contribet i cum, et ruentee o, quo fam bene erigi credimus, et proficience illo, plerofque inius fle opprint formidamus. Qua in tre menter mofram, nec cius lam defetus erigit; nec eius profectus addicit, firecta nottra cogitatio, non quid in ipfo, fed quid de ipio circa also a agarur, attendita. Sed ad hæc fetundar valded fine fadiation fishelfilmin didiret tionite camen: ne cum noftra odis exequinur; fallamut fub fycic i vilitatus alienas, Si vinitatus alienas, Si vinitatus alienas, Si vinitatus cum reideri vindicatum impiorum. Sed aliud eft impium, a lind veco inimicum perpeti. Nam fum plerique inimica, duo na fine impi er fante non avidentur inimici. Humana autem mens omnom nimicum, quem tolerate productiva. La vinitatus quem tolerate, la vinitatus quem tolerate.

etiam impium et iniquum putat : quia eius culpas apud cogitationem fuam liuor accufa- C tor exaggerat. Quibuflibet vero flagitijs prematur, minus iniquus creditur, fi aduerfarius minime fentitur. Qua in re discernendum est, aliud esse quod nobis, aliud vero quod fibi et ceteris noster inimicus nocet. Nam fi aliis bonus est, fine nostra forfitan culpa effe non porest nobis malus: nec omnino iam de eius ruina gaudendum est, cuius nos folos certum est aduería tolerasse .. Cum vero noster ac multorum hostis perimitur, 4.4 157 .7 de ereptione proximorum potius, qu'am de inimici interitu necesse est ve animus lætetur. Oportet namque, vt pereunte adueríario, fubtiliter penfare debeamus, et quid debemus ruinæ peccatoris, et quid iuflitiæ ferientis. Nam cum peruerfum quemque omnipotens pereutit ; et condolendum est miseriæ pereuntis, et congaudendum institue indicis : vt nobis et in luctu sit poena morientis proximi, et rursus, in gaudium veniat exhibita æquitas iudicantis Dei : quatenus nec percunti homini existamus aduersarij, nec iudicanti Deo D inueniamur ingrati . Beatus igitur lob , quia cuncta in aduerfitate odia perfecte calcauit, dicat : [ Si gauifus fum ad ruinam eius, qui me oderat, et exultaui quod inueniflet. eum malum: ] qui videlicer et inimicum diligens, dum aduerfario ruenti condoluit, in malis illius ipie ad bonum creuit, vt inde iste ad benignitatem cresceret, vnde illum mala,quæ merebatur, inuenissent. Quia vero sæpe nonnulli eos,quos sibi aduersarios æstimant, maledictione feriunt, quoniam virtute nequaquam possunt: in quibus patenter apparet, que mala si possent facerent, qui ea,que facere nequeunt, imprecari minime defittunt : beatus lob oftendens fe a culpa etiam maledictionis alienum, fecutus adiunxit: [ Non enim dedi ad peccandum guttur meum ; vr expeterem maledicens animam cius. ] Peccaret quippe, si hoc optaret a Deo ficri, quod iple facere, vel omnino non posset : vel fi poffet, minime deceret. Nam qui maledictionibus inimicum impetunt, quid aliud E millo facere Deum volunt, nisi quod ipsi facere aut nequeunt, aut crubescunt? Mortem namque aduerfatio exoptant, quam et fi possunt, inferre metuunt : ne aut perpetrati hoanicidi) rei teneantur, aut iniqui appareant etiam cum fint. Quid est ergo Deo dicere : Occide quem odi, mili apertis ei vocibus clamare: Hoc fac meo aduerfario, quod me in illum facere nec peccatorem decet ? In quibus profecto verbis penfandum nobis est, vbi

Luca. 4. illevir legerate i Diligine inimicon velfros. E il rigilobia protecto verbin periandum anolis eli, vivi 
1.74mi. 1,6 dicere. E truffum: Non reddentes malum pro malo, nec maledichum pro maledico. 
Sedexterensi son audia figurenza graita preserpa ferunbar, qual has fein noncei Illius fanchi Sprittus afflatus ferhebata. "Cut amen minus effet, quod polito extra diligere, nili
et miterium vionentes fecumo, quotidie comurfanese ciam familiares adurfarosto derasert. "Vade fublumigus".

dito fci-

Qued fantii uiri multes ex demessicis suis , exeptatores mortis sua aquanimiser Capus VII.

I non dixerunt viri tabernaculi mei , quis det de carnibus eius, vt saturemur ?] Qua nimirum sententia potest quoque per mysterium ex voce Redemptoris intelligi. Viri quippe eius tabernaculi de carnibus illius faturari cupierunt, vel Iudzi scilicet persequen tes, vel gentiles credentes : quia et illi moliti funt corpus illius , quafi confumendo, extinguere: et isti esurientem mentem suam desiderant quotidianæ immolationis sacrificio de ems carnibus satiare . Sed nunc solius historia virtutem sequentes, pensemus quanta. 12. fortitudine sancti viri animus extra, intraq. solicitus ad omnia paratur. Qui si iniuste agentibus, aut vmquam per filentium cederet, aut per rectitudinem non contrairet, profecto aduersarios non habuisset. Sed in eo quod vias viræ tenuit, exoptatores sua mortis inuenit. Foris patentes aduerfarios pertulit, intus latentes. Minor est autem virtus certaminis, foris quempiam videre mala, que superet, et intus quod toleret non habere, Perfect a autem magnitudinis laus est aduersa perpeti, et exterius fortiter, et interius clementer . Nam sunt nonnulla, qua in ipsa quoque familiarium conversatione corrigi nequeunt fine culpa corrigentis: atque ideo cum vel corrigentem inquinant, vel omnimodo hac agentem grauant, magna magisterij arte distimulanda sunt, ipsaq- hac distimulatione toleranda. Que contra nos illata citius a corde laxamus, si nostra circa. proximos errata cognoscimus. Vnde bene quoque per Salomonem dicitur: Cunctis Eccli. 7.0 fermonibus, qui dicuntur, ne accommodes cor tuum, ne forte audias seruum tuum maledicentem tibi . Scit enim tua conscientia , quia et tu crebro maledixisti alijs. Dum enim pensamus quales erga alios fuimus, esse circa nos tales alios minus dolemus: qui aliena iniustiria in nobis vindicat, quod in se iuste nostra conscientia accusat. Sequitur :

Quanta hospitalitatis fantim lob fuit , cuius oftium patens , peregrinus et mator Caput V 1 1 1.

Poris non manfir peregrinus, offium meum viatori patuit.] Quia tefte Paulo, cha-1.Cor.11. b ritas patiens et benigna describitur : per patientiam aliena mala æquanimiter toles rat, per benignitatem quoque bona misericorditer impendit sua. Vnde beatus Iob, et. patienter domesticos maledicentes pertulit, et viatores atque peregrinos apud se benigne suscepit: illis morum exempla tribuens, istis exteriorum ope concurrens : illis per mansuetudinem non concitus ad irascendum, istis per misericordiam ad subueniendum. paratus. Vir etenim fanctus Redemptorem generis humani per prophetiæ spiritum intuens, prædicamenta quoque illius in opere feruabat, quibus nos admonet, dicens: Dis. Luc. 6. f mittite, et dimittetur vobis: date et dabitur vobis . Dare namque ad res pertinet, quas. exterius habemus: dimittere autem ad relaxandum dolorem, quem interius ex alienaculpa contrahimus . Sed sciendum est, quia qui omnino dimittit, et non dat , etsi non plene operatus est, meliorem tamen partem misericordia tenuit. Qui autem dat, et minime dimittit, omnino misericordiam nullam facit: quia ab omnipotente Deo munus ex manu non accipitur, quod corde obligato in malitia profertur. . Mundari etenim debet prius animus, qui elecmosynam præbet : quia omne, quod datur Deo, ex dantis mente pensatur. Ciicta itaque malitiz macula ab interiori nostro homine cogitationis E immutatione tergenda est: quia iram judicis placare pescit oblatio, nisi ex munditia placeat offerentis. Vnde scriptum est: Respexit Deus ad Abel et ad munera eius : ad Cain au- Grin 4; a tem et ad munera eius non respexit. Neque etenim sacrii eloquium dicir: Respexit ad munera Abel, et ad Cain munera non respexit: sed prius ait: Quia respexit ad Abel, ac deinde fubiunxit: Et ad munera eius. Et rurfum dicit: Quia non respexit ad Cain, ac deinde fubdidit : Nec ad munera eius . Ex dantis quippe corde id, quod datur , accipitur. . . Idcirco non Abelex muneribus, sed ex Abel munera oblata placuerunt. Prius namque dan 23 ad eum legitur Dominus respexisse, qui dabat, quam ad illa, qua dabat. Vnde bene beatus Iob dicturus nobis in hospitalitatis gratia largitatem suam, prius circa aduersatios protulit patientiam et benignitatem suam ; quod de ruina non exultauit inimici, quòd verbis maledicis persecutores suos non impetije, quòd sauientes intrinsecus aquanimiter tolerauit, et tunc demum hospitalitatis suz muniscentiam protulit : vt au-

S. Greg. Tom.2.

dito scilicet narrationis eius ordine, discamus, quia exteriora munera ex interna cordis munditia condiuntur: vt virtutum eius contextio lectorem doccat, qualis apud se esse debeat, cum exteriora bona alijs subministrat . Sed quis se inter tanta virtutu culmina sancham esse non crederet. ? Quis non vicumque ipsis tot meritis tentaretur : vt si quando ve homo delinqueret, delictum fuum hominibus nollet innotesciert leue effe crederet, fi quid in minimis peccaret, culpamq. fuam mallet filentio tenere, quam voce confessionis aperire ? Sæpe namque contingit, vt elatus virturibus animus, dum multa bona in æftimatione proximorum de se spargi cognouerit, agnosci non velit, si quid est, quod reprehensibiliter facit. Quas videlicer erroris tenebras idcirco mens tolerat, quia cordis oculum tumor grauat . Vnde beatus Iob inter tot eximia facta virtutum, qui tam fummus extitit in operatione, vt demonstraret, quam humilis fuerit in mente, protinus adiunxit:

Qued quest home abscondit peccatum , qui ad imitationem primi hominit , vel crubeseit confiterio . quod malefecis , vel defendis . CI abscondi quasi homo peccatum meum, et celaui in sinu meo iniquitatem meam.] D Hæc funt namque veræ humilitatis reslimonia, et iniquitate suam quemque cogno-

feere, et cognitam voce confessionis aperire. At contra virtatum humani generis virtum est, et latendo peccatum committere, et commissum negando abscondere, et conuistum defendendo multiplicare. Ex illo quippe lapíu primi hominis hæc augmenta nequitiæ ducimus, ex quo ipfam radicem traximus culpæ. Sic namque ille dum lignum vetitum contigisset, abscondit se a facie Domini inter ligna paradisi. In qua absconsione, scilicer quia Deum latere non poterat ; non latendi effectus describitur, sed affectus notatur. Qui cum argueretur a Domino, quòd de ligno vetito contigiffet, illico respondit: Mulier, C quam dedifu mihi fociam, ipsa mihi dedir de ligno, et comedi. Ipsa quoque mulier inquisita respondit, dicens : Serpens decepit me, et comedi . Ad hoc quippe requisiti fuerant, vt peccatum, quod transgrediendo commiserant, confirendo delerent. Vnde et serpens ille persuasor, qui non erat reuocandus ad veniam, nou est de culpa requisitus. Interrogatus itaque homo est, vbi esset, vt perpetratam culpam respiceret, et consitendo coguosceret, quam longe a Conditoris sui facie abesset. Sed adhibere sibimet vtrique defensionis folatia, quàm confessionis elegerunt. Cumq, excusare peccatum voluit vir per mulierem, mulier per serpentem, auxerunt culpam, quam tueri conati sunt : oblique Adam Dominum rangens, quòd ipfe peccati corum actor extiterit, qui mulierem fecit: et Eua culpam ad Dominum referens, qui serpentem in paradiso possusset . Qui enim ore diaboli fallentis audierant: Eritis sicut dij: quia Deo esse similes in diuinitate nequiucrunt, ad D erroris sui cumulum Deum sibi facere simile in culpa conati sunt. Sicergo reatum suum dum defendere moliuntur, addiderunt, vt culpa eorum atrocior discussa fieret, quam fuerat perpetrata. Vnde nunc quoque humani generis rami ex hac adhue radice amaritudinem trahunt: vt cum de vitio suo quisque arguitur, sub defensionum verba, quasi sub quædam se arborum solia abscondat, et velut ad quædam excusationis suæ opaca secreta faciem Conditoris fugiat, dum non vult cognosci quod fecit. In qua videlicet occultatione non se Domino, sed Dominum abscondit sibi. Agit quippe ne omnia videntem videat, non autem ne ipse videatur. Quo contra cuique peccatori iam exordium illuminationis, est humilitas confessionis: quia sibimetipsi iam parcere renuit, qui malum non

Gen. 3.6

erubescit confiteri, quod secit: et qui desendendo accusari poruit, accusando se celerrime defendit . Vnde et mortuo Lazaro, qui mole magna pre mebatur , nequaquam dicitue : E Reuiuisce : fed : Veni foras. Ex qua scilicet resurrectione, que gesta in illius est corpore, Inan. 1 1. f fignatur qualiter nos resuscitemur in corde : cum videlicer mortuo dicitur : Veni foras:ve nimirum homo in peccato suo mortuus, et per molem male consucrudinisiam sepultus; qui intra conscientiam suam absconsus iacet per nequitiam, a semetipso foras exeat per consessionem. Mortuo enim Veni foras dicitur: vt ab excusatione atque occultatione a.Reg. 12.6 peccati, ad accusationem suam ore proprio exire prouocetur. Vnde Dauid propheta abilla tanti mole facinoris reuiuiscens, ad voce Domini quasi foras exijt, dum per Natham correptus, quod fecerat accusauit. Quia igitur hac occultationis culpa in humano genere vehementer exercuit, bene beatus Iob cum diceret; [Si abscondi peccarum meum,] interposuit : [ Quali homo .] Hominis quippe esse proprium conspicit, quod ex parentis veteris imitatione descendit . Vbi apre subditur :

S. T. . Tu -

Qued

## In trigefimumprimum caput B. Iob.

811

Quod perfetta humilitatis indicium fit , peccata et ultro accufare , et alije accufamibus non Caput

T celaui in finu meo iniquiratem meam.] Scriptura etenim facta plerumque finum ponere pro mente consucuir: sicut voce Ecclesia de persecutoribus nostris, qui nobis natura quidem coniuncti sunt, sed vita dissuncti, per Psalmistam dicitur: Redde vi- Fsal. 78. einis nostris septuplum in sinu corum. Ac si aperte diceretur: In mente sua recipiant hoc, quod in nostris corporibus seuientes operantur : ve dum nos exterius ex parte puniunt, ipfi interius perfecte puniantur. Quia igitur finus secretum mentis accipitur, in finu iniquitatem celare, est hanc in conscientia latibulis occultare, nec per confessionem dete-

gere, sed pet defensionem velare. Quo contra Iacobus dicit: Consitemini alterutrum Iac. 5, d peccata vestra, et orate pro inuicem, vt saluemini. Salomon quoque ait: Qui abscondit Pron, 18, 8 scelera sua, non dirigetur: qui autem confessus fuerit, et dereliquerit ea, misericordiam consequerur. Sed inter hæc sciendum est, quod plerumque homines et culpas confitentur, et humiles non funt. Nam multos nouimus, qui, arguente nullo, peccatores se esse confitentur: cum vero de culpa sua fuerint fortasse correpti, desensionis patrocinium quarunt, ne peccatores esse videantur. Qui si runc cum id sponte dicunt, peccatores se esse veraci humilitate cognoscerent, cum arguuntur ab alijs, esse se quod confessi fuerant, non negarent. Qua in re indicia veræ confessionis sunt, si cum quisque se peccatorem dicit, id de se dicenti etiam alteri non contradicit. Nam quia scriptum est: Iustus in principio Prox, 18. 6 accusator est sui: non magis peccator, sed instus videri appetit, cum peccatorem se quisque, nullo arguente, confitetur: fed confessionis veritatem probat, cum alter malum, quod

C fecimus, increpat. Quòd si superbe defendimus, liquer, quia peccatores nos ex nobis ficte dicebamus. Vnde summopere curandum est, ve mala, quæ fecimus, et sponte fateamur, et hac alijs arguentibus non negemus. Superbix quippe vitium est, vt quod de se fateri qui que quali lua sponte dignatur, boc sibi dici ab alijs dedignetur. Beatus itaque Iob quanta fuerit humilitatis oftendit, qui se et inter aduersarios nouerat viuere, et tamé non verebatur culpas voce confessionis aperire. Sed notandum, quòd superius virtutes fuas loquitur, inferius peccatum fatetur. Hinc enim liquido demonstrat, quam vera de bonis sus dixerat, qui noluit tacere de malis. Modo virtutes suas indicat, modo culpam : quia et perpetrauerit peccatum, et non tacuerit, manifestat. Vnde certissime apparet quantæ munditiæ in omnipotentis Dei oculis fuerit, qui et vitauit mala, ne committeret, et tamen que eum committere contigit, hominibus non abscondit : quatenus ei et iusti-D tiæ sit gloria, declinasse peccatum, et iustitiæ custodia, quod non potuit declinare, prodi-

diffe. Videatur vir ifte cuiliber magnus in virtutibus fuis, mihi certe fublimis apparet, etiam in peccatis suis. Mirentur in eo, qui volunt, castitatis continentiam, mirentur integritarem iustitia, mirentur viscera pietatis: ego in eo non minus admiror confessionem humillimam peccatorum, quam tot sublimia gesta virtutum. Scio enim, quod per instrmitatis verecundia plerumque grauioris est certaminis commissa peccara prodere, quam non admissa vitare: et vnumquodque malum quamuis robustius vitetur, tamen humilius proditur. Beatus ergo lob, qui tot magnis openbus fultus, confiteri culpam non crubuit, oftendit in virtutibus, quam humilis fuit . Sed quia ex humilitate vera secura semper auctoritas nascitur: vt tanto foris nil metuat, quanto ad rerum culmina animus per elationis desiderium non anhelat, expressa confessione peccati, recte subiungitur: [Si expauti ad multitudine nimiam, et despectio propinquorum terruit me: et non magis racui, nec egressus sum ostiu.] Magna est securitas cordis, nil concupiscentia habere secularis. Nam fi ad terrena adipiscenda cor inhiat, securum tranquillumve esse nullatenus potest; quia aut non habita concupifcit, vt habeat , aut adepta metuit; ne amittat: et dum in aduersis sperat prospera, in prosperis formidat aduersa: huc illucq. quasi quibusdam fluctibus voluitur, ac per modos varios rerum alternantium mutabilitate verlatur. Sin vero femel in appetitione supernæ patriæ forti stabilitate animus figitur, minus rerum temporalium perturbatione vexatur. A cunctis quippe externis motibus candem intentionem fuam, quali quendam fecretiffimum fecessum petit : ibiq. incommutabiliter inharens, et mu-

bilia cuncta transcendens, ipsa iam tranquillitate quietis sue in mundo extra mundum eft. Excedit profecto ima omnia intentione fummorum, et cunctis rebus, quas non appenie, libertate quadam le superelle sentit, nec tempestatem rerum temporalium intus

#### 812 S.Gregorij Expof. Moralis Lib. X XII.

Hiere.31. d Abac.a. a

fuitiner, quam intueur focis : quia terrena omnia, que concupita opprimere mottem A poteran, defiçora lisheriatent. Vade bene per Prophezam dicture : Sature titis freedilam ve dum quifque speculatur simma, superemineat infimis . Hin e citi Abacue citie : Supereminoat infimis : Hin e citi Abacue citie : Supereminoat infimis interemineature dum semper fantem appetir attentiature, infinis si etie o iome, quod transit. Tamen quia fanchia virquantiller virture profeserat, infinis si etie o iome, quod transit. Tamen quia fanchia virquantiller virture profeseration in bat vita positium adhue estraite su camis infarmias premisyr scriptum ethere in the contraction of the contrac

bene Abacuc iterum vnam sententiam protulir ad vtraque seruientem . Ait enim : Et in- B

therizes.

troiuit tremor in offa mea, et fubtus me turbata est virtus mea. Ac si diceret: Non mea virtus est, in qua superius raptus imperturbabilis maneo: sed mee infirmitatis est, in qua inferius turbor. Ipse ergo super se imperturbabilis est, ipse sub se perturbabilis:quia super se ascenderat, inquantum rapiebatur ad summa: et sub semetipso erat, inquantu adhuc reliquias trahebat in infima. Ipfe fuper se imperturbabilis est, quia in Dei ia contemplationë transierat : Ipse sub se perturbabilis, quia sub semetipso adhuc infirmus homo remane-Pfalm.119. bat. Huic sentetie Dauid Propheta concinens, ait : Ego dixi in excessu mêtis meæ: Omnis homo mendax. Cui responderi potest: Si omnis, et tu. Falsag, iam erit sententia, quam mendax ipfe protulisti. Si vero ipfe non es mendax, vera iam fententia non erit: quia dum tu verax, non omnis homo cognoscitur mendax . Sed notandum est, quod præmittitur : Ego dixi in excessu mentis mez. Per excessum ergo mentis, etia semetipsum transiit, cum C de hominis qualitate definiuit. Ac si patenter dicat: De falsitate omnium hominum inde veram sententiam protuli, vnde ego ipse super hominem fui. Intantum vero et ipse mendax inquantum homo: intantum autem omnino non mendax, inquantum per excessium mentis fuper hominem. Sic itaque fic perfecti omnes, quamuis adhuc aliquid turbulentum de infirmitate carnis tolerant, iam tamen intrinfecus tranquillissimo secreto per-

fruitur per contiplationem mētistre quidquid acciderie extenius în sullo turbes interius. Vade beatus loi focuriatem in le elim emit soltendons, polloquam de fe tor virurum prædicamenta protulit, hoc, quod præmisimus fecutus, adiuntriz:

29 jul fasti ess mes timeas, 4 quibra minil expellant et contempts aprecimis com soma pairatia foliaments, ad constantia me ur subsu relation. Capa XI.

S I expaui ad multitudinem nimiam, set despedio propinquorum terruit me, et non D magis traus, nee expersisio molitum. J. Aci a parerius dicast: Traubatis contra me enerrinficus alija, iple in me intrinficus imperembabilis manfi. Quid namque in hoe loco ofilum, alii od obermus accipere P eros oqiippe qualife gredium, dum werkis, quibus podfinum, fecreta nothi cordis a perimus et quales intus manemus in consideratis, alest foras gredium per linguam. Sant veno nonnulli, qui omnino despici metunaça ne vile fortalle indicentus, fapetente videri a pertune. Hi cognuturo olbum egredii qualpulati convellit, quarkam de le, quar nelecciamante, produnt, tarnquam per coin ofilum egredium; Vonde beatus lob diciturus, quod oritofilum non faillet egredius, bene peramitir. Taruitquia visilere impartentia turbansa, a domo conficiente settles, fuercen peramitir. Taruit-

Quòd exemple Domini, ibi de doctrina calesti filendum est, voi anditores non ad adiscationem, sed ad curiostatem conucniumt. Caput XII.

Andi creine with no omnotionis tentations femeispies oftendere omnino refugium, o e cum autienthis prodelli nequeum, ritina de figici tencense volunit on de fajarentis fins oftentatione glorientus. O Europ, aliquid dicust prudente, non quertum gloriam tiam, fed auditionam vieram. - Cum vero configicione, quia androum vieran loquendo lucrari non poffunt, racendo abfoodams tientam fisam. Ad imitandi quippe viera Domini, quasi de quoddam nobis proportifi figium cur mum. I pie enim, quia Herodem viu dir non profethum quertere, fed figna vel kicentiam velle mitari, requintus ab exitectiv er quia configure reintir abo estimi paecitus. Exprima manque est. Fiscodes sittams vivole.

240.23.4

#### In trigefimumprimum caput B. Iob.

A lefu, gauifus eft valde : erat enim cupiens ex multo tempore videre eum, eo quòd auditer multa de illo, et sperabat signum asiquod videre ab eo fieri. Vbi subditur: Intertogabat autem illum multis fermonibus: at ipfe nihil illi respondebat. Tacens vero Dominus. quam sit despectus ostenditut, cum illic protinus subinfertur : Spreuit autem illum Herodes cum exercitu suo, et illusit. Quod videlicet factum oportet nos audientes discere : vt quoties auditores nostri, nostra volunt quasi laudanda cognoscere, non autem sua peruera mutare, omnino taceamus : ne si ostentationis studio verbum Dei loquimur, et illorum culpa, que erat, esse non definat, et nostra, que non erat, fiat. Dicat fortasse aliquis: Vnde nouimus quo corde quis audiat? Sed multa funt, que audientis animum produnt: maxime si auditores nostri, et semper laudent, quod audiunt, et numquam quod laudant, fequuntur. Hanc inanem loquendi gloriam prædicator egregius fugerat, cum dicebat: Non enim fumus ficut plurimi, adulterantes verbum Dei : fed ex finceritate, ficut ex Deo 1, Cor. 2. d

coram Deo in Christo loquimur. Adulterari namque verbă Dei, est aut aliter de illo sentire, quam est, aut ex eo non spiritales fructus, sed adulterinos setus quarere laudis humanæ. Ex finceritate vero loqui, est nil in eloquio extra, quam oporteat quærere. Sicut ex Deo autem loquitur, qui scit non se a se habere, sed ex Deo accepisse quoddicit. Coram Deo vero loquitur, qui in omni, quod dicit, non humanos fauores appetit, fed omnipotentis Dei præsentiæ intendit : non suam, sed auctoris gloriam requirit. Qui autem scit quidem ex Deo se accepisse, quod dicit, et tamen dicendo propriam gloriam quærit: sicut ex Deo loquitur, sed non coram Deo: quia eum, quem cordi suo non proponit, cum pradicat, quasi absentem putat. Sed sancti viri et ex Deo loquuntur, et coram Deo: quia ab eo fe sciunt habere, quod dicunt, et ipsum suis sermonibus adesse indicem adiutoremq. C confiderant. Vnde fit, vt cum fe a proximis despici agnoscunt, suaq dicta vita audien-

tium non prodesse, abscondant quanta virtutis sint : ne si secretum cordis inutiliter sermo prolatus aperiat, ad inanem gloriam prorumpat. Beatus igitur Iob intet obstinatas mentes non appetens ex virtutis fuz patefactione clarescere, ait: [Si despectio propinquorum terruit me, et non magis tacui, nec egressus sum offium. ] Qui enim per humilitatem solidus, nequaquam despici timuit: hunc vt foras lingua cijceret, impatientia non euicit. Vbi bene præmittitur: Si expaui ad multitudinem nimiam: vt cuius conftantiz fuerit, agnoscatur: quia videlicet nequaquam terret exterius numerus hominum, b quem non deuastat interius turba vitiorum. In hac etenim vita, qui nulla prospera appotit, nulla proculdubio aduería pertimefcit. Qua scilicet verba si ad intellectum mysticum pertrahimus, in eis citius operationem nostri Redemptoris inuenimus. Ipfe quippe ad b.a.

D multitudinem nimiam non expauit, qui persecutores suos cum gladijs, et fustibus venientes, vna tantum responsione perculit, dicens: Ego sum. Ipsum despectio propinquorum 1008.18, 6 non terruit, qui nos ab aternis supplicis liberans, palmas in facie a quanimiter accepit. Ipfe tacuit, et oftium egreffus non est: qui sub ipst iam hora passionis cum humanitatis infirma pateretur, diumitatis potentiam exercere noluic. Mediatori quippe Dei et hominum, quasi egtedi oftium fuillet, si cum teneretur, ve homo maiestatis suz potentiam voluisset oftendere: et per diuinitatis magnitudinem, susceptæ carnis infirma transire. Vt autem apertus homo mori posset, Deus mansit occultus: quia si cognouis fent, numquam Domium gloriæ crucifixissent. Non est ergo egressus ostium, qui et ze- 1.Cor. 1.b quifitus a Pilato tacuit: atque inter perfecutorum manus et corpus passioni obtulit,

quod pro electis affum pferat, et refiftentibus noluit demonstrare quod erat. Vnde etiam per Pfalmiftam dicitur: Posuerunt me in abominationem sibi, traditus sum, et non egro-Pfal. 87. diebar. Cum enim despiceretur, quia homo videbatur, egressus esset, si occultam maiestatem suam ostentare voluisser. Sed quia infirmitatem prodidit, potentiam abscondit: in eo, quod persecutoribus suls incognitus mansit, ad eos minime exiuit. Qui ramen ad electros exit: quia diuinitaris fux funuitatem quarentibus aperit. Vnde ei per Prophetam dicirur: Exifti in falutem populi tui , vt faluos facias Christos tuos . Sequitur. . . . . Abat. 3. c

her and

Quad efficaciores noces in auribus Dei babeant desideria sancta, quam nerba elamorosa. Caput

Vis mihi tribuat adiutorem, vt desiderium meum omnipotens audiat. ? ] Sanctus vir postquam tot virtutum suară sublimia gesta narrauit, sciens, quod suis mermis

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXII.

Rom. 8. 0

Pfalm. 9.

Joan 5. d

ad fumma peruenire nequeat, adjutorem quarit. Et quem, nimirum nisi vnigenitum Dei A Filium contemplatur, qui humanam naturam in hac mortalitate laborante dum suscepit, adiuuit? Iple quippe adiuut hominem factus homo: vt quia puro homini via redeundi non patebat ad Deum, via tedeundi fieret per hominem Deum. Longe quippe diftabamus a justo et immortali nos mortales et injusti. Sed inter et immortalem justum , et nos mortales iniustos apparuit mediator Dei et hominum, mortalis et iustus, qui et mortem haberet cum hominibus, et iustitiam cum Deo: vt quia per ima nostra longe distabamus a fummis, in feipfo vno iungeret ima cum fummis : arque ex eo nobis via redeundi fieret ad Deum, quo summissuis ima nostra copularet . Hunc ergo beatus lob per totius Ecclesia significationem loquens, mediatorem requirit, qui cum dixisse : Quis mihi tribuat adiutorem, apte subdidit: [Vt desiderium meum omnipotens audiat.] Sciebat quippe, quòd ad requiem liberationis æternæ, humanæ preces nisi per aduocatum suum B audiri non possent. De quo per loannem apostolum dicitur: Si quis peccauerit, aduoca-2.Joan. 2. d tum habemus apud patrem Iesum Chiftum iustum, et ipse est propitiatio pro peccatis nostris: non pro nostris autem tantum, sed etiam pro totius mundi. De quo Paulus apoflolus dicit: Christus Lesus, qui mortuus est pro nobis, immo qui et resurrexit, qui est in dextera Dei, qui etiam interpellat pro nobis. Vnigenito enim filio pro homine interpellare, est apud coaternum patrem seipsum hominem demonstrare: eig. pro humana natura rogalle, efteandem naturam in divinitatis fuæ cel fitudine fuscepisse. Interpellat igitur pro nobis Dominus non voce, sed miseratione: quia quod damnari in electis noluit, suscipiendo liberaust. Adiutor ergo quaritur, ve desiderium exaudiatur : quia nisi pro nobis interpellatio mediatoris intercederet, ab aure Dei proculdubio nostrarum precum voces filerent. Notandum quoque est, quod nequaquam dicitur preces, sed desiderium C meum omnipotens audiat. Vera quippe postulatio non in oris est vocibus, sed in cogitationibus cordis. Valentiores namque voces apud secretissimas aures Dei non faciunt verba nostra, sed desideria. Æternam etenim vitam si ore petimus, nec tamen corde defideramus, clamantes tacemus. Si vero defideramus ex corde, eriam cum ore conticescimus, tacentes clamamus. Hinc est, quod in eremo populus vocibus perstrepit, et Moy ses a strepitu verborum tacet: et tamen filens aure diuinæ pietatis auditur, cum dicitur : Quid clamas ad me ? Intus ergo in defiderio eft clamor fecretus, qui adhuc ad huma-Exod. 14. d nas aures non peruenit, et tamen auditum Conditoris replet. Hinc eft, quòd Anna ad templum pergens, ore quidem tacuit, et tamen tot fui desiderij voces emisit. Hinc in Euangelio Dominus dicit: Intra in cubiculum tuum, et elauso ostio tuo, ora patrem tuum in abicondito: et pater tuus, qui videt in abicondito, reddet tibi . Clauso quippe ostio, pe- D sit in cubiculo, qui tacente ore, in conspectu supernæ pietatis fundit affectum mentis. Et vox auditur in abscondito, cu per fancta desideria silenter clamatur. Vnde recte quoque per Pfalmistam diciture Desiderium pauperum exaudiuit Dominus:praparationem cordis corum audiuit auris tua. Sed bearus Iob, quem fibi in exaudiendo defiderio adiutorem 19. quærat, fubiunctis verbisaperit, dicens: [Et librum scribat ipse, qui iudicat .] Quia enim simenti adhuc populo lex est transmissa per seruum : diligetibus vero filijs Euangelij gratia est collata per Dominum, qui ad redemptionem nostram veniens, nouum nobis testa-8,8,503.1 mentum condidit, fed de ciusdem nos testamenti mandato discutiens; quandoque etiam judex venit: necessarium non est, ve per expositionem clarescat : quia librum scribit ipse, qui iudicar .. Ipía enim per se Veritas dicir : Parer non iudicat quemquam, sed omne iudite 167 cium dedit filio . Erit ergo tunc auctor iudicij, qui nunc est conditor libri: vt tunc districtus exigat, quod modo mansuerus iubet. Sie namque quotidie conspicimus, quòd magistri pueris elementa litterarum blandientes imponunt, sed hac ab es sauientes exigunt: et que dant cum mansuetudine, cum verbere requirunt. Blanda namque nunc sonant eloquij diuint madata, sed erunt aspera in exactione sentienda. Mansueta modo est admonia (g. oud). tio vocantis, sed tune districta vetura est institia indicis: eo quod certum est, quia nihil vel minimi mandati fine discussione prætereat. Quo videlicet constat, quia libru scripsit ipse, qui iudicat. Quem scilicet librum noui testament, quia ipseper se humani generis redemptor in extremo conderet, bene Ezechiel propheta denunciat, dicens: Ecce fex viri venie-Ezech.q.d bant de via portæ superioris, quæ respicit ad Aquilonem, et uniuscuiusque vas interitus in manu eius. Vir quoque vnus in medio corum vestitus lineis, et atramentarium scriptoris ad renes eius. Quid namque aliud in fex vieis venientibus, nili fex atates humani generis · muito

delignan.

designantur? Qui de via portæ superioris veniunt: quia a conditione paradisi sicut ab ingreffu mundi, a superioribus generationibus euoluuntur. Quæ porta ad Aquilone respicit: quia videlicet mens humani generis vitijs aperta, nisi calorem charitatis deserens, torporem mentis appereret, ad hanc mortalitatis latitudine non existet. Et vniuscujusque vas interirus in manu eius: quia vnaquæque generatio fingulis quibufque ætatibus euoluta, ante Redemptoris aduentum in fua operatione habuit, vnde poenam damnationis fumpsit. Vir quoque vaus in medio corum vestirus lineis: quia Redemptor noster, etiam de facerdotali tribu iuxta carnem parentes habere dignatus, vestitus lineis venire perhibetur. Vel certe, quia linum de terra, non autem ficut lana de corruptibili carne nascitur: quia indumentum fui corporis ex matre Virgine, non autem ex corruptione commixtio-

nis fumplit, profecto ad nos veftitus lineis venit. Et atramentarium scriptoris ad renes B eius. la renibus posterior corporis pars est. Et quia ipse Dominus postqua pro nobis mortuus est, et resurrexit, et a scendit in cælum, tunc testamentum nouum per Apostolos scriplit, vir iste atramentarium ad renes habuir. Qui enim scripturam testamenti noui postquam deceffit, condidit, atramentarium quafi a tergo portauit. Hoc ergo atrametarium viro lineis vestito inhærere considerat, qui dicit: Et librum scribat ipse, qui iudicat. Sed

cur beate lob ab co, qui judex eff. librum scribi desideras? Sequitur.

Quòd noni testameti librum antiqui santti legere desiderabant, in quo est et doctrina persectorum operum, et certitudo pramy post completionem praceptorum. Cap. X1111.

T in humero meo portem illum, et circundem illu quasi coronam mihi.] Librum quippe in humero portare, est scripturam sacram operado perficere. Et norandum, C quam ordinate describitur, et prius in humero portare, et postmodum sicut corona circundari : quia videlicet facri eloquij mandata, si modo bene portantur in opere, post nobis coronam victoriæ exhibent in retributione. Beatus autem Iob cur scribi sibrum a judice postulat, qui ad testamenti noui peruenire tempora non valebat? Sed sicur sape iam diclum eft, electorum vocibus vtitur, atque ex corum fignificatione postulat, quod profuturum eis per omnia præuidebar. Ipse namque per spiritum hunc apud se libru iamdudum tenebat, quem per gratiam aspirationis acceperat, et viuendo cognoscere, et præuidendo nunciare. Sed inter hæc sciendum est, quia cum elusdem sacri eloquij præcepta cogitamus, cumq. mentem a vitæ corruptibilis amore diuertimus, quasi quibusdam cordis passibus ad interiora properamus. Nemo autem infima deserens, repente fir summus: quia ad obtinendum perfectionis meritum, dum quotidie mens in altum ducitur, ad hoc procul-

D dubio velur a centionis cuiusdam gradibus peruenitur. Vnde hic quoque apre subiungitur: [Per singulos gradus meos pronunciabo illum.] De his quippe meritorum gradibus per Pfalmiftam dicitur: Ambulabunt de virtute in virtutem. De his iterum fanctam Ec- Pfal. 83. cletiam contemplatus, ait: Deus in gradibus eius dinoscitur, dum suscipiet eam . Neque enim, sieur dictum est, repente ad summa peruenitur, sed ad virtutum celsirudinem per incrementa mens ducitur. Hine namque eft, quòd Propheta idem iterum dicit : Exerciratus fum, et defecit paulisper spiritus meus. Quid est iraque, quod ait : Spiritus meus, nisi spiritus hominis, videlicet spiritus elationis? Et quia per occultam gratiam ad amorem Dei temperata desuper mensura proficimus, quato in nobis quotidie de Dei spiritu virtus crefcit, tanto noster spiritus deficit. Qui spiritus erroris, quia non a nobis subito penitus amputatur, bene paulisper defecisse perhibetur. Tunc vero in Deo plene proficimus, cum a nobiliplis funditus defecerimus. Hæ itaque crescentium mensuræ virtutum, sancti viri vocibus gradus dicuntur.. Electus etenim quifque a rudimenti fui prius teneritudine in-

choans, ad robusta postmodum et fortia conualescit. Quod aperte in Euangelio demonfrat veritas, dicens: Sic eft regnum Dei, quemadmodum fi iaciat homo iementem in Mare. 4, 8 terram , et dormiat , et exurgar nocte ac die, et semen germinet, et increscat, dum nescit ifle. Cuius nimirum feminis incrementa denuncians, adiungit : Vltro enim terra fructificat primum herbam, deinde spicam, deinde plenum frumentum in spica. Cuius profedus quoque eriam finem subrogat, dicens : Et cum ex se produxerit fructus, statim mittit falcem, quoniam venit tempus messis. Ecce veritatis voce per qualitates frugum, diflincta funt incrementa meritorum. Ait enim : Primum herbam, deinde spicam, deinde plenum frumentum in ípica. An non herba, adhuc tunc fuerar Petrus, cum ab ancillæ Marc. 14.0 ore subito vnius statu sermonis instexus est? iam quidem per deuotionem viridis, sed

adhuc per infirmitatem tener. ? Plenum vero frumentum in spica inuentus est, quando A persequentibus principibus resistebat, dicens: Obedire oportet magis Deo, quam homi-18. 5.0 nibus. Plenum vero frumentum in spica inuentus est, quando in tritura persecutionis tot verbera pertulit: et tamen nequaquam palearum more imminutus eff, sed granum integrum mansit. Paulisper quippe in vnaquaque anima, veita dicam, internæ gratiæ humor exuberat, vt herba in frugem crefcat. Nemo ergo quemlibet proximum,cum adhuc herbam videt, de frumento desperet. Ab herbarum quippe folijs, que huc illucq.

Dan. 10, b

molliter defluunt, furgentia frugum grana folidantur. Bene autem Daniel Propheta, loquente ad se Domino, dum positionem nobis sui corporis insinuare studuit, hac meritorum incrementa signauit. Ait enim: Audiui vocem verborum eius, et audiens jacebam conflernatus super faciem meam, vultusq. meus hærebat terræ. Et ecce manus tetigir me, et erexit me super genua mea, et super articulos manuum mearum, et dixit ad B me: Daniel vir desideriorum, intellige verba, quæ ego loquor ad te, et sta in gradu tuo : nunc enim missus sum ad te. Cumq. dixisset mihi sermonem istum, steti tremens, et ait ad me: Noli metuere. Quam videlicet positionem sui corporis, dum verba intrinsecus loquentis audiret, nequaquam nobis tanta cura exprimeret, si a mysterijs vacare cognouifler. In scriptura enim sacra iusti viri non solum, quod dicunt, Prophetia est, sed etiam plerumque quod agunt. Vir itaque sanctus internis mysterijs plenus,per positionem quoque corporis exprimit virtutem vocis: et per hoc, quod primum in terra prostratus iacuit, ac per hoc, quòd se postmodum in manuum suarum articulis et in genibus erexit: per hoc, quod ad extremum erectus quidem, fed tremens confistit, in semetipso nobis omnem ordinem nostri profectus innotescit. Verba enim Dei in terra iacentes audimus, cum in peccatis politi, terrenæ pollutioni coniuncti, sanctorum voce spiritalia præcepta C cognoscimus. Ad quæ præcepta, quasi super genua, et super manuum nostrarum articulos erigimur, quia a terrenis contagijs recedentes, quasi iam ab infimis ventrem leuamus. Sicut enim totus terræ inhæret, qui confternatus iacet : ita qui in genibus, et manuum suarum articulis incuruatur, inchoante profectu ex magna iam parte a terra sufpenditur. Ad extremum vero voce dominica erecti quidem, sed trementes assistimus, cum a terrenis desiderijs perfecte subleuati, verba Dei, quo plenius cognoscimus, plus timemus. Adhuc enim, quasi in terra iacet, qui ad celestia erigi terrenorum desiderijs negligit . Quafi subleuatus autem adhuc manibus et genibus incumbit, qui quædam iam contagia deserit, sed quibusdam adhuc terrenis operibus non contradicit. Iam vero ad verba Dei crectus affistit, qui persecte mentem ad sublimia erigit, et per immunda desideria incuruari contemnit. Bene autem trementem fe fletiffe indicat: quia examen fubti- D litatis interna, quo plusad illud proficitur, amplius formidatur. Vbi apte diuina voce fubiungitur: Noli metuere: quia cum plus ipfi, quod timeamus, a gnoscimus, plus nobis de Deo per internam gratiam infunditur, quod amemus: quatenus et contemptus noster paulisper transcat in timorem, et timor transcat in charitatem : vt quia querenti nos Deo

per contemptum restitimus, per timorem sugimus, et contemptu quandoque et timore posposito, solo ci a more iungamur. Paulisper enim etiam timore cius discimus, cuius solius dilectioni inheremus. Appositis igitur, quasi quibus da gradibus prosectus nostri metis pedem prius per timore in imo ponimus, et postmodum per charitatem ad alta amore leuamus: vt ab co, quo quifque tumet, reprimatur, vt timeat, et ab co, quod iam metuit, fubleuetur, vt præsumat. Hos aute virtutum gradus non magni laboris est prendere, cum ab vna ad alteram transitur. Sed subtilissima disputatione res indiget, cum mens pensare nititur, in vna cademq. virtute, quibus profectus sui gradibus eleuetur. Vt enim prima elementa virtutum, fidem scilicet et sapientiam loquar, obtineri singula perfecte nequeunt, a.p. mifi ad hæc diftinctis, ordinatisq. modis, quasi quibusdam gradibus ascendamus. Ipsa

enim fides, que ad bona alia perfecte capeffenda nos imbuir, plerumque in exordijs fuis, et nutat, et folida eft, et iam certiffime habetur: et tamen de eius fiducia adhuc fub dubi-

tatione trepidatur. Pars namque eius prius accipitur, vt in nobis poftmodum perfecte compleatur. Si enim certo gradu in credentis mente non proficeret, requisitus in Euangelio parer fanandi pueri non dixiffeta : Credo Domine, adiuua incredulitatem meam. Marc. 9. d Adhucergo ascendebat ad fidem, quam iam perceperat, qui vno eodemq, tepore clamabat se et iam credere, et adhuc ex incredulitate dubitare. Hinc est etiam, quod Redem-

ptori nostro a discipulis dicitur: Auge nobis fidem; vt que iam accepta per initiu fuerat,

#### In trigefimum primum caput B. Iob.

817

A quasi per augmentà graduum ad perfectionem veniret. Ipsa quoque sapientia, qua effe bonorum operum fotet magiftra, anhelanti menti per inerementa tribuitur: ve ad eam proculdubio magni moderaminis gradibus afcendatur. Quod bene Ezechiel Pro pheta figurata narratione denunciat, qui de eo viro, quem in excello monte viderat; narrat dicens: Menfus est cubitos mille, et transduxit me per aquam vique ad talos . Ezech. 47.4 Rurfumq. menfus est mille , et transduxit me per aquam vique ad genna . Et menfus eft mille, et transduxit me per aquam vique ad renes. Et menfus eft mille, et transduzit me per torrentem, quem non potui pertransire : quoniam intumuerunt aquæ profundæ torrentis,qui non potest transuadari. Quid namque millenario numero, niss collati muneris plenitudo fignatur è Vir itaque, qui apparuit, mille cubitos metitur, et Propheta per aquas víque ad talos ducitur: quia Redemptor noster cum nobis ad fo B conuerfis boni exordij plenitudinem tribuit, dono spiritalis sapientia, prima nostri operis vestigia infundit. Aquam quippe viquead talos venire, est iam nos per acce-

pram fapientiam defideratæ rectitudinis vertigia tenere, Qui rurfum mille metitur, et Propheta víque ad genua per aquam ducitur: quia cum boni operis plenitudo tribuitur ad hoc vique nostra fapientia angetur, vt in prauis iam actibus minime flectatur. Hine namque per Paulum dicitur: Romiffas manus, et diffoluta genua erigite, et gref. Heb. 11. d fus rectos facite pedibus vestris . Aqua ergo ad genua peruenit, cum nos percepta fapientia, perfecte ad boni operis rectitudinem stringit. Qui iterum metitur mille, et Propheta per aquam víque ad renes ducieur: quia videlicer enne in nobis plenitudo operis excrescir, quando in nobis percepta sapientia omnem quoque, inquantum est possibile, delectamen carnis extinxerit. Nili enim carnis delectatio esset in renibus. Pfalmifta minime dixiffete Vre renes meos, et cor meum, Aqua igiturad renes venit, Pfal. 24. cum dulcedo fapientia, etiam incentiua carnis interimit:vtea, que vrere mentem pogerant, delectationis incendia frigefeant. Qui adhue mensus est mille, torrentem vide-

licet, quem Propheta pertransire non potuit, de quo etiam diciter Quoniam intumuerunt aque profunde torrentis, qui non poteft trafuadari. Percepta nanique perfectione operis, ad contemplationem venitur. In qua feilicet contemplatione, dnm mens in altum ducitur, subleuata videt in Deo, quia non potest penetrare; quod videt: et quasi tangit aquam torrentis, quam pertransire non valet: quia et intuetur speenlando quod libeat, et tamen hoc ipfum perfecte non valet intueri quod libet. Propheta ergo quandoque ad aquam peruenit quam non pertransit; quia ad contemplationem fapientize cum ad extremum ducimur, ipfa eius immensitas, quæ ex se hominem subleuat, ad se D humano animo plenam cognitionem negat:vt hanc er tangendo amet ; et tamen neuaquam pertranseundo penetret. Beatus igitur Iob hac incrementa virtutum, quia diffincte hominibus superno munere tribui conspexit, gradus vocanit i quoniam per

ipfa afcenditur, vt ad caleftia obtinenda veniatur. Sacri itaque libri, id eft, divini eloquij memoriam faciens dicit: Per fingulos gradus meos pronunciabo illum, quia nimirum ille ad doctrinam Dei veraciter afcendit, qui ad obtinendam hanc gradibus fanctæ operationis eruperit. Et quasi per singulos gradus suos librum pronunciar, qui præcepiffe fe eius feientiam non per verba tantummodo, fed etiam per opera demonftrar. Vnde adhuc fubdirur: Et quafi principi offeram eum. ] Omne enim, quod offerimus, in manibus tenemus. Venienti ergo ad iudicium principi librum offerre, eft verba præceptorum illius in actione tenuisse. Sequitur:

Quod aduersus prapositos Ecclesia, terra clamat cum sulcis suis, quando deesse sibi dottrina seminarium subditi conqueruntur, vel cum eis a pralatis percati exempla

. monitrantur.

CI aduersum me terra mea clamat, et cum ipsa sulci eius destent : er si fructus eius comedi abique perunia, et animam agricolarum eius afflixi, pro frumento oriatur mihi tribulus, et pro hordeo spina. ] Quid est clamare terram, destere sulcos, et fru-Etus proprios emendo comederer Cui vmquam necesse est sua emerer Quis clamantem audiuir terram?Quis sulcos defletes vidit? Et eum sulci terræ semper ex terra sint, quid eff, quod pronunciatione diftincta, et clamaffe terra, et fulci eius cum ea defiesse denegantur. ? Cum enim nihil fit aliud fulcus terre , quam terra , magne diffinctionis S.Greg. Tom. 2.

#### 818 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXII.

ratione non caret, dum subiungit: Et cum ea sulci eius destent. Qua videlicet in re, A quia ordo historiæ deficit, sese nobis intellectus mysticus, quasi apertis iam sotibus oftendit . Ach patenter clamet : Quia rationem littera defecisse cognoscitis , nimirum restat, ve ad me sine dubitatione redeatis. Omnis enim, qui vel priuato iure domesticam familiam regit, vel pro vtilitate communi fidelibus plebibus præest, in hoc quod jura regiminis in commiffis fibi fidelibus possidet, quid aliud quam terram incolendam tenet? Ad hoc quippe diuina dispensatione cereris vnusquisque præponitur, ve subicctorum animus quasi subacta terra prædicationis illius semine secundetur . Sed terra contra possessorem clamat, si contra cum, qui sibi præest, aliquid iniuftum, vel priuata domus, vel fancta Ecclefia murmnrats. Clamare quippe terram eft, contra regentis iniuftitiam rationabiliter subiectos dolere . Vbi recte subiungituri [Et cum ea fulci eius deflent.] Terra emim etiam nullis operibus exculta, plerum- B que ad víum hominis aliquod alimentum profert; exarata vero fruges ad fatietatem parit. Et funt nonnulli, qui nullo lectionis, nullo exhortationis vomere profeissi, quadam bona, quamuis minima, tamen ex femetiplis proferunt, quafi terra necdum exarata. Sunt verò nonnulli, qui ad audiendum semper, arque retinendum sanctis prædicationibus, ac meditationibus intenti, a priori mentis duritia, quasi quodam lingua vomere scissi, semina exhortationis accipinnt, et fruges boni operis, per sulcos voluntariæ afflictionis reddunt . Sæpe vero contingit, vr hi, qui præfunt , iniusta aliqua faciant : firq. vr ipfi fubiectis noceant, qui prodeffe debnerant . Qua dum rudes quique conspiciunt, commoti contra rectorem murmurant, nec tamen valde proximis per compassionem dolent. Cum vero hi, qui iam aratro lectionis attriti sunt, acque ad frugem boni operis exculti, grauari, vel in minimis innocentes aspicium, per com- C passionem protinus ad lamenta vertuntur: quia velut sua plangunt ea, que proximi injuste pariuntue. Perfecti namque cum semper de spiritalibus moueantur, tanto sciunt de alienis corporalibus damnis ingemiscere, quanto iam edocti sunt non dolere de fuis. Omnis ergo, qui præest, si peruersa in subditis exercet, contra hunc terra clamat,et sulci deflent : quia contra eius ininstitiam rudes quidem populi in murmurationis vocibus erumpunt, sed perfecti quique pro prano cius opere, le in fletibus affligunt : quodq. imperiti clamant, et dolent, hoc probatioris vitæ subiecti defient, et tacent. Cum clamante ergo terra fulcos plangere, est per hoc vnde multitudo fide. lium iuste contra rectorem queritur ; vberioris vita homines ad lamenta peruenire. Sulci itaque, et ex terra funt, et tamen a terra vocabulo diftinguuntur : quia hi, qui in fancta Ecclesia mentem suam labore fancta meditationis excolunt, ceteris fidelibus D. tanto meliores funt, quanto per accepta femina fecundiores operum fruges reddunt. Et funt nonnulli, qui fanctis plebibus prælati, vitæ quidem stipendia ex Ecclesiastica. largitate consequentur, sed exhortationis ministeria debita non impendunt. Contra quos adhuc exemplum fancti viri recte subiungitur, cum ab eo protinus subinfertur.

 Quid absque pecunia fructus Eccles a comedit, qui ecclesassica commoda accipiens, predicationis debitum non impendir.
 Cabre XVI.

Of Incluse ius comedi abique pecunia. J Fruduu erenim terra abique pecunia co. E. medere, eft e Eccleia quedem fumpuu secipere, é dei dem Eccleia pradication in pretium non prabere. De qua videlicer pradicatione audoris voce dicitus: o Oportuit ec committere pecuniam mean anumularisse ve veniens ego recepilitar vique equod meaum erat cum vitra. Terra i girut frudus abique pecunia comedit, qui eccleialitac commoda at vitum corporis pereipin, (fed chorratosions immifierium po pulo non impendit. Quid ad hace nos patiores dicimus, qui aduentum diffiriti indicis pracurenzes, officiam quidem pracosi fuicipiums, fed alimita e celefandita musi immaducamus è Exigimus quod notiro deberut corpori, fed non impendimus, quod fubicolorum debemus cordi. Ecce vir is faults tore in hoc feculo pignorbus obfiritadus; inter occupatones innumerats; liber ad fludium pradicationis fuit. O Qui fruduttererza numquam fine pecupia comedite e qui a nimirum fuibitis ir vebum bos.

Mat. 2 5.0

næ admonitionis reddidit, a quibus fructus corporeæ seruitutis accepit. Hoc namque debet omnipotenti Deo omnis, qui præest populo, hoc qui multis, hoc qui paucioribus præeft:vt fic debita ministeria a subditis exigat, quatenus subditis ipfe etiam quid semper admonitionis debeat, solicitus attendat. Omnes namque, qui sub dispensatione conditoris vicario nobis ministerio iungimur, sub vno ac vero domino, quid nobis aliud nisi inuicem serui sumus? Cum igitur is, qui subest, seruit ad obsequium : restar proculdubio, vr is , qui præest , seruiat ad verbum. Cum is, qui subest, iussis obtemperat : oportet vt is, qui præest, curam solicitudinis ac pietatis impendat. Sicq. fit, vt dum studiose nunc servire nobis invicem per charitatem nitimur, quandoque cum vero domino communi exultatione dominemur. Sed funt nonnulli, qui in eo quòd officium prædicationis exhibent, alijs inuident bonum, quod habent, atque B ideo iam veraciter non habent . Quibus recte per Iacobum dicitur : Quòd si zelum Iaco. 3.6 amarum habetis inter vos,et contentiones funt in cordibus veftris : non est ista fapien tia defurfum descendens, sed terrena, animalis, diabolica. Vnde hic quoque cum di-Aum est: Si fructus eius comedi absque pecunia: recte subiungitur: [ Et animam. agricolarum eius afflixi. ] Agricolæ quippe huius terræ funt hi, qui minori loco positi,quo valent zelo,quanto possunt opere,ad eruditionem sancta Ecclesia in pradicationis gratia cooperantur. Quos videlicet terræ huius agricolas, hoc est non affligere, corum laboribus non inuidere: ne rector Ecclesia dum soli sibi jus pradicationis vindicat, etiam alijs recte prædicantibus inuidia se mordente contradicat. Pia etenim paftorum mens, quia non propriam gloriam, sed auctoris quærit, ab omnibus vult adiuuari quod agit. Fidelis namque prædicator optat, si fieri valeat, vt veritatem, qua C folus loqui non sufficit, ora cunctorum sonent . Vnde cum Iosue duobus in castris remanentibus atque prophetantibus vellet obsistere : recte per Moysen dicitur : Quid

Colus loqui non suffici, ora cunctorum sonent. Vnde cum solue duobus in eathris remanenthus arque prophetantibus veller obsister i reche per Moyfon dicirus. Poul amularis pro me ? Quis tribuat vro mais populus propheter, et det eis Dominus sip ? ritum suum ? Prophetare quippe omnes voluit, qui bonum , quod habuit, a sii sin on sinuidit. Quia gituu bearus lob cuncha hae suspensa intuitis, et ie a minime secerit, sen

tentia fe maledictionis adstringit. Sequitur :

Quid contra negligentes prapofitos, non immerito a subditis murmuratur.

() 1 Caput XVII.

P Ro frumento oriatur mihi tribulus, et pro hordeo spina. ] Ac si aperte dicat : Si iniustum quid erga subditos gessi, si exegi debita, et ipse quod debui, non impendi , si exercitationem boni operis alijs inuidi : pro bonis, que in æternum reficiur, retribuantur mihi in iudicio mala, que pungunt. Pro frumento quippe tribulus, et pro hordeo spina oritur, cum in retributione vltima, de qua remuneratio laboris quaritur , punctio doloris inuenitur. Et notandum quod ficut a frumento hordeum diftat, quamuis verumque reficiat: fic a tribulo spina, quamuis sit verumque, quod pun gat: quia tribulus mollior, et ad pungendum semper durior est spina. Ait ergo: [ Pro frumento oriatur mihi tribulus, et pro hordeo spina. ] Ac si patenter dicat: Egisse quidem et magna me bona, et minima scio: sed si non ita est, pro bonis magnis mala minima, et pro bonis minimis mihi respondeant mala majora. Quamuis hoc intelligi, et aliter potest. In frumento quippe spiritale opus, quod mentem reficit ; in hordeo aute r terrenarum rerum dispensatio figuratur. In qua sepe dum seruire infirmis atque carnalibus cogimur,quafi fua iumentis alimenta præparamus, atque ipfe nostroru vius operum quasi more hordei habet aliquid de admixtione palearum. Et plerumque cotingit, vt rector, qui przeft, dum iniufta contra fubditos exercet, dum nullo bonos blandimento refouet, dum quod grauius est, bene operantes quousque ex inuidia affligit , etiam quædam bona aliquando faciat, ac fi frumentum ferat fefeq difpenfandis terrenis rebus nonnumquam in auaritiz studio, pro vtilitate carnalium mifceat : et fic einsdem laboris fructum velue messem hordei expectet . Sed subiecti quique pro co, quod in maximis grauantur, gandere in eius bonis minimis nequeunts quia nec hoc opus coram Deo placet, quod alterius operis iniuftitia polluit, nec fa terrenarum rerum dispensatio pro vtilitate subditorum suscipi creditur, quando is, qui praest, anhelare per auaritiam videtur. Vnde sit, vtad ipsa etiam paul ca bona. S.Greg. Tom. 2. Zzz 2

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXII.

ca bona, quæ fieri inter multa mala confiderant, non laudes, sed gemitus reddant, A atque infirmantes murmurent : dum perpendunt puri operis non esse , quod vident . Ait ergo : [ Si aduerfum me terra mea clamat, et cum ipía fulci eius defient ; si fructus cius comedi absque pecunia, et animam agricolarum eius afflixi, pro frumento oriatur mihi tribulus, et pro hordeo fpina. ] Ac fi aperte dicat : Si magna, quædebui, folicire non feci, punctiones murmuris a subiectis recipiam, etiam de bono quod feci. Si neglexerim exhibere quod foueat, juste in querelam profiliens corum lingua me pungat. Qua in re semper solicita consideratione pensandum est, ne aut hi , qui præfunt, exempla mali operis subjectis præbeant, eorumg, viram suæ gladio praultatis exringuant : aut hi , qui alieno regimini subiacent , facile iudicare audeant facta rectorum, arque per hoc, quod de his, qui fibi prælati funt, murmurant, non humano, sedei, qui cuneta disponit, diuino ordini contradicant. Illis namque dicitur. : Oues mez his, que conculcata pedibus vestris fuerant, pascebantur, et que pedes vestri turbauerant, hec bibebant. Ques enim turbata pedibus bibunt, cum

Ezechi34.6 Exod. 16. b subiecti ca ad exemplum viuendi appetunt, quæ prælati quique prauo opere-pertunt. A t contra a prælatishi audiunt. 1 Nos enim judi sumus i Nec contra nos est murmur vestrum, sed contra Dominum. Qui enim contra superpositam sibi potestatem murmurat , liquet , quòd illum redarguit , qui eandem homini potestatem dedit. Tandem beati lob plenas mystica virtute fententias , in quibus contraamicorum verba respondit, Deo largiente, digestimus: nunc superest, vt ad Heliu verba veniamus, quæ tanto grauiori circumspectione pensanda sunt, quanto et per iumentutis audaciam spiritu feruentiore proferuntur.

LIBRI VIGESIMISECUNDI MORALIUM SANCTI GREGORII FINIS.

# SANCTI GREGORII

MORALIS EXPOSITIONIS

IN BEATVMIOB.

LIBER VIGESIMVSTERTIVS.

Referionem huius operis toties necessario repeto, quoties hoc indistinctione voluminum locutionis mez pausatione succido : ve cum legendi exordium sumitur, prius ipsa memoria lectionis causa renouetur, et tanto robustius surgar doctrine adificium, quanto ex considerata causa origine studiosius ponitur in mente fundamentum. Beatus Iob Deo foli fibiq. cognitus, in tranquillitate ad noitram potitiam perducendus, tactus est verbere, ve odorem fuarum virium tanto latius spargeret, quanto more aromatum melius exincensione fragraret. Nouerat in bonis pie subditos regere, a malis se districte custodire. Nouerat bene vti rebus habitis : sed nesciebamus si patiens permaneret ablatis. Nouerat quotidiana. Deo pro fanis pignoribus facrificia foluere, fed incertum erat: fi ci granarum facrificium et orbatus immolatet. Ne quid ergo vitij falus tegeret, dignum fuit, ve hoc dolor aperiret. Data itaque est contra fanctum virum hosti callido tentandi licentia. LOD .97

A Qui dum bons eiur multir cognita interimera papeit, etiam bonum patientis, quod interbat, pfinditir et quem fa sugular perfuguanto cevidiar, fagglia audium, et in exemplo dilatautir. Nec fine graui arre exercuit licentiam, quam necessitam, qu

Bereenda charitate commouit, rorumo, ora füb feede confolitionis apeuit red parbae ietaal interpeationi intenfir, que odurits con fecure audentis migerent, quoi notime oftenfie et non fecuate charitati teudeus improsife vulnerarent. Pol tios quoi niter oftenfie et non fecuate charitati teudeus improsife vulnerarent. Pol tios quoi que ad commella setam Hellu innior excitatur, yteranquillieteem tante man-fettudinis faltem dedignata letitas perunbaret exatis. Sed contra antiqui holita machinas Petri suitide conflantia, fietit equanititata infraba. Nam vino odenti, rempore verbia aduerfantibus opodiir pradestiant, robus vitam. Nemoigrust fandum vinum quamuis de ilio apetre petr fil agella feripeum fitt- In omnibus his non peccauli fol labis filis falem pofundam in concernion anticomm æfinner inter verba deliquifie. Sara quippe temationem illius expetir, fed Deus, qui hunt laudauera, in fetipo festi sintendomen ceraminia secepti. Quifqui ergo beatum 100 dataera; in fetipo festi sintendomen ceraminia secepti. Quifqui ergo beatum 100 dataera; in fetipo festi sintendomen ceraminia secepti. Quifqui ergo beatum 100 dataera; in fetipo festi sintendomen ceraminia secepti. Quifqui ergo beatum 100 dataera; in fetipo festi sintendomen ceraminia secepti. Quifqui per pola sun filia deli carte per contra deli petro della petro della petro della petro deli petro della petro della

deliquifici in fuis fermonibus queritur, qui d aliud qu'am Deam, qui pro illo propofuit, perdiditi conficture l'Qui avre o aniqui partes frudificira storbusta fimiles, no
follum pulchri fun per fipeciem, s'el etiam vulles per vbertatem: s'ic coum vita penfanda est, vecum miramur, qua s'en viridirasi in historia, inunciamus, et quanta sift,
vbertasi in allegoria; quatenus cum blandam est, quod in folisi redolet, cognociamus
et qu'am dudes ir, quod in fruthbus fapie. Nullas quippe fuperare adoptionis gratiam habut; nisi qui hanc per cognitionem vulgenita ecopir. Dignum iraque est vejuficia norum vita e linguas reflendenta, qui cos, ver refisientem enternatur, silustraNam cum in tenebris lucernar lumen accenditure, prisis indicerna endem, que videri codeanum mentio cuolto ad i pinim illuminans lumen a perires. Quod e in tossifien bases

Job fermonibus, etiam remotis allegoriarum vmbris, quasi depressibate no distrenebris, consistenome pertura fuentis intermicar, que mi dicrue. Esco quad Redempure

per de qual de la consistence
prise, consistence

prise, consistence
prise, consistence
prise, consistence

prise, consistence
prise, consistence
prise, consistence-

Dob fermonibus, etiam remoris allegoriarum ymbris, quasi deprediis alte nodis renobris, coruf (more pertanelusis intermicat, cum dicentar-1860 quod Redemptor
meus viuit, etia care mea videbo Deum. Hoc aimirum in node historie Paulus luomnes candem etiam (britanelusis) de la companio del companio de la companio del la companio del companio de la companio del compa

g hibais. Deipto enim dicitur: Qui eft capur, Chriftus: Rurfamq, de cius Eccleia feri-spher, di prum eft is Ecropras Chrift; quo deft Eccleia. Beaus sigure los qui mediatoris y califi. 1, 4, pum en verius renuir, quo pailios i illus son loquendo canummodo, (de driam pariendo propheratis, cum in diciti fractive, illus son loquendo canummodo, (de driam pariendo propheratis, cum in diciti fractive, illus son loquendo chriftum er Eccleia vana perionam credimus, ho certa vinus periona exhibus lignificari videamus. Yxor veto cius, qua cum ad maledicendum prosocar, quid alfuid, quam prasutratm carnalium figarat (Qui intra fandam Eccleiam interventis morbus potiti, co durius vicam fideilum, quo vicinius premunt cuita dum vitaria fideilum qua quali quafi a quant negotium feducendi: Vade et ad beatum 100 dum pro Donino verba S. Cree, 70m. 2. 2. 2. 3. fedunt.

#### 822 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXIII.

faciunt, a Domino reprobantur: quia videlicet omnes haretici dum Deum defendere A nituntur, offendunt. Vnde eis apte et ab codem viro sancto dicitur : Disputare cum-Deo cupio, prius vos oftendens fabricatores mendacij, et cultores peruerforu dogmatum. Conflat ergo cos hæreticorum typum gerere, quos fanctus vir redarguit cultui peruerforum dog matum deseruire. Quia igitur lob interpretatur doles, quo nimirum dolore, vel mediatoris passio, vel sancta Ecclesia labor exprimitur, qua multiplici præsentis vite fatigatione cruciatur, amici quoque eius ex vocabulo nominis meritum fuæ indicant actionis. Nam Eliphas Larina lingua dicitur Dei contemptus. Et quid aliud hæretici faciunt, nisi quòd dum falsa de Deo sentiunt, eum superbiendo contemnunt? Baldath interpretatur vetuftas fola . Bene autem omnes hæretici in his, quæ de Domino loquuntur, dum non intétione recta ded appetitione temporalis e lorix videri prædicatores appetunt, vetustas sola nominantur. Ad lognendum quippe B non zelo noui hominis, sed vita veteris prauitate concitantur. Sophar quoque Larino fermone dicitur diffipatio speculæ, vel specularionem diffipans. Mentes namque fidelium ad contemplanda superna se erigunt, sed dum hæreticorum verba peruertere recta contemplantes apperunt, speculam dissipare conantur. In tribus itaque amicorum Iob nominibus, tres in hæreticis perditionum casus exprimuntur. Nisi enim Deum contemnerent, nequaquam de illo peruería fentirent: er nifi vetuftatem contraherent, in nouæ vitæ intelligentia non errarent : et nisi speculationem bonorum deftruerent, nequaquam cos superna judicia tam districto examine pro verborum suorum culpa reprobarent. Contemnendo igitur Deum, in vetuftate se retinent, sed in vetustate se retinendo, prauis suis sermonibus speculationi rectoru nocent. Post hos quoque Heliu iunior in beati Iob exprobratione subiungitur, ex cuius persona videlicer G species quorunda doctorum fidelia, sed tamen arrogantium designatur. Cuius verba non facile intelligimus, nifi ea ex fubfequeti dominica correptione penfemus. Ait naque de illo Dominus: Quis est iste inuoluens sententias sermonibus imperitis? Cum vero dicit sententias, sed non addit protinus quales, vult proculdubio bonas intelligi. Nã cum fententia nominantur, nifi etia male dicantur, mala fentiri non poffunt. In bono enim semper sententias accipimus, quæ sine reprobationis adiectione ponuntur, sicut scriptum est: Sapientior sibi videtur piger septem viris loquentibus sententias . Quod vero dicitur, quia eius sententiæ imperitis sermonibus inuoluuntur, hoc summopere oftenditur, quia ab co cum elationis fatuitate proferuntur. Magna quippe in co imperitia est, humiliter dicere nescire quod dicit; et veritatis sentibus clarionis verba miscere. Omne enim, quod dicitur, quadripartita potest qualitate diftingui : si D aut mala male, aut bona bene, aut mala bene, aut bona male dicantur. Male enim malum, dicitur, cum res peruersa suadetur, sicur scriptum est: Benedic Deo, et morere. Bonum bene dicitur, cum recte recta prædicatur, ficut Ioannes ait: Agite poenitentia, appropinquauit enim regnum calorum. Malum bene dicitur, quando per os dicentis ideireo vicium exprimitur, ve reprobetur, ficut Paulus ait: Feminæ corum immutauerunt naturalem vium, in eum, qui est contra naturam. Quo loco execranda quoque virorum facinora subdidit : sed honeste inhonesta narrauit, ve multos ad honestatis formam inhonesta narrando reuocarer. Male autem bonum dicitur, cum re-

lass.9.f

Pro.26. 6

Matt.3.a

Rom. I. d

quoque virorum frainora tubidiri; fed honefie inhonefia narrauti, yt mulosa de honefiats forman inhonefia narrando reucoaret. Mela atuem boaum citium, cum rechtum aliquid reclo fludio non profertur, ficur illuminato exco, pharifat dixifie perhibentur; Tia fludi ficipulus cusu. Quod maledictionis vique discrema fludio,non oraz tionis voto. Vel ficur Caliphas aix: Expedit vuum hominem mori pro populo, yt Eann tong septement. Boun quippe, fed non bene locutusel fi quidadum rudelitus tem necis appecijt, redemprionis gratiam prophetauti. Hoc ignur modo Heliu quoque dicere non beno hoa reprehendiur; quia in his, quo per fentium rediradmis in tumoris verbs fe elevata. Sed quide di quod ette senio ces cencilian per feptem facrificationis de cumoris verbs fe elevata. Sed quide di quod ette senio ce reconician per feptem facrificationis qui qui qui quod nonum quam in herrici dilutum godo finentia: interpationate derelinquit; nili quod nonum quam in herrici dilutum godo finentia interpationate atuem fanda Excellis reductir. Quod bene fip fa anticorum reconciliation fignatura, pro quibus tamen beatus lob exorar pesciptur: quia minimum heresicorum facrifica cia accepa Deo eli guo no godini, nili poei a viuterialia Ecclelis manubus offera nutu, yt cius meritis remedium falutis inucniant, quam verborum fuorumiaculis impugnational de contralizational de contralizational de contralizational contralizational de contraliz

A gnando feriebant. Vnde et septem pro eis sacrificia memorantur oblata: quia dum septiformis gratia spiritum confitentes accipiunt, quasi septem oblationibus expiantur. Hinc in Ioannis Apocalypfi per feptenarium Ecclefiarum numerum, vniuerfa- Apoc. 1. d lis Ecclesia designatur. Hinc per Salomonem de sapientia dicitur: Sapientia ædifica- Proper. 9.4 uit fibi domum, excidit columnas feptem. Ipfo ergo facrificiorum numero reconciliati hærerici, quid prius fuerint exprimunt, qui perfectioni septiformis gratiæ non nisi redeundo junguntur. Bene autem tauros pro se et arietes obtulisse describuntur. In tauro quippe ceruix superbiæ, in ariete autem ducatus gregum sequentium designatur. Quid itaque est pro eis tauros arietesq. mactare, nisi corum superbum ducatum interficere, vt de se humilia sentiant, et post se corda innocentium iam non seducant ? Ceruice enim tumenti ab Ecclesiæ vniuersitate resilierant, et infirmos post se populos, quasi sequentes greges trahebant. Veniant igitur ad beatum Iob, id est, re-

uertantur ad Ecclesiam, et seprenario sacrificio tauros, et arietes mactandos offerant: quia ve vninerfali Ecclefiæ coniung antur, humilitate interueniente, interficiant quidquid prius tumidum de superbo ducatu sapiebant. Heliu vero, per quem vanæ glorie amatores signati funt, etiam intra fanctam Ecclesiam constituti, qui ea, que recte sentiunt, humiliter proferre contemnunt, nequaquam per sacrificium reconciliari præcipitur : quia arrogantes quidem , sed tamen fideles, pro co,quòd iam intus sunt, per septem sacrificia reuocari non possunt. Quos tamen sub Heliu specie sententia diuina redarguit, arque in eis non veritatis fententias, fed elationis mentem ac verba tumida reprehendit. Quæ nimirum reprehensio, quid aliud signat, niss quòd eos intra politos supernæ districtionis increpatio, vel per slagellum corrigit, vel per iustum exa-

C men fibimetipfis relinquit ? Tales quippe intra fanctam Ecclesiam recta quidem prædicant, sed ramen, Deo iudice, audire merentur aduersa : quia per ea bona, quæ non propria proferunt, non auctoris sui gloriam, sed propriam laudem quærunt. Vnde hoc quoque caute pensandum est, quod diuina voce de Heliu dicitur: Quis est iste? Prima quippe exprobatio, est talis interrogatio. Nam quis est iste non dicimus, nisi de eo viique, quem nescimus. Nescire autem Dei, reprobare est : vnde quibusdam, quos reprobat, in fine dicturus est: Nescio vos vnde sitis, discedire a me omnes opera- Luc, 13.6 rii iniquitatis. Quid est ergo de hoc arrogante requirere, quis est iste ? nisi aperte dicere: Ego arrogantes nescio, id est, corum vitam in sapientia mez virtute non approbo:quia laudibus humanis du inflantur, a vera gloria æternæ retributionis inanefcunt. Cuius dum sententias minime respuit, sed tamen eum ipsum, qui illas protulit repre-

D hendit, quafi aperte infinuat, dicens: Noui, quæ dicit, fed ignoro, qui dicit: quia veraciter prolata approbo, fed eum, qui de bonis, que profert, extollitur, non agnosco. Ve vero apertius oftendamus in elacionis iactantia Heliu, quam turpiter defluat, formam prius oftendere boni prædicatoris debemus : quatenus ex fratu huius rectitudinis monstretur liquido tortitudo, quam praua sit incuruationis. Sancta vniuerfalis Ecclesiæ spiritalis quisque prædicator in cunctis, quæ dicit, solerti cura se inspicit: ne in co, quod recta prædicat, vitio fe elationis extollat: ne vita a lingua difcordet, ne pacem, quam in Ecclesia annunciat, in seipso, dum bene dicit, et male viuit, amittat. Sed ftudet summopere contra maledicos rumores aduersantium, et defendere loquendo, quod viuit, et ornare viuendo, quod dicit. Nec in his omnibus suam, sed auctoris gloriam quærit: atque omnem fapientiæ gratiam, quam ve loqueretur accipit: non fuis se æstimat mericis: sed eorum intercessionibus, pro quibus loquitur, accepiffe . Sicq. dum fe infra deijcit , superest : quia suz nimirum magis mercedi proficit . eo quod bona, que exercere prevalet, alienis meritis reddit. Indignum se omnibus iudicat, etiam cum dignius cunctis viuat. Scitenim, quod bona, que innotescunt hominibus, fine periculo effe vix possunt. Et quamuis sapientem se esse sentiat, vellet tamen effe sapiens, non videri : atque hoc sibi omnimodo; quod loquendo proditur, pertimescit, et filiceat , tacere appetit , dum esse multo tutius silentium cernit: eosq. fe feliciores purat, quos intra fanctam Ecclefiam locus inferior per filentium occultat : et tamen vt fanctam Ecclesiam defendat, quia ad loquendum vi charitatis impellitur, ex necessitate quidem officium locutionis suscipit, sed ex magno desiderio orium taciturnitatis quarit. Hoc feruat voto, illud exercet ministerio. Hancautem dicendi formulam arrogantes ignorant. Neque enim loqunntur, quia causa euc-

## 324 S. Gregorij Expos. Moralis lib. XXIII.

niunt, sed causas euenire appetunt, vt loquantur. Quorum nunc Heliu speciem si-A gnat, qui in locutione sua immenso se virio elationis exaltat. I gitur finitis beati lob sermonibus, subditut.:

#### CAPVT TRIGESIMVMSECVNDVM BEATI IOB.



Mifenut autem tres vin ilhi respondere lob , eo quòd iustus fibi videretur. Et iratus indignatusq. eth Heliu filius Barachd Buzites , de cognatione Ram. Iratus est autem aduersium lob , eo quòd iustum se esti diceret cotam Deo . Potro aduersum amicos eius indignatus est , eo quòd non inuenissen responsionem rationabilem, sed antummuodo condemnassismi.

Iob . Igitur Heliu expectauit Iob loquentem, eo quòd feniores effent, qui loquebantur. Cum autem vidiffet quod tres respondere non potuissent, iratus est vehementer. Respondensq. Heliu filius Barachel Buzites dixit : Iunior sum tempore, vos autem antiquiores. Ideireo demisso capite veritus sum indicare vobis meam sententiam: Sperabam enim quòd atas prolixior loqueretur, & annorum multitudo doceret fapientiam. Sed vt video, spiritus est in hominibus, & inspiratio omnipotentis dat intelligentiam. Non sunt longatui sapientes, nec senes intelligunt iudicium. Ideo dicam : Audite me , & osten- C dam vobis etiam ego meam fapientiam. Expectaui enim fermones vestros, audiui prudentiam vestram. Donec disceptaretis sermonibus vestris: & donec putabam vos aliquid dicere, confiderabam. Sed vt video, non est, qui arguere possir lob, & respondere ex vobis sermonibus eius. Ne forte dicatis: Inuenimus sapientiam, Deus proiecit cum, non homo. Nihil locutus est mihi, & ego non secundum sermones vestros respondebo illi. Extimuerunt, nec responderunt vltra, abstuleruntq. a se eloquium. Quoniam igitur expe-Ctaui, & non funt locuti, freterunt, nec responderunt vltra : respondebo & ego partem meam , & oftendam feientiain meam . Plenus enim fum fermo- D nibus, & coartat me spiritus vreti mei. En venter meus quasi mustum absque spiraculo, quod lagunculas nouas dirumpit. Loquar & respirabo paululum : aperiam labia mea, & respondebo. Non accipiam personam viri, & Deum homini non æquabo. Nescio enim quamdiu subsistam, & si post modicum tollat me factor meus.

> Qu'ed nomen Heliu, & loci & cognationis cius , intentionem ipfius denotant . Caput II.

O Miferune autem tres viri illi refpondere lob, so quod influs fibi viderente. Hoc, p quod des odicure: Eo quod des odicure: Eo quod des odicure: Eo quod des odicure: Eo quod des odicure los quod des musica se de la cincia et unore reprebatate. Sequitare: Ele iratus indigatate, ed Heliu fibis Barachel Bustices de cognation e Ram. J Bene hac ipfa vel cus, vel parentis, vel loci, vel cognationis nomina nortam proprie exprimina aktionis. Heliu quippe interpretatum lonal, Pecu sincus ifet, vel Deus Dominus. Per quem, ficut superius diximus, defigatur recla fides arrogancium inter Euclefiam potiorium. Vande eis et hoc ipfam eius ettam nomes congrutare. Nam quamusi sutra dominica pracepa non viuum; Deunt sames dominum effe rephetam dictirus. Schoree quonim Dominus ipfe eff Deus. Rascele the viointerpretatum, dictitur benedicito Dei: Busties autem, contempetibilis. Quod arroganter pradicantibus des consecutivos describates de la caracteria dicarativa.

A disamibus bene vrumque concordar: quia în predicationis faculdis benedicionem quidem gratire diuina pereipiuna, fed in elus fuis moribus elfe cam contemptibilem oltenduna. Jei quippe que acceperunt bona, oo delipciabilla facile; quo nequaquam eis bene vii nouerant. Apre autem etiam de cognatione Ram diciture Ram quippeinterpratura excellus. Excella namque eff fidelium populus, qui huinui vira infina, et abiette contemnit. Excelli fun qui dicere cum Paulo nouerunt. Noftra conuerfatio in Pal.; 4 catis eff. Heliu isaque de cognatione Ram diciturquia vandiquilque predicator arrogans intra vinuerfalem Eccleiam pofitus, fanchis populis fiche veritate fociatur, quiusta abocum vira calcinus pratutare difungiture. Sequirue.

Quòd sett atores nana gloria, dum se omnibus praserum, alios nibil scire, nec.

T Ratus est autem aduersus Iob, eo quod iustum se diceret coram Deo. Porro aduerfus amicos eius indignatus est, co quòd non inuenissent responsionem rationabile, fed rantummodo condemnassent lob. ] Solerter intuendum est quòd beatum lob ideo reprehendit, quod coram Deo se iustum esse dixerat: amicos vero cius ideo redarguit, quod condemnantes eum, responsionem contra illum rationabilem non dederunt. Istisnamque indicijs aperte colligitur, quod per cum species amatorum vanæ gloriæ designatur. lob quippe de prassumpta institita, amicos vero eius de stulta responsione redarguit. Cuncti enim vanæ gloriæ fectatores, dum fe omnibus præferunt, alios quidem de fatuis sensibus, alios autem de indignis meritis reprehendunt : id eft, alios cenfent nihil scire, alios non bene viuere. Et quamuis iuste omnes extra Ecelesiam positos C praua fentire redarguunt, tamen etiam cos, qui intus funt , pro vira despectu contemnunt, et contra illos ex magnitudine recte sentiendi, contra istos vero quali ex merito bene viuendi superbiunt. Bene autem Heliu modo beatum lob, modo amicos eius increpare perhibetur: quia amatores vanæ gloriæ aliquando intra fanctam Ecclefiam constituti, et aduersarios premunt, dum vera prædicant, et eiusdem sanctæ Ecclesia moribus contradicunt, dum de ipfa prædicatione gloriantur. Premunt aduerfarios virture dichi: premunt fanctam Ecclesiam qualitate dicendi. Illos pradicatione veritatis, iftam vitio clationis impugnant. Sequitur: [ Igitur Heliu expectauit Iob loquetem,eo quòd seniores essent, qui loquebantur. Cum autem vidisset quòd tres respondere non potuissent, iratus est vehemeter. ] Quamuis sancta Ecclesia ut proculdubio aduerfarijs suis antiquior, quia de illa ipsi, non autem exijt ipsa de illis: sicut de eis per D Ioannem dicitur : Ex nobis exierunt, sed non erant ex nobis : recte tamen eisdem ad- 1. Jann. 1. uerfarije Heliu iunior fuisse describitur : quia nimirum post exorta hareticorum bella,effe intra fanctam Ecclesiam fastu scientia inflati arrogames corperunt. Cum enim grauiora hostium prodicre certamina, tunc sunt profecto subtiliora sensuum spicula requisita, tunc argumentorum obstacula, tunc perplexior indago verborum. Qua sape viri feruentes ingenio, dum congrue inueniunt, arroganter intumescunt, et quod per elazionis vitiu plerumque contingit, iisdem acutis sensibus, quibus hoste feriunt, prosternuntur: dum in his, que recte de Deo sentiunt, non Dei, sed suam gloria querunt. Vade Heliu quoque multa quidem recte loquitur, et tame diuina voce, ac fi petuerfa dixerit, increpatur. Cum vero dicitur, quia Heliu expeftauit lob loquentem, eo quòd seniores essent, qui loquebantur : a perre beato lob non pro sua, sed pro amicora reuerentia honorem referualle monstratur quia videlicet arrogantes intra positi can-

dem fanctam Ecclesiam quam defendunt, despiciunt, et plerumque contingit, vt plus

uitate difeordent. Sequitus [-] Relpondense, Helju filius Barachel Buzites dixit: Inmior fum tempore, vo suutem antiquiores. Lésico demillo capite verirus funi plaieste volois meani fenentiana. 5 Jeanbam esim quide tras prolixios loquertust, et annorum multitudo deceret fajneniana. ] Gunta have, que a be o per tumorem fuserbis
proferruntus, entim portus perfitinge dal fun; quam attentius exponendas. Qui
esim folidirate grautestis carent, expositions fubblistate non indigent. Sed folum par
to breutter intimadatun, quod Heliu quamdi pur cartas fur referebu tacti. I sportuto breutter intimadatun, quod Heliu quamdi pur cartas fur referebu tacti. I sportu-

ingenia malefapientium, quàm fimplicem vitam innocentium venerentur; plus referuent linguis-extra loquentium, quam meriti intra polirorum; quamnis virrique ex diuerfo-obuient, cum et ab illis rechirudine fenfuum, et a fancia Ecclesia morum pra-

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXIII.

tior fuit : cum vero in alijs annorum multitudinem femetipfum præferens despicit. A quam pueriliter desipiat oftendit. Nam contra eius sententiam, et atas prolixior loquituret per annorum multitudinem fapientia docetur : quia etfi long auitas fenfum non præbet, vium tamen vehementer exercet. Sequitur:

Qued quastuor modis arrogantium tumor dienoscitur. Cum antem bonum a scipsis habere fe aftimant, aut a Deo, fed meritis fuis : aut cum fe iactant habere quod non habent : aut cum ex eo quod singulariter sibi habere nidentur, ceteros contemnunt, Caput, 1111;

C Ed ve video, spiritus est in hominibus, et inspiratio omnipotentis dat intelligen-Diam. THE recte diceret, si candem intelligentiam sibi pre ceteris non arrogaret. B Neque enim parua condemnatio est ex eo bono, quod communiter datur, private glo riari, scire bonum ynde acceperit, et nescire quo modo bono yti debeat, quod accepit. Quartuor quippe funt species, quibus omnis tumor arrogantium demonstratur, cum bonum aut a semeripsis habere se æstimant:aut si sibi datum desuper credunt, pro suis se hoc accepisse meritis putant: aut certe cum iactant se habere quod non habent : aut despectis ceteris singulariter videri appetunt habere quod habent. A semeripsoenim bonum se habere iactabat, cui per Apostolum dicitur : Quid autem habes quod non 1.Cor.4.b accipifti? Si autem accepifti, quid gloriaris quali non acceperis? Rurfum ne dari nobisbonum gratiz pro nostris pracedentibus meritis crederemus, idem Apostolus admonet dicens: Gratia eftis saluati per fidem, et hoc non ex vobis, sed Dei donum est, s.Tim.z.c non ex operibus, ve ne quis glorietur. Qui etiam de semetipso ait : Qui prius fui bla- C sphemus, et persecutor, et contumeliosus: sed misericordiam consecutus sum. Qui-

Epht.2. 6

Luc.Q.a

et 10. c

Efaia 14.6

bus verbis aperte declarat, quod gratia non pro meritis tribuatur, dum ex feipfo docuit, et quid de malitia meruit, et quid de beneu olentia accepit . Rursum nonnulli iactant se habere quod non habent, sicut diuina voce per Prophetam de Moab dicitur: Hiere. 48.e Superbiam eius, et arrogantiam eius ego noui, et quod non sit iuxta eum virtus eius. Apoc. 3.6 Et sicut angelo Ecclesia Laodicea dicitur : Quia dicis quòd diues sum, et locupletatus, et nullius egeo; et nescis quia tu es mifer, et miserabilis, et pauper, et cacus, et nudus. Rurfum nonnulli despectis ceteris videri appetunt singulariter bonum habere quod habent. Vnde et pharifæus idcirco de templo abfque justificatione descendit : quia bonorum operum meritum fibi quafi fingulariter tribuens,oranri publicano se prætulit. Sancti quoque Apostoli ab hoc elationis vitio reuocantur, qui de prædi- D carione redeuntes, cum elati dicerent: Domine in nomine tuo etiam damonia nobis subject a sunt : ne de hac miraculorum singularitate gauderent , ilico eis respondebat Dominus, dicens: Videbam fatanam velut fulgut de calo cadentem . Iple quip-

pe singulariter elatus dixerat : Super aftra cæli exaltabo solium meum; sedebo in monte testamenti in lateribus Aquilonis: fimilis ero Altissimo . Et mire Dominus yt in discipulorum cordibuselationem premeret, mox judicium ruina retulit, quod ipfe magister elationis accepit : ve in auctore superbix discerent ; quid de elationis vitio formidarent. In hacitaque arrogantia quarta specie crebro humanus animus labitur : vt id, quod habet , habere fe fingulariter glorietur . In qua tamen fimilitudini diabolica vicinius appropinquat : quia quisquis bonum se habere singulariter gaudet, quifquis videri fublimior ceteris quærit, illum videlicet imitatur, qui despecto E bono focietatis angelorum, fedem fuam ad Aquilonem ponens, et Altissimi similitudinem superbe appetens, per iniquum desiderium quali ad quoddam culmen conatuseft singularitatiserumpere. Heliu ergo quamuisdari a Domino fapientiam confitetur, in hactamen elationis specie labitur, vt sapientiorem se ceteris gaudeat, et quafi de fingulari bono fese inaniter extollat. Quod verbis sequentibus indicat, dicens. [ Non funt long zui sapientes, nec senes intelligunt judicium, ideo dicam : Audite me , oftendam vobis et ego meam fapientland. Expectaui enim fermones veftros, audiui prudentiam vestram donec disceptaretis sermonibus, et donec putabam vos aliquid dicere, confiderabam. ] Quantum ad intentionem litteræ spectat, loquens Heliu indicat quam superbe racuerie y Cum enim dicita? Expectaui enim sermones vestros, er putabam vos aliquid dicere : aporte declarat se ad verba senum iudican-

## In trigelimum fecundum caput B. Iob. ?

A tis potius studio, quam tacentis voto tacuisse. Quamuis hae melins vitam arrogan--tium dolignane, qui aliquando intra fanctam Ecclesiam positi, cum ciusdem sanctae Ecclesia aduerfarios conspiciunt, non in eis annos temporum, sed intentionem solent pensare verborum. Nam quantolibet fint eisdem arrogantibus antiquiores haretici, cos audacter comprimunt, in quorum verbis dogmata peruería reprehendunts. Sequitur ; [ Sed ve video ; non eft qui arguere possit lob ; et respondere ex vobis fermonibus eius: ne forte dicatis : Inuenimus fapientiam., Deus proiecit eum, non homo. ]. Sæpe hærerici per hoc quod effe, et hominibus despicabiles solent, cum a cunctis fore gentibus fanctam Ecclesiam venerari conspicium, opinionem eius quibus valent obtrectationibus lacerare contendunt, dicentes: Ideireo illi cuncta temporalia fupperunt, quia ci pramia aternorum munerum fubtrahuntur. Quorum R vocibus Heliu obuiar, dicess: [ Ne forte dicaris : Inuenimus sapientiam, Deus proiecit eum; non homo. ] Acfrarrogantes intra fanctam Eccletiam, fed tamen fideles contra hareticos dicant : Per hoc, quod fanctam Ecclesiam in honore hominum florere temporaliter cernitis, proiectam eam a Domino non credatis. Scit enim Redemptor eius; et in hoc itinere folatia venienti tribuere, et peruenienti ad aternam patriam superna præmia reservare. Incassum igitur dicitis : quia Deus eam, et non homo proiecerit , cum venerari illam a cunctis fere hominibus videtis : quia fic ei terrenæ gloriæ adiumentum tribuitur, ve per hoc multiplicius eriam ad cæleftia fubucharur: Sequitur: [ Nihil locutus eft mihi , et ego non secundum vestros sermones respondebo illi . ] Quid eft, quod ait: Nihil locutus eft mihi? Numquid sancta Ecclo-

fia per prædicatores iuftos cum intra le atrogantes conspicit, erudire ac redarguere O pratermittitue Exercer hac, et quotidie exercere nonceffat. Sed Heliu, qui loquencem publico beatum Iob audierat, dicat : Nibil locutus est mihi, quia nimirum omnes arrogantes, voces quidem fanctæ Ecclesiæ audiunt., sed sibi eas dici dissimulant, quando elationis vitium emendate contemnunt. Nec se de superbia redargui astimant : quia effe fe humiles putant : quia etiam redargui despiciunt , dum sapientioresse et ipsis redarguentibus arbitrantur. Quod veto ait : Et ego non secundum sermones vestros respondebo eiz bene beato lob non secundum sermones corum respondere se dicio: Arrogantesenim intra fanctam Ecclesiam positi, respondent contra eam : fed non ficut baretici extetius constituti . Neque enim contradicunt ei praua pradicando, fed peruerse viuendo: quia nec de Deo, ve haterici indigna sentiunt sed de se plus quam necesse est, digna suspicantur. Sequitur : [ Extimuerunt nec responderunt vitra, abstulerunto, a se eloquium. ] Bene ad Heliu verba amici lob extimuisse referuntur; quia nonnumquam arrogantes Ecclesia defensores, quamuis ot-

dinem dicendi non teneant, tamen aduerfarios ipfa dictorum virture perturbant. Sequitur : [ Quoniam igitur expectaui, et non funt locuti: feterunt, nec responderunt vitra. ] Finis esse locutionis sapientium solet, vt covsque dicant, quo aduersarijs filentium imponant. Non enim le oftendere, fed praua docentes compescere cupiunt . Postquam yero de amicis Iob dictum est : [ Extimuerunt, nec responderunt vltra , abstuleruntg. a seeloquium: ] Heliu subiungens, ait : [ Expectaui, et non funr locuri : fteretunt , nec responderunt vitra. ] Et illis iam silentibus, ad huc verba multiplicat: quia videlicet vir arrogans, et formam in fe arrogantium intentans, non aduerfariorum dicta superare, sed suam sapientiam ostentare festinat. Vnde et segui-E tur: [ Respondebo erego partem meam, et ostendam scientiam meam. ] Hane enim partem fuam omnis arrogans æftimat, fi scientiam non tam habeat, quam oftendat; quia nimirum omnes elati scientiam habere non appetunt, sed ostendete . Quo contra bene pet Moysen dicitur : Vas, quod non habuerit operculum, nec ligaturam defuper, immundum erit. Tegmen quippe operculi, vel ligatura, est censura discipli- Num.19.

næ filentij, qua quisquis non premitur, quali vas immundum pollutumq. reprobatur. An non vas fine operculo Heliu fuerat , qui hancelle partem fuam æftimauerat , fi oftenderet scientiam, quam habebat ? Quali enim vas fine operculo, vel ligatura polluitur, qui per fludium oftentationis patens, nullo velamine taciturnitatis operitur. Prædicatores autem fancti partem fuam reputant, fi intus, quidem ipfi de fapientia gaudeant, fotis autem alios abetrore compescant : neque a se ipsi ita loquendo excunt , vt gaudium mentis in oftensione ponant difertz locutionis : fed bonum

#### 828 S. Gregorij Expol. Moralis lib. XXIII.

Mat. 2 1 . 4

1.Car.1. 6

Hiere. 20. 6

Pfal. 18.

11

rit.dicens:

cicinia in condit fecres modifiantur, et îbi gaudent vis hoc pericipiust, son vis intre de orientarionam laqueoi innorcifere compellantur equamus case beaum, quod accipiunt, innorcicuni, modia interueniente charitate; yex profectiu audientium, et non ex propria oficinione gratulaturu: Artegantes enime uni ficiniam accipium, tahih fe accepitie attimant, is hanceos occulram habere contingat. Nufquam quippe fuum gaudium, nii in ore homisum poume: Vode et fruue vigiteiraj vasii fuis oleumno fuumpilie referuntur: quia arrogantes omnei curin fe ab aliquitus forratife vinis continentu homung plaris intra conticeiritati habere tono polima: is avei cautem propositi intracuphomung plaris intra conticeiritati habere non polimi intra conticeiritati habere non polimi is avei cautem propositi intracuphomung plaris intra conticeiritati habere non polimi intracuphomung conticeiritati habere non polimi intracuphomung conticeiritati habere non polimi intracuphomung conticeiritati non c

. sections day and for hoc, q . .

Dienus fum fermonibus, et coarrat me spiritus vieri mel . En venter meus, quasi mustum absque spiraculo, quod la gunculas nonas dirumpit. Loquar et respirabo paululum, a periam labia mea, et respondebo. ] Nonnumquam arrogantes viri, dum prædicatores sanctos magna eloqui, ac pro locutione sua venerari conspiciunt, locutionis corum cellitudinem et non vrilitatem intentionis imitantur: rieque hoc amant, C quod illi apperunt, sed hoc summopere apperunt, quod clari hominibus ostendantur. Nam fæpe contingit, vt fapientes vizi cum fe non audiri confiderant, ozi fuo filentium indicant, fed dum plerumque conspiciunt, quod iniquorum facinora ipsis tacentibus, er non corripientibus crefcunt, vim quandum spiritus suftinent, vt in locutione apertæ correptionis erumpant. Vnde propheta Hieremias cum prædicationis fibi filentiu iudixisser dicens: Non recordabor eius, neque loquar vltra in nomine illius : illico adtunxit : Et factus eft in corde meo quali ignis exeftuans, claufusq fin offibus meis et defeci, ferre non fustinens. Audius enim contumelias multorum. Pro eo enim, quod fe minime audiri conspexit, silentium appetijt: sed cum crescentia mala cemeret, in eodem filentio non permanfit. Quia enim forista cuit, ex tædio locutionis intus ignem pertulit de zelo charitatis. Inflammantur quippe corda iustorum, cum non correpta D crescere conspiciunt acta malorum : corumo, culpa se participes crednnt, quòd in

percuite o extremantata a intermanante qui pre construction, cui note controlle in inquiente critere filendo permittruat. Datuid prophete podiquata fili filicatumi indiveraçulicem hotia ori meo cuthodiam, dum conliteret poccator adurt fum met obmutus; et humiliarus fum, effilia de homistia pió luo filentio, infino cato charitatis exartifica qui illico fubbidit e telolor meu remonature fi. Concalut cor meum intra me, et ja meditaziono men en extradere ignis. Intus esgo corococaluis qui alidelioni and dor per admonistionem locationis extrense semanter reculaturi. Ignis in meditazione estima educ confidentio e dimir sibili sugredo fe tempera a quando contra iniquorum opera per vocem cor espiciosi emmat: vet qua corrigere non valet, increpare non definar, per participem delinquestium, ex confidenti activumi esta soldere. Sed qui qui fape nonnulla viria virtures fe elfementium un facut effuio nonnunquam mifericordia, ex tenzia nonnunquam particimonia, ex cualcia salquando utilità valva videri inti valva videri.

tepe nomata virus viruetes et ette meine moter, auc remuino montama imperiori, dia et ettencia nomaturquan partification moterna virus et ette di dia et ettencia nomaturquan partification perum, vante gloria sunivirus et quagnitori di intra filentum capiens quaf s'eluscharitatis inflammat, stupe appetito oftendiosis via ad effenta tiono locutronis impellit, et quati libi fundio confuleadi, libido crumpito apparenti. Non enim curar loquendo,quid profit, fed quid a paparent nec fluder ver ma lumquod enerin lucorrigar, fed nond, quod fentir, fedrodat z. Vede Helita quoque fipritu clationis extensias, et fei intra filenti; clatuffra non capiens air.; Plenus lum enim fermonlos, est coarte me fipritura veriori mei. La venter mena quad im findia al que fiprata videllicar ventre findi cordis appellas. La musilo vero siandi Spiritus feruor a copirur, de videllicar ventre findi cordis appellas. La musilo vero siandi Spiritus feruor a copirur, de

#### In trigefimumfecundum caput B. Job.

quo in Euangelio Dominus dicir: Vinum nouum mittunt in vtres nouos. Ex quo, dum Mat. o. b repente replarentur Apostoli, dum linguis omnibus loquerentur, a Iudzis nescientibus, fed ramen yera atteftantibus dictum eft : Hi musto pleni funt , Lagunculas vero, infirmas All. 2.6 ipía humanitate confcientias, vel certe hæc terrena corporum vaícula, non inconuenien-

ter accipimus: de quibus Paulus Apostolús ait: Habemus thefaurum issum in vasis sictili- 2. cor. 4 b bus . Heliu aurem, quia, ficut superius diximus, fic inflatione elationis extenditur, ac si ad loquendum per chatitatis gratiam ardore Spiritus fancti accendatur, fenfus fui fpiritum in co, quod tacuit, quali musto absque spiraculo comparanit. Et bene ait : quod lagunculas nouas difrumpit, quia fancti Spiritus feruor, non folum veteri, fed etiam noua vita vix capitur. Mustum ergo lagunculas nouas difrumpit, quia seruoris cius potentia ctiam spiritalia corda transcendit. [ Loquar et respirabo paululfi, aperiam labia mea, et Prespondebo J Bene ait, respirabo: quia ficut labor inflorum est videre praua, nec corrigere, ita grauis est labor arrogantium, si quod sapium, non ostendune. Vim quippe internafecus aftuantem ferre vix poffunt, fi omne, quod fentiunt, paulo tardius innotescunt. Vnde necesse est, vt cum res bona agitur, prius eius elatio in corde vincatur, ne sia radice

Qued hi, qui adhue vitys impugnari se sentiunt, alierum euram suscipere emnine non prasumant. Caput F1.

miferæ intentionis prodeat, amaros nequitiæ fructus producat.

I ergo, qui adhuc vitiorum bello fubiacent, nequaquam per prædicationis vfum præesse magisterio ceterorum debent . Hinc est enim , quod juxta diuinæ dispensationis voce, ab anno vigelimo et quinto Leuitæ tabernaculo feruiunt, fed a quinquageli-O mo custodes vasorum fiunt. Quid enim per annum quintum ac vigesimum, in quo sos inuentutis oboritur, nisi ipsa contra vnumquodque vitium bella signantur? Et quid per quinquagefimum, in quo et iubilæi requies continetur, nisi interna requies edomito bello metis exprimitur ? Quid vero per vafa tabernaculi, nifi fidelium anima figuratur ? Leuita ergo ab anno vigefimo et quinto tabernaculo feruitit, et a quinquagefimo cuftodes vaforum fiunt, vt videlicet, qui adhuc impugnantium vitioru certamina per consensum delechationis to lerant, aliorum curam suscipere non presumant: cum vero tentationum bella fube gerint, quo apud fe iam de intima tranquillitate fecuri funt, animaru custodiam fortiantur. Sed quis hac tentationum pralia fibi perfecte fubigat, cum Paulusdicat: Video Rom. 7, 4 aliam legem in membris meis repugnantem legi mentis mea, et captiuum me ducente in lege peccati? Sed aliud est bella fortiter perpeti: aliud bellis eneruiter expugnari. In istis D exercetur virtus,ne extolli debeat:in illis omnimodo extinguitur,ne subsistat. Qui igitur scit fortiter tentationem ferre certaminis, et cum tentatione concutitur, in alta arce præsidet quietis: quia etiam apud semetip sum sub seipso esse contentiones vitiorum conspicit,

quibus nulla fractus delectatione consentit. Sequitur: [Non aspiciam personam viri, et Deurn homini non equabo. Nescio enim quamdiu subsistam, et si post modicum tollat me factor meus.] Recta confideratio, quòd Deum homini idcirco non aquat, quia quamdiu hie fubliftat vel quando ad Dei iudicium tollatur, ignorat. Et bene ait : Post modicum tollat me factor meus: quia quamlibet longum fuerit tempus vitæ præfentis, coipfo breue eft, quo permanens non eft. Neque enim dignum eft, vt diurinum iudicetur quidquid fine circumferibitur. Sed inter has fententias, quas ex veritate folidas profert, ad verba rurfum elationis erumpit, dicens.

#### CAPUT TRIGESIMUMTERTIUM BEATI IOB.



Vdi igitut Iob cloquia mea, et omnes fermones meos ausculta. Ecce aperui os meum : loquatur lingua mea in faucibus meis. Simplici corde sermones mei, & sententiam labia mea puram loquentur. Spiritus Dei fecit me, et spiraculum omnipotentis viuificauit me. Si potes, tesponde mihi, et aduersus faciem meam confiste. Ecce & me sicut & re fecit Deus, & de em luto ego quoque formatus fum. Veruntamen miraculum meum non te

S.Greg.Tom. 2.

#### 830 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXIII.

terreat, & eloquentia mea non sit tibi grauis. Dixisti ergo in auribus meis, & vocem verborum tuorum audiui. Mundus fum ego, & absque delicto immaculatus, & non est iniquitas in me. Quia querelas in me reperir, ideo arbitratus est me inimicum fibi. Poluit in neruo pedes meos, custodiuit omnes semitas meas. Hoc est ergo, in quo non es iustificatus. Respondebo tibi, quia maior sit Deus homine. Aduersus eum contendis, quòd non ad omnia verba respondetir tibi. Semel loquitur Deus, & secundo idipsum non repetit. Per somnium in visione nocturna, quando irruit sopor super homines, & dormiunt in lectulo: tune aperit aures virorum, & erudiens eos instruit disciplina : vt auertat hominem ab his, quæ fecit, et liberet eum de superbia, eruens animam eius a corruptione, & vitam illius, vt non transeat in gladium. Increpat quoque per dolorem in lectulo, et omnia offa eius marcescere facit. Abominabilis ei fit in vita sua panis, & anima illius cibus ante desiderabilis. Tabescer caro eius; & ossa, quá tecta fuerant, nudabuntur. Appropinquabit corruptioni anima cius, & vita illius mortiferis. Si fuerit pro eo angelus loquens vnum de similibus, ve annunciet hominis æquitatem, miserebitur eius, & dicet : Libera eum, et non descendat in corruptionem. Inueni, in quo ei propitier. Consumpta est caro eius a supplicijs: reuertatur ad dies adolescentiæ suæ. Deprecabitur Deum, & placabilis erit ei, & videbit faciem eius in iubilo, et reddet homini iustitiam suam. Respiciet homines, et dicet : Peccaui, et vere deliqui, & vt eram dignus, non recepi. Liberauit animam suam ne pergeret in interitum, sed viuens lucem videret Ecce hac omnia operatur Deus tribus vicibus per fingulos, ve reuocet animas corum a corruptione, & illuminet luce viuentium. Attende lob, & audi me, & tace, dum ego loquor. Si autem habes quid loquaris, responde mihi. Loquere. Volo enim te apparere iustum. Quòd si non habes : audi me, & tace : & doccbo te sapientiam.

Quèd superbi ca ipsa, qua rette sentunt, rette proferre non possums: unde cos, quos infra se uident, non considendo, sed dominando alloquintur. Capot V 11.

A Vdi ergo lobe loquia mea, ex omnes fermones meos aufculta. Esce aperul os meli, Aloquaur lingua mea in faucibus meia. Penfimus de qua elarine defenentir, quòd beatum fob audire le admoner, quod os a peruffic fe periblet, quod linguam fiasm in faucibus loqui promitris. Hoce anim habe proprium doctina arroganium, y ab humiliter nellara raffers, quod doctat, et rectà, qua fapium, reche ministrare non possimi. In versu della raffers, quod doctat, et rectà, qua fapium, reche ministrare non possimi. In versu culmime refidere, cono, quod occent, et ronge infra fe postimo, veluti in imne refigiumt, quibus non considedo loqui, fed vir dominando dir, pantur. Reche autem his per Prophes propried de la considera della de

33. rigete, fed afore infecter dominando felhanar. At courts veza dobrina tanto ve hementins boc elationis visium fuite per conjutionem, quanto adentini serbosum fuorum iaculis ipfum magiftum elationis infequinte. Caster cnim se um magis elatimoribus predeter, guem in corde audientium facis fermonibus infectures. Humilitatem namque, quae magifta el formium matero, virtutum, et loquendo dicere, et viendo conatur olhendere vi et eam quel dicipulos virtiatis plus moribus, quafa fermonibus eloquent. Vide Paulus Thefal onicerulibus loquens, quafa culmina propri Aprofila.
1.736/1.4. bil classo dilux, alt. Fede firmus tarantil in medio vederus. Vode Perus de Apollos, com

nibus eloquatur. Ynde Paulus Theflaionietufibus loquens ; quafi quiminis proprij Apo-1.786/1.4 filo latus oblitus, sit: Fedi fumus parauli in medio veffumu. Vnde Petrus Apoflolus, cum 1.784.5 dictect: Parati femper ad fatisfactionem omni pofenti vos razionem, de ea, quæ in vobis ell fre: in ipfa doctrus efertuit qualitatem docendi afferuit elle feruandam,filodoms-Sed cum modelha et timore, conficientiam habentes bonam. Hoc atuem,quod difeipulo

тршо

#### In trigelimumtertium caput B. lob.

A Paulusaita: Peacije have et doce cum omni imperio ; non dominationem potentire ; fed 3 7 in. 4.6 audoritatem liadee vitas Cum imperio quippe doceture, quodo prius agitur, quiam dicatur. Nam doctrine fuberahri futuciam ; quando ; cicami perpedir linguam. Non ergoci potenhatem elaste locutionis, ed bonze fluicami en attoniri. Vinde criam de Dominio feripid eft: Era tenim docens, ficus potenhatem elaste locutionis ed bonze fluicami en tenim circum en particum de Dominio feripid eft: Era tenim docens, ficus potenhate habens document efti quiae si infirmitate maia nulla commifir: Er diuniratais quippe potentia habent is, qued nobis per huimanitatis fius innocentiam minifiratui.

Quals rettus und fit in delirias, va confideremu in primi qualet famus, et qualet faimus, si nec famus, nec famus, qualet ill fan, quas emendar curenus, non excellenum. Item fi nulla Benatin cit fost, quarum male curer; mus, famourper estendendum ell, quid di si illas poetti dunha gratea permutare, va nos politeras in bonis, qua ante accepimus, pranxiens. Capas FILI.

Porenin, quia infirmi homines fumus, cum de Deo hominibus loquimur, debemus prinum meminific, quod fiumus, vez propria infirmitate penfemus, quo docendi ordine infirmita farirbus confidensus. Confideremus giura, quia aut rales fiumus, quelle sonanulbo corrigimus, aut rales aliquando fuimus, etil i am diuina gratia operante non fiemus: ve tanot temperantis himali corde corrigimus, quata nonfienjifos venius hii, quot emendamus aproficimus. Si autem tales, nec furmus, nec furmus, quales adhue lifi futt, quoe emendare curamus = ne co nonfirm more fruperbiat; et ei pla innocentia lifi futt, quoe semendare curamus = ne co nonfirm more fuperbiat; et ei pla innocentius. Qua fe omniano multi fann, ad occulta Dei indicia recura muss: qual futu nos menitis multis boto.

C Bommino milla finnada vontiguina, an evit nona nobra anobra not cultor renoremus. Qua pinfum bomm, que da na ma partir por la millo quoque ponell grata fuperna virtuira pinfum bomm, que no ane menis millis hoc infumeros que no ane recipirmus, prauer infundere, ye excitat pollerius etiam ipid mona, que no ane recipirmus, prauer inire. Quis enim creciere, que oper a pollerius refinema bruta paletara repriame pracere inire. Quis enim creciere, que deserva en la companio de la companio pracere inire. Quis enim creciere, que de la companio del la companio del la companio de la companio del la

De lett in faucibus logui dicumur, quando non contra adeutimi pointo tignat. Hi enni fed quoddam intra inum fande Secletia, quafi vicinos, aci intra resultati vicinente danauti fed quoddam intra inum fande Secletia, quafi vicinos, aci intra resultati contra del conductor a regulario de la contra regulario de la contra agunt, y en ullum lareatin, he printate fingules quali feneren trarant quatum son do lum de fenti intelligentire, fed de ipio apud homines etiam arrogantiz contemptuglo-rienture. Vede mun cliciture I. (Loquatur lingua mesi in faucibus mesi. A fed apere di catur. Qua contra te prudenter fentio, ecce illenter narro. Aliquando autemin tantam Vade fibilioning: (Simp pioninary vi afti secendibus, ipi folicant laudare, quod dientur. Vade fibilioning: (Simp pioninary vi afti secendibus fibiliture) and pioninary. Judgas virturiu laue efitimpic tantente melet fentio ette morganete nothe bent, labere e fana colicitura all'etternati y fectivi anticum, qui aci morganete nothe bent, labere e fana colicitura all'etternati y fectivi anticum, qui aci mentioni del premiter, vi en certa del proprieta del prop

Qu'ed serme inordinate proletus, scientiam, quam in audientium sensibus signere debueras, siedas:

et qu'el sis, qued un qui seminis suxum seitinebas, immundus eras.

Caput 1X.

Firmu Dei fecir me, et spiraculum omnipozentis visificanit me. J Subditurus ve-Jeappermitre letara, et cilcunta soc, quod rebos figeres, a mei montus quantum tumniret. sie nimitrum fic arroganitum mentes infanium, vectoral de ferium, elationis fita continuido depranentur. Vado fityvetima oroum cela andionis despiracumes. Vado fityvetima oroum cela andionis procedus illos peces, quae sumide fenium, non ad fui reucerentam, fed significanti quae procedus illos peces, quae sumide fenium, non ad fui reucerentam, fed societa de la considera de la consid

83

#### 832 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXIII.

ad contemprum vocant. Dumq. dichts prudentibus flultritz verba micent; quia flultrita A ta sudiente delipcium; etiam prudenta non tenetur. Hince nimper Moylen dicitura: Vi, qui duxum isemisa fuffiner, ammoundes erir. Quid eli caim fermo niti fermen. 2 Qui dum ordinate emittura; audientis mens quafi concipentis versus ad bonioperis profem feratura. Si vero importume defium; emittentem polluens, generandi virusume predia. Nam fi fermo femen non elfer, de pradicante Paulo nequaquam Athenienfes dicrentation de qualitation de qual

Nam i semo semen non estet, de prædicante Paulo nequaquam Atheniense såceren. y Quid vult slib i semiaterbiss his dicare d De quo et Lucas dicit i ple emi mera dux verbi, Semen ergo viui propaginis dicatum incomperenter stuess, ecera membra coinquinat, cum sermo, per quem in audientium Ensibus ands i clienia debuis, i in nodriante probata, etiam qua recle sensiri sectat. Vade Hellu quoque etiam, qua recle potel finute, commacular, dum cui ved quid loquatur ignorat se requasi fluxum sensirios sufficient um luguam vilitati congruam, per verba vana locutionus mouer. Bono autem ordine, et faicium se afruit, et animatum. Per spiritum schum, eper spiriaculum se narra animatum. Fako quippe Adam, scriptum elt: Inspiratur in factem eius spiraculum vita, etiasii del sono in animam viuntern. Sed hace, que recle afruits, verum recle executatichus els homo in animam viuntern. Sed hace, que recle afruits, verum recle executati-

Gen. 2. 6 ctus est homo in animam viuentem. Sed hac, qua recte astruit, vtrum recte exequatur, audiamus. Sequitur : [ Si potes, responde mihi, et aduersus faciem meam resiste. ] Ecce dum narrat ordinem veræ conditionis, in fastum subito superbæ elationis erumpit, atque alijs verbis hoc idem replicat, dicens: [ Ecce et me ficut et te fecit Deus, et de codem luto ego quoque formatus fum. Veruntamen miraculum meum non te terreat, et eloquentia mea non fit tibi grauis.] Quid est hoc, quod Heliu ordinem verz conditionis agnoscit, et modum recta locutionis ignorat? Quid eft, quod se beato Iob, et conditus exaquat, et locururus exaltat, nifi hoc, quòd arrogantes omnes cunctis quidem hominibus se aqualiter conditos meminerunt, sed per fastum scientiz auditores suos zquales sibi, vel esse, vel cre- C dere dedignantur, eisq. se per naturæ conditionem conferunt, sed per tumorem scientiæ superponunt ? Æquales quidem se indicant extitisse nascendo, sed non æquales remanfiffe viuendo. Atque in co, quod æquales quasi viuendo iam non sunt, illud ad maius miraculum reuocant, quod aquales nascendo fuerunt. Vnde inflatus Heliu dicit: [Ecce et me sicut et te fecit Deus, et de codem luto ego quoque formatus sum. Veruntamen mira-16. culum meum non te terreat : et eloquentia mea non fit tibi grauis . ] Habent hoc etiam

arrogantes proprium, quod prius quam dicant, mira le dicere femper extifimant, et locutionem funa admirando presentium; qua vei la acutis feilbussipe altot quanta fir fititasi, proprium su proprium quanta fir fititasi, proprium su proprium su

Ixifii ergo in auribus meis: et vocem verborum tuorum audiui.] Arque eandem vocem fubiungës, ait: [Mundus fum ego, et abfque delicto immaculatus, et non est ini-

Pros. 18.c siderane, et casuri semper in przecipiti stant? Salomone atteslante, qui ait: Ante ruin exaltatur cor, et ante gloriam humiliatur. Sequituz.:

28th sperbi nos tam espssiori, qu'am increpare desiderant. Ceput X.

Sup. 2. 4

quiras in me. Quá querelas in me reperia talo arbitratus el me inimicum fisis. Pofius in neruo pedas mosc, culcolatio comos femias meas 1,3 Moxx, corras ha ereba, que beará lob distific narrausa, fenenciam fusim proferens, att. [Hoc eft rego, in quo non ei subtificatus. 1, Profetho beatus lob venetre fusi exat, quo do dique culps fiseria flagellatus. Hoc enim ipfe de fe, quod de illo ad diabolum Dominus daxit: Commoutifi me adueritus euro, va sfilgerem illum frutha 8 del Huin ona reddia; ceffane culps, poesific sum entre progratati flagellatur.] Nei cebas enim flagellatus unon deleri virium, fed meritum auguri, er proc enquod fine deillo e diceata flagellatura. Je cem fine trata interpreta, demni [Hoc eft eggs, in quo none initificatus.] Elebic simi fice arroganta propriatura pila arguminimatiba arbitrentus. Neiforium quipo coettis tadicia fabilitar quareere, asque id, quod non intelliguum, humiliter perfenuari : qui eco fiepa e feretis inaclifigationibus inticio-

A indicorum Del, ipfa feientia fine l'aitodejirichum extollit. Obstaculum namque veritatis eft tumo meintes quai dum mita, obmibilet. Qui es si quando scientiam videntur adaptis, quasside quod am retum cortice, et anos de screta ducteniam mediala pacimtum, micambian, ingeniis força entamumando artinguns, sed interni guilum saposis ignorane videlicer foris acuti, sed in attenti den. Neque ide Deo fennun, quod ducles internis aphar, sed quod escussimo serve, que gui serveta quas dan intelligendo percipiume, corum dulcedinen expenii foner. Que interna quas den men sinta es aque dicuntifurete necisane. Vinde beac quanque y fortirer dicans, sed amen interna es aque dicuntifurete necisane. Vinde beac quanque operadestri. Wish autem der Deus, hac dicere ex senentia. Senentia quippe a lensita vinde in redia, que intelligita nonex sola sientia, sed ex senentia ditere appetit, qui acquest est de recla, que intelligita nonex sola sientia, sed ex senentia ditere appetit, qui acquest attratumento licindia dottere, sed dintiendo desdirera experit, qui acquesti, sed mita.

ga donce so de Icenta, e de x fementa dicere appetin, qui nequaqui a antrummodo fcien do dicere, i de finitendo defidere a experit, quoi delici. Sed mena sragantium dicorum fuorum fendium non penerat; qui a b unterno guifu refoi udicio in eca fauores redigirur, quos forsi ame. Vera autem ficentia affeit, non exolleit : ne dispensiments, quos repleuenti, fed Jamensaner facir. Qua quifque cum repletus fueri, primo loco fe ficir appetit, et aim fui conficus, tanto per Illiam nobultus fapir, quanto fe infirmum in illa verius recognofita reque ampliare viam hutus icenties i pia ei humilitas a periredumo, imbecillistat ium confisici, i pia el cognito fecerorum fulbimism abfondones finus pandici qua cognitione prefilis tubilito e rediriur, quo ad occulta rapiatur. Heliu ergo in flagellis beati fols, dictor evenero rationem non inentri qui ac am quarret humilitar nessi; et increativa de la companio del consistenti qui a pare pottas quim confolari paratori, cite for ego, in quo none siufficientus. Noratulum quo que efique de le cum o lo intenue pedem distingi del nequambra.

C mundam fe hocmodo, quo el obijetum, a bique peccato, vel immanulatum ret fine interprima quiara finifi memorauti. Sed Heima, a bique peccato, vel immanulatum ret fine interprima quiara finifi memorauti. Sed Heima, qui en immerir incepara appentar, ta unaquati mentira addidir, que didita non fine. Qui en immerir incepara appentar, ta unaquati fouter, multa pleviumque incerprima en cum pire quium nore si merim fine oftentation insinerarea, na finis hectorum unique ne em pire quium nore si merim fine dontanti minis inferenza, ni finis coloration di care prime di su care piète in bia inquitatibus campun parant.
Sciendum pervera eth, ficur et finprim di su, a di arrogames viri inflata finis fermoni bus frepe fori in dida permificera, ne condicte ana alquando qui diunen, fed perfiant finis docrere. Qua ergo foite, sed arrogame logicame trans, qui non retie vinera appetin, fed occre. Qua ergo foite, sed arrogame logicame trans, qui non retie vinera appetin, fed occre. Qua ergo foite, sed arrogame logicame trans in quod turnidum viuit, et auditume, quod folidum dicir. Pott not inque elationis verba, anderen fermiami finam o foritame finame finame quantificame alloquando de control mentina finame federationi finame control mentina finame control menti

Definedere, inchoam, air e [ Reipondebo tibh, quid maior in Deus homine .] Diestur forsaffe ab airquo · Quis find we l cum non audat ignorat? Sed nimirum hac fementia viia
caffe ab airquo · Quis find we l cum non audat ignorat? Sed nimirum hac fementia viia
caffe ab airquo · Quis find we l cum non audat ignorat? Sed nimirum hac fementia viia
caffe ab airquo · Quis find ve l cum non audat ignorat? Sed nimirum hac fementia viia
qui et permilum ce proposition in the rather proposition in the proposition of the pade maior find Deub nomine : Je Ragellatum komo condicerans, qui
al lo maior file in more, quod patture, cius indicio le poliponat, cui fe nunoremieffe
non dubirat, et quo in more patriut, influm credat, etiam fici indici inflicio calasi ignorat. Quifquis enm etil pro precesso prestitut, influm credat, etim fici inflicio calasi ignofitus elle inchoat, quo frapercea prestitut, and marcufat. Homo amanqe fiab Doo el to nodirealigit, ante ponit. Bene ergo di cut ri ghori of the qualtature in ideis fiu etiam, quan nonainrealigit, ante ponit. Bene ergo di cut ri fee fondelo trib, quod maior in Deus homine:]

Vende Dauid propheta, cum percufficonit punder que accellan vocia et umpere cogereur,
ad confiderata porentali Gerarcii in fee free film in more memora mori morditoria.

Vende Dauid propheta, cum percufficonity niders que accellan vocia et umpere cogereur,
ad confideratoro conditionity in fee rezoli opinio parte parte percursation.

Y de Daulé prophera, cum perculfonise at tunon mentis per memoram conditionis. Y ade Daulé prophera, cum perculfonise at dores in excellun voca reimpere cogressi, ad confiderationé conditional fuit en conditional fuit ordinarui, et non aperui os memir. If quantiaru nécult une confideration de confiderational fuit ordinarui, et non aperui os memir. If quantitari quantitari prepuis quantitari de confiderational fuit ordinario de confideration de confideration

And din seriptura santsa semel dixit Deus quidquid expedit homini, nec singulus coguationibus hominum, per prophetarum vocci, vel angelorum ministeria interrogatus respondeas. Vecapa II.

A Deursus eum contendis, quod non ad omnia verba responderit tibi. Semel loquitur
Deus, es secundo idipsium non repetit. ] Afflichi cordis est propriis, ve in omne, quod
S. Greg. To Aaaa 3 appetit,

# 834 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXIII. appetit, et tamen rerum ordinem contrarium sentit, si possit sieri, cur iza, yel non ita sit, a diunis sibi responderi vocibu vestit: vr Deum de cuncta rerum controueria considiat, et

responsionis eius cognita ratione conquiescat. Heliu autem præuidens, quod scripturam facram Dominus conderet; vt in ea vel publicis vel occultis cunctorum quæftionibus refponderet, ait : [Aduerfuseum contendis, quod non ad omuia verba responderit tibi . Semel loquitur Deus, et secundo idipsum non repetit.] Ac si diceret : Deus singulorum cordibus prinatis vocibus non respondet, sed tale eloquium construit, per quod cunctorum quæftionibus fatisfacit. In scripturæ quippe eius eloquio, causas nostras singuli si requi rimus, inuenimus: nec opus est vt in eo, quod specialiter quisque tolerat, respondera tibi diuina voce specialiter quærat. Ibi enim nobis omnibus in eo, quod specialiter patimur, communiter respondetur, ibi vita præcedentium fit forma sequentium. Vt enim vnum e pluribus proferamus: ecce dum passione aliqua vel molestia carnis assicimur, scire sortal (h le occultas causas passionis eiusdem vel molestiz optamus, quatenus in co, quod patimur; ex ipfa rerum scientia consolemut. Sed quia de specialibus tentationibus nostris nequaquam nobis singulis specialiter respondetur, ad scripturam sacram recurrimus. Ibi videlicet inuenimus, quod Paulus carnis fuz infirmirate retarus, audiuit : Sufficit tibi gratia mea, nam virtus in infirmitate perficitur. Quod idcirco illi in infirmitate propria di-Etum est, ne singillatim nobis omnibus diceretur. In scriptura igitur sacra vocem Dei, afflicto Paulo, audiuimus, ne cum fortaffe affligimur, finguli audire eam priuata confolatione quæreremus. Non ergo Dominus ad omnia verba nobis respondet: quia semel loquitur, et secundo idipsum non repetit, idest, in his, qua per scripturam sacram ad patres nofiros protulit, nos crudire curauit. Discant itaque sancta doctores Ecclesia, discant et arrogantes, cu intra eam laborare quosdam pusillanimitate conspiciunt, quia in nobis Deus ad verba omnia non respondet : quia semel loquitur Deus, et idipsum secudo non repetit, idelt, cogitationibus vel tentationibus singulorum non iam passim per prophetarum voces, non iam per angelica officia fatisfacit : quia in scriptura facra quidquid poteft singulis egenire, comprehendit, atque in illa per exempla præcedentium, etiam vitam fequentium informare curauit. Quamuis quod ait : [ Semel loquitur Deus, et secundo idipsum non repetit : ] hoc intelligi fubtilius potest, quòd pater vnigenitum consubstantiale sibi filium genuit. Loqui enim Dei, est verbum genuisse. Semel autem loqui Dei, est verbum aliud præter vnigenitum non habere. Vnde et apte subditure f Et secundo idipsum non repetit :] quia videlicet hoc ipfum verbum, id est, filium non nisi vnicum genuit. Quod autem non ait locutus eft, sed loquitur, non videlicet tempus præteritum, nec futurum ponens: liquet omnibus quia Deo nec præteritum tempus congruit, nec futurum. Tanto D ergo in co, quodlibet tempus ponirur libere, quanto nullum vere. Neque enim quodlibet libere dici poterat, si saltem vnum proprie diceretur. Inde itaque dici in Deo tempus audaciter quodliber licet, vnde in eo dici proprie nullum licet. Verbum namque pater fine tempore genuit. Et quis digne fari queat illam ineffabilem natiuitatem, quod de aterno natus est coxternus, quod existens ante sacula genuit aqualem, quod gignente natus pofterior non est? Quæ videlicet nos mirari possumus, sed intueri minime valemus. Illius autem natiuitatis vim iam mirari posse, aliquatenus videre est. Sed quo modo videmus, quod nequaquam comprehendimus? Est autem, quod de vsu carnis pertrahere ad senfum spiritus debemus. Nam si quis intenebris, clausis oculis, iaceat, atque ante eum subitum lucernæ lumen erumpat, clausi eius oculi ipso aduentu luminis feriuntur, vt patefcant. Cur ergo turbati funt, si clausi nihil viderunt? Nec tamen aliquid perfectuni fuit, E quod videre clausi potuerunt. Nam si perfecte totum vidissent, cur aperti quarerent, quod viderent ? Sic iraque fic fumus, cum de incomprehentibili natiuirate intueri aliquid conamur. Eoipio enim, quod fulgoris admiratione percutitur auimus, et quali videt, quod videri non valet, velut in tenebris politus, vim lucis oculus ctaulus videt. Heliu namoue ait: [ Semel loquitur Deus. ] Dauid vero verbi vnigeniti natiuitatem inquens. ait: Semel locutus est Deus. Quia enim vnigenitus filius idem verbum patris et perfectione natus dicitur, et pro aterniate semper nasci perhibetur: sacra scriptura libere dicere de Deo consueuit, quia locutus est, et loquitur. In eo enim, quòd perfectum verbum ges nuit, et locutus est pater: in eo autem, quod semper gignit, vtique loquitur: quamuis hoc, quod perfectum diximus, proprie non dicamus. Neque enim, quod factum non eft. proprie dicitur elle perfectum i fed eius plenitudinem per quandam angustiam nostra locutionis

Pfal.61.b

24.

.Cor.12.b

A cutionis exprimimus; ficuretiam de patre Dominus dicit: Eftote perfecti, ficur et pater Matth. 5. g vefter cæleftis perfectus est. Quia vero hæc diuinæ naturæ secreta admiratione non facile occupatis per terrena desideria mentibus innotescit, apte Dei locutio qualiter ad nos fiat, infinuat, dicens: [ Per formium in visione nocturna, quando irruit sopor super homines, et dormiunt in lectulo .7

Qued in notte vita prasentis dinina natura ad plenum non agnoscitur : et idipsum, qued quasi in caligine conspici parest, tune demum videmus, cum ab huiusmodi mundi enmuleuosa concupifcentia segregati, quasi, clausis corporalibus sensibus, in quiete contemplationis diuine dormimus.

Vid eft, quòd per fomnium nobis locutio diuinitatis innotescit, nisi quòd Dei secreta non cognoscimus, si in terrenis desiderijs vigilemus tan somnio enim exteriores fensus dormiunt, et interiora cernuntur. Si ergo interna contemplari volumus, ab externa implicatione dormiamus. Vox videlicet Dei, quasi per somnium auditur, quando tranquilla mente ab huius faculi actione quiescitur, er in ipso mentis silentio diuma pracepta penfantur. Cum enim ab externis actionibus mens fopitur, tune plenius mandatorum Dei pondus agnoscitur. Tunc verba Dei mens viuacius penetrat, cum ad se admittere curarum fæcula rium tumultus recufat . Male autem homo vigilat, quando eum fæcularium negotiorum æstus insolenter inquietat. Aurem quippe cordis terrenarum cogitationum turba, dum perstrepit, claudit: atque in secretario mentis, quanto minus curarum tumultuantium tonus compescitur, tanto amplius vox præsidentis iudicis non

auditur. Neque enim perfecte homo sufficit ad vtraque diuisus: sed dum sic interius eru-C diri appetit, ve tamen exterius implicetur, vnde exterius auditum aperit, inde interius obfurdescir. Moyses admixtus Ægy prijs, quasi vigilabat : etidcirco voce Domini in Ægy- Exod. 3. a pto positus non audiebar. Sed extincto Ægyptio, postquam in desertum fugit, illic dum quadraginta aunis deguit, quasi ab inquietis terrenorum desideriorum tumultibus obdormiuit, arque idcirco diunam voce percipere meruit : quia per supernam gratiam quanto magis ab appetendis exterioribus torpuir, tanto verius ad cognoscenda interiora vigilauit . Rurfus Ifraelitici populi turbis prælatus, vt legis præcepta percipiat, in montem Exed. 19. d ducitur, atque vt interna penetret, ab externis tumuli bus occultatur. Vnde et fancti viri, qui exterioribus ministerijs deseruire officij necessitate coguntur, studiose semper ad cordis fecreta refugiunt, ibiq cogitationis intima cacumen ascendunt, et legem, quasi in monte percipiunt : dum pottpotitis tumultibus actionum temporalium, in contempla-

D tionis suz vertice supernæ voluntatis sententiam perscrutantur. Hincest, quod idem Moy ses crebro de rebus dubijs ad tabernaculum redit, ibiq. secreto Dominum consulit, et quid certi decernat, agnoscit. Relictis quippe turbis, ad tabernaculum redire, est postpositis exteriorum tumultibus, secretum mentis intrare. Ibi enim Dominus consulitur, et quod foris agendu est publice, intus silenter auditur. Hoc quotidie boni rectores faciunt, cum fe res dubias difcernere non posse cognoscunt: ad secretum mentis, velut ad quoddam tabernaculum reuertuntur' diuinaq, lege perspecta, quasi coram posita arca Dominum confulunt : et quod prius intus tacentes audiunt, hoc foris poltmodum agentes innotescunt. Vt enim exterioribus officijs inoffense deseruiant, ad secreta cordis recurrere incessabiliter curant : et sic vocem Dei, quasi per somnium audiunt , dum in meditatione mentis a carnalibus motibus abstrahuntur. Hinc est, quod sponsa in Canticis Canticorum

sponsi vocem quasi per somnium audierat, quæ dicebat : Ego dormio, et cor meum vigi- Cant. s. a lat . Ac si dicerer: Dum exteriores sensus ab huius vita solicitudinibus sopio, vacante mente viuacius interna cognosco. Foris dormio, sed intus cor vigilat: quia dum exterjora quati non fentio, interiora folerter apprehendo. Bene ergo Heliu air: [ Quia per forn niu loquitur Deus :] arque apte subdidit. [In visione nocturna .] Nocturna enlin visio apparere contemplationi mentis sub quibusdam imaginibus soler. In diurna ause luce certius cernimus, in nocturna vero visione cunctanter videmus. Et quia sancti omnes quamdiu in hac vita funt, diuinæ naturæ fecreta, quafi fub quadam imaginatione confpiciunt, quia videlicer necdum ficut funt, ea manifestius contemplantur, bene Heliu postquam dixit Deum nobis per fomnium loqui, subdit : [In visione nocturna.] Nox quippe est vita præfens, in qua quamdiu fumus, per hoc, quòd interna conspicimus, sub incerta imaginatione caligamus. Propheta namque ad videndum Dominum quadam se premi caligine

#### 836 S. Gregorij Expof. Moralis lib. XXIII.

Pidm. 5. Mane alfaboribi, et videbo. Adhue ergo in noche minus se videre competie, qui a dybendeum Deum futurum manconcupiciet. Qui a vero, vidirimus, a besteriori adhien ne cellare, dormire ell, bene Heliu sibabiti (Quando irruit sopor super homines: ) Qui autem fancit viri cum exteriori attioni non deterinium; intra menis cubilità conquiscum, parte bibunquir. Et dormire in lectulo. ] Sandkie enim viris dormire in lectulo.]

réules, apre unité fue cubie quécire. Unde feripune el Esulabunt inactin gloria, las character de constitue que fue a constitue en technologia de la constitue de

Qued quattuer medit in compunctione afficieur. Capet X111.

T crudiens cos, instruir disciplina : ] quia consideranti menti, et sese per poeniten-

L'iam laceranti, quafi quedam plaga percufionis funt lamenta compunitionis, 
Prisor, 1, 4 Vode ciam Salomon rate è un percufionis virtuique coniungens, aix Luov vulneris C
abfireji mala, et plaga in festezionibus ventris. Per luorem quippe vulneris, difcipisnan infinant torporee percufionis. Plaga vero in festerioribus ventris, afun interna menis vulnera, que per compunctionem fuur. Sicut esim ventre cibis repletus extendirur; i el mem peatus cogriationibus dilatras fulbetuare. Abfergunt gistur mala, y

et line vulneris, er plage infectrionibus venn'is quia et diciplina exterior culpas disluir, externalm mentrum compuncilo pentientria vilione tansagiu i. Sed hoe inter fe
virtaque har differum: quid plaga percuffionum dolent, lamenta compuncitionem. Illa affigiente cerciaint: illa reficient, dum affigient, Perillain affilidinoe,
matror elt: per luce in matrore latitia. Quia tamen ipla compunctio mentem laceratseadem compuncitionem non incongrue difeipinam vocat. Quatturor quippe finat qualitates, quibus iufil viri anima in compunctione velnementer afficitur. Cum aut malorum D
fuorum reminificitur, condicerans, bri fuir a zui udiciorum D efi efinentiain meturns, et
fecum quarenas, cogitata, vibi critiaau cum mala vita prafentis folerre tatendens marens,
condiceraçabiefi: aut cum hoan finerar partire contemplatar, quag quia accedum adipicitus, lugens, confipcit, vibi non chie. Malorum fuorum Paulus meminerat, et ex cis

(Coris. 1, 5) in quibbi niterat, affiligedas, cum diceret: 1 Non fium diguo wocari Apoffolius, quia per-

Rem. 1.4 membris meis. "Infelix ego homo, quis me liberatis de corpare montis luius è Ex truz. L'Geria, 1,5 d'um bona x tenne partire confiderabat, dicens : Videnus nune per fixeculum in unigima-L'Geria, 1,5 te cun cautem faice à daciem. Nunc cognofoc ex garte runc autem cognofoam, ficur et cognitus fun. Atque iterum : Scitius quotain it creefits doquis notra huius habitationi d'illoliaux quodo d'illicationem ex Deo labemus, donumanon manufaclama.

Ejba. A eternam in calie. Gilus domusbona intuens, Epodijiduit i Ve fastis quze iti pes vo ecitori cius, et que dinite gloria herefonitat ciusti in altis, yet que fit ingereminen magnitudo virtusi cius in pos, qui credidimus. Mala vite prafenta beatus lob confidevanitas omnis homo viuens. Et quanquam in imagine Dei ambule homo, tamen vaen contrabiture. Qui turfum aternam partian concempatus, et hece mala penfans,

in quibus erat, atque illa bona confiderans, in quibus adhuc non erat, ait: Heu me, quia incolatus A incolarus meus prolongatus est. Et: Ego dixi in pauore meo: proiectus sum a vultu ocu- Pfal. 119. lorum tuorum. Subleuatus in ecstasii, quod nostri interpretes pauorem non proprie vo. Pfal. 30. cauerunt, a vultu oculorum Dei vidit le esse projectum. Post interni quippe luminis visione,quæ in eius anima per contemplationis gratia radio claritatis emicuit, ad semetipsum redift:et cognitione percepta, vel quibus illic bonis deesser, vel quibus malis hic adesset, inuenit. Neque enim quis præsentis vitæ mala, sicut sunt, conspicere præualet, si bona æternæ patria per contemplationis gustum contingere necdu valet . V nde et a vultu oculoru Dei proiectu se esse cognouit. Subleuatus quippe vidit, quod se hic videre non posse, ad se relapfus ingemuit. Perfectam scilicet anima ista compuctio afficere familiarius solet, qua omnes imaginationes corporeas infolenter fibi obuiantes discutit, et cordis oculum figere in fo radio incircumscriptæ lucis intendit. Has quippe figurarum corporalium species, ad

fe intus ex infirmitate corporis traxit . Sed perfecte compuncta hic fummopere inuigilat: ne cum veritatem quarit, cam imaginatio circumscriptae visionis illudat : cunctasq. sibi obuiantes imagines respuit. Quia enim per illas infra se lapsa est, sine illis super se ire conatur:et postquam per multa indecenter sparsa est, in vnu se colligere nititur : vt si magna vi amoris præualet, esse vnum atque incorporeum contempletur... Vnde aliquando ad quandam inufitatam dulcedinem interni faporis admittitur, ac raptim aliquo modo ardenti spiritu afflata renouatur : tantoq. magis inhiat, quanto magis, quod amet degustat : atque hoc intra se appetit , quod sibi dulce sapere intrinsecus sentit: quia videlicet eius amore dulcedinis fibi coram se viluit: et postquam hanc vtcumque percipere potuit, quid fine illa dudu fuisset inuenit. Cui inhærere conatur, sed ab eius fortitudine, sua adhuc infirmitate repellitur : et quia eius munditiæ contemperari non valet , flere dulce habet ,

C fibiq. ad se cadenti infirmitatis sua lacrymas sternere. Neque enim mentis oculum potest in id, quod intra se raptim conspexerit figere : quia ipso vetustatis suz vsu deorsum ire compellitur .. Inter hæc anhelat , æstuat , super se ire conatur : sed ad familiares tenebras fuas victa fatigatione relabitur. . Quia ergo sic affecta anima contra semetipsam graue. certamen tolerat, et quia omnis hac de nobis controuersia, cum nos afficit, affligit:quamuis delectatione permixta non modică dolorem parit: Heliu postquam dixit Deum nobis per fomnium loqui, et locutione eius nostras aures aperiri, non immerito candema apertionem aurium disciplinam vocat: quia eo magis nos afficiendo conterit, quo magis ad nos per occultam eius inspirationis gratiam internæ intelligentiæ sonus erumpit. Neque enim fleret extrinsecus quisque, quod ett, si non intrinsecus potuisset sentire, quod nondum est. Namque cum noimetiplos inspicimus bene conditos, sed ad persuasionem D diabolicam pestifera consensione deceptos, in nobismetipsis attendimus aliud esse, quod fecimus, aliud, quod facti fumus, conditione nos integros, fed culpa vitiatos, Proinde

compuncti appetimus vitare, quod fecimus, vt ad id, quod facti fuimus, reformemur. Vnde et apte sequitur : [ Vt auertat hominem ab his, quæ secit, et liberet eum de superbia. ] Quid enim homo de seipso nisi peccatum fecit ? Et scriptum est : Initium omnis peccati Eccli. 10. b superbia. Bene ergo dicitur: quia homo cum ab his, quæ fecit auertitur, de superbia liberatur. Contra conditorem quippe superbire, est præcepta eius peccando transc enderer quia quasi a se iugum dominationis eius excutit, cui per inobedientiam subesse contemnit. At contra, qui id, quod fecit, vitare appetit, id quod a Deo factus est recognoscit : et ad conditionis fine ordinem humiliter redit, dum fua opera fugiens, talem fe effe, qualis a Deo factus est, diligit. Quia vero per hanc intelligentiam gloria sempiterna recipitur,

Quod de corruptione transeunt ad gladium , qui de peccato ad supplicia rapinutur .

E supplicia aterna vitantur, apte subiungitur.:

Ruens animam eius de corruptione, et vitam illius, vt non transeat in gladium. 1 Comnis quippe peccator ab hac corruptione vitiorum illuc ad gladium compellitur transire poenarum: vt vnde hic inique delectatus est, inde illic iuste crucietur. Notandum est ergo, quod Deus nobis per somnium loquens, prius nos a corruptione, et postmodum a gladio liberat : quia nimirum illius vitam illic eripit ab vltione supplicij, cuius hic mentem subtrahit a delectatione peccari . Neque enimillic habet , quod formidare debeat de gladio fententiz, quem hic post emendationem suam pollutio non corrupcit culpæ,

#### 738 S.Gregorij Expos. Moralis Lib. XXIII.

culpa. Bene ergo dicitur Eruens animam eius de corruptione, et vitam illius ve non tranfeat in gladium. De corruptione namque ad gladium transire, est post peraòla vitia ad toleranda (upplicia peruentre. Sequitur.).

Qu'id occalie Dei indicio ogitur, at in exinfque ordini; loco, in eninfque feereti recessi bemo sind tentationibus non ninat: & pleramque quad sibi ad requiem parat, mutetur in perperature. Copat X V.

23. Nerepat quoque per dolocem în lestulo, et omnia ossa cius marcescere facit. ] În În feriptură lacra lestus siu gratbatus seu stratum, aliquando votuptas carmis, aliquando do repuis temporalis accipitur. . Quid est uniu quod în Euangelio fanato cuidam Dominus dicit : Surge, tolle grabbatum tuum, et vă-

de in domum tuum riff quòl per grabbatum voluptat corporis de fignattu. FE in libetut. Be vituativi hoc fantu petrer, vivintimui incerate qui minimum omnis, qui albutu viigi delecitatur, infirmus inceri in voluptatibus carnis. Sed finanta hoc portat, vivi infirmus inceria viquationi ortetura viigi, ciidlen carnis contunucias polimodum tolerat, in cuitu prus defideris requiecfesta. P. Ruffum per ledum vol firatum repaulis, to in honis operius dei giantur. Vada in apolhorum Abbis Petrus apolholis ditir. As4.08 9,f ne, finante Dominum lei dia Charlius: finge et flerate bi. Quid eff dierer, furge mif mala que perperatifs, dereinque FE tejud eff dierer, flenate tii nifi mercedi scutas, si, quitar crquecker edebens, perater è ur deferat refurgando, qua fecia, et inueniar fler7/del. 13.

malo, et fac bomma. Declinate quippes ambo, eff a de o quo iccui furgues a hon delle.

79/L13. malo, cy fa bomm. De Cinare quipse a malo, eft ab copu ciacuti (recept bomm. vero facere, eff mercedio opera, in quiba requies e malo, eft ab comp. a bomm. vero facere, eff mercedio opera, in quiba requiesce debat, praparare. Qui etim declie 2 nat a malo, fed bona adulto non facis: tarrexir quidem aboc, quo iacuti, fed viti requiesce dece debat nondum frauit. Et rarfum fechas vel firatum, requies emporalis accipitur, frequente fire frequente debat, produce debat non facis: tarrefum fechas vel firatum, requies temporalis accipitur, frequente fire frequente frequente fire fre

ficut a cunctis laboribus ceffationis locu inuenire concupifcit. Sed quia in liac vita adhno homo politus, in cuiuslibet ordinis loco, in cuiuslibet secreti secessu viuere sine tentationibus nullatenus potest: plerumque in id, quod ad requiem construitur, maior dolor tentationis inuenitur. Vnde recte per Prophetam dicitur: Vniuersum stratum eius versasti in infirmitate eius. Ac si diceret : Omne, quod hic sibi parauit ad requiem, hoc ei mutasti D. occulto iudicio ad perturbationem. Quod pio quidem Dei confilio agitur, vt huius peregrinationis tempore electorum vita turbetur. Via quippe est vita præsens, qua ad patriam tendimus: et ideireo hic occulto iudicio frequenti perturbatione conterimur,ne via pro patria diligamus. Solent etenim nonnulli viatores cum amoena fortaffe in itinere prata conspiciunt, pergendi moras innectere, et a coepti itineris rectitudine declinare, coruq. gressus rardat pulchritudo itineris, dum delectat. Electis ergo suis ad se pergentibus Dominus huius mundi iter asperum facit : nedum quisque vitæ præsentis requie, quasi amocnitate viz pascitur, magis eum diu pergere quam citius peruenire delectet : ne dum oble-Statur in via, obliviscatur quod desiderabat in patria. Quia ergo in hac vita omnis noftra, quam fortalle parauimus, requies turbatur, tecte dicitur: Increpat quoque per dolorem in lectulo : id est, in præsentis vitæ requie, vel tentationis nos stimulis, vel slagelli E afflictione conturbat . Nam sapehumanus animus quamlibet breui tempore sine tentatione in bonis studiis suerit, mox de cisdem studiis; in quibus quiescendo se exerit, de

redoris nolts moderamine impulti tenarionis afficiur, viti no ipla profettus fui elatio comprimante. Quapropere polityuam dixis: Incirpar quodue per dolorem in lectulo, apre fubunxit:

Leid tenatizium profettus fir, cum infranticem nellem reclima, se congressiona quid dinion
mente polityum; fir, qui de xubis fomus.

Capat XVI.

ipsis virtutibus, quibus multiplicari nititur, dum proficere se sentit, eleuatur. Vnde pio

7/d. 33. E T omnia offa eius marcefeere faeit. ] Offa in feriptura faera virtutes accipimus, ficus feriptum est. Dominus custodit omnia offa corum, y num ex eis-non conteretut... A Quod viique non de offibus corporis, sed de viribus dicitur mentis. Nam certe nouimus Idem in expe-Quod vitque non de ombus corporis, sed de viribus dicitur mentis. Dani certe monntes prima prima quod et multorum martyrum corporaliter offa confracta func: et perfecutores Domini, plas prima. latronis illius, cui dictum est: Hodie mecum eris in paradiso: sicut latronis alterius in cru- Lut. 13.6 ce crura fregerunt. Cum ergo increpat per dolorem in lectulo, omnia offa facit marcescere : quia cum in ea requie, quam nobis ab hoc seculo praparamus, flagello tentationis afficimur, qui fortaffe de virtutibus nostris inflari potuimus, cognitæ infirmitatis noftræ tædio extenuamur. Cum enim sicut cupimus ad Deum proficimus: si profectum noftrum tentatio nulla pulfaret, alicuius nos fortitudinis esse crederemus. Sed quia nobifeum superna dispensatione agitur, vt infirmitatis nostra, quia proficientes obliuiscimur , tentati recolamus : et in profectu nostro, quid de diumo munere, et in tentatio-

ne cognoscamus, quid de proprijs viribus fumus. Que nos profecto tentatio ad plenum raperet , nisi protectio superna seruaret. Sed pulsat nec frangit : impellit nec mouet : quatit nec deijcit : vt de nostra infirmitate sentiamus effe, quod quatimur, et de diuino munere esse, quòd stamus. Et quia sape anima alicuius boni sibi conscia, cum virtutes suas sibi ad memoriam reuocat , quadam delectatione pascitur , et quasi gratulatione propria plenitudinis impinguatur : bene dicitur, quod tentatione pulfante marcescunt offa : quia dum propria infirmitas tentatione interrogante cognoscitur,omnis illa nostrarum virium, velut pinguis viridisq. gratulatio, subito anxietatis marore ficcatur : et qui nos alicuius esse momenti bona nostra pensando credidimus, pulsati paulo amplius perituros nos iam jamo, formidamus. Tunc omne bonorum nostrorum gaudium vertitur in pauorem poenarum. Tunc iniquos nos esse deprehendimus, qui sanctos paulo ante credebamus. Tabescit mens, flupent oculi: omne, quod prius prosperum

C arridebat, euanescit: lux ipsa fastidio est, et sola se in animo tenebra maroris essundunt: nihil quod delectet aspicitur, trifte est quidquid occurrit. Vnde et apte sequitur: Qued homini in tentationibus constituto prasentis uita dulcedo amarescit : et nihil aliud quam

gemere et flere delettat . Caput Bominabilis ei fit in vita fua panis, et animæ illius cibus ante desiderabilis. ] Ac fi A aperte dicat: Afflicta mens fibi in amaritudinem verti confiderat quidquid se antea blande libenterq. satiabat. In scriptura enim sacra panis aliquado ipse Dominus, aliquado spiritalis gratia, aliquando diuinæ dostrinæ eruditio, aliquando hæreticorum prædicatio, aliquando subsidiu vita prasentis, aliquando iucuditas humane delectationis ac-

cipitur. In pane Dominus fignatur, ficut iple in Euangelio dicit: Ego fum panis viuus, qui Iom. 6.e D de celo descendi. Rursum per pane gratia doni spiritalis accipitur, sicut per Propheta dicitur: Qui obturat aures suas, ne audiat sanguinem, et claudit oculos suos, ne videat malum, 1/a. 33 .e iste in excelsis habitabit:munimenta saxorum sublimitas eius, panis ei datus est. Quid est enim obturare aures suas, ne audiat sanguinem, niss peccatis suadentibus, quæ de sanguine et carne nascuntur, non præbere consensum ? Et quid est, ne malum videat oculos claudere, nisi omne, quod rectitudini aduersum est, non approbare ? Iste in excelsis habitabit: quia quamuis eum adhuc caro in inferioribus retinet, mentem ia in sublimibus fixit. Munimenta faxorum sublimitas eius : quia, qui obiecta desideria terrenæ conuersationis calcat, ad supernam patriam per pracedentium patrum exepla se subleuat. Et quia per contemplationis donum gratia ipiritali fatiatur, apte subiungitur: Panis ei datus est, id est refectionem spiritalis gratia percipit: quia sea bonis infimis calestia sperando su-E spendit. Hinc etiam de sancta Ecclesia per Dauid Dominus dicit: Pauperes eius saturabo Pfal. 131: panibus: quia in illa mentes humiliù politæ spiritaliù implentur resectione donorum. Rur- 1/2.21.d fum per panem diuinæ doctrinæ eruditio delignatur, ficut per Prophetam dicitur.: Qui

habitatis in terra Austri, cum panibus occurite fugienti. In terra quippe Austri habitant, qui in fancta Ecclesia positi , superni spiritus charitate persiantur. Fugit autem, qui huius mundi mala euadere concupiscit. Qui ergo in terra Austri habitat, fugienti cum panibus occurrat, id est, is qui iam fancto Spiritu intra Ecclesiam plenus est, eum, qui mala sua euadere nititut, eruditionis alloquio consoletur. Fugienti scilicet, cum panibus occurrere, est metuenti aterna supplicia doctrina sacra escas offerre: et modo tumorem terrore comprimere, modo pauorem exhortatione refouere. Quia panis refectio scripturæ sacræ non inconuenienter accipitur, per eundem Prophetam Iudæis folam litteram setuantibus dicitur : Quare appenditis argentum, et non in panibus? Ac Ifa. 55.4 fi diceret:

#### 840 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXIII.

Gra3.3.4 per parti filipidium pretiemu vita caipuis communiter non nabentuir. Rurium
Jena de filipidium pretiemu vita caipuis ficul Jacoba daba realifensai si. Domne
Deus fi dederis mili panema di manducardium, et velifiza induendium. Et ficut in EuanBea.6. e elio Dominius turbis el focuerabis del cir. Queritism e, non quai velifitis figura, ficilità in
collegi fostan Dominius illos intra fancham Ecclisam derellature, qui per factor ordiner
ad Dominiu proliquiames, non elifim ordinaba viriutum merit, aci fundita si tiet perfortis exquiruneme cogitant equid viuendo imitari debeam, fied quae copendia percipiendo fatientus. Satiatos queripor del pasibu Dominis fleui; del fancha Ecclisia remporalia
alimeta fumpfilic Er non pro fignis el Dominum, fied pro pambius quaerete a de religionis
efficiem, non pro sugentia viriutubis, felo pro requiencia futbidigi inhiare. Ruffum per
panem incundiasa humane delectazionis accipitur. Vinde Elicerniia Propheta cum fynaTrea.1.4

panem acundarās humanā calectationia accipitur. Vinde ritetiemias Propieta cum iynagoga perdinos mores deficret, dixtrī-Omnia populus eiu gemens et quiverns panē dederum pretiofa quaețup or cilos ad reficillandam animam. Gemens enim populus querir de
panem, dip ratas hominum minimatudo affigituru qua noa al vorti de prateirus vizie fuparament parament parameter parament parameter parament parameter parament parameter parament parameter parameter parament parameter parament parameter parament parameter parameter parament parameter parament parameter parament parameter par

gaudij, quidquid virtutis fauere videbatur, fubito in pauore tentationis amittitur, et quafi D euacuarus eisdem virtutibus triftis animus folo mærore possiderur. Cum enim paulo vehementius impulfu tentacionis afficitur, quia exercre vim folitæ fortitudinis non valet, eam ia velut perditam dolet: feq.ex fe vacuu fentiens, infirmitatem fuam ex ipfa fua vanitate recognoscit. Vnde ab omni mox incunditate quasi frangitur:et escas prioris latitia respuens, co, que solum libenter appetit, luctu satiatur. V nusquisque enim cum sibi bene viuendi prosperitas arridet, hilarescir: arque ipsa hilaritas animum velue desiderabilis cibus reficir. Sed cu tentatione paulo amplius imminente pulsatur, a mente eius per mæroris fastidiù gaudiù omne respuitur, que prius codem gaudio quasi satiata letabatur. Quia igitur homo tentatus, ab ore cordis omnem cibum respuit delectationis, nihilq. ei aliud, quam semetipsum et cognoscere et flere delectat, bene dicitur. [ Abominabilisei fit in vita fua panis, er anima illius cibus ante defiderabilis. ] Sed ficut fuperius diximus, id- E circo moderamine occultæ dispensationis ita tentari permittimur : vt qui ex diuino munere in virtute proficimus, etiam quid fumus ex propria infirmitate, memoremur: et qui ex perceptione muneris opera virtutis inferimus, ex infirmitatis nostra memoria sacrificium humilitatis offeramus. Aliquando autem post profectum virium non folum tentant vitia, sed etiam flagella castigant. Cum autem tentamur vitijs, pia dispensatione nobifcum agitur: ne his virtutibus, quibus proficimus, extollamur. Cum vero flagellis atterimur, malis increpantibus admonemur, ne mundo blandiente seducamur. Vitia dum nos tentant, proficientes in nos virtutes humiliant: flagella dum tentant, furgentes in corde eius mundi voluptares eradicant. Per tentantia vitia discimus, quid de nobis simus: per ferientia flagella cognoscimus, quid de hoc mundo fugiamus. Per illa restringimur, ne intrinsecus extollamur : per ista comprimimur, ne quid extrinsecus appetamus. In hac

#### In trigefimumtertium caput B. Iob.

84

A ergo vita dum fumus, et flagellis atteri, et aliquando tentari vitijs necesse est. Siuc enim in laboribus flagellorum seu in certamine vitiorum, non folum nobis nostra infirmitas innotekit, sed etiam in quanta vitutue profecerimus agnostimus.

Deutilitate tentationis: et quòd in aduersis magis se agnoscathomo quàmin prosperis. Caput XVIII.

Nemo quippe vires fias in pace cognofic. Si enim bella defunt , virtuum experimenta non produut: Improdutus milesefi, qui fortem fin in pace glonistur. Qui
ergo fipe virium merita per flagellorum aduerfa patefacium: apre Hellu fubiungit diemn: [Tabefret caroillius, et colfaquet aclei fuerant mudabumtur.] Cum enim flagellia prementibus omnia exterior voluptas atteritur, interna fortituinis offa, nudatur.

lis prementius omnis exterior voluptas atteritur, interna fortitudinis offà andantur. 

P Qudi autem hoc loco carnis nomie, nuli pia delechatio carnia is accipiunt y Vel quia dum itaper ofila nili virtutes anima defignantur ? Tabefeit espo caro co tofia nudantur squia dum itagellis arguentibus carnalis delectaio extensiture, esq. que dudum quafi fub carne latuerant, virtutuum forria patefunt. Nemo quippe quanti profecetti, atti inter aduerfa cognociti. Cum enim affunt profepera, cerni virtum documenta non polituri. Vinde alias feriptum elt: In die mandatur Dominus mifericordiam fiami, et nocle decla rauti qua virpetice, tumiquique fiaperni dona gratiam in tranquillitate queits preiprist fed quantum
perceperit, in aduerfizate perturbationis oftendit. Tabefeit et go caro, virtunentur ofia
Domini, pinguedo carantis delectationis atteriture. Fed virtuum norirat no fia pateritura.
Doess nofitum exterius ipfa luius mundi aduerfirate fedeature: sed quid in nobis interinfe fesua latesta oftenditur. Cesti sanque a Apolloi despunciatum eff., ne loquerentur vitra

Genti Industrial enhedium : Go din annique Appolicita demanciarum ed 1, in longuerentur vitra in nomine Iedit (ed magna extultatione gaudi finit, quod digin habit idin pro nomines. Jedit contuneliam patt, juisq, aduerfarija efi fishcia refponderunt: Obedire oportet Deo Alla, 1, e magis quahn nominbus. Ecce unter aduerfa validum is fede robu emicuti, ecce concide eft integrias earnium, fed partefalta funt offa virtuum. Hinc de eis per fapientam dicture: Deutstentauti illes, efitumenti illos dignos fed. Tentati sime quipes, aduerfiate plagge 5-pien, 3, e que est fagigli illos efit inteuri illos dignos fed. Tentati sime quipes, aduerfiate plagge 5-pien, 3, e que est fagigli salbetur; alle a perre declaratur (unti editure). Tamquam numur in Jistem b vites pon infipe a duerfa parefunt, beine digithe ! Tabefere inim cato or isse, et offa, quipe exta facient, pudabuntur. Jabeferien mic atou on ome, quod duxium infirmumqexte facient, pudabuntur. Jabeferien mic atou on ome, quod duxium infirmumq-

etet nerån, juaconitut. I abectrenin eao dum omne, quos nuxum infimunq.

et, flagellis atteritute. Nukantur ofi, adum per beci inosbes etam, quod valdum latet apertute. Qina vero ficure ti uperius dictum eti, in ipia adortitate tehtarionis non folum detegiure robu fortutudinis, fed etam, congolaru infimuis almaniatiate eteratus quifque oftendit quidem quantum de Deo profectir, fed in ipis flagellorum affiiétionibus eiram quantum de feneripo fici infirmayagno(xir, quia non, tantumpodo nudantur offa, fed etiam tabefeit caro, 4pre fubiungitute.;

Quòd qui tentanter, ceriuption è morti appropinquant, nifi per Del gratiam liberentur, qua utiliter plerumque fe fubtrabit, de quòm mint sip bumo sine illa, ce propria infirmitate intelligio. Capat · X 1 X.

## 8 4 2 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXIII. homo, quis me liberabit de corpote mortis huius? Corruptioni ergo et mortisferis appro-

pinquare, est considerata infirmitate humanitatis sue peccatorem se ex suis meritis cernere, arque apud se arrogantiam ex proprijs viribus non habere. Quid enim sumus, si a conditoris nostri protectione deseramur ? Quæ nimirum protectio minus necessaria creditur, si semper habeatur. Sed vtiliter plerumque subtrahitur, vt sibimetipsi homo quam fine illa nihil fit oftendatur. Manus igitur Dei aliquando nos nobis per aduería infinuat. quæ etiam nescientes nos in prosperis portat. Qua destituti dum cadere incipimus, et tamen adjuti retinemur: et doctrina fit, quod in lapfu trepidamus, et cuftodia quod in flatu permanemus. Nemo ergo se alicuius virtutis æstimet, etiam cum quid fortiter pocest : quia si diuina protectio deserat, ibi repente eneruiter obruitur, vbi se valenter stare glo-3.Reg. 13.b riabatur. Quidest enim, quòd vir Dei contra altare Samariæ ad prophetandum directus, præsente rege auctoritatem liberæ vocis exercuit, eiusdemq. regis extensum brachium in B rigorem miserabiliter aftrinxit, quod tamen mox misericorditer saluti restituit ? Cuius in domo inuitatus comedere noluit : quia ne in via comederet prohibitionis dominicæ præcepta seruauit. Qui tamen in eadem via et seductus comedit, et pastus interijt. Qua in re quid subtili consideratione colligimus: quid, vt ita dixerim, formidandum suspicamur: nifi quod forfitan, quia apud femetipfum tacitus, pro præceptis dominicis regem fe contempfiffe gloriabatur, ab interna mox foliditate quaffatus est: et inde ei in opere culpa furreplit, vnde gloria in corde furrexit:vt Prophetæ falfi verbis deceptus difceret, quia nequaquam propriæ fortitudinis fuerit, quòd regis verbis reflitisset? Bene autem ex eius ore mortis sententiam accepit, cuius seductione a vitæ præcepto deuiauit:vt inde poenam veraciter sumeret, vnde culpam negligenter admissfet. Quia igitur vnumquemque elechum fuum diuina gratia tunc magis erudiendo custodit, cum quasi percutiens deserit, C dicatur recte: Appropinquabit corruptioni anima eius, et vita illius mortiferis : vt quo fe fuis viribus vicinum morti per aduerfa confiderat, eo in cunctis, quæ fortiter egerit, ad diuinæ (pei munimen fugiens folidius viuat.

LIBRI VIGESIMITERTII MORALIVM SANCTI GREGORII FINIS.

## SANCTI GREGORII

MORALIS EXPOSITIONIS

IN BEATVM IOB

LIBER VIGESIMVSQVARTVS.

Continuans textum capitis trigesimitertij.



CAPVT PRIMVM.

Eliu vim liperana dispensationis infinansas, de cledi vaiudiouisque per- D
(infinoe intulia, incises: E Appropinapubite corruptionis anima cius, set
y viia illius mortiferia. Et dum ennatum hominem demonitrat vunumin
qua centanione fir pofium himamum gemus, ofilendi vuneiefim s iddq.
narras; quid piccialiter a garur in ingulus, liquido intunat quid genetier agarur in cunciles. Socienti rentanorome appetili quorumdam,
popo pie lingulorum, se poditiratelite que rimineri albre commission. Culchum quippe elebitie a presenta librituati remedium medicine, dicera de et mor him generali pellulertie a presenta librituati remedium medicine, dicera de et mor him generali pellulertie a presenta librituati remedium medicine, dicera de et mor him generali pelluler-

Quid

#### In trigefimum tertium caput B. Iob.

Qued Christus, magni confili angelus, similis nobis, locutus elt aquitatem, homo pro hominibus interpellans a et impetranit indulgentiam, exauditus pro sua reverentia, Caput I I.

CI fuerit pro eo angelus loqueus vnum de similibus, vt anuncier hominis aquitatem, miferebitur eius. ] Quis enim est iste angelus , nisi ille , qui per Prophetam dicitur magni confilij angelus? Quia enim Græca lingua Euangelizare dennnciare dicitur : semetipsum nobis annuncians Dominus angelus vocatur. Et bene ait: Si fuerit pro co angelus loquens : quia ficut ait Apostolus, etiam interpellat pro nobis. Sed quid pro nobis loquatur, audiamus: [Vnum de similibus.] Mox medicina est, et aliquando similia Rom. 8 g similibus, aliquando contraria contrarijs curet. Nam sape calida calidis, frigida frigi-B dis: fape autem frigida calidis, calida frigidis sanare consucuit. Veniens ergo ad nos defuper medicus noster, tantisq. nos inucciens languoribus pressos quiddam nobis simile, et

quiddam contrarium appoluit. Ad homines quippe homo venit, sed ad peccatores iuftus : concordauit nobis veritate natura , fed discrepauit a nobis rigore iustitia. Vitiosus enim homo corrigi non poterat nisi per Deum . Videri autem debuit , qui corrigebat : vt præbendo imitationis formam, anteactæ malitiæ mutaret vitam. Sed videri ab homino non poterat Deus,ergo homo factusest, ve videri potuisset. Iustus igitur atque inuisibilis Deus, apparuit fimilis nobis homo vifibilis : vr dum videretur ex timili, curaret ex iuflo 1 et dum veritate generis concordat conditioni , virtute artis obuiaret ægritudini. Quia ergo in carne veniens Dominus non culpam nostram ex vitio, non poenam ex necessitate suscepit : nulla enim labe peccati pollutus, reatus nostri teneri conditione heradaya

C non potuit, atque ideo mortem nostram omni necessitate calcata, cum voluit, sponte suscepit : recte dicitur, quod pro tentato homine iste angelus vnum de similibus loquitur: quia nec ita natus ve reliqui, nec ita mortuus,nec ita refuscitatus. Non enim cooperante coitu, sed Spiritu sancto superueniente conceptus est. Natus autem materna viscera et fe- Luc. 1. d cunda exhibuit, et incorrupta feruauit. Rurfum nos omnes cum nolumus, morimurs quia ad foluendæ pœnæ debitum culpæ nostræ conditione coarctamur . Ille autem, quia nulli admixtus eff culpæ, nulli ex neceffitate fuccubuit pœnæ. Sed quia culpam nostram dominando subdidit, poenam nostram miserando suscepit, sicut ipie air : Potestatem ha- Jaen. 10.6 beo ponendi animam meam, et potestatem habeo iterum sumendi eam. Qui etiam præmisir: Nemo tollit eam a me, sed ego pono eam a meipso. Rursum non vtreliqui suscitarus est : quia nostra resurrectio in seculi finem dilara est : illius die tertio celebrata... D Et nos quidem per illum resurgimus, nam ipse per se. Neque enim, qui Deus erat, sicut nos ab alio verefuscitari potuisset indigebat. In co ergo cius resurrectio distar a nostra:

quòd non per nosmetipsos resurgimus, sicur ipse. Pro co enim quòd simpliciter homines fumus, superiori adiutorio ve resurgere va leamus indigemus. Ille autem ciusdem resurrectionis vim cum Patre et Spiritu fancto Deus exhibuit: quam tamen solus in humanitate percepit. Quia igitur Dominus vere natus, vere mortuus, vere fuscitarus, in omnibus tamen distat a nobis magnitudine potentia, sed sola concordat nobis veritate naturæ, bene dicitur, quia pro nobis angelus iste vnum de similibus loquitur. Cum enim in cunctis operationibus fuis immesa nos virtute transcendat, in vno tamen a nobis, id est, in formæ veritate non discrepat. Per hoc pro nobis patri loquitur, per quod semetipsum nobis similem ostendit. Loqui quippe eius, vel interpellare, est ipsum se pro hominibus E hominem demonstrare. Et bene cum dixisser: [ Vnum de similibus loquitur , ] illico adiunxit: [Vt annunciet hominis aquitatem.] Quia nisi ille hominibus similis fieret, aquus homo ante Deum non appareret. Inde quippe annunciat æquitatem nostram, vnde suscipere dignatus est infirmitatem nostram. Omnes videlicet nos inimica illa persuasio in Gen. 3. a culpæ contagio ab ipía radice polluerat, nullusq. erat, qui apud Deum pro peccatoribus Rom.5. s loquens, a peccato liber appareret : quia ex eadem maxa editos æque cunctos par reatus

inuolucrat. Proinde venit ad nos vnigenitus patris: assumpsit ex nobis naturam, non perpetrans culpan. Sine peccato quippe effe debuit, qui pro peccatoribus interuenire poruisset : quia nimirum assenæ pollutionis contagia non tergeret, si propria sustineret. Bene ergo dicitur: Quia in co quòd similis apparuit, æquitatem hominis annunciauir. Intercedens enim pro peccatoribus, semetipsum iustum hominem, qui pro alijs indulgentiam mercretur, oftendit. Sequirur. S.Greg. Tom. 2. Bbbb 2

#### 844 S. Gregorij Expof. Moralis lib. XXIIII.

1. 7/m. 1. b

M Iferebitur eius, et diect: Libera eum, vt nori deßendat in corruptionem : inueni
Philips-14

M In quo i prophier. Mediano Dei et homisum, homo Chriffiuls eftusia et o'ntifferparti : Libera eum, vt nor decenda in corruptionem. Sixti tam finjer deiximus, denocrieux eff liberar hominem inturam homisus illumendo hiberara dimoninen: Es et
et authority et de liberara hominem inturam homisus illumendo hiberara dimoninen: Es et
pra videlict caro nos firmus, qui coditione nofiri retaus affringium. Sed mediatoris tam
pa videlict caro nos firmus, qui coditione nofiri retaus affringium. Sed mediatoris tam
pa videlict caro nos firmus, qui coditione nofiri retaus affringium. Sed mediatoris tam
pa videlict caro nos firmus, qui coditione nofiri retaus affringium. Sed mediatoris tam
pa videlict caro nos firmus, qui coditione nofiri retaus affringium. Sed mediatoris tam
pa videlict caro nos firmus, qui coditione nofiri retaus affringium. Sed mediatoris tam
pa videlict caro nos firmus, qui coditione nofiri retaus affringium. Sed mediatoris tam
pa videlict caro nos firmus, qui coditione nofiri retaus affringium. Sed mediatoris tam
pa videlict caro nos firmus, qui coditione nofiri retaus affringium. Sed mediatoris tam
pa videlict caro nos firmus, qui coditione nofiri retaus affringium. Sed mediatoris tam
pa videlict caro nos firmus, qui coditione nofiri retaus affringium. Sed mediatoris tam
pa videlict caro nos firmus, qui coditione nofiri retaus affringium. Sed mediatoris tam
pa videlict caro nos firmus, qui coditione nofiri retaus affringium. Sed mediatoris tam
pa videlict caro nos firmus, qui coditione nofiri retaus affringium. Sed mediatoris tam
pa videlict caro nos firmus de la compa videlict caro nos firmus de la co

par violence caro nos simus, que concione nomir reasus samingimita seu menatoria tama in aquitare liberamus, facut ples aire. Si vos finius liberanesis, vere liberamus facut ples aire. Si vos finius liberanesis, vere liberamus, la cheme de la corruptiona proximum non ignorat, ideireo ad corruptiona minimitarem fuam, effe se corruptiona proximum non ignorat, ideireo ad corruptiona intentium non defendat. Ad corruptiona eme effici mide defendered, fudia viribulu longe de a corruptiona feli udiacreta. Sed quia corruptiona proximum non ignorat, ideix viribulu longe de a corruptiona feli udiacreta. Sed quia corruptiona propropriona proproprio quanti humilitera, debes ab en microcordine liberaria vere contra corruptiona proproprio quanti humilitera, debes ab en microcordine liberaria vere contra corruptiona proproprio quanti humilitera genetica de in infirmis mergira quo in facili proprio quanti proprio quanti del del considera del cons

Exch.3.1

dictur: Quo pulchrior es defende, et dormi cum increumcifis. Omnis enim, qui foodstat teni infirmatisi use confiderare negligie, fed per clationis firthum virunsi use plortam G

attendit vinde pulchrior eff, inde defendit quia excellendo fe de fuis meritis , inde in ima

dereitus corruit, vinde gioriorium fe file fuidacium: Qui de fenden sum increumcitis dor
b. J. » mit equia in zetrana morte cum ceteris peccatoribus defeit. Quia expo homo ille humi
liter corruptioni fe profiquium effe cognositi, bene de eo dicture ± Libera eum vi non de
fendar in corruptioner vi et comagis cuadat ponaria, quo oculos ficos non auerita cul
za quia vero multa erat cuius meritis nois Dominus proficiari debutifet e vinigentius

prince procedere. Es les hen procedem pro homine filo loquesa napelus dicti.» I muni in qua

\*Philip\*\*Les\*\*

propitier ei . Ac si aperte mediator dei et hommum dicat: Quia nullus hominum fuit, qui

coram Deo interceifor iuftus pro hominibus appareret, memetipfum ad propitiandum hominibus hominem feci:et dum me hominem exhibui, in quo iuste hominibus propitiarer inueni. Et quia infirmitatem suscipiens Dominus dum poenam nostram moriendo tolerauit, corruptionem nostram resurgendo mutauit. Bene ergo iste angelus mortalitatis nostra flagella subjungit, corumo, miseretur, dicens: l'Consumpta est caro eius a fupplicijs : reuertatur ad dies adolescentia sua . In illo quippe primo homine a Deo rece-Gen. 3. d dente, repulfi a paradifi gaudiis, in hanc mortalis vitæ ærumnam cecidimus; et quam grauem culpam terpentis fuatione commitimus, poena nostræ vitionis fentimus. Huc enim lapfi nihil extra Deum nifi quo affligeremur inuenimus. Et quia per oculorum vifum carnem fecuti fumus, de ipía carne, quam præceptis Dei præpofujmus, flagellamur. In ipfa quippe quotidie gemitum, in ipfa cruciatum, in ipfa interitum patimur: vt hoc nobis mira dispositione Dominus in poenam verteret, per quod secimus culpam : nec aliunde effet interim cenfura supplicij, nisi vnde fuerat causa peccati : vt eius carnis amaritudine homo erudiretur ad vitam, cuius oblectatione superbia peruenit ad mortem. Quia ergo innumeris humanum genus carnalis vitæ supplicijs premebatur, sed redem-

prote nostro venicate, et vitia corruptionis nostra et tormenta deleta funt, dicatur de hoc redempto homino: — Quid Christie interpellante pranshir, genus humanum tentelismum termensis cansiemptum, reuersim etit adid, vante ceciderat, antequem pecceret. Caput 1111.

Onfumpra eft caro eius a fupplicijsreuerstatur ad dies adolefeenius fuuz. JA ef diece rer: Mortalitatis fius pena am quadam vertutatis fius enfendene deieftus eft reuerstatur ad dies adolefeeniis fiuz. jal eft, prioris vitz sintegriatae renouteur: ve non co manear quo lapfius eft, fed ad hot redemptus redeat, ad quod percipiendii conditus fiiti. Scripturg enim

#### In trigefimum tertium caput B. Iob.

A enim facra sæpe adolescentiam pro nouitate vitæ ponere consueuit. Vnde venienti sponfo dicitur : Adolescentulæ dilexerunt te, idest, electorum animæ gratia baptismatis re- Cant. 1. a nouatæ, quæ non in vitæ veteris vsu deficiunt, sed noui hominis conuersatione decorantur. Senectutem quippe veteris hominis inter vitia tabescentem deslebar ille, qui ait : In- Pfalm.6. ueteraui inter omnes inimicos meos. E contra alius gaudere in virtutibus admonet, dices: Lætare juuenis in adolescentia tua. Ac si diceret: Fortis quisque gaudeat in renouatione Esch. 11. d fua, id est, lætitiam suam non in vitæ veteris voluptate, sed in conversationis nouæ virtute constituat. Quia vero ad hoc nouitatis robur non nostris viribus, sed Redemptore interueniente reuocamur: pro hoc flagellato homine deprecans angelus dicat : Reuertatur ad dies adolescentiæ suæ. Et quia dum Redemptor noster patrem pro nobis interpellat,

nos quoque vitæ ptistinæ torpore discusso, ad sirim orationis accendimur, apte de hoc homine redempto subiungitur : [Deprecabitur Deum, et placabilis ei erit . ] Prius enim postulare angelum, et postmodum hominem dicit : quia nisi ante ipse Dominus per incarnationem fuam interpellans patrem, vitam nostram peteret, numquam se insensibilitas nostra ad postulanda ea, que eterna sunt, excitaret. Sed incarnationis eius præcestit oratio, vt torporis nostri euigilatio subsequatur.

Quod post labores tentationum, orationum instantiam, placato Deo serui Dei, quasi in excesso mentis suffensi, dum prasentia contemnunt, quadam de Deo sentiunt, que tamen

effars non possuns . Caput V. Via vero post tentationes, sape post immensas amaritudines meti nostra in occulto gaudio lux veritatis erupit : bene de hoc tentato homine et deprecate subiungitur : [Et videbit faciom eius in iubilo.] Superius dictum est quo modo Deus innotescendo afficit:nunc vero dicitur, quo modo dum innotescit exhilarat . Aliter enim quisque compungitur, cum interna intuens, malorum fuorum pauore terretur: aliter vero compungitur, cum gaudia superna conspiciens, spe quadam et securitate roboratur. Illa compunctio afficientes et triftes, hac vero latas lacrymas mouet. Iubilum namque dicitur, quando ineffabile gaudium mente concipitur, quod nec abscondi possit, nec sermonibus aperiri: ettam quibusdam motibus proditur, quamuis nullis proprietatibus exprimatur. Vnde Dauid propheta intuens electorum animas tantum gaudium mente concipere, quant um fermone non valet aperire, ait: Beatus populus, qui scit iubilationem : Nom enim ait, qui Pfalm. 88, loquitur: fed, qui scit: quia sciri quidem iubilatio intellectu potest, sed dicto exprimi non potest. Sentirur per illa quippe, quod vitra sensum est. Et cum vix ad hoc contemplandu D sufficiat conscientia sentientis, quo modo ad hoc exprimendum sufficiat lingua dicentis? Quia ergo cordibus nostris lux se veritatis insinuans, modo districtam institia prætendendo contrifat, modo interna gaudia aperiendo lætificat, post tentationum amaritudines,

post eri bulationum luctus, apre subiungitur : [ Videbit faciem eius in iubilo . ] Menti enim nostre de consideratione cacitatis sue prius ignis tribulationis immittitur, vt omnis vitiorum ærugo concremetur: et tunc mundatis oculis cordis, illa lætitia patriæ cæleftis aperitur, ve prius purgemus lugendo, quod fecimus, et postmodum manifestius contemplemus per gaudia, quod quæramus. Prius a mentis acie exurente triftitia interpolita malorum caligo detergitur: et tunc resplendente raptim coruscatione incircumscripti luminis illufiratur. Quo vicumque conspecto in gaudio cuiusda seueritatis absorbetur: et quasi post defectum vitæ præsentis vitra se rapta, in quadam nouitate aliquo modo recreatur. Ibi mens ex immenso fonte infusione superni roris aspergitur : ibi non se sufficere ad id, ad quod rapta est contemplatur, et veritatem sentiendo, videt, quia quanta est ipsa veritas, non videt. Cui veritati tanto magis fe longe existimat, quanto magis appropinquat: quia nisi illam vecumque conspiceret, nequaquam cam conspicere se non posse sentiret. Adnifus ergo animi, dum in illam intenditur, immensitatis eius coruscante circumflantia re- 2 . 14 .60 uer beratur. Ipía quippe cuncta implens, cuncta circumflat: et ideireo mens nostra nequaquam se ad comprehendedam incircumscriptă circumstantiam dilatat : quia eam inopia fuz circumscriptionis angustat. Vnde et ad semeripsam citius labitur, et prospectis quasi quibusdam veritatis vestigijs, ad sua ima reuocatur. Hæc ipsa tamen per contemplationem facta non solida et permanens visio: sed, vt ita dixerim, quasi quædam visionis imitatio, Dei facies dicitur. Quia enim per faciem quemlibet agnoscimus, non immerito cogaitionem Dei, faciemeius vocamus. Vnde Iacob postquam cum angelo luctatus est, ait: S.Greg. Tom.2.

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXIIII. 846

Vidi Dominum facie ad faciem . Ac fi diceret : Cognoui Dominum, quia me cognoscere A Gen. 32. 2 ipse dignatus est. Quam cognitionem plenissime fieri Paulustestatur in fine, dicens : 1.Cer.13.d

Mat. 6. b

Pen. 2. 6

Ibid.

1.Cor. 2. 4

Tunc cognoscam sicut et cognitus sum. Quia ergo post laborum certamina, post tetationum fluctus sæpe in excessu anima suspenditur, vt cognitionem diuinæ præsentiæ contempletur, quam tamen præsentiam et sentire possit, et explere non possit : recte post tot labores de hoc renrato homine dicitur : [Videbit faciem eius in iubilo . ] Quia vero vnufquisque quanto amplius cælestia contemplatur, tanto magis a terrena operatione corrigitur: bene post gratiam contemplationis, iustitiam subdidit operationis, dicens: [ Et reddet homini iultitiam fuam . ] luftitia noftra dicitur, non quæ ex noftro noftra eft, fed quæ divina largitate fit nostra: ficut in dominica otatione dicimus; Panem nostrum quotidianum da nobishodie. Ecce et nostrum dicimus: et tamen, ve detur oramus. Noster quippe fit, cum accipitur, qui tamen Dei eft: quia ab illo datur. Et Dei ergo eft ex mu- B

nere, et noster fit veraciter per acceptionem. Ita ergo hoc loco homini suam iustitiam Dominus reddit: non quam ex femetipfo habuit, fed quam conditus, vt haberet accepit, et in qua lapfus perseucrare noluit. Illam ergo iustitiam reddet Deus homini, ad quam conditus fuit, vt inhærere Deo libeat, vt minacem eius sententiam pertimescat, vt serpentiscallidi blandisiam promissionibus non credat. Quod enim in paradiso egit, hoc quotidie antiquus hostis agere non desistit. Verba quippe Dei de cordibus hominum molitur euellere, atque in eis ficta promissionis sua blandimenta radicare: quotidie hoc, quod Deus minatur, leuigat, et ad hoc credendum, quod falfum promittit, inuitat. Falfo enim pollicetur temporalia, vt mentibus hominum ea fupplicia leuiget, quæ Deus minatur æterna. Nam cum præfentis vitæ gloriam spondet, quid aliud dicit, quam gustate et eritis 1bid.

ficut dij? Ac si aperte dicat : Temporalem concupifcentiam tangite, et in hoc mundo G fublimes apparete. Et cum timorem diuinæ fententiæ amouere conatur : quid aliud loquitur, quam id, quod primis hominibus dixit : Cur præcepit vobis Deus, vt non comederetis de omni ligno paradifi? Sed quia diuino munere redemptus homo iuftitiam recepit, quam dudum conditus amisit, tobustiorem se iam contra blandimenta callidæ persuasionisexercet; quia experimento didicit quantum obediens effe debeat pracepto. Et quem tunc culpa duxit ad poenam, nunc poena fua restringit a culpa: vt tanto magis delinquere metuat, quanto cogente supplicio et ipse iam, quod perpetrauit, accusat. Vnde et fequitur :

Quod qui fanttorum patrum exempla respicit , corum comparatione se inferiorem cognofcis. Caput VI.

R Espiciet homines, et dicet: Peccaui. ] Sed peccatorem se non cognoscezet, si iusti-tiam non haberet. Nemo quippe tortitudinem suam, nisi cum rectus esse coeperit, deprehendit. Nam qui omnino peruerfus est, neque hoc potest videre, quod est. Qui vero peccatorem se intelligit, iam ex parte aliqua iustus esse inchoauit, atque id, quod non iustus fecerat, ex eo, quòd iustus est, accusat. Qua accusatione sua Deo inhærere inchoat, dum rectum contra se iudicium proferens, hoc in se, quod illi sentit displicere, condemnat . Recepta ergo inflitia fua dicit homo ifte : Peccaui . Et notandum, quod præmittitur : Respiciet homines . et tunc deinde subiungitur : Et dicet: Peccaui . Ideo enim nonnulli peccasse se nesciunt, quia homines non attendunt. Nam si considerarent homines, citius agnoscerent quantum peccando infra homines cecidissent. Et quamuis scriptura sacra aliquando homines ponere folcat humana fapientes, ficur ait Apostolus: Cum enim sit inter vos zelus et contentio, nonne carnales eftis? et paulo post subijeit, dicens: Nonne homines estis ? Nonnumquam tamen homines dicit cos, quos a bestijs ratio distinguit, id

est, quos non atteri bestiali passionum motu demonstrat. Quibus per Prophetam Domi-Ezech. 34. g nus dicit : Vos autem greges pascuæ meæ homines estis : quia illos nimirum Dominus pascit, quos voluptas carnis iumentorum more non afficit. At contra hi, qui carnali affe-

chioni fuccumbunt, non iam homines, sed iumenta nominantur: sicut de quibusdam, qui lobel. 1. d in peccato fuo moriuntut, per Prophetam dicitur: Computruerunt iumenta in stercore fuo. Iumenta quippe in ftercore fuo computrescere, est carnales homines in fœtore luxuriæ vitam finire. Non enim effe homines, fed jumenta declarantur: de quibus per Propheram dicitur: Vnuíquifque ad vxorem proximi fui hinniebat. Et de quibus Propheta Hier. s. . E

alius dicit: Vt carnes alinorum, carnes corum: et fluxus equorum, fluxus corum. Vnde Ezech.13.6

et per Dauid dicitur: Homo cum in honore effet, non intellexit, comparatus est iumentis Pfalm. 48. infipientibus, et similis factus est illis. Cum ergo vocentur homines hi, qui iustitia ratione fuffulti funt : et irrationabilia iumenta nominetur hi, qui carnali delectationi deferuiunt: recte de hoc poenitente dicitur: [ Respiciet homines, et dicet : Peccaui. ] Ac si dicatur. : Sanctorum virorum exempla conspicit, atque corum comparatione se pensans, iniquum se esse deprehendit. Qui enim plenissime intelligere appetit qualisest, tales nimirum debet conspicere, qualis non est: vt ex bonorum forma metiatur, quanto ipse deserto bono deformis est. Ex his quippe, quibus plenissime bona assunt, perpendit recte, quæ sibi minus funt : atque in illorum pulchritudine conspicit foeditatem suam , quam in semetipso, et potest perpeti, et sentire non potest. Lucem namque debet conspicere, qui vult de tenebris judicare, vt in illa videat quid de tenebris æstimet, per quas videre præpeditur.

B Peccator namque si incognita vita iustorum semeripsium conspicit, peccatorem se nullatenus comprehendit. Videre enim fe non poteft, quia fulgorem lucis nesciens, cum semetinfum conspicit, quid aliud, quam tenebras attendit? Iustorum ergo debemus vitam confoicere, vt fubtiliter deprehendamus nostram. Illorum videlicet ipecies, quasi quadam forma nobis imitanda proponitur: quia viua lectio est vita bonorum. Vnde et non immerito isdem jufti in facro eloquio libri nominantur, ficut feriptum eft: Libri aperti funt, et 4006.10. alius liber apertus est, qui est vite, et iudicati funt mortui ex his, que scripta erant in libris. Liber namque vite est ipsa visio aduenientis iudicis. In quo, quasi scriptum est omne mandatum: quia quifquis cum viderit, mox teste conscientia quidquid non fecit, intelligit. Libri etiam aperti referuntur: quia iustorum tune vita conspicitur, in quibus mandara cæleflia opere impressa cernuntur. Et iudicati sunt mortui ex his, que scripta erant in libris :

C quia in oftenfa vita inforum, quasi in expansione librorum legunt bonum, quod agere pfi noluerunt, atque ex corum, qui fecerunt, comparatione damnantur. Ne ergo vnufquisque tune videns eos, quod non fecit defleatsnune in eis, quòd imitetur attendat. Quod quidem facere electi non ceffant. Meliorem namque vitam confiderant, et deterioris vius conversationem mutant. Vnde sponsi voce fanctæ Ecclesiæ in Canticis Canticorum dicitur: Duo vbera tua ficut duo hinnuli caprez gemelli, qui pascuntur in lilijs, donec aspiret dies , et inclinentur vmbræ. Quæ enim funt duo vbera , nifi ex Iudæa, ac gentilitate Can. 4.8 veniens veerque populus, qui in fanctæ Ecclesiæ corpore per intentionem sapientiæ arcano est cordis infixus? Ex quo populo hi, qui electi sunt, ideireo caprez hinnulis comparantur, quia per humilitatem quidem paruos fefe, ac peccatores intelligunt, sed eis per charitatem currentibus, si qua obstacula de impedimento temporalitatis obuiant, transcunt, et D daris contemplationis saltibus ad superna transcendunt . Qui vt hæc agant, præcedetium fanctorum exempla conspiciunt . Vnde, et in lilijs pasci referuntur . Quid enim per lilia, nifi illorum vita declaratur, qui veraciter dicunt : Christi bonus odor sumus Deo? Electi 2. Corist. 2. d ergo, vt assequi summa præualeant, conspecta odorifera, et candida iustorum vita, sa-

tiantur. Iam quidem videre Dominum fitiunt, iam de eius contemplatione fatiari chari-

tatis æstibus inardescunt. Sed quia in hac vita positi, necdum valent, per præcedentium interim patrum exempla pascuntur. Vnde et apte illic tempus de ipso liliorum pastu disfinitur, dum dicitur: Donec aspiret dies, et inclinetur vmbræ. Tamdiu quippe refici iustorum exemplis indigemus, donec præfentis mortalitatis ymbras, æterno die afpirante, transeamus. Cum enim huius teporalitatis vmbra, transacta hac mortalitate, fuerit inclinata, quia ipfius diei internum lumen cernimus, nequaquam iam appetimus, vt ad amo-E rem eius per alioru exempla flagremus. Nunc aute,quia necdum eum intueri possumus, fummopere necesse est, vt corum, qui illu perfecte secuti sunt, cospectis actionibus incitemur. Intucamur ergo, quam pulchra est agilitas sequentili, et videamus, quam turpis sit hebetudo pigrorum. Statim namque, vt bene agentiti gesta respicimus, nosmetiplos confusione intima vleiscente iudicamus: mox verecundia mentem concutit, mox iuste sauiens reatus addicit, et vehementer hocetiam displicet, quod adhuc fortalle turpiter libet. Vnde per Ezechielem dicitur: Fili hominis oftende domui Ifrael templum, vt con- Ezech.14.0 fundantur ab iniquitatibus fuis, et metiantur fabricam, et erubescant ex omnibus, quæ fecerunt. Templum quippe Dei filijs Ifrael ad confusionem oftending, quando vniuscuiusque iusti anima, quam inspirando Deus inhabitat, quanta sanctitate sulgeat, ad confulionem fuam peccatoribus demonstratur : vr in illa bonum, quod negligunt, videant, et in scipsis malum, quod operantur, erubescant. Metiri vero fabricam, est pensare subtiliter 1.01. 1975

No. of Lots

iustorum

#### 848 S.Gregorij Expos. Moralis Lib. XXIIII.

justorum vitam. Sed dum metimur fabricam necesse est, vtex cunctis, que facimus eru- A bescamus: quia bonorum vitam quanto subtilius pensando discutimus, tanto seuerius in nobis omnia inique gesta reprobamus. Bene autem Prophetæ dicitur, vt ostendar templum. Quia enim iustorum rectitudinem considerare peccator dissimular, saltem hanc ex voce prædicantis agnoscat. Templum quippe peccatoribus ostendere, est sponte sua considerare nolentibus rectorum opera narrare. Quia iraque, ficut diximus, perduci ad fumma desiderant, semper necesse est, vt meliorum profectibus intendant : quatenus tanto districtius in se culpas indicent, quanto in illis altius, quod admirentur, vident. Sed 2. Cor. 13.b quid ista de peccantibus dicimus, cum ipsos quoque operatores institiz ranta prouchi difoenfatione videamus? Alius namque donum scientiæ accipit; et tamen ad virtutem miræ abstinentiæ non pertingit. Alius magna abstinentiæ virtute accingitur: nec tamen in fumma scientia contemplatione dilatatur. Alius per prophetia spiritum valet B omnia ventura pranoscere: sed tamen per curationis gratiam non valet prasentis molestiæ mala subseuare. Alius per curationis gratiam mala præsentis molestiæ subseuar : fed tamen quia prophetiæ spiritum non habet, quid sequatur, ignorat. Alius indigentibus multa iam propria largiri poteft : sed ramen iniuste agentibus obuiare libere non poteft. Alius iniuste agentibus audacter pro Deo obuiat : sed ramen indigentibus, qua habet tribuere omnia recufat. Alius iam et abotiofo se sermone restringens, lingua lasciuiam superat : sed ramen adhuc insurgentes iræ stimulos persecte non calcat. Alius insurgentem iram iam perfecte edomat: fed tamen adhue linguam in lætitiam relaxat. Quid eft hoc, quòd iste eo bono indiget, quo alius pollet: et ille cum multis polleat, abunde alijs bonum adesse considerat, quod sibi deesse suspirat ? nisi quòd mira nobiscum dispensatione agitur, vt per hoc, quod alter habet, et iste non habet, vnus altero melior ostendatur: C quatenus tanto ardentius ad humilitatem quisque proficiat, quanto ex bonis, qua non habet, inferiorem se habentibus pensat. Sicq. fit, ve dum ille in isto, arque hic in illo refpicit, quod admiretur, diffincta bona et ab alritudine elationis reprimant, et ad fludium protectus accendant : Magna namque folicitudine ad curam nostræ meliorationis accingimur, quando id virturis in alijs cernimus, quod non habemus. Vnde Ezechiel propheta, cum volantia animalia descriptifict, adjunxit : Et audiui post me vocem com-Ezéch.3.e motionis magnæ, benedicta gloria Domini de loco functo fuo: et vocem alarum animalium percurientium alteram ad alteram. Quid namque alas animalium, nifi virtutes debemus fentire fanctorum.? Oui dum terrena despiciunt, ad exelestia volando fubleuantur. Vnde recte etiam per Ifaiam dicitur.: Qui confidunt in Domino, mura-II. 1fa. 40. g bunt fortitudinem, affument pennas ve aquila. Volantia itaque animalia alis fuis fe D vicissim feriunt : quia fanctorum mentes in eo; quod superna appetunt, consideratis inuih a.1" ). cem alternis virtutibus excitantur. Ala enim fua me percutit, qui exemplo fanchitatis propria me ad melius accendit. Et ala mea vicinum animal ferio, fi aliquando alteri opus bonum , quod imitetur oftendo. Sed quia fanctorum viram fignificari iffis animalibus dicimus, liber in ipio volatu apimalium oculos memis attollere, et quanta vicifiim alarum percussione se excitent subrili consideratione pensare's Paulus namque; cum ceterorum fanctorum folicirudinem in prædicatione robustus laborando trouscenderer, vt ab elatione fe premeret, et vires fuas in humilitatis gremio nutriret, crudelitatis fua antique non immemor, Apostolorum omnium innocentiam contemplatus, ait : Ego 1. Cor. 15. b enim fum minimus Apoffolorum, qui non firm dignus vocari Apoffolus; quia perfecutus fum Ecclefiam Dei. Et tamen corundem omnium Apostolorum primus, quasi acce- E pri principatus oblitus, ac fi minus ipfe aliquid faperet, in Paulo fapientiam miratur, dicens: Sicut et chariffirmus frater nofter Paulus fecundum datam fibi fapientiam feripfit vobis, ficut et in omnibus epistolis, loquens in eis de his; in quibus sunt quadam difficilia intellectu. Ecce Paulus in Apostolis miratur innocentiam, ecce Apostolorum prin--ceps miratur in Paulo sapientiam. Quid eft hoc, miliquod sancti viri, dum virtutum 2.5.1. 23 confideratione vicifilm fibi alios praferunt, volantia animalia alarum percufione fe tangunt i vt eo ad volatum fe altius excitent , quo humilius alter in altero, quod admi--retur vider . Hinc itaque colligendum eft quanta debemus folicitudine meliorum vi--tam conspicere nos, qui in infirmis sacemus, si et hi, qui iam santa sanctitate sublimes funt ; ve per humilitatis greffus ad maiora proficiant , adhic quærum in ahis , quod imisantes admirentur . Sed hac seprobi nesciune: quia mentis oculos semper in infimis premunt,

intuenda semper deteriorum exempla vertuntur. Neque enim corum vitam considerant, quibus se humiliando postponant, sed quibus superbiendo se præferant. Deteriores name que respiciune, quibus meliores se esse gloriantur, et ideireo proficere ad meliora non posfunt: quia hoc fibi fufficere æftimant, quod pessimos antecedunts. O miseri, viam pergunt, et in terga respiciunt. Per spem quidem, quasi ante se pedem proserunt, sed per confiderationem prayorum hominum post se oculos tendunt. Recti videri appetunt, sed ad inueniendum se tortam regulam sumunt . Si enim semetipsos quales sunt cognoscere appetunt, non deteriorum confpicere, fed meliorum exempla debuerant. Ideirco ergo peccatores se esse non intelligunt, quia homines non attendunt. Nam si homines attenderent, quantum peccando diftarent a bonis hominibus, inuenirent. De hoc ergo poeniten-B te, qui idcirco bonorum exempla confiderat, vt fibimetipfi quantum a bono recessit innotescat, bene dicirur : [ Respicier homines, et dicet : Peccaui, et vere deliqui , et vt eram dignus non recepi . ] Peccatores se esse plerumque consitentur etiam, qui se peccasse non credunt. Nam sæpe contingit, vt passim se homines iniquos esse fareantur, sed cum peccata sua veraciter alijs arguentibus audiunt, desendunt se summopere, atque innocentes videri conantur. Vnuíquifque ergo cum talis est, si deliquisse se dicir, vere non dicit:quipe pe qui peccatorem fe non ex cordis intimo, sed verbotenus asserit. Quia enim scriptum eft: Iustus in principio accusator eft sui: Iste de confessione peccati ornari voluit, non hus Pron. 18. 6

miliari, per accufationem fuam humilis appetijt videri, non esse. Nam si consitendo pec-

catum esse humilis veraciter appeteret, de perpetratione peccati arguentes se alios non impugnaret. Itaque iuftus vitam fuam iudicans, per exempla meliorum ex corde intimo C cognofeir fe elle, quod dicit . Ait enim : [ Peccaui, et vere deliqui : ] atque de coipfo, quod tolerat flagello subiungit : [Et vt eram dignus non recepi . ] V nusquisque enim in flagello positus, minus adhuc peccata sua considerat, si vel tantum, vel amplius se percussum, quam merebatur existimat. Iste autem, quia quanto maiorum exempla considerat, tanto districtioni examinatione se pensar, minus se percussum, quam merchatur agnoscit : quia in illorum iustitia conspicit, quam grauis sibi culpa fuerit, quod errauit, et idcirco hoc quod patitur, districtum esse non sentit, quia districte nouit pensare, quòd secit. Valde autem facile eft, vt peccatorem fe quifque, cum nihil pro peccato fuo patitur, fateaturas Secure videlicet iniquos nos dicimus, cum vindictam nulla de iniquitate fentimus. Nam peccatores nos quide in tranquillitate loquimur, fed cum de peccatis ipsis flagello interueniente corripimur, murmuramus. Pœna ergo nos interrogat, si veraciter cognoscimus D culpam. Vir itaque iuftus, quia culpam fuam districte considerat, etiam in flagello positus dicat : [Et vt dignus eram non recepi.] Sequitur : [Liberauit enim animam fua, ne pergeret in interitum .] Quia præueniète diuina gratia in operatione bona nostrum liberum

a 4.7513 1.Cor. 15. d

nientem Dei gratiam, etiam ipfe per liberum arbitrium fuerat subsecutus, apte subiungit; Mecum: vt et diuino muneri non effet ingratus, et tamé a merito liberi arbitrij non rema-2542 4.4 nerer extraneus. De hoc aute, qui liberatori fuo semetipsum cognoscendo consensit, recte dicit: Liberauit animam fuam, ne pergeret in interitum . Sequitur: [Sed viuens lucem videret . ] Lucem scilicet veritatis, quam corde mortuus videre non posset. Vel etiam certe, quia Dominus dixit: Ego sum lux mundi: videbunt lucem etiam mortui, quando omnes 104n. 8. b iniusti euro venire ad iudicium in humanitatis sorma conspexerint. Sed viues tune lucem 🛭 🗛 . 25. 6 respicit, qui liberis oculis cordis in forma cum diuinitatis attendit . Sequitur:

arbitrium fequimur, no smetipsi nos liberare dicimur, qui liberanti nos Domino consenti-

mus. Vnde Paulus, cum diceret: Abundantius illis omnibus laboraui: ne labores suos sibi

tribuisse videret, illico adiunxit: Non auté ego, sed gratia Dei mecum. Quia enim praue-

Quod illa tentationum genera, qua numerata funt, operatur Deus in nobis, ot labore connerfionis, es pronocatione tentationis, et timore mortis attriti purgemur, et post amaritudines gandia Subsequantur .

T.A.c omnia operatur Deus tribus vicibus per fingulos. ] De hoc tentato flagella-1 toq. homine dictum superius suerat : Abominabilis ei sit in vita sua panis, et approinquauit corruptioni anima eius, et vita illius mortiferis. Inferius vero fubnexum eft: Deprecabitur Deum, et placabilis ei erit, et videbit faciem eius in iubilo, et liberauit ani mam fuarm, ne pergerer in interitum, fed viuens lucem videret. In his itaque iam collectis coaceruacoacernatisq. fententijs,et supra mæror amarkudinis, et infra subiuncha eft lætitia securi. tatis, moxq. post hac, dicitur: Hac omnia operatur Deus tribus vicibus per singulos. Ac fi diceret: Ouod femel de vno dixi, hoc tribus vicibus per fingulos agitur. Sed folerter intuendum est, quæ tres istæ vices sint, quibus vnusquisque homo anxietate mæroris afficitur, et post marorem protinus ad securitatem latitia reuocatur. Id enim superius, sicut iam dixi, narrauerar, quod et grauis prius mæror afficit, et magna postmodum lætitia. attollit. Igitur fi vigilanter intendimus has tres vices mæroris, er lætitiæ in vnjufcujufque electi animo istis a liernari modis inuenimus, id est, conuersione, tentatione, et morte. În prima quippe, quam diximus conuerfionis vice, grauis mæror est, cu sua vnusquisque peccata confiderans, curarum secularium vult compedes rumpere, et viam Dei per spatium fecura conversationis ambulare: desideriorum temporalium onus grave abijeere, et lene iugum Domini libera seruitute portare. Cogitanti enim ista,occurrir illa familiaris fua delectatio carnalis, qua inucrerata dudum, quanto cum diutius tenuit, tanto arctius aftringir, atque a se tardius abire permittit. Et quis ibi mæror, quæ anxietas cordis, quando hine spiritus vocat, hine caro reuocat: hine amor nouz conuer sationis inuitat, hine vsus vetusta peruersitatis impugnat : hinc desiderio ad calestem patriam flagrat, et hinc in semetipso carnalem concupiscentiam tolerat, que eum etiam aliquo modo inuitum delectat ? Recte ergo de hoc amarescente homine dici potest: Abominabilis ei fir in vita sua panis, et appropinquauit corruptioni anima eius, et vita illius mortiferis - Sed quia diuina gratia diu nos istis difficultatibus affici non permittit, ruptis peccatorum nostrorum vinculis citius nos ad libertatem noux conucrfationis confolando perducit, et pracedentem tristitiam subsequens lætitia refouet: ita vt conuersi vniuscuiusque animus co magis ad votum fuum perueniendo gaudear, quo magis se pro illo meminit laborando doluisse. Fir cordi immensa lætitia: quia ei, quem desiderat, iam per spem securitatis propinquat, ve recte de hoc dici debeat. Deprecabitur Deum, et placabilisei erit, et videbit faciem eius in iubilo, vel certe liberauit animam fuam, ne pergeret in interitum, fed viuens lucem videret. At ne conuerfus quifque iam fanctum fe effe credat, et quem mæroris pugna superare non valuit, ne ipsa postmodum securitas sternat, dispensante Deo permittitur, vt post conversionem suam tentationum stimulis fatigetur. Iam quidem per conversionem rubrum mare transitum est, sed adhuc in æremo viræ præsentis ante faciem holles occurrunt. Iam peccata præterira velut extinctos Ægyptios post terga relinquimus, sed adhuc nocentia vitia, quasi alij hostes obuiant, vt ad terram promissionis pergentibus coeptum irer intercludant. Jam priores culpæ, velut insequentes aduerfarij fola diuina virtute proftratæ funt, fed tentationum ftimuli, quafi hostes D. alij contra faciem veniunt, qui et cum nostro labore superentur. Conuersio videlicet securitatem parit, mater autem neg ligentiæ folet esse securitas. Ne ergo securitas negligentiam generet, scriptum est: Fili accedens ad seruiturem Dei, sta in institua et timore, et præpara animam tuam ad tentationem. Non enim ait ad requiem, fed tentarionem.

Eccli.2. a

quia hostis noster adhuc in hac vita nos positos, quanto magis nos sibi rebellare conspicit, tanto amplius expugnare contedir. Eos enim pulfare negligit, quos quieto iure possidere se sentit. Contra nos vero eo vehemetius incitatur, quo ex corde nostro, quasi ex iure propriæ habitationis expellitur. Hoc enim in seipso Dominus sub quadam di spensarione figurauit, qui diabolum non nisi post baptisma se tentare permisit, vt signum nobis quoddam futura conuerfionis innueret, quod membra eius postquam ad Deum proficerent, tunc acriores tentarionum infidias tolerarent. Post primam igitur vicem maroris, atque latitia, quam vnuíquifque per fludium conuerfionis agnofcit, hac fecunda fuboritur : quia ne securitatis negligentia dissoluatur, impulsu tentationis afficitur. Er quidem quisque in ipso conversionis initio magna plerumque excipitur dulcedine consolationis, sed durum laborem postmodum experitur probationis. Tres quippe modi sunt conuerforum, inchoatio, medictas, atque perfectio. In inchoatione autem inueniune blandimenra dulcedinis, in medio quoque tempore certamina tentationis, ad extremum vero perfectionem plenitudinis. Prius ergo illos dulcia fuscipiunt, que confolentur, postmodum amara, quæ exerceant, et tunc demum suauia atque sublimia, quæ confirment. Nam et sponsam suam vir quisque prius dulcibus blandimentis fouet,

quam ramen iam coniunctam afperis increpationibus probat, probatam vero fecuris cogitationibus possidet. Vnde et plebs straelitica, cum despondente se Deo ad sacras

mentis

mentis nuptias ex Ægypto vocaretur, quali arrarum vice prius accepit blandimenta signorum: coniuncta autem probationibus exercetur in eremo, probata vero in repromissionis terra virtutis plenitudine confirmatur. Ante igitur in miraculis degustauit, quod appeteret, postmodum in labore tentata est, si custodire nouerit, quod gustasset. Ad extremum quoque plenius accipere meruit, quod laboribus probata custodiuit. Ita ergo vitam vniuscuiusque conuersi, et inchoatio blanda permulcet, et aspera medietas probat, et plena post perfectio roborat. Nam sæpe conuersi quique in ipso adhuc aditu inchoationis fue, vel tranquillitatem pacatiffimam carnis, vel dona prophetia, vel 1.Cor. 12. 6 prædicamenta doctrinæ, vel fignorum miracula, vel gratiam curationis accipiunt : post hac autem duris tentationum probationibus fatigantur, a quibus tentationibus adhuc, cum inciperent, valde liberos se esse crediderunt. Quod diuine gratie dispensarione

B agitur, ne in inchoatione sua tentationum asperitate frangantur: quia si corum initia amaritudo tentationis exciperet, tam facile ad ea, quæ reliquerant redirent, quam nec longius discesserant: nam contemptis prius virijs, quasi iuxta positis replicarentur. Vnde et scriptum est: Cum emissiet Pharao populum, non cos duxir Dominus per Exed. 13. d viam terra Philishim, que vicina est, reputans ne forte poeniteret eum, si vidisset aduerfum se bella consurgere, et reuerteretur in Ægyptum. Ex Ægypto itaque excuntibus e vicino bella subtrahuntur: quia derelinquentibus sæculum, quædam prius tranquillitas oftenditur: ne in ipfa fua teneritudine, atque inchoatione turbati, ad hoc territi redeant, quod euaserunt. Prius ergo suauitatem securitatis sentiunt : prius pacis quiete nutriuntur: post cognitam vero dulcedinem, tanto iam tolerabilius tentationum certami-

na fustinent, quanto in Deo altius cognouere, quod ament. Vnde et Petrus prius in mon- Mare. 9. a C tem ducitur, prius claritatem transfigurationis dominica contemplatur : et tunc demum Mat, 16. g tentari ancilla interrogante permittitur, vt per tentationem factus fibi ex infirmitate confeius, ad illud flendo, et amando recurreret, quod vidiflet : et cum eum timoris vnda Mat. 14 d in peccati pelagus raperet, effet prioris dulcedinis anchora, qua retineret. Sape etenim tam diutina funt tentationum certamina, quam longa inchoationum fuerant blandimenta. Sæpe vero maius datur in inchoatione dulcedinis, minus autem in labore probationis. Sape minus in inchoatione dulcedints, maius in labore probationis. Numquam vero laborem tentationis dispar sequitur perfectio firmitatis: quia iuxta summam centaminis remuneratur quisque plenitudine perfectionis. Plerumque autem in eo quisque conuerfus labitur, quod dum quibufdam donis gratize dulcedine inchoationis excipitur, confirmationem accepisse se perfectionis arbitratur, et plenitudinis consummationem D aftimat, que adhuc blandimenta effe inchoationis ignorat. Vinde fit, ve dum fubita

tentationis procella tangitur, despectum se Deo et perditum suspicetur. Qui si inchoationi fuæ non passim crederet, adhuc in prosperis positus, mentem ad aduersa præpararet, et vitijs venientibus postmodum, tam firmius resisteret, quam ca etiam fagacius præuidisset. Quæ quidem tranquillius si præuidet tolerat. Eorum tamen omnino certamina, etiam fi prauideat, non declinat: quia curfus nostri itineris nequaquam peragitur fine puluere tentationis. Plerumque autem conuerfus quifque talibus tentationum stimulis agitarur, qualibus ante conucrsionis gratiam numquam pulsatum se esse reminiscitur: non quia tunc hac eadem radix tentationis deerat, sed quia non apparebac. Humanus quippe animus multis cogitationibus occupatus eft, fæpe fibimetipfi aliquo modo manet incognitus, vt omnino, quod tolerat, nesciat: quia dum per multa spargitur ab interna sui cognitione remouetur. Si autem Deo vacare appetat, et ramos multimode cogitationis abscindat, tunc libere conspicit, quod de intima radice carnis procedit ... Carduus namque si nascatur in via , itinerantium pedibus teritur, atque ipso viu transeuntium eius superficies ne appareat, confringitur. Sed quamuis desuper fru-Bificantes spina non appareant, subter tamen radix occulta perdurat. Si autem eum transeuntium pedes terere, et calcare ceffauerint, mox in superficiem surgendo progreditur, et per spinam prodit in publicum, quidquid in radice viuebat occultum. Ita et in corde facularium fape occulta quadam tentationum radix non facile apparet exurge-

serar, nullus cogitationum tumultus premat, tune quod occultum latebat agnoscitur,

re : quia velut in via actionum fita, transeuntium teritur pede cogitationum, et per innumeras curas, quali multis itinerantibus premitur, ne videatur. Si autem per conuerfionis gratiam a via cordis curarum turba remouetur, vt nulla actionum infolentia con-

#### 852 S. Gregorij Expos. Moralis lib. XXIIII.

tune de radice vitiorum pungit libere spina tentationum. Contra quam bene viuentis A manu agitur, vt inquantum poteft fieri, non tegatur occulta, fed radicitus eucliatur. Quod donec fiat, vnjuscuiusque conuersi animum ita hac spina conturbat, vt sepe percussione subita pene superari se sentiat, ciusq. vulnus medullitus inflictum exitialiter. pertimescat. Plerumque vero ipsi tentationum stimuli dum in vsum veniunt , dila-15. tantur, et non quidem acriores, sed longiores existunt. Minus autem dolent, sed magis inficiunt : quia dum menti diutius adhærent, tanto fiunt minus pauendi, quanto magis affueti. Inter hac ergo depressa mens huc illneq. distenditur, et multiplicibus tentationum æstibus dissipatur, et sæpe hinc inde prouocata, cui tentanti vitio obujet, vel quod primum impugnet, ignorat. Vnde plerumque euenit, et dum nimis infurgentia vitia. cruciant, dum repugnantis animum jamiamo, quali in la plum desperationis inclinant, conversus quisque hanc ipsam sublimitatis viam, quam sibi ad remedium eligit, expaue- B feat, et quafi in fummo eductus titubat, qui in imo folidius flabac. Ita vero circumfrementibus tentationum motibus angustatur, vt recte de eo dici debeat : Abominabilis ei fit in vita fua panis, et animæ illius cibus ante defiderabilis. Vel certe: Appropinquauit corruptioni anima eius, et vita illius mortiferis. Sed quia misercors Deus probari nos permittit tentationibus, non reprobari sieut scriptum est : Fidelis autem Deus, qui non 1.Cer.10.6 patitur vos tentari supra id . quod potestis, sed faciet cum tentatione etiam prouentum, vt possitis sustinere: citius nobis consolationis ope succurrit, et surgentes tentationum fimulos mitigat, impugnantesq. fe cogitationu motus interna pace tranquillat. Moxq. anima immensam de spe cælesti letitiam percipit, dum deuictum malum respicit, quod tolerauit; vt jure de hoc tentato liberatoq, homine dici debeat : Videbit faciem eius in iubilo : et Liberauit animam fuam ne pergeret in interitum, fed viuens lucem videret. Iftis C itaque duabus vicibus, id eft, conuertionis et probationis, per mærorem letitiamq. tranfactis, superest tertia, cuius et mærorem adhuc sustineat, et gaudia consequatur. Post conuerfionis namque certamina., post probationis arumnam, restat adine dura tentatio: quia venire non potest ad perfecta gaudia libertatis, nisi prius debitum soluerit humana conditionis. Conuerfus autem quisque sibi caute solicitus, tacite secum considerare non ceffat : aternus iudex, quam districtus adueniat suumq. terminum quotidie prospicit, et ante seueritatem tanta iuflitia , quas rationes vita fua fit positurus attendir . Etsi cun-Aa praua opera, que intelligere potuit, deuitauits venturus tamen coram districto indice illa magis, que in semetipio non intelligit, pertimescit, Quis enim considerare valeat. quanta mala per momenta temporum ipfis inconflantibus cogitationum motibus perpetrainus? Facile estenim opera peruersa vitare, sed nimis difficile est abillicita cognatio- D ne cor tergere. Et tamen scriptum est: Væ vobis qui cogitatis inutile. Et rursum: In die Mich. 2. 4 cum judicabit Dominus occulta hominum. Qui etia pra milit: Inter se inuicem cogitatio-Rom. 1. 6 num accusantium, aut etiam defendentium . Et rursum: Labia dolosa in corde, et corde lo-Pfal. 11. cuti funt mala. Et rurfum : Etenim in corde iniquitates operamini in terra. Humana autem anima femel æternitatis statum deferens, ad fluxum temporalitatis delapfa, hanc Pfal. 57. mutabilitatem alternantium motionum, quam dum caderet volens appetijt, dum conatur furgere, cogitur inuita tolerare. Inde quippe punita est, vade delectata: quia indeconuerta habet laborem cettaminis, vnde peruería appetijt gaudium voluptatis. Sæpe ergo electis etiam nolentibus in cogitatione furripitur, quod in se quidem solerter inspiciunt, et ante Dei oculos quanti fit reatus attendunt : et cum de his omnibus femper iudicia districta pertimescant, tune tamen hae vehementer metuunt, cum ad soluendum

17. conucrità baler la borien cetta minis y mole petterfa appetti gaudium voluptatis. Sepe 
2 ergo cledit settam olocaribus in coglitation diripitus, quod in fe quidem folicerte inspiciant, et anne Dei oculor quatri in treatus attendunt : et cum de his omnibus femperiudicia diffrica petrimechare, runce taume have vehemente metuuns, cum ad foluendum 
humana condizionis dibutum yranennes, aditiri foi udicia propoinquare fe cernunt. Et fit 
tanto timor active, quintumer terributois circuna vicalier. Anne coulos autemo condis nibulinane quae trafiola de fipharus famate cogli atomis quia findustis em cido omnibus, fe et 
illum carrammendo condistenti, cal appropinquate. Et feis punor veinas regronistione. 
tangitur, tamo vehementius formidatur. Et fe es, quae fiunt atumquam fe pratermidife 
moniterunt, formidant attamen il aque un fectivare quia voliciere efentipo disidiciare en 
comprehendere omnion onn poffinet, acque virgente exitu, fubriliori retrenute metu. Virtare dempor notte folutioni carrisis appropinquans, et memboroum futurum i cruans fepciem, factus in agonia, compt prolixius orace. Quid enim pro fe ille cumian gonoa ite 
perterequim interza pointus accilifica que propilate un buckou? Seda ppropinquanne morre, 
perterequim interza pointus accilifica que propilate un buckou? Seda appropinquanne morre,

#### In trigefimumtertium caput B. Iob.

A nostræ mentis in se certamen expressit, qui vitn quandam terroris ac formidinis patimur, cum per foliutionem carnis aterno propinquamus iudicio. Neque enim tune cu iuslibet anima immerito terretur, quando post pusillum hoc inuenit, quod in æterni mutare non possie : Consideramus quippe, quod viam vitæ præsentis nequaquam sine culpa transize potuimus, consider amus etia, quia nec hoc quidem sine aliquo reatu nostro est, quod laudabiliter gessimus, si remota pietate iudicemur. Quis enim nostru vitam pracedentium patrum valeat vel superare, vel assequi ? Et tamen Dauid dicit: Ne intres in iudicium cum feruo tuo : quia non iustificabitur in conspectu tuo om Pfal. 142. nis viuens . Paulus cum diceret : Nihil mihi confcius fum , caute fubiunxit : Sed non 1.607.4.6 in hoc justificatus fum . I acobus dicit : In multis enim offendimus omnes. Ioannes dicit: Si dixerimus, quia peccatum non habemus, ipfi nos seducimus, et veritas in nobis 1. Joan. 1.e

non est. Quid ergo facient tabulæ, si tremunt columnæ? Aut quo modo virgulta immobilia stabunt, si huius pauoris turbine etiam cedri quatiuntur? Solutioni ergo carnis appropinguans, nonnumquam terrore vindictæ etiam iusti anima turbatur. Cui etfi, quid tranquillum in hac vita sapere potuit, mortis articulo interueniente concutitur, vt iure dici debeat : Abominabilis fit ei panis in vita fua, et animæ eius cibus ante desiderabilis. Vel certe propter pauoris poenam hoc, quod illic subditur. : Appropinquabit corruptioni anima cius, et vita illius mortiferis. Sed quia inftorum anima a leuibus quibufque cotagiis, ipfo fæpe mortis pauore purgantur, et æternæ retributio nis gaudia iam ab ipía carnis folutione percipiunt : plerumque vero contemplatione quadam retributionis internæ etiam prinfquam carne expoliantur, hilarefcunt, et du vernstatis debitum soluunt, noui iam muneris latitia perfruuntur, recte dicitur; Videc bit faciem eius in iubilo, vel certe liberauir animain fuam, ne pergeret in interitii, fed

viuens lucem videret. Iusti itaque anima in iubilo faciem Dei conspicit: quia tantu de lætitia interna percipit, quantum oapere, vel affumpta vix possit, lbi igitur lucem viuens videt : quia spiritalem oculum in radios interni solis infigit. Ibi lucem viuens videt : quia omni iam mutabilitatis viciffitudine atque obumbratione calcata, vetitati æternitatis inhæret, eig. inhærendo quem cerpit, ad similitudinem incommutabilitatis affurgit, atque in semetipsam auctoris sui inconversibilem speciem dum respicit, affumit. Que enim ad mutabilitatem per semetipsam lapsa est, ad immutabilitazis statum immutabilem videndo formatur. Igitur Heliu de afflicto hoc liberatoq, ho mine, quia prius mæroris amarirudinem, et post modum gaudia consolationis expres fit, apre subjunxit: Hæc omnia operatur Deus tribus vicibus pet singulos: videlicet D conversionis, probationis, et mortis: quia per tria hac, et duris prius stimulis maroris afficitur, et magnis postmodum securitatis gaudijs refouetur. Et quia electi vniuscuiufque mens ifidem tribus vicibus, id est, vel labore conuersionis, vel tentatione probationis, vel formidine folutionis atteritur, atque ipfa atteftatione purgata libetatur, apre fubiungitur: [ Vt reuocet animas corum a corruptione, et illuminet luce viuen-

tium.] Lux quippe morientiu est, quam corporeis oculis cernimus. Qui autem adhuc huic mundo viuunt, luce morientiu tenebrescunt . Illuminantur autem luce viuentiu,

qui despecto temporali lumine, ad splendotem internæ claritatis recurrunt, vt ibi vi-uant, vb i verum lumen sentiendo videant: vbi non aliud lumen, atque aliud vita, sed vbi ipfa lux vita fit: vbi fic nos lux exterius circumfcribat, vt interius impleat: fic interius impleat, ve incircumscripta exterius circumscribat. Illuminantur ergo hac luce viuentium, quam tanto tune subtilius conspiciunt, quanto nune ad illam prius viuunt. Magna Heliu ac valde fortia protulit, sed hoc vnusquisque artogas habere proprium folet, quòd dum vera ac my ftica loquitur, fubito per en morem cordis quædam inania et superba permiscet. Foris enim placere appetit in hoc, quod veraciter sentit, et inde mox inanescit a vero, vnde per elationis ty pum recedit ab intimo. Quia enim approbari doctus exterius quærit, intus plenitudinem, qua docebatur, amittit. Vnde et Heliu, quem tenere arrogantium ty pum sepeiam diximus, postmodum multa sapientiæ profunda digessit, subito post easdem sententias veraces ac mysticas, fastu cientia inflatus extollitur, cuius mox inflationis merito eius sensus ad inania verba deriuatur . Nam subdidit, dicens : [ Artende lob et audi me , et tace, dum ego loquot. Si autem habes, quod loquaris, responde mihi, Loquere. Volo enim te apparere iustu. Quod fi non habes audi me,tace, et ego docebo te sapientia. ] Quale se apud se habeat, S.Greg. Tom. 2.

#### 354 S. Gregorij Expos. Moralis lib. XXIIII.

hac locutione manifestat qua dicit: [ Attende Iob et audi me, et tace du ego loquor.] Immensa enim superbia est, a seniore sibi reuerentiam exigere, et silentium imperare meliori fe. Quia autem prædicatores iusti dum quosliber corripiunt, sape per humilitaris gratiam ad cognitionum fuarum intima reuertuntur, atque in co ipfo, quodcorripiunt, ne quid fortasse fallantur exquirunt, correptisq. licentiam tribuunt, vt si quid pro seipsis sustius sentiant, sateantur, hoc nonnumquam etiam arrogantes imi-tari appetunt. Paulisper enim in verbis elatione postposita, quasi corum, quos corripiunt, si forre reperire potuerint, iustitiam quærunt : non quia ita sentiunt, sed quia ornari per humilitatis speciem concupiscunt. Metuunt enim ne superbi, ac tumidi, quia funt effe videantur. Vnde Heliu statim subdidit, dicens : [ Si autem habes, quod loqueris, responde mihi. Loquere: Volo enim te apparere iustum. ] Sed quia hac ex corde non protulit, audire quod quafierat non expectauit. Nam illico subiunxitat B [ Quòd fi non habes, audi me, tace, et docebo te sapientiam . ] Qui enim veraciter quarunt audire, quod justum est, aquanimiter expectant audire, quod quarunt. Heliu aurem, qui veraciter requisitionis verba non protulit, dici, quod quæsserat non permifit, sed mox, quod intrinsecus gestabat erupit, qualemq. se in oculis suis habe-bat ostendit, dicens: [Tace, et docebo te sapientiam...] Arrogantes enim viri quando aliquid humilirer fonant, din in eiusdem humilitaris specie non perdurant. Cum fortaffe quærunt ve audiant, mox loquendo obuiant ne doceantur i quia superficiem vocis, quam protulerant, citius oftentationis intetio comprimit, qua ex radice cordis exurgit: atque eandem humilitatis formam specierenus sumptam, eo celerius probant, quia aliena eft, quo illam diutius tenere non possunt. Ecce Heliu iustitiam cu requirit, ve discat, promittit, quia doceat. Ecce quasi requirendo, quod iustum est, ali- C quid planum fonuerat lingua, fed mox celare non potuit hoc, quod altum tumebat conscientia . Nam repente subinnxit : [ Tace , et docebo te sapientiam . ] Quia vero arrogantes omnes in co, quod proferunt, typo superbiz inflautur, et velut in alto positi, sic doctorum speciem sumunt, ac si corum verba dignatione quadam super indignos homines calitus effundantur, bene a scriptore huius historia versus interponitur, quo dicatur :

#### CAPVT TRIGESIMVMQVARTVM BEATI IOB.

Ronuncians itaque Heliu eriam hae locurus estraudite sipientes verba mea, et eruditi aus cilitare me. Auris enim verba probat, et guttur escas gustu diudicat. Ludiciú eligamus nobis, et inter nos videamus, quid sit melius : quia disit lob : Justus sum, et Deus sibuerni indicium meum. In sudicando enim me, mendacium site est videamus quid siguit me au bique velo peccato. Quis sit vii, vir

elt, ev volenta elt la gitta me ablque vilo peccato. Quis el vu yvt elt lob, qui bite fubfannation em quafi aquam, qui gradirur cum o perantubu siniquiaxem, et ambular cum viris impijs i Daix enim : Non placebit vir Deo, citam fucurrente cum o . Ideo viti cordati audie. Ablita Deo impieras, et ab omipo-tente iniquitas «. Opus enim hominis reddet ei " et iuxta via ingulorum rellituer eis. Vete enim Deus non condénabit frultra, nec omnipotents lubaerter iudicium. Quem conflituira illum fuper reram, aux quem pofuit fuper orbem, quem fabricatus el 15 si direcent ad eum or fuum fipirum illius, et flatum af fernhet. Definete omnis cato finum, de homo in cinteem reuerteur, is habes ergo intellectum, audiquod dicituar, caufeula vocem dequi mei. Nunquid, qui into amat iudicium, fanan porche Ecquo modo ru eum, qui influxe eli, intratum condemas ? Qui dicit regi apofitax, qui vocar duces impios. Qui non accipit perfonas principum, neceognouit tyrannum, cum difecpeare contra pauperem. Opssemi manud eius funt vinuefi. Subito monientur, ei m media nocle turbabuntur popullet petramfibies, et auferen violenti abfque manu. Oculi enim eus fuper visa hominum, et omnes greffus orti confiderat. Non fuur tenebra, et nou ef vimbta mottisy vablcondamies.

112

A tur ibi, qui operantut iniquitatem. Neque enim vitra in hominis potestate est, ve veniar ad Deum in judicium. Conteret multos et innumerabiles, et stare faciet alios pro eis. Nouit enim opera eorum, et ideiteo inducet noctem, et conterentur. Quali impios percufiit eos in loco videntium. Qui quali de indultria recesserunt ab co, et omnes vias eius intelligere noluerunt, ve peruenite facerent ad eum clamorem egeni, et auditet vocem pauperum. Ipfo enim concedente pacem, quis est, qui condem net ? Ex quo abiconderit vultum, quis est, qui contempletur eum ? Et lupet gentes et super omnes homines. Qui tegnare facit hominem hypocritam, propter peccata populi. Quia ergo ego locurus fum ad Deum, te quoque non prohibebo. Sierraui, tu doce me. Si iniquitaté locutus sum, virra non adda, nunquid a te Deus expe

tit ea,quia displicuit tibi? Tu enim cœpisti loqui, et non ego. Quod si quid nosti me lius, loquere. Viri intelligentes loquatur mihi, et vir sapiens audiat me. lob auté stul te locutus est, et verba illius non sonant disciplina. Pater mi probetur Iob vsque ad fine. Ne definas ab homine iniquitatis, qui addidit super peccata sua blasphemiam. Inter nos interim costringatur, er runc ad iudiciú prouocet sermonibus suis Deum.

PRonuncians quoque Heliu etiam hæc locurus est. ] Quid enim per huius pronun ciarionis vocabulum, nifi inflatio elationis oftenditur? vt verba, qua de alta fu-C perbiz radice veniebant , cum quadam quafi altitudine , et distinctione procederent. Ita videlicet prædicare omnes arrogantes folent. Cum quodam enim fastu proferut hoc, quod fingulariter intellexiffe fe credunt, et fortaffe tunc humilitatem pradicant, cum per elationis typum exempla superbiz ostentant. Vnde fit,vt eorum prædicatio concors (ibi manere non possit: quia id, quod rectum loquentes seminant, peruerse tumentes impugnant. Humilibus namque auditoribus verba fua non compatiendo sed wix dedignando largiuntur. Longe quippe se in altum positos astimant, et super cosdem auditores snos, quali pracedentes doctrina tespectum vix de summo dignanter inclinant. At contra verba iustorum ex radice veniunt humilitatis, vt fructum valeant ferre pietatis, et quidquid salubre potuerint, non tumendo, sed compatiendo Subministrant. Per verba quippe charitatis, vel se in auditoribus suis, vel auditores fuos in fe ita transformant, ac fi et illi per istos hoc, quod audiunt doceant, et isti per illos hoc, quod docendo proferunt, discant . Heliu ergo typum arrogantium tenens, et

cum pronunciationis oftentatione inchoans, quid dicat audiamus. Sequitur : [Audite sapiètes verba mea, et eruditi auscultate me. Anris enim verba probat, et guttur escas gustus diiudicat.] Ac si diceret : Sicut nec auris escas, nec guttur verba cognoscit, ita nec stultus quisque sententiam sapientis intelligit . Sapientes ergo atque eruditi audite, quod dico, qui potestis ea, que fuerint dicta, cognoscere. Videamus igitur quatum turneat, qui verba sua nonnisi a sapientibus audiri decenter existimat. Verus au tem sapientiz pradicator dicit : Sapientibus et insipientibus debitor sum. . At contra Rom. 1. b arrogans in pradicatione fua aures tantummodo fapientium expectat:quia non ideo prædicat, vt possit quoslibet sapientes efficere, sed ideo sapientes quærit, vt possit, E quod senserit, superbiendo monstrare. Sicut enim superius dictum est, non illos appetit erudire, sed se oftendere : nec intuetur, quam justi, qui audiunt, fiant, sed ipse quam doctus cum auditur appareato. Quia vero pradicationem arrogantium nullus ad-mitteret, fi non aliquid de humilitatis imagine permifeerent, bene Heliu postquamo per tumida verba se extulit, rursum quasi ad aqualitatis concordiam condescendit, dicens : [ ludicium eligamus nobis, et inter nos videamus, quid fit melius.] Sed vtru

hoc iudicium ex humili corde quæsierit, facile cognoscimus, si subsequentia eius verba pensemus. Sequitut : [ Quia dixit lob, iustus sum, et Deus subuertit iudicium. meum. In iudicando enim me mendacium est, et violenta fagitta mea absque vllo peccaro . ] Hæc beatum Iob dixisse queritur, quæ tamen , quia minime dixerit , requifita facra hiftoria verba teftantur . Sed qui iudicium aque quaficrat, ex culpa, quam finxit, protinus fententiam promulgat . Nam fequitur : S.Greg. Tom. 2. Qued

### S. Gregorij Expof. Moralis Lib.X XIIII.

Quod superbi fine will timere Deum derideant , ita blafghemias pro nibile habemee. licut aquam degluttens in forbendo non moratur; ) Caput

Vis est vir, vr est Iob, qui bibit subsannationem quasi aquam, qui graditur cum operantibus iniquitatem, et ambulat cum viris impijs? ] Ecce iudicium quarens, judicium protulit, et post allegationem suam nulla beati Iob expectata fententia, cum damnatione dignum ex reproborum focietate indicanit . Air enim: [ Quis eft vir,vt eft Iob? ] Vt vtique subaudiamus, nullus. Atque subiungit : [ Qui bibit subfannationem quafi aquam. ] Aqua autem cum bibitur, ira liquide fumitur, ve ad forbendum nulla fui pinguedine retardetut, Subsannationem vero,vt aquam bibere, est Deum fine aliquo obstaculo cogitationis irridere, ve in eo, quod superbit lingua, vel conscientia , nulla trepidatio contradicat : Hac sutom eius sententia super beatu lob quantum a tramite veritatis exorbitet illa Domini attestatione cognoscimus, qua ad diabolum dicit : Nunquid considerafti seruum meum lob, quod non sit ei similis in terra? Ecce quem veritas dicit absque comparatione justum, eum Heliu afferit absque comparatione peccatorem. Sed hac effe propria arrogantium pradicatorum folent, vt eriam afflictos auditores suos magis districte corripere appetant, quam blande refouere. Plus enim student, ve mala obinegando increpent, quam bona landando confirment . Superiores quippe videridefiderant, et magis gaudent cum eorum animum ita eleuat, quam cum charitas exæquat. Semper inuenire optant, quæ increpando rigide feriant. Vnde scriptum eft : In ore stulti virga superbia: quia videlicet percutere Pros. 14. 4 rigide scit, sed copati humilitet nescit. Solent etiam prædicatores iusti auditores suos obiutgando corripere, folent in corum vitijs districta increpatione sauire. Vade scri- Q prum eft: Verba fa pientium quali ftimuli, et ficut claui in altum defixi. Recte autem Eccl. 12.d corum verba claui vocati funt: quia culpas delinquentium nesciunt palpare, sed pungere . An Ioannis verba claui non erant, cum dicebat: Progenies viperarum , quis vo-bis demonstrabit fugere ab ira ventura? An verba Stephani claui non erant , cum di-Mat. 3. b cebat: Vos semper Spiritui fancto resistitis? An verba Pauli claui non erant, cum dice-18.7.f bat : O insensati Galata, quis vos fascinauit ? Et rursum cum Corinthijs dicerer: Cum Gal. 3.4 enim fit inter vos zelus et contentio, nonne carnales eftis, et fecundum hominem am-I.Cor.I. a bulatis? Sed necesse est, ve caute videamus : quia prædicatores iusti in ipsis, quos cor-

Job. 1.b

23

rigunt, cum ex parte alia fortaffe aliquid bonz operationis inveniunt, ad eadem objurgationis yerba cum quanta difpentatione descendunt . Ecce Paulus Corinthios do cens,eofq. in culpa divilionis aspiciens exorsus est, dicens: Gratias ago Deo meo sem- D 1.Cor.1.4 per pto vobis, in gratia Dei, qua data est vobis in Christo Iesu: quia in omnibus diuites facti estis in illo. Multum profecto laudauit, quos in Christo diuites in omnibus dixit. Et ecce adhuc blandimenta multiplicat, dicens: In omni verbo et in omni fcientia ficut testimonium Christi confirmatum est in vobis. Testimonium Christi confir-

maduerrentes abscindant.

matum est in vobis dixit, ac si opere peregissent, quod doctrina didicerant. Et mox in laudis confummatione subiunxit: Ita vt nihil vobis desit in vlla gratia, expectantibus reuelationem Domini nostri Iesu Christi . Quaso te Paule istis tot fauoribus iam quo rendas,infinues. Et ecce paulo poft fequitur : Obsecro vos autem fratres per miferi-Ibid. b cordia Domini nostri Iesu Christi, vt idipsum dicatis omnes, et non sint in vobis schifmata . Significatum est enim mihi de vobis fratres mei , ab his, qui funt Cloes , quia contentiones inter vos funt. De quibus contentionibus paulo post subdidit, dicens: Cum enim sit inter vos zelus et contentio, nonne carnales estis, et secundum homine ambulatis? Ecce quibus laudibus ad aperta correptionis verba descendit : ecce in corde audientium, quam blada fauoris manu viam districta increpationis aperuit. Prius namque superborum brachia studuit per blandimentorum vincula religare, ve postmodum potuisset vulnus superbiæ ferro correptionis incidere. Erant prosecto in Corinthijs, et quæ laudati debuissent, erant et quæ argui. Peritus itaque medicus prius fana membra, quæ circa vulnuserant, laudando palpauit, et postmodum putridum finum vulneris feriendo transfixit. Habet ergo in fanctis prædicatoribus ad veraque

aptum doctrina regula pondus fuum, vt et recta facientes nutriant, et peruerfa ani-

Que mode

#### In trigesimumquartum caput B. Iob.

Que mode infti aliquande seuere corrigunt, et quante mederamine sancti in correctione Capat

N Onnumquam vero etiam prædicatores iusti rigide feriunt. Sed aliud est cum iu-stitia stimulat, aliud cum superbia instat. Iusti cum seuere corrigunt, iuternæ dulcedinis gratiam non amittunt. Nam fæpe pro inquietudine refrenada prauorum, duritiam districti rigoris assumunt, sed intus charitatis igne liquefiunt, arque corum amore ardent, in quos aspera correptione szuiunt, seq. etiam eis intrinsecus in secreto cordis humiliant, quos duris foris animaduersionum stimulis, quasi despiciendo cafligant . Plerumque aurem et non despiciendo despiciunt, et non desperando desperar, ve tanto cos celerius a culpa reuiuiscere ac resilire faciant, quanto iam quasi vici-B nius mortis foueam oftentant. Sape etiam quodam decenri moderamine fuas culpas coram discipulis indicant, ve illi audientes discant, quo modo semeripsos de suis actionibus subriliter reprehendant. Tanta autem dispensatione se temperant, vt neque cum se erigunt intrinsecus rigidi fint, neque rursum cum se humiliant, extrinsecus remissi : quia et in disciplina humilitatem custodiunt , et in humilitate disciplinam. Paulus disciplinam tenuit, cum Corinthijs diceter: Cum enim sit inter vos zelus et co- 1, Cor. 3, 4 tentio, nonne carnales estis, et secundum hominem ambulatis? Sed humilitatem in disciplina non perdidit: quia deprecando præmisit dicens: Obsecro vos fratres per mise- 1bid.1, b ricordiam Dei, ve idiplum dicatis omnes, et non fint in vobis schismata . Rursum humilitatem tenuit, cum eisdem Corinthijs loquens paulo latius fortaffe, quam volue- 2.cor. 12.6

ii

rat, semetipsum reprehendit, dicens: Factus sum intipiens. Sed disciplinam in hachu-C militate non perdidit: quia illico adiunxit: Vos me coegistis. Exemplum magnæ humilitatis exhibuit cum discipulis dixit : Non enim nosmetipsos prædicamus, sed le- 10id. 1. b. fum Christum Dominum nostrum, nos autem feruos yestros per Christum. Sed in hac humilitate disciplinam iustitiæ non amisit, qui eisdem delinquetibus dicit : Quid vultis, in virga veniam ad vos ? et cetera . Sciunt ergo prædicatores fancti veroque mode-: ramine artem magisterij temperare, et cum delinquentium reatus inveniunt, sciunt: modo seuere corripere, modo humiliter de precari. Sed cum arrogantes viri cos imitazi apperunt, fumunt ab eis aspera verba correctionis, et sumere ab eis veraciter nesciut, preces humilitatis. Magis enim terribiles volunt elle, quam mites, et idcirco discunt. vade fe erigant, et discere negligunt, vt animum submittant. Cumq admonere delinquentes placide nesciunt, nimio rigoris vsu per inuectionis iracundiam etiam cotra-D recte agentes effrenantur. Quorum itte Heliu speciem tenens, beatum lob non refouct, fed objurgat, dicens: [ Quis eft vir, vt eft Iob, qui bibit subsannationem quasi aquam, qui graditur cum operantibus iniquiratem, et ambulat cum viris impijs?] Et quia alie na semper est a veritare superbia, mox et ad falla prorumpit, dicens: [Dixit enim: Non placebit vir Deo, etiam fi cucuttetit cu co.] Quod profecto, quia minime dixerit, quifquis beati Iob verba legit agnoscit. Sed qui idcirco loquitur, vt semetipsum oftenden-

perbix inflatus, cos tatuminodo, qui quali digne intelligendo, le affequi valcant quarit, et fic, quod fentichat erumpit, dicensi [Ablit a Dep impietas, et ab omnipore nte ini-E quitas. Opus enim hominis reddet ei, et iuxra vias fingulorum restituer eis. ] Bene dixit, quia in omnipotente Deo iniquitas, vel impietas non est. Sed in hac vita nequaqua femper: hocagitur, quod fubitixit:quia iuxta opus fuu fingulis, er iuxta vias proprias reddit. Na et multos illicita,ac peruerfa perpetrantes gratuito prænenit, atque ad ope ra fancta couertit, er nonnullos rectis actibus deditos, flagello interueniete corripit, ac fi placetes quali displiceant affligit Salomone atteffate, qui ait: Sunt iufti quibus mul. Eccl. 8. 0 10 ra cuenium quafi opeta egerint impiorum, et funt impij, qui ira fecuri funt, ac fi iuftorum facta habeant Quo aimirum omnipotens Deus inæftimabili pietate difpenfat,vt er juftos flagella trucient, ne opera extolient, er injufti falte fine poena hane vita peragant: quia ad tormenta, que line fine fune, male agendo festinant. Na quia aliquado iusti nequaqua iuxta opera flagellantur, hac ipsa historia, qua tractamus, oftenditur. Neque enim idembearus Job pro culpa fucrat flagellatus, qui ante flagelli flimulum 1, 81. 1/2 3 Dominant S.Greg. Tom. 2. Cccc 3

do superbiar, quid mirum, hin altero fingit, quod reprehendat? Quo modo enim veritari cohæreat in verbis increpationis, quem intra semetipsum longe ab cadem veritate diri mit tumot mentis ? Sequitur ! [Ideo viri cordati audite me.] Ecce iterum faftu fu-

24

#### 858 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXIIII.

ipfo indice atterfante laudatus eft. Verius ergo Heliu diccreeft, dixiffet: Quis in om. A inpotente Deu impietas a que inquitas son eft, feriam cum iuxa vi sa porprias hominibus reddere non videtur. Nam et quod a nobis non intelligitur, ex occulti iudicij no siniufal alance profertur. Quis vero praedicatore a reroganese dum mulas inania fapargunt, etiam fepe vera a cfolida proferum. Heliu seefe fubiungit... (Verc enim Deus non condemnabir frutfra, nec omnipotens fubuerter iudicium. JAd diabohum Dominus dixti. Commouilir frutfra que omnipotens fubuerter iudicium. JAd dabohum Dominus dixti. Commouilir me aduertius sum, yr affligeremeum frutfra. Heliu auem dictic Qui a non condemnabit Dominus frutfra. Quod vique difeorate didis vertrais credium, nifi fabili londieratione penfetur. Alud namque eft damnace, alud affligere. Affligie rego iuxa aliqual furtira, deft multra nondamnace. An non inxxx aliqual caim condemnare con proteft, quia damnatio feri non exparter ad aliquid poeth, qua B videlite in extremo punit o manaquo di he quiffue incipue commiferio. Nec omnipotens Deus fubuertir iudicium, quia efti minus recla videntur effe, qua patimur, recla ramen in occulo examina decentumur. Secultiva:

26

\$up.c.2.4

Quod ad amorem summ nonnullos Deus, et corpore et spiritutrabit, et nihil caro, mihil
mens de exterioribus appetat. Caput X I.

Vem constituit alium super terram, aut quem posuit super orbem, quem fabricatus eft?] Vt videli cet subaudias, nullum . Per se quippe mundum regit , que per le condidit, nec eget alienis adiutorijs ad regendum, qui non eguit ad faciendum. Sed hæc ideirco colliguntut, vt liquido indicet, quia omnipotens Deus, si per semetip. C fum regere non negligit, quod ctcauit, quod bene creauit, vtique bene regit: quia quod pie condidit, impie non disponit, et qui necdum facta curauit, vt effent, que sunt facta non descrit. Quia ergo præsens est in regimine, qui auctor extitit in creatione, ideo curam nostri non præterit. Vnde er apte subjungit: F Si direxerit ad eum cor suum, spiritum illius, et flatum ad se trahet.] Curuum cor est, cum ima appetit: ditigitur, cum ad superna subleuatur. Si ergo homo cor suum ad Dominum dirigit, spiritum et flatum illius Dominus ad se trahit . Spiritum videlicet pro internis cogitationibus , flatum vero,qui per corpus trahitur, pro æternis actionibus ponit. Deo ergo spiritum ho minis et flatum ad se traherc, est ad conversionem sui desiderij, et interiora nostra, et exteriora commurare, ve nihil iam menti exterius libeat, nihil caro inferius, vel fi appetit,adipisci conetur,scd omne,quod homo est,ad eum videlicet a quo est, et interius DI defiderando ferucat, et exterius fe edomando conftringat. Vnde et apte subiungit :

Quod fantti spiritu humilitatis tatti,in nulla voluptate obediunt carni,et hic moriendo mundo, viitram appetitue consideratione disfiluitonis sua in cinerem rendiçum; . Caput XII,

Eficiet omnis caro fimul, et homo in cinerem reuertetur. ] Simul enim omnis caro deficit, quando iam nullis fuis motibus feruit : quia præfidens spiritus cuncta: cius fluxa restringit, et quodam districtionis suz gladio omne, quod in illa male viuebat, interficir. Hoc nimirum disciplinæ gladio semetipsum Hieremias interfecetat, cu Hier. \$1. d dicebat:Postquam conuertisti me,egi poenitenriam:et postquam ostendisti mihi, percuffi femur meum. Quid enim femore nifi voluptas carnis accipitur? Et quid eft quod E ait:Postquam ostendisti mihi,percussi femur meum? nisi quod postquam superna spiritaliter vidir, omne, quod in le inferius carnalirer viuebat, extinxit, vt quod magis fumma patefeerent, tanto amplius ima, quæ tenuerat, non liberent. Nam quanto incipit quisque superius viuere, tanto et inchoat inferius interire, Iuxta affectum namque carnalis operationis, omnis caro Pauli simul interierat, cum dicebat: Viuo autem Gal. e.d iam non ego:viuit vero in me Christus. Bene etiam Heliu hocloco subdidit: [Et homo in cinerem reuertetur. ] In peccato enim quisque positus, mortalizatis sue obliuiscitur, et terram se esse non meminit, dum adhue per superbiam inflatur . Post conucriionis vero fua gratiam, cum humilitatis spiritu tangitur, quid esse aliud, quam cinerem recordatur ? Iam in cinetem Dauid renerfus fuerat, cum dicebat. Memento Plat. 102.0 Domine, quod puluis fumus. Abraham in cinerem reuerfus fuerat, dicens: Loquar ad Genef. 18, d

#### In trigefimumquartum caput B. Iob.

859

re po-

A Dominum meum, cum fim puluis et cinis. Et fi viuentem carnem nocdum in tertra more foliurats, hoe tamen apud feerant, quod fe inturous ablique dubitatione pravulégatur flica aliast dicitura Autress fipirium ocum et deficient, et in puluerem tuum re-761.10 et eretuur Qui autem ocum fipirium, anti fipirium tuppebite nominarum Tollatur report fipirium sorum, vt deficiane, id et f. fubduodo (uperbia fipirium, abil file [d e f. ] effe cognoficane. Et eneuerantur in puluterem, defi, humilientur ex infirma conditione. Proper hunc puluerem, adecuium temoriam, qui femeiplos confiderant, reucosantur, pet fapientam dicium lathi filigo bumart, feu tel femilie in a rundineto different, reucosantur, pet rapientam dicium lathi filigo bumart, feu tel femilie in a rundineto different neue teleprote in forum in gen fuecendum, autre pet per omma, quod nierat, in encretu redeuturguia pietati fi famma, quod nierat, in encretu redeuturguia pietati fi famma, quod nierat, in encretur redeuturguia pietati fi famma fundina fili de quam faulliam fe effe cogno-firmatatom conditionis fuz confiscient, subil aliud quam faulliam fe effe cogno-firmatatom conditionis fuz confiscient, subil aliud quam faulliam fe effe cogno-firmatatom conditionis fuz confiscient, subil aliud quam faulliam fe effe cogno-firmatatom conditionis fuz confiscient, subil aliud quam faulliam fe effe cogno-

infirmitatem conditionis suz conspicium, nihl aliud quam fauillam se esse conspicium, va superbize suz duritia resoluti, per pomitentiam dicant, id quod supra protulimus. Memento Domine, qui a puluis suruus. Bene ergo dicitur, quia cum ad se spiritum hominis Dominus trahit, deficiet omnis caro simul, et homo in cinerem reuer-

Qu'ed superbia vibi nasci intelligiur, cradicanda est: quia disficile inneterata deprebenditur.

Eliuer vera funce ımagna,qua dicir ied quia male moce zeo, quod bene finite

intumuii, verbis (quentubus prodit dicines: [5] shabeser gonitelletum, audi

quod dicitur, et aufutla voceme loqui mei.] Habent proprium omnes arrogantes,

of verum foratfa eautum aliquid featunin, inde moca ad vinium elationis erumpant, fen

func, omnium in fui comparatione defipciant; feq. in fuo indicio aliorum meritis

auteronant, Gubusto contige in mieris, verplaus vindendo encebrefenant cipul autu fubri
lia attendun, femeis plos intuerin necisiun, et quo intelligentiam acutus percipiunt, co

per fuperbiam dereinus cadam. Cugli bene quedem fubrila configerente, fii no quod

proferente fe viderent. Superius namque Feliu dizerat sin babesquod loquari, refipon

den milia loquere, volo emma se apparatione diano per verborum in membra proficiti.

Superius dubitanti fii polit bearus lob proferre, quod instium efi,nunc vero dificatis, in hoc, quod dicitur, faleren polit audire. Bid institu habes quod loquaris, refipode milia.

Aci fii diceren Die aliquid it amen dignus poernie efin, qui cleas. Hit auta att. Si habes

D intelledum, andi quod diciturat. Aci i supre dicart. Audi me, fitamen dignus poernie efin.

fe qui audias. Isti funt quotidiani defectus, qui in cordibus reproborum fiunt, quibus

indefinenter ad deteriora descendunt, quia dum minora incaute negligunt, ad maiota perniciose prorumpunt. Iam et hoc de superbia fuerat, quòd beatum Iob, id quod iuftum est, loqui posse dubitabat . Sed dum hanc in semetipso considerare negligit, ad nequiora peruenit, ve non folum poffe ab eo dici, quod iuftum eft dubitet, fed etiam dicenrem, se iusta ab eo intelligi posse desperet. Vnde virium superbiæ ab ipsa mox radice fecandum eft, vecum latenter oritur, tune vigilanter abscindatur: ne prouectu vigeat, ne viu roboretut. Difficile enim in fe quifque inueteratam superbiam deprehendir;quia nimirum hoc vittain quanto magis patimur, tanto minus videmus. Sic quippe in mente superbia, sicut in oculis caligo generatur. Quo se hac latius dilatat, co ve. E hementius lumen angustat Paulisper ergo elatio in pracordijs crescit, et cum se vaffius extenderit, oppressa mentis oculum funditus claudit, vt captiuus animus ty pum clationis, et pati pollit, et tamen id quod patitur, videre non pollit. Sed quia arroganres viri aliquando, ve diximus, recta non recte fentiunt, et bona inuenire nouerunt, fed hac bene proferre contemnunt, Heliu post elationis typum, quod dixerat: Si habes intellectum, audi quod dicitur, subdit dicens: [ Nunquid, qui non amat iudicium, sanari potest ? Quo modo tu cum, qui iustus est, intantum condemnas ? ] Bonam quidem fententiam protulit, fed beato lob proferenda non fuit. In omni enim, quod dicitur fummopere intuendum eft, quid dicatur, cui dicatur, quando dicatur, quo modo dicatur . Heliu autem attendit, quid dicerer, fed cui diceret, non attendit. Beatus quip pe lob arnabat iudicium : quia causas suas cum Domino pensare subtiliter nouerat.

Nec condemnauerat eum, qui influseft, sed cur sine peccato percussus fuerat, in dolo-

#### 860 S. Gregorij Expos. Moralis lib. XXIIII.

re postus cum humilitate requirebat. Ama iudicium quisquis via sua stubiliter disfoutis, eferetarium cordis ingressis, quid Dominus ipsi tribuat, quid ipsi Dominus debat pensat. · Quod beatus ilob quo modo non secrat, qui tam crebra saccissis. in expiazione filiorum etiam pro cogitationibus offerebat. P Quia ergo Heliudixis, quodis, qui uldicium non amar, sana i non possi, raqueus beatum lob, quod iudicium non amaret, erquia cum, qui iussus, condemnasse, illico eiussus ministrati del escribi.

Quèd ex imisatione diaboli apoflafia entram incurrant, qui bonoris fui glorialatantes, praesfe hominibas potestate et dominatione delettantur. Capat XIIII.

Vi dicitregi, apostata; qui vocat duces impios. ] Sepe nonimus, quòd plerique, qui perlunt, inordinatum sibi metum a subditis exigunt, et non tamp propter Dominum, quada pro Domino venerari volunt. Insut acim si teumore core dis extollunt, e unchose, subditos in sini comparatione despisium, nec condescendendo consulunt, sed dominando permature qua videlicire alta soguestione si erigis, et acquales, se illis, quibus cos preesse consigir, non agnoscunt. Contra hune tumo esta per per se se despisium si punti punti dicur; Ducem te conditiencum, nosi extolli, sed cho in illis quasi vuns ex illis . Hune tumorem Dominas per Prophetam in palotinia. Pse segonia propensa, aiti vi so auteme uma uniferiate imperbastici se, set cum potentia. Ipsa

niete Jan; au. 7 v Guttein va dominando poies, quahn confulendo proferentanim bona, que fubditis deixen, dominando poies, quahn confulendo proferentaquia voieiere quidennu est qua de la consecución de la co

Ifa. 14. d

30

fubiungitur.

Duid impy duces fins,qui verbo et exemple dut asum prabens erroris.

Canal XF. (1).

ne. - suspendionie mnies das que

Non

Vi vocat duces implos. ] Ad viam namque pietatis ducerent, si subditorum. oculis, humillratis exempla monstrarent. Dux autem est impius, qui a tramite veritatis exorbitat, et dum ipfe in praceps ruit, ad alvupta fegnentes inuitat. Dux est impius, qui per tumoris exemplum viam oftendit erroris : Paulus dux este; impietatis metuchat, cum porestatis sua celstrudinem reprimebat, dicens : Nec qua- C 1.Tbcf. 2.4 rentes ab hominibus gloriam, neque a vobis, neque ab alijs, cum possimus oneri ele fe, vt Christi Apostoli, sed facti sumus in medio vestrum paruuli. Paruulus in medio corum factus fuerat : quia timebat ne si inter discipulos honorem fuæ celsitudinis; vindicaret, exempla elationis oftenderet. Timebat nimirum,ne dum ipie fibi potefratem paftoralis potentiz quareret, grex fubditus per abrupta sequeretur, et ad itto pietatem fequentes duceret, qui pietatis officium fuscepillet. Vade necesse est, ve is qui præeft, quæ exempla subditis præbeat, folerter attendat, et tantis se sciat viuere, quantis praeft ; ac vigilanter inspiciat; ne in co ; quod pralatus eft, intumescats ne iura debita potestatis immoderatius exiget : ne disciplina ius mutetur in rigos rem superbia : er vude a peruersitate subditos restringon poterat , inde magis intuenrium corda peruertat, ne, ve dictum eft, impietatis dux per officium pietatis existat.

A Nonaucen debelhordinum die artisk fulligiver qui nifeit homiséelbené plundh prab tre, ne qui and hoc eligiur, vi halform culpas compas, quod récreta debult; plet committata. Hine inde ergo figui pratunt, circumfpicant, ve fibit et fubblitor una ve bound, quod reinte, seintre sinum mensi abhomdent; et enamera exo ad profectum fequentum arcuppla pede go perationis impartiags, es fubblicorum animadurerence sulpa coltragiu, ince tambe pet me indicen admindentionis intume feature. Ve quarda fent in est coltragia, anc tambo diciplina vincua current coltragia, anc tambo diciplina vincua current coltragia. Ve quarda fent in est perational coltragia, anc tambo diciplina vincua current coltragia. Ve quarda fent in est perational coltragia de culpata production difficiliare, Recke, vero de aduenta, difficili indicis perationis librario dictiva. Il fortencia et cito a plavarbis; quionia mi udicium duri fapet. 4 planta de culpata procumpture et acionalis, aque a pest filtradia indica mi indictiva di informationi saque apus filtradum indicen mi fact dato impartis quarda delapam promunifica et alconia, saque apus filtradum indicen pida clatio impartis quarda delapam procumpture et acionalis, saque apus filtradum indicen pida clatio impartis quarda delapam procumpture et acionalis, saque apus filtradum indicen pida clatio impartis quarda delapam procumpture et acionalis, saque apus filtradum indicen pida clatio impartis quarda delapam procumpture et acionalis, saque apus filtradum indicen pida clatio impartis quarda delapam procumpture et acionalis, saque apus filtradum indicen pida clatica in micro micro della pusica della procumpture della procumpture

p finum his , qui prafun , fiet. . Quia ergo plerumque per potellarem regiminis ad culpam protumpirus classionis, taqué pino difficientum indicem ipie classio impiesas aftimatur , bene de Dominio per Helies filicitus: : [ Qui vocat duces impiesa rem trahum. Vide magnopere curandum eft. y vequi regendis hominibus praferum , apud fe intra fectrearijam mentis ; in cathedra prafelear humilitatis. Cumqiudicanti et acerts foris affifturs, vigilatun, coulo inceflante; aflojicha, critiquandoque indicianti et acerts foris affifturs, vigilatun, coulo inceflante; afpiedas, critiquandoque indicianti et acerts foris affifturs, vigilatun, coulo inceflante; afpiedas, critiquandoque indicianti et acerts foris affifturs, vigilatun, coulo inceflante; afpiedas, critiquandoque unudi videri feculio cernata.

2 nod rettorer Ecolofe filiate register apretent, groups on the annual or or my gui

vitabilibus natvimus, plerupne P Enfet ergo, qui ad fatisfaciendum districto indici de fua tantummodo anima fortasse vix sussicio: quia quot regendis subditis pracse, reddendat apud cum rasionis tempore , ve ita dicam , tor folus animas habets . Que nimirum cogitatio , fi affidue mentem excoquit, omnem superbise sumorem premite. Et rector prouidus tanto iam neque rex apoltata, neque dux impius vocabitur, quanto ei cogitationes folicita poteffas, que accepta est, non honor, fed onus æstimatur. Nam cui esse munc judicem libet, huic videre tunc judicem pon libet. Numerari enim culpa nequeunt, que habende potestatis amorq perpetramur... Tune folum vero potestas D bene geritur, cumhon amando, fed timendo retinetur. Quæ vt ministrari recte valeat . oportet primum , ve hanc non cupidiras , fed necessitas imponat. Præcepta autem nec pro formidine debent deseri, nec ex libidine amplecti : ne aut peius, quis quafi ex humilitate superbiat, si diuinæ dispensationis ordinem fugiendo contemnat : aut co iugum superni rectoris abijciat, quo eum super ceteros priuatum regimen delectat. Porcitasergo cum percipitur, non ex libidine amanda eft, fed ex longanimitate toleranda, vt inde tunc ad judicium falubriter leuis fit, vnde nunc ad ministerium pagienter grauis innotescit.

LIBRI VIGESIMIQUARTI MORALIUM FINIS.



## SANCTI GREGORII MORALIS EXPOSITIONIS

#### LIBER VIGESIMVSQVINTVS.

Continuans caput trigefimumquarrum?

### 会無無法

Quod personam hominis Deus non accipiat, et oppressore panperum in tenendo indicio non agnoscat. Caput I.

m Pía humanæ compunctionis qualitas indicat, quam longe rebus ceteris præftat. Nam collata homini ratio afferit quantum omnia, quæ vel vita, vel fenfu, vel ratione carent, natura rationalis antecedit. Ettamen, quia ab internis atque inuifibilibus oculos claudimus, et visibilibus pascimus, plerumque hominem non ex eo, quod ipse est, fed ex his , quæ circa ipfum funt , veneramue. .. Cumq. non intuemur, quid ipfe fit, fed quid poffit in acceptione personarum, non ex personis, sed ex rebus adiacentibus ducimus. Sicq. fit, ve is quoque apud nos intus in defpectionem veniat, qui foris honoratur: quia dum pro his, quæ circa illum funt, honorabilis habetur, rebus fuis in examine nostro postponitur. Sed omnipotens Deus vitam hominum ex fola qualitate interrogat meritorum, et sepe inde plus punit, vnde huic maiora ad ministerium contulit, veritate attestante, qua ait : Cui multum datum est, multum quaretur ab co. Vnde bene nunc per Heliu dicitur : [ Qui non acci- I pit personam principum, nec cognouit tyrannum, eum disceptaret contra paupere.] Potest autem per principem, vel tyrannum quisque superbus intelligi: per pauperem vero humilis designari. Tyrannum ergo disceptantem contra pauperem non cognofcit: quia superbos omnes vitam nunchumilium deprimentes, in judicio nescire, se perhibet, dicens : Nescio vos, vnde sitis. Et quia sic potenter cum vult destruit, sicut cum voluit potenter creauit, apte ratiocinando fubiungitur:

Luc. 12.f

Luc.13.0

Luc. 12.0

x.Thef. s.a

O Pau enim mantum eius funt vinuerfi. J Arque mox fubditur i [ Subitomorientur, etin media node cunuabuntu populi, et pertranflutur. J Quamilberfero C
de ha vita tollantur iniqui, fubito et repente rolluntur: quia finem fuum cogitando
praudere nedicinnt. Subitum eti homini, quiddinte cogitare non poturi. Subito di
uses ille fultur a prus efi, qui horite, quie presparabat, deferuit, et inferni locum, que
non praudebat, inuenit. A da lude excerbata animam per cogitationeme, fied ad alud
emilt per fententiam.: a Aliud dun viuerte contemplatus eft, a liand dum morertur
experture. Nelique etim diu tractata enterporala, et ineipinata intemit aterna. Yade
epotus. Relique etim diu tractata enterporala, et ineipinata mienti aterna. Vane
ordie stamilia. In note el abata eft, que condeferationis lucern habere noulit, vi quod
poterat pati pravuideret. Vade bene difeipuls futura cogitantibus, Paulus Apoffolus
dicit: Yos autem fateres non efits in enchris y tro vodie sia illa tamquam fur compre-

hendar.

#### In trigefimum quartum caput B. Iob.

A hendar. Omnes enim vos filij lucis estis et filij Dei : non fumns noctis neque renebrarum. Diesenim exitus tamquam fur in nocte, ita comprehendit, quando ftultorum. animas futura non præuidentes cijcit. Vnde hic quoque apte subiungitur: [ Et in media nocte curuabuntur populi, et pertransibunt. ] In media nocte curuati pertranscut; qui obscuritate sux negligentix humiliati rapiuntur, Tunc curuabuntur per sententiam iudicis, qui nune curuari negligunt per humilitatem cordis. Electi autem ne inniti curuentur in morte, sponte curuantur in humilitare. Vnde fancta Ecclesia de couería prole persecutorum dicitur : Venient ad te curui filij corum, qui humiliauerunt Psal. 85. te. Et bene de morientibus populis non ait: Transibunt, sed pertransibunt: quia etiam viuendo temporaliter, quotidie ad finem tendimus, et præfentem vitam quali quandam viam subigendo transimus. Hoc ipsum enim morituros viuere, quasi ad mortem

B ireeft. Er quot dies vitæ peragimus, quasi in itinere ad locum propositum tot passibus propinquamus. Ipsa quippe augmenra, detrimenta sunt temporum: quia vira nostræ spatia quanta esse cœperint, incipiunt iam tanta non esse . Primus vero homo ita conditus fuir, ve manente illo, decederent rempora, ne cum temporibus ipse tranfiret . Stabat enim momentis decurrentibus : quia nequaquam ad vira terminum per dierum incrementa tendebat. Stabat tanto robustius , quanto semper stanti ardentius inharebat . At vbi vetitum contigit, mox offenso creatore coepit ire cum tempo- Gen.3, b re. Statu videlicet immortalitatis amisso, cursus eum mortalitatis absorbuit. Et dum iuuentute ad senium, senio traheretur ad mortem, transcundo didicit, stando quid fuit. Cuius nos, quia de propagine nascimur, radicis amaritudinem quasi in virgulto retinemus. Nam quia ex illo originem ducimus, eius curfum nascendo sortimur, vteo C iplo quotidiano momento, quo viuimus, incessanter a vita transcamus, et viuendi no-

bis spatium vnde crescere creditur, inde decrescat . Quia ergo ad summam moriendi quotidie tendimus per incrementa viuendi, bene de morientibus nequaquam Transibunt dicitur, sed pertrantibunt : quia transeunt etiam dum viuunt, sed pertranseunt dum moriuntur . Sequitura

ø

Quod dum patientia Dei precatores ad punitentiam expeltat,ipfi contemnentes,et rapientis diaboli non vident manum, et violentia malitia violenter Capat III: trahuntur in gehennam,

T auferent violentum abíque manu.] Subaudis diuina iudicia. Abíque manu ve-ro auferent cum, qui manu violentus fuit. Abíque manu auferent : quia videlicet subito exitu vrgente inuisibiliter rapitur, qui visibiliter rapiebat. Vidit ipse quos rapuit, sed quis illum in morte rapiat non videt. Absque manu ergo violentus ausertur: quia et raptorem fuum non intuetur, et tamen ducitur . Quem tanto fequitur diffrictior sententia, quanto peccanti ei magna est patientia prorogata : quia diuina seueritas eo iniquum acrius punit, quo diutius perrulit. Sæpe vero euenit, vt dum peccatores superna clementia expectat, in maiorem cordis cacitatem profiliant. Vnde scriptu est : An ignoras, quia benignitas Dei ad poenitentiam te adducir ? Tu autem secun- Rom. 2, 4 dum du ritiam tuam et cor impoenites, thefaurizas tibi iram in die ira, et teuelationis iusti iudicij Dei . Et ecce dum violentus , quisque quos valuerit tapit , dum inualidos opprimir, et dum diu omne, quod nequiter concupifcit exercet : quia non fubito percuritur, fed eius in finem poena differtur, nequissima eius actio a Deo videri non creditur. Vnde apte postquam eius narrauit interitum, illico de Domino adiungit dicens, Oculi enimeius super vias hominum, et omnes greffus corum considerat. Tunc enim nequaquam considerare credebatur, quando violentus iste omne malum, quod poterat inulte perpetrabat. Aestimabatur Deus iniuste acta non cernere i quia differebat iuste damnare, et magna eius patientia, quasi quædam negligentia putabatur. Iniquus quoque ipfe toties fe in peccatis suis non videri a Deo credidit, quoties inulte pec caujt . Cui per quendam sapientem dicitur: Ne dicas , peccaui , et quid accidit mihi Ecelif s. a trifte ? Emendare non vult nequitiam, pro qua dignam non pertulit poenam. Qui quo pie expectatus est, eo est ad peccandum nequiter instigatus, et patientiz supernæ long animitatem despiciens, vnde corrigere culpam suam debuit, inde cumulauit, ficut per eundem lob dicitut. : Dedit ei Deus locum poenitentia, et ille abutitureo

863

#### 864 S. Gregorij Expos. Moralis Lib.XXV.

in superbia. Sæpe etiam, quia poenam, quam meretur, repente non suscipit, hoc ipsum A Deo non aftimat displicere, quod facit. Eat itaque nunc, et ad quasibet blasphemias præfumendo prorumpat. Voluptatum fuarum nequitias impleat, aliena rapiat, innocenrium oppressione satietur: Et quia necdum percutitur, vias suas a Domino aut uon videri aftimet: aut, quod peius est, approbari. Veniet profecto, veniet arerna et repentina percussio, et tune cognoscera Deo cuneta conspici, quando se improuiso exitu viderit pro cunctorum retributione damnari. Tunc in pœna fua oculos aperiet, quos diu tenuit clausos in culpa. Tunc considerasse omnia verum iudicem sentient, quando malorum fuorum meritum iam euadere fentiendo non possit. Iniquus ergo, qui diu expectatus est, ideirco est repente sublatus : quia oculi Domini super vias hominum, et omnes gressus corum considerat. Ac si diceret: Quia ca, que diu patienter conspicit, quandoque inulta non deserit. Nam ecce subito violentum rapuit, et ma B la cius, que expectando pertulir, animaduertendo refecuit . Nemo igitur dicat humana facta Deum non cernere, cum iniquum quempiam iniquitates fuas libere prospicit cumulare . Subito enim tollitur, qui diu toleratur . Gressus vero hominum vocat, vel fingulas operationes, quibus innitimur, vel alternantes motus intima cogitationis, quibus quasi passibus, vel longe a Domino recedimus, vel pie Domino propinquamus. Ad Deum enim, quali tot greffibus mens accedit, quot bonis moribus proficit. Et rurfum rot greffibus longe fit, quot malis cogitationibus decrefcit. Vnde plerumque contingit, ve necdum procedat in opere motus mentis, et tamen perfecta iam culpa fit ex ipfo reatu cogitarionis, ficut scriptum est: Manus in manu non erir innocens malus. Manus enim manui iungi folet, quando quiescit in orio, et nullus eam vsus laboris exercet. Manus ergo in manu non erit innocens malus. Ac si diceret : Et C cum manus cessar ab iniquo opere, malus ramen non est innocens per cogitationem.

vius laborise erreet. Manus ergo in malus non ett innocen sein mains. Act toleret et et cum manus efficie ab iniquo opere, malus ramen tonn ell innocens per co gistationem. Quita ergo noulmus, quod difficient malu perrir, il fie fubrillere. Deux indicas grefilis condist. Peter occuelta mentis noftre iniera nullus homitam vides, et exteme anno Dei oculto ro greflus ponimus, quot affectus mouemus. Toriet ante illum labimus, quoteis a redo tintere infirma ocquistationis pede claudicamus. Nife niem in confectucius ille affiduus noftrarum mentum laptus increferere, per Prophetam (ciliter ton clamater: Auferte malium ocquistationum veltrarum ab oculti suneis. Hen cilimum dicens, vim cooperta noftre malitic quali ferre fi onno pote ferlatur. Que cooperralli elle non poerle qualvi ardicelte importune cius confectuli ingertiur, quidquid a no-

bis illicitum occulte cogitatur. Omnia enim, ficut fetiptum est, nuda et aperta sunt D oculis eius. Vnde hic quoque apte subiungitum:

Pron.11.c

Ephe-4.c

Pfal.145.

Quèd nihil Deus ignorat , nihil obliniscitur , ut ab eins indicio aliquis possit abscondi. Caput I I I I.

Non funt tenebra et non est vmbra mortis, vt abscondantur ibi, qui operantur iniquitatem. ] Quid per tenebras nisi ignorantiam, et quid per vmbram mortis, nifi obliuionem studuit designare ? De quorumdam quippe ignorantia dicitur : Tenebris obscuratum habentes intellectum. Et rursum de obliuione, que in morte contingit, scriptum est : In illa die peribunt omnes cogitationes corum. Quia ergo per mortem funditus obliuioni traditur, quidquid viuendo cogitatur, quasi quadam vmbra mortis obliuio est. Sicut enim agit mors interueniens non esse, quod fuit in vita, E ita interueniens agit obliuio non effe, quod fuit in memoria. Recte itaque vmbra eius dicitur : quia velur de ipfa exprimitur, dum vim illius sopiendo sensus imitatur. Deus autem, quia mala hominum nec cogitata ignorat, nec perperrata obliuiscitut, nisi ab cius oculis poenitendo deleantur, congrue dictum est: Non sunt tenebra, et non est vmbra mortis, vt abscondantur ibi, qui operantur iniquitatem. Ac si diceret : Idcirco eius iudicio nullus abiconditur : quia nullatenus potest aut non videre, quod facimus: aut obliuisci, quod videt. Quauis intelligi tenebra, vel vmbra mortis etiam aliret possunt. Omnis naque immutatio velut quæda mortis imitatio est. Id enim, quod mutat,quasi ab co,quod erat interficit : vt delinat esse, quod fuit, et incipiat esse, quod non fuit. Lume igitur verü, creator videlicet noster, quia nulla mutabiliraris vicissitudine renebrescit, nullis naturæ suæ defectibus obubtatut, sed eius esse sine mutabilitate

### In trigefimum quartum caput B. Iob.

fülgere cft, renebrar vel vmbra mortis dicitur ein on inesse. Vnde aläss (criprum eft. 462.1 e Apud quem non eft tra nimutatio, nec vicissifirudinis obumbario. Et vnde rustite Pau- 1,77m.6.a lus Aposlous dicit : Qui solus habet immortaliratem, et lucem habitat inaccessibilië. Sed cum cundi nouerimus, quod et humana anima et angelici spiritus sim immorta-

Sed eim cundit nouerimus, quò de thuman anima et angelici fipiritus fini immortales infitium, cur ab Apofilos folsus Dust immortaliatem habere perhibetur, nifiqual folsus Deus vere non morture, qui folsu numqua mutatur l'Humana quipre anima in lapfium non caderer, si mutabili sono nifiller, que a paradisi quoque gaudio; expolici, a lapfium non caderer, si mutabili sono nifiller, que a paradisi quoque gaudio; expolici, cenitium, defectus fioso cogitura alternante simper mutabilitate toderare. Quia er go exmilhi of et conditica; ex fe inhilominus infra fe tendit, nifi ad bont defedirej fistal, artifici si.

sui manu teneatur. Exco itaque quòd creatura efi,doorfum ire habet. Virture naque le propriati prescepp soffe i re condideras, ded acteavorem fuum amoit manu fercitane, necadat, quoutque ad immutabilitatem transfaz, etco vere immortaliter, quo immutabilitatem transfaz, etco vere immortaliter, quo immutabilitatem transfaz, etco vere immortaliter, quo immutabilitatem quant fauto conditate, que emus sun fua sponte caderent, aut exa ribitrio flarent. Sed quia humilitere legerunte in hinzeres quo certal funt, han oripim in fe mutabilitatem fuum flandi am immutabilitate vicerunteva hoci pisum merito transfenderent, quod nature fuo ordine mutabilitati fisufe postifient. Qui acque fosti un discussi nature eft vimbras ignorantis mutabilitati fisufe postifient. Qui acque fosti un discussi acque acque la conditati di condit

C gnia aliquid corde concipinmas, roties in luce peccamus qui a infa nobis non fib prefen inbus prefin che premeir gandentes in infam impigimus, a qua per meirum loge fimmas. Cum veco nos viden non credamus, in fole claufo so culto tenemus. Illi videlice en nobis ablomodimus, non nos Ill. Nunc ego dum poflumas, con onforbela tereni indicis et male cogitata, et peius perpertara deleamus : reucocmus ante ocultos cordis quidquid perture le grimus per nequatis prefumposions. Nihil fibi noria labidatur in ferminista, arque in his, que recolir, femerip fam delicate non palper, fed quanto fibi mali freconficia, tamo in le benigimi uni feuera proposa contra fe fururum indicium, et que que in fi fentir diffriche ferienda per fententam iudicis, hae in 6 pie feriar per ponitenti sou controloris. Vnd as per poliqua violenti huis poena defectipa et 8. Cequiture.

Quèd nemo post morsem ad illud indicium reduci posts de quo Apostolus ais : Si nosmesipso indicaremus non viique indicaremur. Capus V.

NEque enim vitra in hominis poteflare cfl. yr vemiar ad Deum in iudicium.] Vetfias ifte sato maiore diffurziano in indiger, quanto hoc quod dicir, ii negligitur, acrius dolte. His nimi rum non illudi iudicium delignatur, quod per aternam terribus tionem punis [ded quod mente conceptum per connectionem diluit. Ad illud qui povemire non defederat, qui fiquis fe per liluded amnari formidat. Dumer geo diction: Noceptum del consistenti del c

accaremant greffibus corum. Et de quo D aud air. Honor regist un dictium diligit: vt vide- 7642 cium in greffibus corum. Et de quo D aud air. Honor regist un dictium diligit: vt vide- 7642 cium in Demum officire didect qui di debati in operatione. Vir kh. 3,5 d de rurium femme di ludicate coram Domino, cilicet isualicatun, qui corde in quanto conficir, et achus luos fibi eius pragienta foi licita inquisitione discenti. Quem tano conficir, et achus luos fibi eius pragienta foi licita inquisitione discenti. Quem tano conficir, et achus luos fibi eius pragienta foi licita inquisitione discenti. Quem tano de attenum cui sudcicum vincino i amortam filo (ed ab ili ottamaruz.). De hoc quoque mentis iudicio obisiticienti anime per Prophetam Dominus dicit: Reduc me in memoriam, vt iudicemus fimuli. Narra fil. 4,1. si qui di habes, visitificeris.

S.Greg. Tom. 2.

Dddd

2400

Quod in indicio mentis nullum canfa mysterium desit : vbi es conscientia accusat, et ratio indicat. Caput

Pres.13.6

Ebet enim vniuscuiusque mens et causas suas apud Dominum, et causas Domini Contra fe folicita inquisitione discutere:debet caute pensare, vel quæ ab eo bona perceperit, vel quæ mala bonis illius peruerfe viuendo responderit. Quod electi que quotidie facere omnino non ceffant. Vnde bene Salomon ait : Cogitationes iustorii iudicia. Accedunt enim ad sccretarium judicis intra sinum cordis : considerant quam diftricte quandoque feriat, qui diu patienter expectat : metuunt in his, quæ se egisse meminerut, et puniunt flendo, quod perpetraffe se intelligunt: timent subtilia diuina judicia, etiam de his, que in semetipsis intelligere fortasse non possunt. Vident enim vider diuinitus, quod ipii in fe per humanitate non vident: conspiciunt districtum iudicem, R qui quo tardius venit, eo seucrius percutit: sanctorum etia patrum residere couentum cu eo pariter contemplantur, corumq. vel exempla, vel dicta fe contempfiffe reprehendunt, arque in hoc secreto interioris iudicij ipsa mentis sue executione constricti poenitendo feriunt, quod superbiendo comiserunt. Ibi na mque aduersum se quidquid se impugnat enumerant: ibi ante oculos suos omne quod defleant coacernant: ibi quidquid per iram districti iudicis decerni possit intuentur:ibi tot patiuntur supplicia, quot pari timent, nec deeft in hoc iudicio mente concepto, omne ministerium, quod punire reos fuos plenius debeat. Nam confeientia accufat, ratio iudicat, timor ligat, dolor excruciat. Quod iudicium eo certius punit, quo interius seuit, quia videlicet ab exterioribus non accedit. Vnufquifque enim cum caufam huius examinis contra fe aggredi coeperit, ipfe est actor, qui exhibet: ipfe reus, qui exhibetur: odit se qualem fuisse meminit, et e ipse qui est, per semetipsum insequitur illum, qui fuit, atque ab ipso homine aduersus femetipfum fit quædam rixa in animo, parturiens pacem cum Deo. Hanc cordis rixa Dominus requirebat, cum per Prophetam diceret : Attendi et aufcultaui, nemo quod bonum est loquitur, nullus est, qui agat poenitentiam super peccato suo, dicens : Quid

Hier. 8. e

feci ? Ista cordis humani rixa placata est , cum Propheta suo de Achab rege semetipfum reprehendente loqueretur, dicens: Vidifti Achab humiliatum coram mei Quia igi 3.Reg. 11. g tur humiliatus est mei causa, non inducam malum in diebus eius. Quia ergo nunc in potestate est, internum mentis nostræ contra nos subire iudiciu, recognoscendo accuse mus nosmetipsos, et quales suimus poenitendo torqueamus : no cessemus dum licet iudicare, quod fecimus, audiamus caute quod dicitur. [Neque enim vltra in hominis potestate est, veniat ad Deum in iudicium. ]Reproborum naque esse proprium solet, sem per praua agere, et numquam quæ egerint retractare. Omne enim quod faciunt, cæca mente pertranseunt, factumq. suum nisi cum puniti fuerint, non agnoscunt. At contra electoru est actus suos quotidie ab ipso cogitatione fonte discutere, et omne quod turbidum profluit ab intimis exficcare, Sicut enim non fentimus quo modo crefcune mebra, proficit corpus, mutatur species, nigredo capillorum albescir in canis, hac quippe omnia nobis nescientibus aguntur in nobis : ita mes nostra per momenta viuendi ipso euraru viu a femetipia permutatur, et no agnoscimus, nisi vigilati custodia ad interio ra nostra residetes, profectus nostros quotidie defectusq.pesemus. Hoc ipsumenim in hac mortali vita consistere, quasi ad vetustate ire est, et cu indiscussa mes relinquitur, in quodă fenio torporis fopitur: quia fui negligens, propofită robur infenfibiliter perdes,a forma prioris fortitudinis du nescit, senescit. Vnde et per Propheta sub Ephraim Ofer 7.5 .. specie dicitur: Comederut aliem robur eius, et nesciuit: sed et cani effusi sunt in eo, et ip

feignorauit. Cu veto semetipsam quærit, et subtiliter poenitedo se discutinab ipsa hac vetuftate fua lota lacry miset metore incefa renouatur, et que ia pene inueterata frixe rat, per subministrata interni amoris studia nonum calet. Vnde Paulus apostolus viu mortalis vite veterafeëtes discipulos admonet, dices: Renouamini spiritu metis vestre.

Epb.4.f

Quid fit quod per Moyfen dicitur: Ignis in altari femper ardebit quem facerdos nutriet, Jubyciens mane ligna per fingulos dies ; et quod patrum exempla ad farmambene vinendi multum nos adiunens. Caput 1991 VIII.

C Ed ad hæc agenda valde exempla patrum et facri eloquij præcepta nos adiuuat. Si enim fanctorum opera inspicimus, et divinis iustionibus aute præbemus, alia nos

### In trigefimum quartum caput B. lob.

a contemplata, alia audita fuccendunt, et cor nostrum torpore non constrigitur, dum imitatione prouocatur. Vnde bene ad Moyfen dicitur : Ignis in altari femper ardebit, quem Leni. 6. b nutriet sacerdos, subijciens mane ligna per singulos dies. Altare quippe Dei est cor noftrum, in quo iubetur ignis semper ardere : quia necesse est ex illo ad Dominum charita-

tis flammam indefinenter accendere. Cui per fingulos dies facerdos ligna fubijciat, ne extinguatur. Omnisenim Christi fide præditus, membrum vtique summi sacerdotis effe-Auseft, sicut cunctis fidelibus Petrus Apostolus dicir: Vos autem genus electum, regale fa- 1.Pet. 2 b cerdotium. Et sicut loannes Apostolus dicit. : Fecisii nos Deo nostro regnum et sacerdotium. Sacerdos ergo in altari ignem nutriens, quotidie ligna subijciat, id est, fidelis quisque, ne in eo charitatis flamma deficiat, in corde suo tam exempla præcedentium,

quam facræ scripturæ testimonia congerere non desistat. Nam quasi quædam fomenta B igni dare, est in excitatione charitatis, vel exempla patrum, vel præcepta dominica mimiltrare. Quia etenim interna nouitas nostra ipía quotidie huius vitæ conueríatione veterascit, ignis iste adhibitis lignis nutriendus est: vt dum per vsum se nostræ vetustatis extenuat, per patrum testimonia et exempla reuiuiscat. Et bene illic precipitur, vt mane ligna per dies singulos congerantur. Hæc quippe non fiunt, nisi cum nox cæcitatis extinguitur. Vel certe, quia mane prima pars diei est, postpositis cogitationibus vitæ prefentis, hoc priori loco, quisque fidelium cogirer, vr quod in se iamiamo, quasi deficir, quibus valet nisibus studium charitatis inflammet. Ignis enim iste, in altari Domini, id eft, in corde nostro citius extinguitur, nisi solerter adhibitis exemplis patrum et dominicis testimonijs reparetur. Bene autem illic subiungitur. : Et imposito holocausto desuper

adolebit adipes pacificorum . Nam quisquis in se ignem hunc charitatis accendit, se met-C ipsum veique holocaustum desuper imponit: quia omne vitium, quod in se male viuebat, exurit. Cum enim cogitationum suarum interna considerat, et vitam reprobam per immutationis gladium mactat: in ara se fui cordis imposuit, et igne charitatis incendit. De qua hostia pacificorum adipes redolent, quia interna noue charitatis impinguatio pacem inter nos et Deum faciens, odorem de nobis suauissimum reddit. Quia vero eadem charitas in cordibus electorum inextinguibilis manet, apte illic subditue : Ignis est iste perpetuus, qui numquam deficiet de altari. Numquam profecto de altari ignis iste deficiet : quia etiam post hanc vitam eorum mentibus servor charitatis accrescit. Æterna quippe contemplatione agitur, vt omnipotens Deus quo magis visus fuerit, eo amplius diligatur. Quod autem diuinis admonitionibus et pracedentium exemplis adiuti, de huius vitæ profundo liberamur, bene etiam per Prophetam Hieremiam in puteum miffum Hier. 38. 6

ignatumeft, qui vt leuerur ex puteo, funes ad eum et panni veteres deponuntur. Quid enim funibus nili præcepta dominica figurantur? Quæ quia nos in mala operatione pofitos, et conuincunt, et eripiunt, quasi ligant et trahunt, coarctant et leuant. Sed ne ligatus his funibus dum trahitur, incidatur, fimul etiam panni veteres deponuntur: quia ne diuina pracepta nos terreant, antiquorum patrum nos exempla confortant : et ex corum comparatione facere nos nosse præsumimus, quod ex nostra imbecillitate formidamus. Si ergo leuaride hoc profundo festinemus, ligemur funibus, id est, præceptis dominicis affringamur. Interfinteriam panni veteres, cum quibus melius teneantur funes, id est, pracedentium confortemur exemplis, ne infirmos nos ac timidos pracepta subtiha vulnerent, dum leuant. Quasi quosdam pannos veteres Paulus Apostolus subiungebat, cum leuandis discipulis suis, preceptis spiritalibus exempla veterum commodaret, dicenso Justi ludibria et verbera experti, insuper et vincula et carceres:lapidati funt, secti funt, ten- Heb. 11. g

rati funt, in occisione gladij mortui funt. Et paulo post: Habentes itaque tantam imposită Heb. 12, 4 nubem restiu, deponentes omne pondus, et circumstans nos peccaru, per patientiam curramus ad propolitu nobis certamen. Et iterum: Mementore prapolitoru veftrorum, qui vo+ Heb. 13, b bis locuri funt verbum Dei: quorum intuentes exitum conversationis, imitamini fide. Superius videlicet dum spiritalia pracepta loqueretur, quasi funes miserat : postmodu vero memorans exempla maiorum quasi veteres pannos adhibebat. Excitati ergo tot vocibus præceptorum, aditti tot comparationibus exemplorum, ad corda nostra redeamus, difeuriamus omne, quod agimus, et quidquid in nobis dining rectitudinis regulam offene dit, accusemus: vt apud districtum iudicem ipsa nos accusatio excuset. In hoc enim mentis nostra iudicio tanto citius absoluimur, quanto nos districtius reos tenemus. Nec ad hac agenda prætermittenda funt tempora, quibus vacat : quia ad hac agenda S.Greg. Tom.z.

### 868 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXV.

post huius vitæ tempora non vacat . Vacue quippe non dicitur . Neque enim vltra in hominis potestare est, ve veniat ad Deum in iudicium. Idcirco namque memoramur quod tunc non possumus, ne nunc quod possumus negligamus. Sed ecce negotia occupant, que nobis incessanter apposita, a considerandis nobismet ipsis mentis nostre oculum declinant . In iftis namque visibilibus , que intuctur cor nostrum , extra se spargitur : et quid de se intrinsecus agatur obliuiscitur, dum extrinsecus occupatur. Diuina autem vox terribilibus fententijs fuis quafi quibufdam clauis illud pungit, vt euigilet, vt homo occulta super se iudicia, quæ pressus torpore diffimular, terrore saltem pulsarus expauescat : yt enim superius diximus, ipso vsu vira veterismens male assuera deprimitur, et in hac, qua spectat exterius, quasi dormiens sopitur, quia postquam semel se ad appetenda visibilia foras fudit, a conremplandis muisibilibus intus euanuit. Vnde nunc necesse est, ve que per visibilia spargitur, de inuisibilibus iudicijs feriatur, et quia in ijs se exterio- I ribus male delectata prostrauit, saltem percussa requirat, quod deseruit. Ecce autem scriptura sacra terrore quodam torpentia corda transfigit, ne in his inhareant, qua exterius defluunt, sed que interius eterna perdiderunt. Indicar quid sententia occulta decernitur, ne immoderate a nobis hac publica cogitentur. Dicit quid super nos agatur de nobis, vt ab hoc publico temporalitatis, colligamus oculum cordis ad secretum in-. ternæ dispositionis. Nam possquam multa narrata sunt de poena malorum, subito infertur occultum iudicium, quod pie super nos iusteq. disponitur, quo modo alij perdunt quod tenere videbantur, et alij accipiunt, quod alijex meritis perdunt. Ait enim:[Conteret multos et innumerabiles, et stare faciet alios pro eis. ] Hoc quotidie agitur. Sed quia adhuc finis partium vtrarumque non cernitur, minus timetur. Numquam enim culpam fuam reprobi nifi in poena cognoscunt. Et quia poena differtur, culpa despicirur. La-G buntur vero a statu iustiriz, et locum vite illis cadentibus alij sortiuntur. Sed eo lapsum suu negligunt, quo interitum, qui se in aternu maneat, non attendut. Si enim ad illud quod illic passuri sunt, oculos suos mitterent, hoc quod hic fugiut timerent. Cunctis autem liquet, quod in illa extrema requifitione examen publicu facturus est omnipotens Deus; yt alios ad tormenta deserat, alios ad participatione regni calestis admittat. Sed hoc nunc secreto iudicio quotidie agitur, quod tunc in publico demonstratur. Nam juste ac misericorditer fingulorum corda vel examinans, vel disponens, alios in exteriora respuit, alios ad ea, quæ sunt intrinsectts, trahit: hos accendit interna appetere, illos pro voluptatibus suis deserit exteriora cogitare : horum mentem ad superna erigit, illorum per superbiam in infimis defiderijs mer git. Aliena autem corda humanis oculis claufa funt, et ne scitur, qui repellitur : quia penetrare nequeunt , quæ ab vnoquoque cogitantur . Nam fæpe de corde D peruerío, necdum processit víque ad effectum operis deliberatio cogitationis, et adhuc fortasse per habitum intus astringitur, qui iam mente foris vagatur. Sed talis quilibet iste tunc ante oculos interni iudicis cecidir, cum ab appetendis interioribus per desiderium exiuit. Nonnumquam vero alij post malæ operationis vsum, ad spem cælestem subito amore remuiscunt, et qui in peruersa actione se sparserant, ad sinum internæ retraétationis semetiplos increpando recolligunt. Hos adhuc respicientes homines, quales dudum in opere nouerant, tales putant. At contra illi per districtæ considerationis examen, vitam suam qualem fuisse recolunr, insequentur: sciturg, quid fuerunt, sed quid iam coeperint effe, nescitur. In hoc ergo vtroque genere hominum sæpe contingit, vt et qui videntur flare humano iudicio, iam in conspectu zterni iudicis iaceant: et qui adhuc coram hominibus iacent,iam in conspectu æterni iudicis stent. Quis enim hominum æsti. E mare potuisset, Judam viuendi sortem etiam post ministerium Apostolatus amittere? Et quis econtra latronem crederer causam vitæ etia in ipso articulo mortis inuenire? Occultus autem Iudex præsidens, et vtrorumque corda discernens, alterum pie statuit, alterum juste confregit. Illum destricte exterius repulit, hunc introrfus misericorditer traxit. Vnde bene etiam per Prophetam casuros alios passionis suz tempore, at que alios resurrecturos annuncians, ait: Potum meum cum fletu temperabam. Potus quippe ab exterioribus interius trahitur, fletus autem ab interioribus exterius emanat. Potum ergo Domino cum fletu temperare, est alios ab exterioribus introrsus trahere, alios ab interioribus in exteriora reprobare . 1990 if

Luc, 23.f

Tfal. 101.

### In trigefimum quartum caput B. Iob.

Quod superbi perdant que acceperant, dum ex grata intumescunt; et humiles, quorum vita ex peccato contemptibilis erat, corum loco per candem gratiam flatuantur : unde et illud oft : Qui Hat , videat ne cadat . Caput VIII. POUL .M

Onteret ergo multos et innumerabiles, et stare faciet alios pro eis. I Sicut autem superius diximus, hac contritio prius intus agitur, vt post extrinsecus ostendatur. Hac contritione nonnumquam adhuc quorumdam exteriora quafi fana funt : et iam interiota putruerunt. Scriptum namque eft: Ante ruinam exaltatur cor , Ibi ergo feriuntur , vbi Pron. 16.6 superbiunt . Vnde scriptum est: Contriui cor corum fornicans et recedens a me . Interius Ezech 6.e. enim fornicari, est exterius vetiris delectari. Magna autem contritio cordis est hac eadem

elatio superbientis. Eo quippe ipso ab integritate salutis cortuit, quo iactantia cuiusliber virturis intumescit. Superbientes enim Deum despiciunt, et relicta creatoris sui gloria. propriam quarunt. Quibus iam hoc ipfum cocidiffe, eft amiffa fuperioris fui potentia in se venisse. Conteruntur etjam, quia relictis cælessibus terram quærunt . Quæ autem major poterit esse contritio, quam deserto creatore creaturam quærere? desertis supernis gaudis, infimis rebus inhiare ? V nde bene per Prophetam dicitur : Humiliat autem pecca- Pfal, 146. tores vique ad terram . Amillis enim caleftibus terrenum est omne, quod sitiunt, et dum plus videre conantur, minus est quod apperunt. De quibus recte per Hieremiam dictum. oft : Recedentes a te, in terra scribentur. At contra de electis dicitur : Gaudete, quia no- Hier. 17. b mina vestra scripta sunt in cælis alsa ergo contritio prius scrpit in mente, vt postmodum Luc. 10.6 præcedat in opere: prius fundamentum cogitationis concurit, vt. postmodum fabricam

operationis allidat. Vnde fumma eft cura fatagendum, vt.illic vitetur, vbi oritur, Scri-C prum namque est: Omni custodia serua corruum, quoniam ex ipso vita procedit. Et rur- Prou.4. d fum scriptum oft: Ex corde exeunt cogitationes male . Intus ergo vigilandum est, ne Mat. 15. b mens dum extollitur, cadat. Intus feruemus omne, quod foris agimus. Si enim femel medullam cordis elationis putredo confumpierit, citius corruit cortex vacua externæ vifionis. Notandum vero est, quia dum alijs cadentibus ad standum alij solidari perhibentur, electorii numerus certus ac definitus oftenditur. V nde etiam Philadelphiæ Ecclefic per angelum dicitur: Tene quod habes, ne alius accipiat coronam tua. Hac ergo fentetia qua Apor. 3. b narratut aliorum erigi, aliorum autem vita contringi, et spes nutritur humilium, et elatio premitur superborum, dum et illi bona possunt amittere, de quibus superbiunt, et isti ea percipere, quæ quia non habebant, contemnuntur, Formidemus igitur in his, quæ accepimus, nec cos, qui illa necdum affecuti funt, despiciamus. Quid enim fumus hodie, D nouimus : quid autem post paululum possimus esse nescimus. Hi vero, quos fortasse de-

fpicimus, et tarde possunt incipere, et tamen vitam nostram feruentioribus studijs anteire. Timendum iraque est, ne criam nobis cadentibus surgat, qui a nobis stantibus irridesur, quamuis stare iam non nouit, qui non stante nouir irridere. Hunc autem supernorum iudiciorum metum Paulus apoftolus discipulorum cordibus incutiens, ait : Qui se existi- 1. Cor. 10, c mat stare, videat ne cadat. Quod autem dicens : Conterit multos, illico adiunxit: Innumerabiles, vel multitudinem exprimere studuit reproborum, que humane rationis numerum transit : vel certe indicare voluit, quòd omnes, qui pereunt, intra electorum numerum non habentur: vt eo funt innumerabiles, quo extra numerum currunt. Vnde Propheta intuens tantos hoc Ecclesie tempore specie tenus credere, quantos nimirum certum eft electorum numerum fummamq, transire, ait : Multiplicati funt fuper numerum. Pfal. 39. Ac si diceret: Multis Ecclesiam intrantibus , etiam hi ad fidem specie tenus regni ve-

niunt, qui a numero regni celestis excluduntur : quia electorum summam sua videlicet multiplicitate transcendunt. Vnde et per Hieremiam Prophetam dicitue Ædificabitur ciuitas Domino a turre Ananchel víquead portam anguli, et exibit vl- Hidr. 31. g tra normam menturæ. Ciuitatem quippe elle Domini fanctam Ecclefiam millus ignorat. Ananchel vero Dei gratia interpretatur. In angulo autem duplex paries jungitur . Ciuitas ergo Domini a turre Ananchel víque ad portam anguli ædificari perhibetur: quia fancta Ecclefia a cellitudine supernæ gratiæ incohans, vique ad ingressum fusceptionemq. construitur, vtroruque populorum, Iudaici videlicet atque Gentilis. Sed quia in ca crescente multitudine etiam reprobi colliguntur, apte subditur : Et exibit vltra normam mensura : quia vique ad eos quoque extenditur, qui normam iustiria transcuntes, intra mensura calestis numerum non sunt. Vnde per Isaiam quoque eidem S.Greg. Tom. 2. Dddd 3

### 870 S.Gregorij Expof. Moralis Lib. XXV.

16. 54. 4 Eccleiz dicitur: Ad dexream enim et ad Javam dilatabetis, et femen tufi genes heredis. A tahici. In atana quippe multimding gentim ad dextream extenditur, dum puoldam, inflicandos fulcipir. Ad Javam quoque dilatatur, dum ad fe quofdam etiam in iniquate permanfuros admittir. Proper hane multivulieme, quae extra electrorum numerum aces, in Euangelio Dominus dicit: Multi funt vocati, pauci vero electi. Sed quia hoc quod elektrà aliaya alique controrum controlitation.

tis : non enim iniquus Deus, qui infert iram, apre fubiungitut. : Luid exigentibus pracedentibus peccasis peccasores excacantar, es lumen instituie widere non poffins, quad cum puffens widere contempferunt a et quid idem peccatum inserdum es peccatum

fit, excusfe speceni, expenseceni. Caput 1 X.

Noui enim opera estrum, exisfenzo inducet nochem exconteentur... J Sciendum... B
fummopere eft, quod iniquus quisique doubus modis in noche contenitur vel cum
exterioris penne tribulazione percuritur, yel cum occulta sinennia interius cecatur. In
noche corruit, cum per extremum indicium vinendi limen in nepretugum amititi. Vade

Mat.22. b

Rom. 1. d

1.5 feriptum eft: Ligate e innanus er pedes, emitrite eum in tenebra a exteriores. Tunce mim coachus in tenebra a exteriores mitriur, quia mone in interiorbus acceacum voluntarie. Rurfum in nocle iniquus conteritur, cum peccaroum precedentium confusione danma tux, veritats lumen non inuenite, et qui de dencep agere debea, non agnocit. Omne quippe peccarum, quod tamen cicius peanitendo non tergitur, aut peccarum eft et caufa peccar, aut que cercatum est pena peccari. Peccarum manque, quod posinientari non diluit, ipio suo pondere mox ad aliud trahit. Vinde fit vi non folum peccarum sit, sed peccati et caufa peccari. Evil couptum perito colla pisso dello more peritorium, vi opeius ex alio ligetur. Sed peccatum et quod ex peccaro critur, non iam peccarum et un mon do, fed peccati est consistenti peccari mento esti in alitis cadas. Quem enim liberare no luit, deferendo percussifi. Non ergo immerino pona peccati dictius quod usifia dessippi que quod un su destina peccarium est per peccare peccario esti per superiori que dell'un destina dell'un percenti della percussifi sono en regionamento peccario esti peccari mento esti in alitis cadas. Quem enim liberare no luit, deferendo percussifi. Non ergo immerino pena peccati dictius quod usulta destina per controli esti que della della percussifi. Non ergo immerino pena peccati dictius quod usulta destina per catalitati della percussifica della percussifi

spositione superius ordinata, sed inferius iniquitate confusa, vt et precedens culpa sit causa subsequentis: et rursum culpa subsequens, sit poena præcedentis. Quod bene in infidelibus et lubricis Paulus quali quoddam semen erroris aspexerat, cum dicebat. : Qui cum cognouissent Deum, non sicut Deum glorisicauerunt, aut gratias egerunt: sed euanuerunt in cogitationibus suis. Sed quod ex husus erroris semine pullulauit, illico adiungit, dicens: Propter quod tradidit illos Deus in desideria cordis corum in immun- D ditiam:vt contumelijs afficiant corpora sua in semetipsis. Quia enim cognoscentes Deu, peccatum superbiæ intelligendo commiserunt, cæcantur etiam ne intelligant, quod committunt. Et qui intelligentiam suam sequi nolunt in peccato et causa peccati, et ipsum lumen intelligentia perdunt in peccato et poena peccati. Prioris ergo peccati merito, peccatorum sublequentium fouca tegitur, vt qui malum sciens perpetrat, deinceps iuste in alijs etiam nesciens cadat. Hoc quippe agitur vt culpæ culpis feriantur, quatenus supplicia fiant peccantium ipía incrementa vitiorum. Nam quia omnipotens Deus ad pœnitentiam tempus indulget: quod tamen humana malitia ad vium iua iniquitatis intorquet, nimirum iusto Dei judicio augeri culpa permittitur, vt ad feriendum altius quandoque cumuletur. Hinc enim rurium de quibuidam Apostolus dicit: Vt impleant peccata sua semper. Hinc voce angelica Ioanni dicitur. : Qui nocet, noceat adhuc: et qui in E

irrogata cæcitate, ex præcedentis peccati vltione perpetratur. Quod videlicet agitur di-

17 b/s. 4 doque cumuletur. Hinc enim rurfum de quibufdam Apoflolus dicit Yeimpleam peccaApsa. 1 et la demper. Hinc voce angleia Ioanni dicituz. Yei noncer, nocea adhuie: et qui in
67 dil. 48.

16 dichus ett, fordefear adhue. Hinc Dauda die. 1 Appone iniquitatem fuper iniquitatem
16 dicitus: Immifliones per angelos malos, viam fecti femite ire fue. Cor quippe Domin
17 dicitus: Immifliones per angelos malos, viam fecti femite ire fue. Cor quippe Domin
17 dicitus: Immifliones per angelos malos, viam fecti femite ire fue. Cor quippe Domin
18 dicitus: Immifliones per angelos malos, viam fecti femite ire fue. Cor quippe Domin
18 dicitus: Immifliones per angelos malos, viam fecti femite ire fue. Cor quippe Domin
18 dicitus: Immifliones per angelos malos, viam fecti femite ire fue. Cor quippe Domin
18 dicitus: Immifliones per angelos malos, viam fecti femite rier fue. Cor quippe Domin
18 dicitus: Immifliones per angelos malos, viam fecti femite rier fue. Cor quippe Domin
18 dicitus: Immifliones per angelos malos, viam fecti femite rier fue. Cor quippe Domin
18 dicitus: Immifliones per angelos malos, viam fecti femite rier fue. Cor quippe Domin
18 dicitus: Immifliones per angelos malos, viam fecti femite rier fue. Cor quippe Domin
18 dicitus: Immifliones per angelos malos, viam fecti femite rier fue. Cor quippe Domin
18 dicitus: Immifliones per angelos malos, viam fecti femite rier fue. Cor quippe Domin
18 dicitus: Immifliones per angelos malos, viam fecti femite rier fue. Cor quippe Domin
18 dicitus: Immifliones per angelos malos, viam fecti femite rier fue. Cor quippe Domin
18 dicitus: Immifliones per angelos malos, viam fecti femite rier fue. Cor quippe Domin viam femite angelos dicitus rier fue. Cor quippe Domin viam femite angelos dicitus rier fue. Cor quippe Domin viam femite angelos dicitus rier fue. Cor quippe Domin viam femite angelos dicitus rier fue. Cor quippe Domin viam femite angelos dicitus rier fue. Cor quippe Domin viam femite angelos din rier fue. Cor quippe Domin viam femite angelos dicitus rier fue

Gen. 14 puniri mereantur. Hinc per Moyfen dicitur: Nondum completa funt peccata Amorizarum. Hinc per cundem Moyfen Dominus dicit Ex vinca enim Sodomorum vitit corum, et propago corum ex Gomorra. Yua corum vua fellis, et botrus amaritudinis in jiris. Furor

## In trigefimum quartum caput B. Iob.

Furor draconum vinum corum, et furor afpidum infanabilis. Nonne hæc omnia congregata funt apud me : et fignata in thefauris meis? In die vitionis reddam eis. Quam multa corum mala narrauit, et tamen illico adiungit: In tempore quo lapíus fuerit pes corum. Ecce atrocissima illorum facinora describuntur, et tamen ad vitionis diem adhuc subsequens lapfus a spicitur, quo corum cul pæ cumulentur. Habent iam quidem ynde feriri mereantur, fed fustinetur tamen adhuc peccatum crescere vt peccantes possit atrocion poena cruciare. Iam meretur supplicium peccatum et causa peccati : sed expectatur adnuc vt augmentum supplicij subroget peccatum, et poena peccati. Plerumque vero vnum atque idem peccatum, et peccatum est, et pœna, et causa peccati. Quod melius ostendemus, fi res ipsas ad medium deducamus. Effrenata enim ventris ingluuies in feruorem

luxuriæ plenitudinem carnis infligat. Perpetrata autem luxuria fæpe aut periurio, aut homicidio tegitur, ne humanarum legum vitione puniatur. Ponamus ergo ante oculos, quòd quidam voracitatis fibi frena laxauit, qua voracitate superatus, adulterij facinus admilit : deprehensus autem in adulterio, latenter virum adultera, ne ad iudicium traheretur, occidit. Hoc igitur adulterium inter vora citatem et homicidium positum, de illa videlicet nascens, hoc generans, peccatum est, et poena et causa peccati. Peccatum profecto est per semetipsum, poena vero peccati est, quia culpam voracitatis auxit, causa autem peccati eft, quia subsequens etiam homicidium genuit. Vnum ergo idemo. peccatum est, et poena precedentis, et causa culpæ subsequentis: quia et transacta dum exaggerat, damnat : et adhuc sequentia, qua damnari debeant, seminat. Igitur quia peccatis præcedentibus cæcatur oculus cordis, ipfa cæcitas, quæ peccantis animum ex anteactæ culpæ damnatione confundit, merito nox vocatur: quia per hanc ab oculis delinquentis

lumen veritatis absconditur. Bene itaque dicitur: Nouit enim opera corum, et id circo inducer noctem et conterentur : quia vt sape dictum est, pracedentia nimirum mala faciut, vt ad peccandum iterum tenebris subsequentibus inuoluantur: vt eo iam lumen iustitize videre non poffint, quo illud et quando poterant videre noluerunt. Inducere autem noctem Dominus dicitur, non quòdiple tenebras inferat, sed quòd obscura corda peccantium misericorditer non illustret : vt hoc ipsum in nocte cæcasse sit a cæcitatis tenebris li-

berare noluifle . Sequitur :

Quòd locus videntium Deum fit fantta Ecclefia , a que inste indicio falfi et fitti repelluntur, quia veritatem fidei scientes contemnunt .

Vali impios percuffit eos in loco videntium. ] In scriptura sacra, quasi, aliquando pro similirudine, aliquando pro veritare poni consueuit. Pro similirudine enim quali, ponitur, ficut Apostolus dicit: Quali tristes, semper autem gaudentes. Pro veritate 3. Cor. 6. b vero ponitur, sicut Ioannes ait : Vidimus gloriam eius gloriam quasi vnigeniti a patre. 10an. 1.d. Hoc autem loco nihil differt vtrum pro similitudine, an pro veritate sit positum: quia quoliber dicatur ordine, aperte praua malorum vita fignatur. Impios vero scriptura sacra proprie infideles appellat. Hac namque diftantia peccatores ab impijs discernuntur : quia cum omnis impius sit peccator, non tamen omnis peccator est impius . Peccator enim dici etiam, qui in fide pius est, potest. Vnde Ioannes ait : Si dixerimus, qui a pec. 1.10an.1.6 catum non habemus, ipsi nos seducimus. Impius vero proprie dicitur, qui a religionis pierare separarur. De talibus enim Propheta ait : Non resurgunt impij in iudicio. Lo- Pfal. 1. cus autem videntium, fancta Ecclesia vocatur. In ipsa enim recte consistitur, vt lu-

men verum, quod Deus eft, videatur. Vnde ad Moyfen dicitur. : Eft locus penes me, et Exod. 33. d stabis supra petram cum transeat mea maiestas. Et post paululum: Auferam manum meam, et videbis posteriora mea. Per locum quippe, Ecclesia: per petram, Dominus: per Moy sen vero, multitudo plebis Israelitica figuratur, qua Domino in terra pradicante non credidit. Ipsa ergo in petra stetit terga Domini traseuntis aspiciens, quia videlicet post passionem ascensionemo dominicam, intra sanctam Ecclesiam deducta, fidem Chrifti percipere meruit : et cuius præsentiam non vidit, eius posteriora cognouit. Dicatur ergo de his, quos intra fanctam Ecclesia diuina vitio inuenit, in iniquitatibus perdurantes : dicatur de his, quorum vitam Paulus Apoltolus notat, qui confitentur se nosse Deum, factis autem negant. Quali impios percuffit eos in loco videntium. Ibi quippe fta- ad, Tit. 1, d. bant, vbi Deum videre videbantur. Ibi tenebras dilexerunt, vbi lumen ventatis aspicitur. Er quarnuis apertos habuerunt oculos in fide, tenuerunt tamen eos claufos in opere. Vnde

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXV. 872

If2.56. d Num. 14.6 .

bene et de ludea dicitur: Speculatores eius caçi: quia videlicet non videbant opete, quod professione cernebant. Vnde etiam de Balaam scriptum est : Qui cadens apertos habet oculos. Cadens quippe in opere, apertos tenuit oculos in contemplatione. Ita ergo hi etiam oculos aperientes in fide, et non videntes in opere, intra Ecclesiam positi pia specie, extra Ecclesiam inuenti sunt impia conucrtatione. De quibus alias bene scriptumo

Eccls. 8. d eft : Vidi impios sepultos, qui cum adhue viuerent, in loco sancto erant, et laudabantur in ciuitate quasi iustorum opera. Multos enum peste propria prauitatis obsessos sub Chriftiano nomine, ipía tranquillitas ecclefiaftica pacis abicondit. Quos tamen fi leuis per-

secutionis aura pulsauerit, mox extra aream velut paleas tollit. Quidam vero idcirco Christianitatis vocatione fignantur: quia Christi nomine sublimiter exaltato, pene omnes iam videri fideles a spiciunt : et pro eo, quòd hoc vocari alios cernunt, ipsi non videri fideles erubescunt, sed esse negligunt, quod dici gloriantur. Rem enim virtutis intima B ad decorem fumunt visionis externæ : et qui ante supernum iudicem nudi confcientiæ infidelitate confiftunt, ante humanos oculos professione sancia verbo tenus palliantur. Nonnulli autem fidem medullitus tenent, sed viuere fideliter nullatenus curant . Insequiitur enim moribus, quod credulitate venerantur. Quibus diuino iudicio fæpe contingit,ve per hoc, quod nequirer viuunt, et illud perdant, quod falubriter credunt, Incessanter namque se prauis actionibus polluunt, et super hoc vindictam iusti judicij retribui posse diffidunt: et sepe cum bene viuere negligunt, etiam persequente nullo vsque ad persidiam dilabuntur. Na qui imminere districtum iudicium non credunt, qui inulte se peccare suspicantur, quo pacto vel esse vel dici fideles possunt ? Fidem quippe perdidisse, est incorrectis malis operibus, digna fupplicia reddiposse non credere. Quia ergo digna fidei opera seruare contemnunt, etiam sidem perdunt, quam tenere videbantur. Super quos bene per Prophetam sub Hierusalem specie inimicorum destruentium verba memorantur, a quibus scilicet dicitur: Exinanite exinanite vique ad fundamentum in ea. Paulus quippe air : Fundamentum aliud nemo potest ponere præter id, quod positum est, quod est Christus Iesus. Inimici ergo destruentes, vique ad fundamentum Hierusalem exinaniunt,

Pfal. 116. 1.Cor.3. c

Hier. 2. 4

quando peruerfi spiritus a corde sidelium destructo prius ædificio boni operis, soliditatem quoque exhauriunt religionis. Sicut enim supra fundamentum fabrica, sic super sidem opera construuntur. Víque ad fundamentum ergo exinanisse, est euerso bene viuendi opere, etiam robur fidei dislipasse. Hinc etiam ad ludæam per Hieremiam dicitur: Filis quoque Mempheos et Taphneos confluprauerunt te víque ad verticem . Víque ad verticem quippe confluprari, est post mala operationis vium etiam in ipfa fidei sublimitate corrumpi. Cum enim nequissimi spiritus vniuscuiusque animam in prauis operibus in- D noluunt, sed integritatem fidei viriare non possunt, quasi adhuc inferiora membra polluunt, sed ad verticem non pertingunt . Quisquis autem in fide corrumpitur, iam vique ad verticem constupratur. Malignus enim spiritus quasi ab inferioribus membris v sque ad fumma pertingit, quando actiuam vitam polluens, castam celsitudinem sidei distidentiæ morbo corrumpir. Quia igitur cuncta hæc humanis oculis absconsa sunt, sed dininis obtutibus patent, et multi in hac domo fidei fine fide moriuntur, dicatur recte: [ Quafi

impios percuflit eos in loco videntium . ] Pios enim fe in Ecclefia omnibus oftendunt, fed quia diuina iudicia latere non possunt, quasi impij feriuntur. Quibus hoc magis ad supplicij cumulum crefcit, quod vnusquisque eorum in Ecclesiam sidelibus admixtus, veritatem fidei sciendo contemnir, arque eo grauior vitio sequitur, quo per exempla rectorum etiam bene viuendi cos scientia comitarur. Quot enim eis modo recti ac sideles fra- E tres oftenduntur, tot in futuro iudicio testibus impugnantur. Sciunt ergo, quod sequi negligunt . Vnde et apte subiungitur:

Quod tribus modis peccasur , ignorantia , infirmitate , et studio : et quod ex industria peccare fit , cum quis quod feis et poteft , contemnit . Caput Vi quasi de industria recesserunt ab eo. ] Sciendum qui ppe est, quòd peccatum tri-

de panis, dift. Seiendum

bus modis committitur. Nam aut ignorantia, aut infirmitate, aut studio perpetratur. Er grauius quidem infirmirate, quam ignorantia, sed multo grauius studio, quam infirmitate peccatut . Ignorantia Paulus peccauerat, cum dicebat : Qui prius fui blafphemus, et perfecutor, et contumeliofus, sed misericordiam consecutus sum, quia ignorans 1. Tim. 3. C feci in incredulitate. Petrus vero infirmitate peccauit, quando in co omne robur fidei,

quod Domino perhibuit, vna vox puellæ concussit, et Deum, quem corde tenuit, voce denegauit. Sed quia infirmitatis culpa vel ignorantiæ eo facilius tergitur, quo non studio perpetratur, Paulus, que ignorauit, sciendo correxit: et Petrus motam, et quasi are-scentem iam radicem sidei lacrymis rigando solidauit. Ex industria vero peccauerunt ij, de quibus ipse per se magister dicebat : Si non venissem, et locutus suissem eis, peccatum non haberent: nunc autem excufationen; non habent de peccato fuo. Et paulo post: Et 1048.15.4 viderunt er oderunt me et patrem meum. Aliud est enim bona non facere, aliud bonorum odiffe doctore: ficut aliud est præcipitatione, aliud de liberatione peccare. Sæpe enim eccatum præcipitatione committitur, quod tamen confilio et deliberatione damnatur. Ex infirmitate enim plerumque solet accidere amare bonum, sed implere non posse. Ex studio vero peccare, est bonum nec facere nec amare. Sicut ergo nonnumquam grauius

B eft peccatum diligere, quam perpetrare: ita nequius eft odiffe iuftitiam, quam non feciffe. Sunt ergo nonnulli in Ecclesia, qui non folum bona non faciunt, sed etiam perse quuntur: et quæ ipfi facere negligunt, etiam in alijs deteftantur. Horum peccatum fcilicet non ex infirmitate vel ignorantia, fed ex folo studio perpetratur : quia videlicet si vellent implere bona, nec tamen possent, ea que in se negligunt, saltem in alijs amarent. Si enim ea ipfi vel folo voto appeterent, facta ab alijs non odiffent: fed quia bona cadem audiendo cognoscunt, viuendo despiciunt, animaduertendo perseguuntur, recte dicitur: Qui ex industria recesserunt abeo. Vnde et apte subjungitur: f Et omnes vias eius inrelligere noluerunt. ] Non enim air: Infirmitate non intelligunt, fed intelligere nolucrunt : quia sepe que facere despiciunt, etiam scire contemnunt. Quia enim scriptum est: Seruus nesciens voluntatem Domini sui, et faciens digna plagis, va- Luc. 12 f

C pulabit paucis: et seruus sciens voluntatem Domini sui, et non faciens iuxta eam, plagis vapulabit multis: impunitatem peccandi existimant remedium nesciendi. Qui nimirum fola fuperbiæ caligine tenebrefcunt, atque ideo non discernunt, quia aliud est nescisse, aliud scire noluisse. Nescire enim ignorantia est: scire noluisse, superbia. Et tanto magis excufationem non possunt habere, quia nesciant, quanto magis eis etiam nolentibus opponitur, quod cognoscant. Vnde per Salomonem dicitur: Numquid non sapientia cla- Pros. 8. 4 mit at et prudentia dat vocem fram in fummis excelfisq. verticibus fuper viam in medijs flans semitis? Transire fortasse per viam vitæ temporalis, cum eius ignorantia potera-mus, si hæc eadem sapientia in semitæ angulis constitusset. Inuestiganda suerat, si occultari voluisset. Sed postquam incarnationis sua mysteria publice ostendit, quostqua humilitatis exepla superbientibus prabuit, semetipsam nobis quasi transcuntibus in medijs semi-

D tis fixit:vt videlicet in cam, quam querere noluimus, impingamusiet qua transcuntes vide re negligimus, tangamus offendentes. Dicatur itaque. Et omnes vias eius intelligere nolucrunt. Via quippe eft incarnat a fapientia omnis actio, qua temporaliter geffit. Via eius funt viuendi ordines, quos ad fe venientibus firauit. Tot itaque ad fe venientibus vias præ buit, quot bene viuendi exepla monstrauit. Humilitatis eius vias Propheta aspexetat, cum fuspirabat, dicens: In mandatis tuis me exercebo, et considerabo vias tuas. Hinc rursum Pfal. 118. de vnoquoque iufto dicitur, qui curat vt per dominica exempla gradiatur. A Domino Pfal, 111. greffus hominis diriguntur, et viam eius cupit nimis. Quia ergo fuperbi quique humilitaris dominicæ facta contemnunt, recte dicitur: [ Vias eius intelligere noluerunt.] Vie enim iftæ visione despectæ sunt, sed intellectu reuerendæ. Aliud quippe est in eis quod cernitur, aliud quod expectatur. Quid enim in hac vita aliud quam deiectionem, fputa, ludibria, mortemo, intuentium oculis oftendit? Sed per hac infima transitur ad summas per hæc dedecora, quæ præcedunt, æterna nobis et gloriofa pollicentur. Viderunt ergo fuperbi vias Dei, sed intelligere nolucrunt : quia dum abiecta, quæ in se ille ostendit, despiciunt, perdiderunt iufte sublimia, que promittit. Vias itaque Dei intelligere, est ethumiliter tolerare transitoria, et perseucranter expectare mansura, vi exemplo Domini coæterna quæratur gloria opprobrijstemporalibus comparata, et non quod hic quique tolerat, fed in id quod expectat, intendat. Ad hec ergo superbi clausos oculos tenuerunt;

quia dum in gloria præfentis vitæ superbiunt, humilitatis dominicæ celsitudinem non viderung . Lumen enim intelligentiæ humilitas aperit, superbia abscondit. Nam secretum quoddam pictatis eft, et tanto minus ad illud animus peruenit, quanto magis intumescita

### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXV.

Quodegeni et pauperes ad Deum elamant, eum prapositi euris sacularibus dediti pradicationis officium deseruns. Capus T peruenire facerent ad eum clamorem egeni, et audiret vocem pauperum.]Cum enim isti superbiunt, clamant ad Deum hi, qui ab ipsis superbientibus opprimuntur . Vnde certe idcirco dicitur, quòd ad Deum fecerunt clamorem pauperum peruenires

quia istis cadentibus, in eorum locum pauperes, idest, spiritu humiles subrogantur, et quia hoc eorum cafu factum est, ipfi fecisse referuntur, eo videlicet locutionis genere, quo pugnare castra dicimus, quia pugnatur ex illis. Vel certe, quia cuncta, quæ superius dicha funt , referri etiam ad rectores ecclesiasticos possunt, qui relicto prædicationis studio, sub occasione regiminis terrenis negotijs inuoluuntur, apte subiungitur. Vt peruenire facerent ad eum clamorem egeni, et audiret vocem pauperum : quia nimirum dum ipfi B curis fæcularibus occupati, prædicationis officium deferunt, gregem fubditum in querelarum prorumpere clamorem compellunt : ve quasi iure vnusquisque subiectus de vita ficti pastoris immurmuret, cur teneat magistri locum, qui non exercet officium: Quam-18. uis fortasse melius per tumorem potentium, superbia Iudeorum, et per clamorem pauperum, desideria gentium figurantur, sicut attestante veritate per epulantem splendide diuitem Iudaicus populus delignatur : copiam scilicet legis non ad necessitatem salutis; fed ad pompa elationis assumens, arque in præceptorum verbis non semetipsum ordinate reficiens, fed iactanter oftendens: et per vulneratum Lazarum,qui interpretatur adiutus, forma populi Gentilis exprimitur, quem diuinum adiutoriti tanto magis erigit, quanto minus de suarum virium facultate confidit. Qui pauper et plenus viceribus elle describitur : quia gentilitas corde humilis peccatorum fuorum aperuit confessiones. Nam ficut G in vulnere ab internis trahitur virus in cute, ita in confessione peccati, du in publicum secreta panduntur, quasi mali humores a visceribus intimis foras prorumpunt. Illis ergo peccantibus pauperum clamor auditur: quia dum Iudzi contra Deum superbiunt, ad Deum vota Gentilium peruenerunt. Vnde et mox hæc ipsa immensa ac profunda iudicia

Luc. 16.c

Mat. 20. b

perhorrescens, non ea curat ratione discutere, sed admiratione venerari, atque ait: Quod temere discutitur, quare hune Deus trahat, illum repellat : eum de beneplacito eins ratio non reddatur . CAPHE

I Pso enim concedente pacem, quis est, qui condemnet, et ex quo absconderir vultum fuum, quis est, qui contempletur eum? Nemo ergo discutiat cur stante Iudaico populo, dudum in infidelitate gentilitas iacuit, et cur ad fidem gentilitate furgente, Iudai- D cum populum infidelitatis culpa proftrauit . Nemo discutiat cur alius trahatur ex dono, alius repellatur ex merito. Si enim gentilitatem miraris assumptam, ipso concedente pacem, quis est, qui condemner? Si Iudaam obstupescis perditam, ex quo absconderit vultum fuum, quis eft, qui contempletur eum? Itaque confilium fumma et occulta virtu-211. Tis, fatisfactio fit aperte rationis. Vnde et in Euangelio Dominus cum de huius rei causa Met. 11. d . loqueretur, ait : Confiteor tibi pater Domine cali et terra, quia abfcondiffi hac a fa pientibus et prudentibus, et reuelasti ea paruulis. Ita pater, Arque mox tamquam rationem quandam absconsionis ac reuelationis adjungens, ait : Quia sie fuit placitum ante te. Quibus nimirum verbis exempla humiliratis accipimus, ne temere discutere superna confilia de aliorum vocatione, aliorum vero repulsione præsumamus. Cum enim intulisset verumque, non mox rationem reddidit, sed sic Deo placitum dixit: hoc videlicet often. E dens, quia iniustum esse non potest, quod placuit iusto. Vnde et in vinea laborantibus mercedem reddens, cum quoidam operarios inaquales in opere, aquaret in pramio, et plus in mercede quærerer, qui labori amplius infudaffer, air : Nonne ex denario con, uenisti mecum ? Volo autem et huic nouissimo dare, sicut et tibi : an non licet mihi quod volo facere ? In cunchis ergo, que exterius disponuntur, aperta causa rationis est occulto iustitia voluntatis. Dicatur itaque: [ Ipso enim concedente pacem, quisest, qui condemnet? Ex quo absconderit vultum suum, quis est, qui contempletur eu? ] Et quia sic minima ficut maxima, fic fingula Dent indicat ficut cuncta, apte fubiungitur: Er fuper gentem, et fuper omnes homines. ] Ac si aperte admoneamur intendere, quia hoc iudicium, quod super vnam gentem describitur, estam super omnes homines inuisibili examinatione cele-

bratur : vt alius eligatur, alius repellatur occulte, fed nullus iniufic. Hoc ergo quod in

## In trigefimum quartum caput B.Iob.

A maximis fieri cernimus, etia in nobis fingulis caute timeamus. Sic enim intenduntur diuina iudicia super vnam animam, sicut super vnam vrbem: sic super vnam gentem, ficut super vniuersam generis humani multitudinem: quia et sic intendit Dominus sin gulis, ac si vacet a cunctis, et sie simul intendit omnibus, ac si vacet a singulis. Qui enim omnia administrando implet, regit implendo: nec vniuersis deest, cum disponit vnum, nec vni deeft,cum disponit vniuersos:cuncta scilicet naturz suz potentia quietus ope ratur. Quid ergo mirum, quia non angustatur intentus, qui operatur quietus? Dicatur itaque quia hoc subtile iudicium exercet super gentem, et super omnes homines.

Quod fecundum merita subditorum dentur sape rectores, et pro iniquitate mali gregis, delinquat vere boni vita pastoris : et quod virtutis est meritum, dum falua fide res agitur,

tolerare et celare mala rectorum. Caput XIIII.

Via igitur de specie transiuit ad genus, nunc de genere se conuertit ad specie, et quid ludæa proprie mercatur, ostendit, dicens: Qui regnare facit hominem hyocritam, propter peccata populi.] Verum namque regem super se Iudza regnare no luit, et ideirco exigentibus meritis hypocrită accepit: ficut ipfa quoque veritas in Euagelio dicit: Ego veni in nomine patris mei, et no accepiftis me: si alius venerit in nomine Joen. 5.g suo, illu accipietis. Et sicut Panlus ait: Pro eo quòd charitate veritatis non receperunt, 2.76, 2.6 vt salui sierent, ideo mittet illis Deus operationem erroris, vt credant mendacio. In co ergo quod dicitur : Qui regnare facit hominem hypocritam propter peccata populis potest ipsum omniù hypocritarum caput Antichristus designari. Seductor quippe il-

le tune sanctitatem simulat, vt ad iniquitatem trahat. Sed propter peccata populi re-C gnare permittitur:quia nimirum tunc ipfi fub illius regimine praordinantur,qui eius dominio digni ante secula præsciuntur, qui peccatis subsequentibus exigunt, ve sub illo iudicijs præcurrentibus disponantur. Quod ergo tunc Antichristus super impios regnat, non est ex iniuftitia iudicantis, sed ex culpa patientis quamuis plerique et princi patum illius non viderunt, et tamen eius principatui peccatorum suorum conditione deseruiune: quia et quem dominantem sibi minime cospiciune, eum proculdubio peruerse viuendo venerantur. An non eius membra sunt, qui per affectara sanctitatis speciem appetunt videri, quod non funt ? ille namque principaliter hypocrifim fumit, qui cum sit damnatus homo et nequa quam spiritus, Deum se esse mentitur. Sed proculdubio ex eius nunc corpore prodeunt, qui iniquitates suas sub tegmine sacri honoris abseondunt, ve professione videri appetant, quod esse operibus recusant . Quia enim seri-

D prů est: Omnis, qui facit peccatum, seruus est peccati : quanto nunc liberius peragunt loss. 8. d peruerfa,que volunt,tanto eius feruitio obnoxius obligantur. Sed nullus, qui tale rectorem patitur, eum quem patitur accuser: quia nimiru sui fuit meriti peruersi rectoris fubiacere ditioni. Culpam ergo proprij magis accuser operis, quam iniustitiam guber nantis. Scriptum namque eft: Dabo tibi reges in furore meo. Quid ergo illos nobis præ- Ofea. 13.6 esse despicimus, quoru super nos regimina ex Domini furore suscipimus? Si igitur irascente Deo secudum nostra merita rectores accipimus, in illorum actione colligimus, quid ex nostra æstimatione pensemus, quauis plerumque et electi subiacent reprobis, Vnde et diu Dauid Saulem pertulit, sed subsequente culpa adulterij proditur : quia di- 1. Reg. 18. b gnus tune fuit, qui tanta præpositi asperitate premeretur. Sie ergo secundum merita fubditorum tribuuntur persona regentium, vt sape, qui videntur boni, accepto mox

E regimine permutenturificut feriptura facra de eodem Saule intulit, quia cor cum dis gnitate mutauit. Vnde scriptum eft: Cum effes paruulus in oculis tuis , caput te con- 1.Reg. 15. c fitui in tribubus Ifrael. Sie pro qualitatibus subditorum disponuntur acta regentiur vt sæpe pro malo gregis, etia vere boni delinguat vita pastoris. Ille enim Deo attestante laudatus, ille supernorum mysterioru conscius David propheta; tumore repentina elationis inflatus, populum numerando peccauit, ettamen vindictam populus Dauid 2. Reg. 24.6 peccante suscepit. Cur hoce quia videlicet secundum meritum plebium disponuntur corda rectorii. luftus vero iudex peccantis vitium ex ipforti animaduerfione corripuit ex quorum causa peccauit. Sed quia ipse scilicet sua voluntate superbies, a culpa alienus non fuit, vindictam culpæ etiam ipfe suscepit. Na ira sæuiens quæ corporalirer populum perculit, rectorem quoque populi intimo cordis dolore proftranit. Certi vero eft, quod ita fibi inuicem et rectorum merita conectantur et plebium: vt fæpe ex culpa

## 876 S.Gregorij Expof. Moralis Lib. XXV.

Mat. 21. 4

22

Gen. 2. d

pastorum deterior fiat vita plebium, et sæpe ex plebium merito, muterur vita pastoru. A Sed quia rectores habent iudicem fuum, magna cautela subditorum est non temere vitam iudicare regentium. Neque enim frustra per semetipsum Dominus as nummulariorum fudit, et cathedras vendentium columbas euertit:nimirum fignificas, quia per magistros quidem vitam iudicat plebium, sed per semetipsum facta examinat magistrorum. Quamuis etiam subditorum viria, que a magistris modo vel dissimulantur iudicari vel nequeunt, eius proculdubio iudicio referuantur . Igitur dum falua fide res agitur, virtutis eft meritum, si quidquid prioris eft, toleratur. Debet tamen humiliter fuggeri, fi fortaffe valeat, quod displicet emendari . Sed curandum summopere est , ne in superbiam transeat iustitiz inordinata defensio : ne dum rectitudo incaute diligitur.ipfa magistra rectitudinis humilitas amittatur,ne eum sibi præesse quisque despiciat, que fortalle contingit, vt in aliqua actione reprehendat . Contra hunc tumore fu- B perbiz, subditoru mens ad custodiam humilitatis edomatur, si infirmitas propria incessanter attenditur. Nam vires nostras veraciter examinare negligimus:er quia de no bis fortiora credimus, idcirco eos, qui nobis prelati sunt, districte iudicamus. Quo enim nofmetiplos minus agnofcimus, eo illos, quos reprehendere nitimur, plus videmus. Co munia hæc mala funt, quæ fæpe a fubditis in prælatos, fæpe a prælatis in fubditos comittuntur:quia et omnes subditos hi, qui præsunt, minus quam ipsi sunt sapientes arbitrantur:et rurlum qui lubiecti funt, rectorum luorum actiones iudicat, et li iplos regimen habere contingeret, se potuisse agere melius putant. Vnde plerumque fit vt et rectores minus prudenter ea que agenda funt videant quia corum oculos ipfa nebula elationis obscurar:et nonnuquam is, qui subiectus est, hoc cum prælatus fuerit faciat, quod dudum fieri subiectus arguebat: et pro eo quod illa que iudicauerat perpetrat, C salrem quia iudicauit, erubescat. Igitur sicut prelatis curandum est, ne corum corda æstimatione singularis sapientiz locus superior extollat, ita subiectis prouidendum

est, ne sibi rectorium sacta displice ant. Si autem magistrorum vita iure reprehenditur, opotet vi cos subditi, etiam cum displicent, venerentuu:

2ndd mali passores non semper imitandi sant, tamen necesse et venerari. Caput XV.

SEA hoo est folerrer intuèdum, ne aut quem venerari necessile est, imitari a spetasis aut dyaum imitari dépicis, venerari contennas. Subulbila tenim via traenda est rectuudinises humilitatis: vs. sie reprehensibilità magistrorum fasta displicati, quatenus subditorum mens a feruada magistiri; sieucentia alo e cocedas. Quod bene in Nos debriatos exprimitur, cuius moda verecunda boni filij auersi venerado exercum. Auersi qui pui son esta describationes de la compania del compania del compania de la compania de la compania del c

2nd multi dum sibi initi videntur in eo, quid rectores suos secularibus negotis occupato indicant, Deum accusan: et com isse per Mossen pelibus et ciscis tabernacusum operiri pracossi, quas hac detrabentes, dininis disensimisus contradicant, Capa XVI.

O'Un teve nonnulli, qui la parum quid de spiritali conuerfazione inchoane, cum rePolores fino temporalia agere, et ierteras coniderant, mox ordinem superna dispositionis accusant, quod nequaquambene ad regendum prelati sint, per quos,
conuerfazionis insime acempla montirantur. - So hi minirum duntu temperates le
rechorum sorum reprehensione negliguane, culpse sue exigenibus meritis, vique ad
reperhensionem condimoris accusalor et cuius professio dispensation side ab humilibus
consistenti de longitude de la consistenti de la consistenti de la bumilibus
consistenti de longitude de la consistenti del la consistenti de la consistenti della consistenti

A solicite ab externis actionibus abscondit. Namet plerumque paterfamilias ad eum laborem seruos dirigit, a quo subtilius filios suspendir: et inde filij sine vexatione decori funt, vnde ferui in puluere fordaniur. Quod quam refte in Ecclefia diuinirus agitur,ipfa tabernaculi constructione fignatur. Ad Moyfen quippe dinina voce pracipi- Exed, 25.4 tur, vt ad tegenda interius fancta fanctorum ex byflo, cocco atque hyacintho vela texantur, iuslumq. est vt ad protegendum tabernaculum, vela eslicina et pelles extenderet, quæ nimirum, vel pluuias, vel ventos, vel puluerem tolerarent. Quid ergo per pelles, et cilicia quibus tabernaculum tegitur, nili grossas hominumentes accipimus, que aliquando in Ecclesia occulto Dei iudicio quamuis dura sint, præsesuntur? Que quia feruire curis temporalibus non timent, oportet vt tentationum ventos et plunias de huius mundi contrarietatibus porter. Quid vero per hyacinthu,coccum,byflumq.

B fignatur, nifi fanctorum vita tenera, fed clara? Qua dum caute in tabernaculo fub cilicijs, et pellibus absconditur, sua integra pulcheitudo seruatur. Vt enim in interiore tabernaculi byffus fulgeat, coccus corufcet, hyacinthus cæruleo colore tesplédeat: desuper pelles, et ciliciaimbres, yentos et puluctem portant. Qui igitut magnis virtutibus in fanda Ecclesia sinu proficiunt , prapositorum suorum vitam despicere no debent cum vacare eos rebus exterioribus vident quia hoc quòd ipli fecuti intima penetrant,ex illorum adiumento est, qui contra procellas huius saculi exterius laborat. Quam enim candoris fui gratiam retineret, si by ssum pluuia tangeret? Aut quid fulgoris atque claritatis coccus, vel hyacinthus oftenderet, fi hac fusceptus puluis foedaret ? Sit ergo desuper textura cilicij fortis ad puluerem: fit inferius color hyacinthinus aptus ad decorem. Ornent Ecclesiam, qui folis rebus spiritalibus vacant, tegant Ec-

шű

gi.

858

191

C clesiam, quos et labor terum corporalium non grauat . Nequaquam ergo contra rectorem suum exteriora agentem mnrmuret is, qui intra Ecclesiam sanctam iam spiritaliter fulget . Si enim tu fecure interius, ve coccus rutilas, cilicium quo protegeris cur accufas? Sed a quibufdam quæritur, quia dum faltem pro vtilitate fubditoru rectores nimium temporalibus curis inferuium, plerique in Ecclefia corum exemplo deterescunt. Quod verum valde esse quis abpeget, cum enrari a pastoribus terrena quam caleftia solicitius videt ? Sed neque hacimiusta funt, sicut superius diximus, si mores præsidentium juxta subditorum merita disponuntur. Occultæ namque et sponte per-: petrata culpa exigunt, ve praua et a paftoribus exempla prabeantur, quatenus iufto iudicio is,qui de via Dei fuperbus exorbitat, in via qua graditur, etiam per ducatum. pastoris offendat. Vnde per Prophetam quoque pranuciantis studio dicitur, non ma- 7/al.68,

n ledicentis voto: Obscurentur oculi corum, ne videant, et dotsum corum semper incurua. Ac si dicat: Qui humana vita actionibus quasi pra uidendis itineribus prafunt, veritaris lucem non habeant, vt et qui sequuntur subditi, iniquitatum suarum oneribus incuruati,omnem fratum rectitudinis amittant . Quod factum proculdubio in Iudza nouimus, cum in ipfo nostri Redemptoris aduentu pharifæorum turba atque sacerdotum a vero lumine mentis oculos clausit, et per prapositorum exempla gradiens, in: infidelitatis tenebris populus errauit. Sed quari rationabilitet poteit quo modo hoc. in loco dicitur: quod regnare hypocritam Dominus facit, cum de hac re specialiter per Prophetam conqueritur , dicens : Ipfi regnauerunt, et nonex me : principes exti- Ofca. 8.4 terunt, et non cognoui. Quis enim recte sentiens dicat, quia facit Dominus, quod minime cognoscie ? Sed quia scire Dei approbareest, nescire reprobare: vnde quibusdam E quos reprobat dicit i Nescio vos vnde sitis, discedite a me omnes operarij iniquitatis:et Luca. 13.e aliquando facere Dei, est id, quod fieri prohibet, irascendo permittere : vnde et regis Aegypti cor se obdurare asseruit, quia videlicet obdurari permisit: miro modo hypo- Exod. 3. b critas Dominus et regnare facit, et nescit : facit sinendo, nescit reprobando. Vade ne-

cesse est, ve ad omne, quod in hac vita concupiscitur, prius voluntas interna requiratur. Quam cum humani cordis autis percipere appetit, sciat quia hæc non verbis, sed. rebus sonat. Locus ergo regiminis cum regendus offertur, in se prius necesse est, ve

quisque discutiat, si loco vira congruit, si ab honore actio non diffentit, ne justus omnium rector eo post in tribulatione preces non audiat, quo ipsa quoque eius, de quo tribulatio oritur, exordia honoris ignorata and LIBRY VIGESIMIQUINTI MORALIVM SANCTI GREGORII FINIS. S.Greg. Tom. 2. Ecce

# SANCTI GREGORII

IN BEATVMIOB

### LIBER VIGESIMVSSEXTVS.

# AMM'S

Quèd proprium sis superborum dettorum, dum bene locutos se noncrint, quasi pro aquitate inquirere ab auditoribus sais, vorcam in alique offenderint: vo ce mode landem ab cis exterquents. Capat 1.

N locutionibus fuis hoc arrogantes viri habere inter alia proprium

folent, quod ab auditoribus fuis ne quid fortaffe inordinatum dixerint, tunc requirunt, cum fe laudabiliter aliquid dixiffe cognofcunt. Hac videlicet faciunt, non quo de dictis fuis ambigant, fed quo ab audientium iudicio fauores quærant . Nam inueniri facile poterunt, quo animo percunctantur, fi quifquam cum corum bona laudat. ctiam mala reprehendat. Certum quippoeit, quia ticut inflantur laudibus; ita correctionibus inflammantur, et a quoliber se vel iuste reprehendi despiciunt, moxq. in malis fuis fomirem defensionis exquiront. Quo modo ergo de bonis suis humiliter ambigunt, qui mala fna defendere etiam peruerfe molinntur? Ille eft enim vere humilis in bonis, qui non est defensor in malis .. Nam quide malis suis arguitur, et contra verba arguentis accenditur, quando de bonis fuis quafi humilirer titubat, per humilitatis vocem ornari appetit ; non doteri. Heliu itaque viram arrogantiŭ fignans, poltquam mulra interna, et fublimia intulit, ecce in verbis formam humilitatis affumir, er aquitate proposita sub quadam discipulatus imagine beatum lob alloquitur, dicens : [Quia ego locurus fum ad Deumite quoque non prohibebo. Si erraui, ru doce me: fi iniquiratem locutus fum, vlera non addam. 3 Sicut fæpe contingit vrbona loquantur et mali, multa Heliu fortila paulo fuperius te dixiffe meminerat, et fecurus ideirco ne fortasse errauerit, requirebat. Neque enim requireret, si se errasse credidiffer . Est namque, ve dixi, propria arrogantium fraus, ve tunc de errore requirere fludeant quando se nouerint non errasse. Qui rursum requirere, vel argui de errore despiciunt, si quando se errasse veraciter præcognoscunt. Non enim esse, sed videri humih. 8. 10 les apperunt, et tunc requirendo speciem humilitatis assumunt; quando de ipsa magis requificione laudătur : Sed quia omnino difficile est, vt elatio, que regnat in corde, non crumpar in voce i auditores arrogantium fi cotum dicha paulifper taciti expe-2. [ T. Now Cant arque confiderant, citius corda illorum finblequentia verba manifestant. Diu. quippe morari non possunt in ipsa humilitatis imagino quam spécierents sumunt. d . hor 3 Superbisenim menzibus humilitas alea eft , er cum eius formam confeendere ambiunt daffatis animi greffibus quafi a cliuofis arque asperis itineribus dilabuntur. Alienti est scilicet quod videri appetunt; et idcirco eius imagini diu inhærere nequaquam possunt: Grane pondus attimant, cum eam faltem specierenus portant,et quoufque hane abijciant, vim quandam in corde patientur: quia videlicet elationis viui male dominanti desoruiunt , arque cius imperio semeripsos quales sint prodere compellentur ure din poffint videri , quod non funt. Vnde Heliu quoque postquam de errore doceri fe petijt, postquam iniquitatem non fe vitra locutusum promisit, subito ab humilitatis specie ad verba tumida excusationis exiliuit. Nam subdidit dicens: [ Nunquida to Deus experit cam , quia displicute tibi ? ] Ac si diceret : Ego coram-SALVULL Lece

A Domino rationes positurus sum, cur modo iniquitas mea a te reprehenditur, quæ conftat, quod in iudicio a te non requiratur.

> Quò d fante bumanum indicium non timeant ; fed dinimum : cum econtrario superbi indicium Dei non metnunt, et ab hominibus indicari ernbescunt.

Ecti viri cum iniuste ab hominibus imperuntur, ad supernum iudicium recurrut. Vnde et ab codem ad beatum lob dicitur: [ Ecce in celo teftis meus, et conscius meus in excelsis. ] Et quia ei placere summopere cupiunt, eius solius testimonium re-

quirunt. Peruerfi quoque, quia iustorum vitam defernnt, fed nonnumquam eloquia lequuntur, cum de suis male gestis increpantur, hoc assumunt in argumentum defenfionis, quod iusti proferunt cum testimonio puritatis. Vnde cis, consuetudo iam facta est. vz si quis cos de factis suis arguat, Dei magis sudicium, quam hominum quarant. A Deo enim et cum se damaandos nonerint, judicari non metuunt, et judicari ab hominibus erubescunt. Proponunt ergo maius, quod non metuunt, ve minus declinare valeant, quod erubescunt . Scriptum quippe est: Vnusquisque nostrum pro se ratione Rom. 14.1 redder Deo. Quia ergo tunc damnatio vniuscuiusque manifesta est, exinde modo iniqui colligunt, ve iam peruerfa vniuscuiusque actio sie secura, ne modo eam quiliber iu flus arguendo discuriat, a qua constat, quod in iudicio alienus existar . Ar contra piorum conscientiz grando sibi conterri preminm credunt, cum de quibusda modo suis actionibus illicitis argunneur. Proponunt etenim ante oculos cordis, quia districtum

C Dei judicium tanto verius tune super cos mirigabitur, quanto nune acrius arguente homine prauenitur : et temporalem irach super fe lucrum computant , per quam fe eternam policenadere non ignorant: Heliu ergo typum cunctorum arrogantium renens, et magis eligens atorna inaectione percuti, quam temporalirer increpari, dicata Nunquid a to Deus expetit eain, quia displicuit ribi? Quia vero esse cul pabiliores solenr hi, qui loqui in conrentione inchoant, quam qui respondent, subdidit, dicens:[Tu enim cœpisti loqui, et non ego: ] Eo se innocente credidir, quo pulsarus erupir, nimiru nesciens, quia innocentia non tempore defenditur, sed ratione. Quid enimeius desenfionibus adminiculatur, quod etfi tacenti nulla intulit, recta tamen inchoanti praua respondit? Postquam vero in verbis elationis oftenditur, ecce iterum sub requisitionis

velamine palliatur, atque infert, dicens: [Quod fi quid melius nosti, loquere.] Quam-D uis dum non ait : Quia melius nosti, sed fi quid melius nosti, loquere : nimis loc ipfum su perbisse est, de melioris scientia dubitasse. Hoc tamen, quod beato lob locum loquendi tribuit, humilitatem se exhibuisse iudicauit. Sed sicut supra dictum est, quia in actione arrogantium omne, quod fuperducto fermone regitur, prorumpente rurfum intentione elationis aperitur, citius Heliu innotuit, qua mente bearum lob loqui postulauit. Nam seguitur

. Qued Helin verba lob uon intellexerit, que fine disciplina fuisse astimabat.

Tri intelligentes loquantur mihi,et vir fapiens audiat me. Iob autem flulte locu-V tus est, et verba illius non sonant disciplinam. ] Ecce dum quasi humiliter bearo Iob loqui tribuit, quid intrinsecus gestaret ostendit, dicens: Viri intelligentes loquantur mihi: dedignarus videlicet, fi bearus Job loqui præfumeret, qui quafi eius inrelligere verba non posser. Et quia non solum ad loquendum, sed etiam ad audiendu beatum Iob indignum fuiffe judicauit, illico adjunxiti Vir fapiens audiat me. Ac fi diceret: Huic loqui iniufte concedirur, qui etiam audire verba fapientium non meretur. Arque mox aperre, quam despecta de illo sentiar, manifestar, dicens: Iob autem stulte locurus eft, et verba illius non fonant disciplinam . Sine disciplina locurum beatu Iob credidit : quià inftum fe in suis operibus fuisse memoranit . Vera fortasse Heliu diceret, fi ea, que beatus Iob de feipso narrauerat, non de illo hec eade ipse discipline audor aftimaffet. Innocenter enim Iob fe afferuit flagellatum, quem Deus etiam perhi- cantifunt bebuit frustra percussum. Quidergo vox percusti superbu sonuit,que a sententia serietis mines. S.Greg.Tom.2. Eccc 2 nullatenus

# S. Gregorij Expof. Moralis Lib.XXVI.

nullatenus discrepanit? Incaute sunt humiles, qui se mendacio illaqueant, dum ar- A rogantia vitant. immo mentiendo superbiunt, quia contra veritate se erigunt, quam 1.ed Tim. 2. relinquunt. Qui enim, necessitate cogente, vera de se bona loquitur, tanto magis hu-Get. 48.20.4 militari jungitur, quanto et vetitari fociatur. An Paulus humilis non fuit, quando æmulatione veritatis contra falsos apostolos tot de se discipulis fortia gesta narrauit? Qui nimirum veritati inimicus existeret, si abscondendo virtutes proprias, pradicatores errorum praualere permissiset . Sed quia arrogantes viri in co, quòd bonorum. dicta superbe examinant, verborum magis superficiem, quam retum cardinem penfant, Heliu beati Iob sententias disciplinam credidit non sonasse. Quia vero sepe asperitas superborum víque ad duritiam maledictionis extenditur, illico contra beatum Iob,quasi ad Deum faciens verba, subiungit:

> Quod superbi afflictorum tribulationibus nulla compassione condescendunt, sed super dolorem vulnerum addunt, et elifos confringunt.

PAter mi probetur Iob víque ad finem. ] Eccehoc, quod quasi de arrogantia tumore conceperate in verbisetiam maledictionis exaltat . Sed fortaffe beneuola vim probationis optaret, si stetisse eum in probatione iudicasse. Vt ergo aperte malitia eius crudelitatis appareat, probari eum adhuc per flagella deprecatur, quem inter flagella lapfum fuiffe iam queritur. Præmifit, quod fenfit, vt apertius cognosci debeat, quod optauit. Adhuc feriri postulat, quem iam peccasse sub manu ferientis accusat. Propria hac arrogantium vota sunt, vt vitam dolentium examinari acrius deprecentur: quia quanto sibimetipsis instiores sunt, tanto alienis doloribus durioresexistunt. Nesciunt enim in se passionem alienæ infirmitatis trahere, et sicut sua, C ita etiam proximi imbecillitati mifereri . Quia enim de fe alta fentiunt, idcirco humilibus nullatenus condescendunt. Heliu beatum lob pro culpa percussum credidit, atque ideo exhibenda ei pietatis viscera, nec inter tot dolores æstimauit. Viri autem veraciter fancti cum flagellari quempiam eriam pro culpa cognoscunt, etsi quædam eius inordinata corripiunt, ad quædam tamen dolentia compatiuntur, et sic sciunt tumenria premere, vt sciant etiam cruenta resouere, quatenus in eis cum dura emolliuntur, infirma roborentur.

Qued fantti dottores ex quibufdam fignis , ficut boni medici folent etiam occulta rimari , ve cognita castigent et fanent . V nde ad Excebielem dicitur : Fili bominis fode parietem, etc. Et quid fit, quod EZechiel fumere laterem inbetur, et deferibere in eq cinitatem Hierufalem. Capus T contra arrogantes viri, quia charitatis viscera non habent, non solum non com

patiuntur etiam iuftis dolentibus, sed eos insuper sub specie iusta increpationis affligunt : et vel fi qua in eis funt, praua mala exaggerant, vel ea quæ vere bona funt, male apud se interpretando commutant; quamuis etiam sancti doctores sape exaggerare soleant delinquentium vitia, et ex quibusdam signis publicis occulta rimari, vt possint ex minimis maiora cognoscere. Vnde ad Ezechielem dicitur: Fili hominis fode parietem. Vbi mox subdidit: Et cum fodissem parietem, apparuit ostium vnum, et dixit ad me : Ingredere, et vide abominationes pessimas, quas isti faciunt hic. Et ingreffus vidi : et ecce omnisfimilitudo reptilium, et animalium abominatio, et vniuerfa idola domus Ifrael depicta erant in pariete . Per Ezechielem quippe præpofitorum persona signatur; per parietem duritia subditorum. Et quid est parietem fodere, nisi asperis correptionibus duritiam cordis aperire? Quem cum perfodisset, apparuit oftium : quia cum cordis duritia asperis correptionibus aperitur, quasi quedam ianua oftenditur, ex qua omnia inco, qui corripitur, cogitationum interiora videantur. Vnde et bene illic fequitur : Et dixit ad me : Ingredere, et vide abominationes pessimas, quas isti faciunt hic . Quasi ingreditur, vt abominationes aspiciat, qui discussis quibusdam signis exterius apparentibus, ita corda subditorum penetrat, vt cuncta ei, quæ illicite cogitantur, innotescant. Vnde et subdidit. : Et ingreffus viditet ecce omnis fimilitudo reprilium, et animalium abominatio. In reptilibus cogitariones omnino terrenæ fignantur:in animalibus vero iam quidem aliquantulum a terra suspensa, sed adhuc terrenæ mercedis præmia requirentes. Nam repptilia

Ezech. 8. d

A prilia coto ex corpore terre inherent a animalia autem ventre aversa fuli-parla funt, appeiut tamen gulta ad terran meper inciliantur. Reptilia itaque funt intra praie-tem, quando cogitationes voluuturui in mente, que a terrenis defiderijs numquam leuantur. Animalia quoque funti entra parieem, quando esti qua iam intila, fi qua honella cogitantur, appetendistamen lucris temporalibus honoribush, deferniunt: et perfementip quideni am quali a terra fusipenal funt, fed adhue per ambirum-quali per gulta deliderium fele ad ima sibmittunt. Vade et benefubditur: Et viniterfa dalad atomus firale depida eranti in pariere. Seriptum quipo gesti. Et auaritia, qua et didiorum feruitus. Reche egg post imimilia, sidola defenbantur: quia etti hone-fit adhose un fentius. Reche egg post imimilia, sidola defenbantur: quia etti hone-fit alchose quagita terra fe erigunt, ambitone tamen inhonelfa fentenifosa detrama.

ta actone qual a terra te engunt, ambicone tamen inhone fla femetipõs a derram deponum. Bene autem dicinar. Deplità erat rejui ad um exteriorum reum intrina deponum. Bene autem dicinar. Deplità erat rejui ad um cateriorum reum intrina piatore, a deimo divina creativa. Posta deman occulta abominario demonfratur: qui a immirum vinidentifutura, et unic demum occulta abominario demonfratur: qui a immirum vinidentifutura demon mone malium, getti qui a print inquitation officialitar e demon occulta abominario demonfratur: qui a immirum vinidentifutura demon mone malium, qui a per en reintitura demon mone malium, qui a presentituri. Ideixo ergo folone reiam fandi doctores grauiter minuta dificutores, vei a per entre reintitus adoculta polifitu marcia peruniter. Verba afpere interpationis money erroribus ad occulta polifitu marcia peruniter. Verba afpere interpationis money erroribus adoculta polifitu mon para entre en

quantus... Bona pradicantes infinanti, mala sufrem esuntiti praticalization. Per C. Heliu, defiderantes ecorant. Erga committion bit in anonampentication, non referent, ac fi de tranquillitate nitil labeant: fedita in dilectione tranquilli fiust, ac finulliscos ferrora occadata... Valde enim menutum, ne fi a prauorum correptione ceffauerint, più pro corum damnatatione puniantur, et cil ad verba inuechionis inflammanur; min quidem ad hec weinut; fed unen hea defendionem fibi apud diffriente descriptiones del commente del

D nesum coran re, et defenbes in co ciuitatem Hierufalem. Doctores quippefandifibil laterem fimunt, quando terrenim con auditorum, yt docarn, apprehadunt. Quem laterem coram fe ponunt, quia tota illud folicitudinis intentione cufodiunt. In quo et ciuitatem Hierufalem iubentu defribres, quia predicando
terremis condibus curan fimmopere quanta fir fuperas pacis viño, demonfitare, cu
tuben estam dicitur: Eto cofinabis sadurfus esam obfidionem, et adfificabis munitiones. Sandi enim pradicatores obidionem circa laterem, in quo Hierufalem ciuitas defenjas, et, ordinater, quando terreme ment; fed iam tuperama partiam
requirenti, quanta cam in huiss viza tempore vitorum impugnet aduertiras demonfitams. Cum enim vunquodque peccatum quo modo mente ment infidiente, yoftenditur, quafi obfidio circa Hierufalem ciuitatem voce pradicatoris ordinatur.

2 Sed quia non folium infinuana quo modo mente mindiantus; vita expugnent, del

### 882 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXVI.

tarem. Per fartaginem namque fritura, per ferrum vero fortitudo oftenditur. Quid A su tem ita magilità raque dodoris mentem, qu'an zeuls pomini figi et exeruciar? Ynde Paulus luius fartaginis incendebatur fritura, cum diceret : Quis infimatur, et que l'antique de l

a via fua impia, i pie quidem in niquitare fua morietur, tu autem animam tuam libere fii. Hane, farasginem intere feet diffiquoles murum Paulus pofuera; quo minus del Mundus fum a fanguine omnium veftrum: non enim fubrerfugi, quo minus annumciarem omne confilium Dei vobis. Nunce rego doctores necefic efi; va paperant zeit ardonbus frigi 3, ne cogantur poil de toro pote negligentia igne gehenna cruciani. Sed aliud efi, quod iniulita er fobritis; a iliud quod uninte en on fubritis debenus. Ad ildere ad ilio nun veno venerationem ipfa confiderata a quiras inclinare. Sed arrogantes viri, qui a huius formam diferentionis ignorare, hoc unifis es non fubblis exhibitis exhi-

bert, que'd bouis pradicaroribus fieri, et niuthis et fidellisi vident. , Qui camad fruoren inuedioni minde profilunt, et imper veha maledidionis excuant. Qui C enim nequa quam proximos licut fe diligunt, proximis optare non definunt, quod ligh fibimer inuesire pertinefunt. Vode Heilu occulum odium in manifefatione maledidionis exfuduats, air (Parer mi, proberus fob Vique ad finem, ne definas ab homine iniquitatis .) Homisem iniquitatis vodest, quem Deus sultum pre mombus fupera attributions denanciar. Et quia multa edine fub hac indiferetionis tibundata promiser con indigent. Sequitur: Sequitura carent, interna est-positione non indigent. Sequitura :

Quod in viu et consuetudine babeant superbi derogando mentiri.

Vi addit füper peccata fina blafiphemiam. J Accufat eum et pro peccatis fiagel- pu la merufile, et peofi fiagella peccafel. Jongs vero alier Domius nidicat, qui et fuulta fiagellatum infinuat, et bona duplicia polt fiagella retribuit. - Penna enim debetur culpa, non pravmium. Beatus rego 100 hine culpa locturus oltendrur; quempoliklocutionem pramia fiabfequantuz. - Helin itaque, quia pro Dominia fefenfionibus loquens, de beato 100 aliud, qualm Dominius fentir, qual dum pro veriata verba multiplicat, a vertrate dife ordar. Sequitur: [ Inter nos interim confiringatur, et una cal udicitum pronoce fermonibus finis Deum.] Ac fideretta: Ex aforta afferiassociogioscat, quia nequaquam dinina examination fufficia. . Et quià arroquande dello frequente informatione for della productiva positione dello frequente informatione for della frequente finishe della finishe del

### CAPVT TRIGESIMVMQVINTVM BEATI 10B.



Gitur Heliu hær turfum locutus elt : Nunquid æqua tibi videtur tua cogitatio, v diceres : Jultior Deo fum ? Dxxifti enim : Non tibi placts, quod rectum elt : vel quid tibi prodeits, fi ego peccauter ? Iraque ego refpondebo fermonibus tuis et amieis ruis tecum. Sufpice celum, et intuere, et contemplare æthera, quòd alrion te fir. Si peccaueris, quid et no-

cebis Et fi multiplicate fuerint iniquitates rue, quid facies contra eum ? Por-

o, fi

A 10, fü ufte egeris, quid donabis ei, aur quid de manu tua accipiet? Homini, qui fimilis rui elt, nocchir impiera tua, e filium hominis adiunabit infitira tua. Proprer multitudinem calumniarorum clamaburt, et ciudaburt proprer vimbrachii tyrannorum. Et non divit v1bi elt Deus, qui fecit me, qui dedit carmina in nocke Qui docer nos fipper immena retrue; et fuper volucre celi euclidit nos. Ibi clamaburt, et non eraudiet propret fuperbiam malorum. Non ergo fuffra audiet Deus, et omniportens fingulorum cudas introbietus. Eriam cum dixeris: Non confiderat, iudicare coram illo, et expecta cum. Nune mu non infert furorem fuum, nec volicitur fedus valde. Ergo Iob fruitra gapette os fuum, abfque (cientav verba multiplicat.

### Capus VII.

I Gitur Heliu hac rurfum locutus eft. 1 Omnis, qui multa loquitur, în locutione di al afemper incipere fluder; quatensi unichoatione îpfă infrenfos auditores faciat, ve oa attentius accaera, quo quafin souum audire aliquid expedant. Heliu vero alia finiens, afia inceffanter ecrofitur, vi mimenfa loquacitas per fubiunchă femper inită continueur. Sequiture, (Numquid aqua tibi videut usa cogirator, o videieres lurfior Deo finni) Quia beatus I obi ultitorem E Deo non discett, omnis, qui extrumuliforita legit, agnofici, refeati repopant aquitatem contra me, e-preuneita advi-florita legit, ami dicium meum. Vitam fiam videlices penfant, et causis percufilosi signomas, via qui ami dicium dicium

Coriam indicio un meum. Viam fram videire penda, et caulas perculionis ginorans, via fepi ilum di, pro diluendis peccais se cardidit, et non pro sugendis
merits flagellari i sidireco indicium frum ad victoriam periente confisuse fi, quia
culpam in fi, proquad debuiler perculi, nonimenta. Quodquidem deillo et Dominus ad diabolum dixita: Commonisti me aduerius cum, vi affigerem cum frusfira. Quid ego hae loquendo peccauis, qui verbis silis dunias de fi et occulte ententia: estam neciciundo consenita. è Aure quid oche fi, fi a reclinatine veritatis humano iudicio verba notira siperficie tenus discrepant., quando in cordit
cardin et compaginata concondant. i Humana aures verba notira talia iudia 31,400 ft;
cardin et compaginata concondant. i Humana aures verba notira talia sindi.
cardin et compaginata concondant. i Humana ures verba notira talia sindi.
minis proferentum: » Apud homines cor car verbis; a paud Deunt vero verba pentimis proferentum: » Apud homines cor car verbis; a paud Deunt vero verba pentimis groferentum: » Apud homines cor car verbis; a paud Deunt vero verba pen-

Samuel Control Control

Libri feries attenditur, aihil horum beatus lob dixide monfratur... Sed atroganes viri, ficure et upperitu diximus, abbete hop perojum folent, y et dum in min ainota hor viri, ficure et upperitud rimus, abbete hop perojum folent, y et dum in min ainota horum et de la peritud dixide productiva et al peritud de la peritud de

Què

### 884 S. Gregorij Expos. Moralis lib. XXVI.

Quòd ex ipfa creatura positione, et altitudine, ad quam attingere non possumus, quia supra nos est, considerare debemas quantum supra intellectum sit creator, cuius omnipotentiam nec augent bona nostra, nec minuum

S Vípice calum, et intuere, contemplare athera, quòd altior te sit. Si peccaueris, quid ei nocebis; et si multiplicata fuer int iniquirates tua, quid facies contra est? Porro si iuste egeris, quid donabis ei, aut quid de manu tua accipiet ? ] Quamuis beato Iob scienti maiora, nequaquam dici ista debuerint : vera tamen sunt, que dicuntut, quod videlicet Deo, nec peccata nostra noceant, nec bene gesta concurrant. Vnde subsecutus, adiunxit: [ Homini, qui similis tui est, nocebit impietas tua, et filium hominis adiuuabit iustitia tua . ] Sed inter hac illud est solerter intuendu, quod ait : Suspice cælum, et intuere, contemplare æthera, quòd altior te sit . Hæc enim dicens, nimirum colligit, ve confiderare debeat quanto minus Deo actione sua aut profir, aut noceat, qui altitudini cæli, atque ætheris prodesse, vel nocere non possit. Quamuis in cælo, vel æthere possimus supernas potestates accipere, diuinis semper. obrutibus inharentes, ve cum angelicos piritus longe adhuc a nobis distare conspicimus, ipfi creatori, arque dominatori spirituum quanto distamus inferius, agnofcamus: corpoream tamen cæli ætherifg. materiam hoc loco fentiri nil obstat . Nam fi vigilanter exteriora conspicimus, per ipsa eadem ad interiora reuocamur . Vestigia quippe creatoris nostri, sunt mira opera visibilis creaturæ. Ipsum namque ad-huc videre non possumus, sed iam ad eius visionem tendimus, si eum in his quæ fecit, miramur. Eius ergo vestigia creaturam dicimus, quia per hac, qua ab ipso sunt, se- G quendo imus ad ipsum. Vnde Paulus air: Inuisibilia eius per ca, quæ facta sunt, intellecta conspiciuntur, sempiterna quoque virtus eius et diuinitas. Vnde et in libro Sapienria scriptum est : Per magnitudinem enim creatura et speciem, potest intelligibiliter creator videri . Menti enim noftra peccato fuo exterius sparfa , necdu Deus, ficut eft, interius innotescit : sed dum factura sua decus foris proponit, quasi quibusdam se nobisnutibus innuit , et quæ intus sequamur , oftendit : ac miro modo ipsis formis exterioribus nos ad interiora perducit: innnit immenfa admiratione, quod est, mira hæc exterius oftendendo, quæ non eft. Hinc enim de sapientia scriptum est : In vijs oftendit se illis hilariter, etomni prouidentia occurrit illis. Viz quippe ad creatorem sunt, opera considerata creatoris. Qua dum facta cernimus, potentiam factoris miramur. În iftis vijs a sapientia omni nobis prouidentia occurritur: quia factoris D nobis virtus inquirenda proponitur in omne, quod mirabilitet factum videtur: quocumque se verterit anima, si vigilanter intendit, in ijsdem ipsis Deum inuenit, per que reliquit, eiufq. potentiam ex corum rurfus consideratione cognoscit, quorum. amore descruit : et per que peruerse cecidit, per hac conuersa reuocatur . Vbi enim lapfi fumus, ibi incumbimus ve furgamus; er quafi ibi furgendo manum confiderationis figimus, vbi pede amoris Inbrici corruentes negligendo iacebamus. Quia enim ab inuifibilibus per vifibilia cecidimus, dignum est ve ad inuifibilia ipsis rursum visibilibus innitamur: ve quo cafu anima venit ad infima, co gradu reuertatur ad fumma, arque eisdem quibus corruit, passibus surgat: dum, sicut dictum est, illa nos ad Deum bene conderata renocant, que nos ab eo male electa diviferunt. Heliu itaque, vr vim confiderationis admonéret, arque ex corporeis rebus oftenderet, quanto fit E homine excellior Deus, bene intuiti Eulipice celuim, et intuitere, et contemplare æthe-ra, quod altior æ fit.] I plus enim∡rebus creatis arque corporeis agnofeimus, quanti a creatoris nostri sublimitate distamus; quia per omne, quod cernimus, esse humiles admonemur: ve quasi quadam sit electio mentis nostra, species considerata creatura. Dicat ergo: [Suspice calum, et intuere, contemplare athera, quod altior te sit. Si peccaueris, quid ei nocebis ? Et si multiplicatæ fuerint iniquitates tuæ, quid facies contra eum? Porro si iuste egeris; quid donabis ei, aut quid de manu tua accipiet?] Ac si diceret : Ex ipsis creaturis intellige, quas altiores te esse corporaliter vides, quantum a diuina potentia sublimitate disiungeris, atque ex hac tua consideratione collige, quia Deum nec bene viuendo adiuues, nec rurfus malis actionibus graues. Si vero, ficut superius diximus, in calo vel athere supernas potestates accipimus, ver-

Roma.I.C

Sap.13.4

Sap.6.6

A bis istis Heliu considerare nos admonet: quia ipsi angelici spiritus creatoris nostri potentiam plene contemplari non possunt: de quibus tamen certum est, quia nobis eo ipio alriores funt, quo lapfi in infimis non funt: yt videlicet colligamus, quanto Deo inferiores existimus, quia etiam creaturis sublimibus, sed longe illo inferioribus subiacemus. Ac si diceret, e Vide quantum a divina celtitudine separaris, a cuius potenria etiam potestates illa humilitate contremiscunt, qua te immensa sublimitate tranfcendunt : et quanto iplo summo inferior es , qui inferiorem te effe etiam inferioribus deprehendis. Oftendendo vero fumma, reducit ad aqualia, arque air: [ Homini, qui Canfa. 1.4.4. fimilis tui est, nocebit impietas tua, et filium hominis adiuuabit iustitia tua. ] Huma- Homini. na impietas ei nocet, quem peruertendo inquinat. Et rurfus, eum adiquat noftra ju-Ritia, quem a prauis actionibus immurat. Nocere enim, vel iuuarenesciunt ea,quæ B vel a bono corrumpere, vel a malo permutare non possunt . Supernæ igitur potesta-

tes eo lædi, vel inuari nequeunt, quo esse iam incommutabiles acceperunt. Sed considerare hæc nequeunt, qui terrenis desiderijs implicantur. Spartis enim foris mentibus ad semetips as redire difficile est: quia praua itinera semel captas tanto delectabiliter tenent, quanto in cis ompe, quod libuerit, licet. Nullus quippe disciplina murus obuiat, qui constringat, nulla retributionis prospicitur poena, qua terreat: sed clausis oculis cordis co anima pracipitatur in infimis, quo obscuratur a summis, et tanto securius mala tempotalia perpetrat, quanto durius bona aterna desperat.

Quod in hac vita infti ab impije affligi permittuntur, ficut Morfe vocante ad promissionis terram, virgense Pharaone de Aegypto egredi compellunr plebs inmita.

Capus CEd ifta reproborum nequitia rritura more electorum vitam, quali grana a paleis Separans, premir ve purget . Mali enim bonos magis ab huius mundi desiderijs expediunt, dum affligunt : quia dum multa eis hic violenta ingerunt , festinare illos ad superna compellunt. Quod bene de Israelitico populo vocante Moyse, et Pharaone rege fæuienre lignatum eft . Tunc namque Moyfes ad vocandum millus eft , cum. Exed 3.6 iam Pharao duris operibus ad opprimendum fuerat excitatus: vt Ifraelitarum mentes Aegy pto deformiter inhærentes, alius dum vocaret, quasi traheret, alius quasi impelleret dum fæuiret : et plebs in feruitio turpirer fixa, vel prouocata bonis, vel malis impulsa moueretur. Hoc quotidie agitur, dum prædicatis cælestibus præmijs, sæuire in electos reprobi permittuntur: vt fi ad repromiffionis terram vocati exire negli-

D gimus , pressuris salrem sauientibus impellamur : atque hac Aegyptus , videlicet vita præsens, que nos oppressir blandiens, adiquet premens: et que dum souit, serui-turis iugo contriuit, libertatis viam dum cruciar, ostendat. Hæ vtique causa est, quòd ab injustis iusti sinuntur affligi: ve scilicet dum futura audiunt bona,qua cupiant , patianturetiam mala præsentia, que perhorrescant , atque ad faciliorem exitum dum amor prouocar, cruciatus impellat. Vnde Heliu coldem labores electorum fub oppreffionibus reproborum exequens, ait :

Qued reprobi bona nostra calumniantur, dam detrahunt, et in nostrrannide

d

d

DRopeer multitudinem calumniatorum clamabunt, et ciulabunt propter vim brachij tyrannorum. ] Calumniatores recte dicere possumus omnes iniquos : non folum, qui exteriora bona rapiunt, sed ctiam, qui malis suis moribus, et vira reproba exemplo interna nostra diffipare conrendunt. Illi namque ca, qua nobis extra funt, inuadere ambiunt, ifti vero nos prædari interius quærunt. Illi amore rerum, ifti non cessant odijs sæuire virtutum. Illi inuident, quod habemus, isti quod viuimus. Illi student rapere bona exteriora, quia placent: isti satagunt interiora bona dissipare, quia displicent. Quanto igitur morum vita a rerum distat substantia , tanto grauior calumniator est, qui male viuendo vim nostris infert moribus, quam qui violenter opprimendo damna ingerit rebus. Nihil iste de nostra sustentatione subtraxit, sed exempla nobis perditionis appofuit. Eo ergo grauiotem calumniam intulit, quo quietum cor in tentatione commouit. Qui etli nequaquam nobis actionis fuz opera perfuafit.

# 886 S. Gregorij Expol. Moralis Lib. XXVI.

fustinemus, quianimirum intus patimur, quod cum labore vincamus. Et quia in hoc mundo abundar malorum vita, que crucier, recte dicitur : [ Propter multitudinem calumniatorum clamabum. ] Quia vero ea , quæ verbis suadere non valent, extorquere nonnumquam etiam effrenatis viribus student, apte subiungitut : [ Eteiulabunt propter vim brachij tyrannorum . ] Quisquis enim male viuere suo nos exempiù compellir, adhuc in nobis voce calumniatoris vtitur: quisquisvero peccatum-juadens criam percese pos appeție, iam contra nos brachio tyrannidis seust. Aliud est Canfa. 2.9.4. enim vitia suadere viuendo, aliud subere terrendo. Dum ergo exempla mala actiomisafpicimus; quafi adhuc frepium calumniaroris audimus; dum vero vi peccare cogimur, iam sycannum in corde fuftiremus. Sed robuftorum mentes in Deo immobiliter fixe, tanto ista despiciunt, quanto cernunt, qued contra præcepta conditoris B excrefeunt : Avernitatis quippe præmla præftolances; vires ex aduerfitatibus fumunt: quia erescente pugna gloriosiotem sibi non ambigunt manere victoriam . Sie staque electrorum defideria dum premuneur, aduetfitate proficiunt, ficut ignis flatu premitur, ve crefcatiet vhde quast extingui cernitur, inde roboratur, In eo namque oftendimus quanta ad Dominum cupiditate flagramus; fi non folum ad cum per tranquilla et mollia, sed etiam per aspera et dura transmus. Hinc namque propheta ait: Qui perfecit pedes meos qualicerui. Cerus enim cum montium iuga con-Tfal. 17. 6 fcendit, quaque aspicit aspera, quaque se obijciant sentibus illigara, dato saltu transgreditur, et abique yllo curfus fui obstaculo in superioribus eleuatur. Ita etiam ele-

chorum mentes, quaeque fibi in hoc mundo obliftere, asque obuiare confipieiune, contemplationis faltur tradendum, et more ceruorum defensite streenorum fentibus in Q

listem, e

fuiperan fe cuchum - Hine rurfund sieir. Es in Doo transferediar murum. Murus quippe citi omne, quod ritiner in oftro obligiciure, ne ad etim, qui driftigirur, 'ransfeatur. Sed

murum transferedumu, e cum pre amore fuperam patrite, quaeq, in hoc mindo fue
rintobiocha calcianus. Hine per cundem Prophetam certanti anima Dominus dicit

7/fil/Asib Essaduii ei ei nabiocondo temperatus; probasi te ad aquas contradictionas. Abforn-

Duòd ideo sentazionibus quilibet frangitur, quia factorem et liberatorem desperans, non consemplasur: Capus XI.

To modixit: Vbi eft Deus, quí fecit me? ] Mos facra feriptura eft, vta fingulari En numeros ad putralem fisho renafica, a teua a putral flepe fe a dingularem vez et a. Vade Heliu eum diceret: Clamabunt et et ulabaur, nequiaquam fubdidit: Non diacrum, vbi el Deusifeckino distri vbi eft Deus. A plural jumpe numero in fingula larem venens, ad perforam fusivo infirmi vinifeusifique traniut: Vortafe, qui a fingula melus recognoficiar, quidqui de eis fingularer a undur y via de. Singula redistri prime numerum temut, dicers: [Non distri, vbi eft Deus, qui fecit me] Quidquis enim adaursitientum ribilatione frangitura, a quo fefatus eft, minime contemplatura. Nam qui quod non eraf, fecit, faltum fine gubernatione non deferit: et qui besigua bomisme nodidit, nogasquami niudle crucial premitti en efficie per gua bomisme nodidit, nogasquami niudle crucial premitti en efficie per puba sontime contemplation de supra de supra puba sontime contiert, post puba sontime contemplatica puba sontime

# In trigefimum quintum caput B. Iob.

887

A nihil iniuste pariamur : quia si Deo auctore sumus, qui non suimus, Deo regente non affligimur iniuste, qui sumus . Sequitur :

Quod in notte tribulationum buius vita carmen babemus letitia dininam confolationem . Caput

Vi dedit carmina in nocte. ] Carmen in nocte, est lætitia in tribulatione : quia etsi pressuris temporalitatis affligimur, spe iam tamen de æternitate gaudemus. Carmina Paulus in nocte prædicabat, dicens: Spe gaudentes, in tribulatione Rom. 12. 6 patientes. Carmen in nocte Dauid sumpserat, qui dicebat: Tu mihi es refugium a Pfal. 31. pressura, quæ circumdedit me, exultatio mea, redime me a circumdantibus me. Ec-

ce noctem pressuram nominat , et tamen liberatorem suum inter angustias exulta-B tionem vocat . Foris quidem nox erat in circumdatione pressure, sed intus carmina resonabant de consolatione latitia. Quia enim ad aterna gaudia redire non possumus, nisi per temporalia detrimenta : tota sacræ scripturæ intentio est, vt spes manentis lætitiæ nos inter hæc transitoria aduersa corroboret. Vnde et Ezechiel prophe- Ezech. Ld ta librum se accepisse testatur , in quo scripta erant lamentationes , carmen , et va. Quid enim libro hoc, nisi diuina eloquia figurantur? Quæ quia nobis lacrymas luetufq. præcipiunt, lamentationes in eo scriptæ referuntur. Carmen quoque et væ continent : quia fic de spe gaudium prædicant, vt in præsenti tamen pressuras atque angustias indicent. Carmen et væ continent : quia etsi illic dulcia appetimus, prius necesse est, ve hic amara toleremus. Carmen et væ discipulis prædicabat Dominus, cum dicebat: Hæc locutus fum vobis, vt in me pacem habeatis, in mundo preffuram ha- 100,16, d C bebitis, ac si aperte diceret : Sit vobis de me interius, quod consolando reficiat, quia

erit de mundo exterius, quòd fæuiendo grauiter premat. Quia ergo infirmus quifque cum premitur, a spe gandij nimia pufillanimitate lassatur; et dum foris aduersa tolerat, intus obliuiscitur quo gaudebat, bene dicitur: Non dixit, vbi est Deus, qui fecit me, qui dedit catmina in nocte ? Si enim ista diceret, vim , quam patitur, temperaret:et per hoc quod mansurum intus quæteret, id quod foris transitorium suftinet, effeintolerabile non aftimarer. Sequitut

Quod dottrina Euangelieu abitrahat hominem a vitijs, in quibus putrescebat, ne ambules in mirabilibus super se, et is immunditiam carnis per callitatem refrenet. Capus

Vi docet nos super jumenta tetræ, et super volucres cæli erudir nos. ] Iumenta tetræ sunt, qui vsu vitæ carnalis ima appetunt. Volucres vero cæli sunt, qui superbæ curiositatis studio sublimia perserutantur . Illi vinendo se deponunt infra, quam funt ; isti inquirendo se eleuant vitra, quam possunt . Illos in infimis voluptas deijcit carnis, istos quasi in superioribus etigit libido curiositatis. Illis per sacra eloquia dicitur : Nnlite fieri ficut equus et mulus, quibus non est intellectus. Istorum fu- Pfal. 31. perbus labor increpatur, dum dicitur: Altiora te ne quæsieris, et sortiora te ne seru- Etcl. 3. e tatus fueris. Illis dicitur : Mortificate membra vestra, que sunt super terram : forni- Colof 3. a cationem , immunditlam ; libidinem , concupifcentiam malam. Iftis dicitur: Nemo Colofa. b vos decipiar per philosophiam et inanem sallaciam. Docet igitur nos Deus super iumenta terra et voluctes cali : quia dum hoc, quod sumus, agnoscimus, nec carnis nos infirmitas deijeit, nec superbiæ spiritus eleuat, nec defluendo imis subijeimur, nec

superbien do de sublimibus instamur. Qui enim carne labitur, iumentorum appetitu profternitur : qui veto extollitur mente, more volucrum quali leuitatis penna fublenatur. Sed sivigilanter intenditur, vret mentis humilitas, et carnis castimonia teneatur, cito cognoscimus, quia alterum custoditur ex altero .. Nam multis sape fuperbia luxuria feminarium fuies quia dum cos spiritus quasi in altum erexit, caro in infimis merfir. Hi enim prius fecreto cleuant, fed postmodum publice corruunt:quia dum occultis intumescunt motibus cordis, apertis cadunt lapsibus corporis. Sic sic elati iusta fuerant retributione seriendi: ve quia superbiendo se hominibus præserut, luxurlando v sque ad jumentorum similitudinem denoluantur . Homo quippe cuma 17/al. 48, in honore effer, non Intellexit, comparatus est immentis infipientibus, er fimilis fa-Sus est illis. Quasi scientiz cuim illos in alsum penna subleuauerat: de quibus Pau-

## S. Gregorij Expof. Moralis lib. XXVI.

Rom. I. & lus hoc, quod et superius protulimus, dicebat: Quia cum cognouissent Deum, non A ficut Deum glorificauerunt, aut gratias egerunt, sed euanuerunt in cogitationibus suis. Quo modo autem in iumentorum, aut plusquam iumentorum voluptatem deciderint, subdidit dicens: Tradidit eos Deus in desideria cordis sui, in immunditia m. Ecce cato mersit, quos superba scientia subleuauit, et a volatu volucrum vitra appetitum lapfi funt jumentorum : atque inde fub se prostrati funt, vnde super se ire videbantur. Curandum itaque eft, et omni custodia mens a superbiæ tumore seruanda. Non enim ante oculos Dei vacuz transuolant cogitationes nostra, et nulla momentatemporis per animum transcunt fine ftatu retributionis . Intus ergo videt Deus,

quod metem eleuat, et ideireo permittit foris inualescere, quod deponat. Intus prius extollitur, quod foris postmodum luxuriz corruptione feriatur. Occultam videlicet culpam fequitur aperta percuffio, ve malis exterioribus interiora puniantur, et cor B publice corruat, quod latenter tumebat. Hinc quippe per Ofeam contra Ifraelitas dicitur : Spiritus fornicationis in medio eorum, et Dominum non cognouerunt. Qui 064.5.6 vt oftenderet, quod causa libidinis ex culpa prorumperet elationis, mox subdidit dicens : Et respondebit arrogantia Ifrael in faciem eius : Ac si diceret : Culpa , que per elationem mentis in occulto latuit, per carnis luxuriam in aperto respondit. Proinde per humilitatis custodiam seruanda est munditia castitatis. Si enim pie spiritus fub Deo premitur, caro illicite super spiritum non leuatur. Habet quippe spiritus commissum sibi dominium carnis, si ramen sub Deo recognoscit iura legitima seruitutis. Nam si auctorem suum superbiendo contemnit, iure et a subjecta carne pra-Gene. 3.b lium suscipit. Vnde et ille primus inobediens mox vt superbiendo peccauit, pudenda contexit: quia enim contumeliam fpiritus Déo intulit, mox contumeliam carnis in- C uenit. Er quia auctori fuo esse subditus noluit, ius carnis subdita, quam regebat, ami-

fit : vt in seipso videlicet inobedientiz suz confusio redundaret, et superatus disceret,

quid elatus amifisset. Nullus ergo, qui postquam superna appetere coeperit, si carnis voluptate prosternitur, tunc se victum judicet, cum aperte superatur. Si enim plerumque virus libidinis de radice na scitur elationis, tunc caro vicit, cum spiritus la tenter intumuit : iam tunc anima per originem culpæ in petulantiam iumentorum cecidit, cum efferendo se more volucrum vltra, quam debuit, euolanit. Hinc est enim, quòd longa continentia repente foluitur, hinc quòd plerumque et víque ad fenium virginitas feruata vitiatur. Quia enim negligitur humilitas cordis, rectus iudex de-fpicit etiam integritatem corporis : et quandoque per apertum malum reprobos annunciar, quos dudum reprobos in occulto tolerabat. Nam qui diu feruatum bonum D fubito perdidit, a pud femetipfum intus aliud malum tenuit, ex quo aliud fubito erupit: per quod ab omniporente Deo etiam tunc alienus extitit, quando se ei per munditiam corporis inharere monstrauit. Quia igitur mentis elatio ad pollutionem pertrahit carnis, reproborum cor a volatu volucrum ad petulantiam mergitur iu mentorum. Sancti autem viri ne appetitu bestiali ad luxuriz voraginem deuoluantur, folicite cogirationes mentis a superbia volatu custodiunt : ac ne in infima desipiendo corruant, omne, quod fublimiter fapiunt, humilirer premunt. Recte itaque dicitur : [ Qui docet nos super iumenta terra, et super volucres cali erudit nos: ] Subaudis, hoc quoque non dixit. Hoc itaque, quòd iumentis ac volucribus antecellit, eum non dicit in tribulatione memorari, ac fi diceret: Infirmus quisque ideireo nequaqua fe in perturbatione corroborat, quia et in tranquillitate non temperat : et ideo nescit E aduersa tolerare, quia constitutus in prosperis, cogitatione se non nouit a volatu volucrum premere, nec carnales motus a jumentorum ingluuje subleuare. Sed hoc beato lob tanto inconvenienter dicitur, quanto vita eius inter alta, et infima mirabiliter temperatur. Quod quidem intelligi et aliter potest. Qui docet nos super iumenta terræ,et super volneres cæli erudit nos. Nam fient iumentorum vocabulo signatur vita hominum carnis adhuc motibus fubditorum, ita appellatione volucrum figuratur clatio spirituum superborum: ve per iumenta quidem terreni homines, per volucres vero damonia designentur. Vnde cum semina Dominns iuxta viam diceret cecidiffe, subiungit: Venerunt volncres cali, et comederunt ea: nimirum per volucres fignans acreas poteftates. Sancti autem viri, quia nec infima hominum exempla.

Mat. 13.4 appetunt , nec rurfum damoniaca fubtilitate falluntur , et fuper immenta terra , et fupe r A super cæli volucres virtute eruditionis excrescunt. Super iumenta enim terræ edocti funt: quia quidquid in imis potest ambiri, despiciunt. Super volucres quoque cæli eruditi funt : quia omnes immundorum spirituum insidias comprehendunt. Super iumenta terræ edocti funt : quia nihil in hac vita quod præterit , quærunt . Super volucres celi eruditi funt: quia potestates acreas, quas adhuc per carnis infirmitatem tolerant, iam vitz meritis calcant. Paulus iam super iumenta terra edoctus fuerat. dicens : Multi enim ambulant . Et paulo post : Quorum finis interitus, quorum Deus Phil. 3. d venter eft, et gloria in confusione ipsorum, qui terrena sapiunt. Nostra autem conuerfatio in calis est. Et rurfum, fuper volucres cali cruditum fe nouerat, cum dicebat: Nescitis quoniam angelos iudicabimus? Subse iumenta cernebat, quia videli- 1, Cor. 6, a cet in terra adhuc politus calcabat mores hominum, qui in infimis conuerlabantur.

B Et rurfum, volatum volucrum meritorum dignitate transcenderat : quia subitutus cæleftia, judicaturum fe angelos non ignorabat. In illis immundorum infima, in istis superborum summa calcabat. Mentes quippe sanctorum transitoria cuncta despiciunt, et sub se labi quidquid su perbit, quidquid præterit, contemplantur : et quasi in quodam rerum vertice constituta, tanto sibi omnia subesse conspiciunt, quanto femetipsas verius auctori omnium subdunt: atque inde cuncta transcendunt, vnde creatori cunctorum vera se humilitate substernunt. Dicat ergo : [ Qui docet nos super iumenta terræ, et super volucres cæli erudit nos. ] Ac si diceret : Infirmus pusilanimitate victus ista non dixit: et ideireo eum aduersitas tentationis perculit : quia tranquillitatis tempore hac cuncta transeuntia nulla perfectione superauit. Huius enim vita aduería non perhorresceret, si perfectionis merito, etiam secunda calcas-C fet . Sequitur.

Quod omnipotens Deus clamantes ad se sernos suos, ideo aliquando de tribulatione non eripit : quia et ipfi ex aduerfis proficient, et reproborum malitia tanto in iudicio districtius punitur, quanto hic in sanctos exarsis crudelius. XIIII.

Bi clamabunt, et non exaudiet propter superbiam malorum. ] Ibi videlicet in tribulatione, vt econtra de gaudio scriptum est : Filij scruorum tuorum inhabita- Piel, 101. bunt ibi . Sed videtur incertum vtrum dicat : Propter superbiam malorum non exaudiet: an proptet superbiam malorum clamabunt. Intelligi autem melius potest, si

n non exaudiri potius propter malorum superbiam, quam clamare referantur. Nam quod propter malorum superbiam clamant, iam supra dictum est, eo versu quo dicitur: Propter multitudinem violentorum clamabunt. Aliquid ergo nobis hoc versu innuitur, quod paulo subtilius attendatur: quia sæpe oppressi quidam dum clamauerint, ex se quidem merentur audiri, sed tamen corum desideria propter opprimentiu superbiam differuntur. Iustus quippe Deus et suos permittit temporaliter opprimi, et violentorum malitiam nequiter augeri : vt dum horum vita in purgatione teritur, illorum nequitia consummetur. Plerumque vero accidit, vt iusti in tribulatione deprehensi supernum solatium etiam temporaliter percipiant: quod tamen non temporaliter implorant. Saluari enim non propter se, sed propter aduersariorum salute concupifcunt: ve dum illos omnipotens Deus ab immentis periculis facto quodam. miraculo liberat, virtutem suam ipsis etiam persecutoribus innotescat: arque inde

aduersarios ad aternitatem redimat, vnde suos temporaliter saluat : sicut Ptopheta quoque vocem martytum fuscipiens , ait : Propter inimicos meos eripe me : ac si di- Pfal. 63. ceret : Propter me quidem eripi de temporali tribulatione non appeto, sed tamen eripi propter aduersarios meos concepisco: ve dum mea vita saluari mirabiliter cernitur, ipfo miraculorum vifu inimicorum duritia conuertatur. Sicut ergo fæpe Dominus suorum vitam temporaliter proimmicorum conuersatione eripit : ita sape fuorum voces proptet damnationem perfequentium non exaudit: vt videlicet inde reatum suum cumulent, vnde præualuisse se nequiter gaudent. Nam qui inuisibilia despiciunt, moueri nonnumquam visibilibus miraculis possunt. Sed ideirco cum iustis plerumque nil mirum visibiliter agitut, quia corum aduersarij illuminati visibiliter non merentur. Dicatut ergo: Ibi clamabunt, et non exaudier S.Greg. Tom. 2.

### S. Gregorij Expof. Moralis Lib.XXVI. propter superbiam maiorum ac si dicetet : Reatus opprimentium audiri voces prohi- A

Tfal. 48.

Pfal.80.

Dan. 8.d

Pros. L.d

1bid.g

Sup.c. 21. b

bet opprefforum . Nec eripiuntur vifibiliter iufti , quia faluari inuifibiliter non meren tur iniusti . Vnde rursum per Prophetam dicitur : Cum viderit sapientes morientes, fimul infipiens et stultus peribunt. Quos enim visibiliter mori conspiciunt, inuisibiliter viuere posse non credunt : arque co reatum infidelitatis suæ cumulant, quo visamorte fidelium de æternitate desperant. Igitur violenti quique inde interius deficiut, vnde contra vitam innocentium exterius conualescunt: tantoq. illos intima veritas a se foras eijeit, quanto cos contra suos temporaliter, quod volunt posse permittita. Quifquis itaque bonorum vitam persequitur, tunc peiore vitione damnatur, cum nul la ei aduersitate resistitur : et tunc fortioris iræ periculis subiacet, cum prospere peragit, quod nequiter concupiscit : quia videlicer vindicta superni judicij ad futurum eti supplicium reservando deservit, cui hic in malo obuiare contempsit. Hinc enim per B Prophetam Dominus dicit: Dimisi cos secundum desideria cordis corum, et ibant in voluntatibus suis. Hinc rursum dicitur: Non est virga Dei super illos. Hinc etiam de ipso corum capite scriptum est: Faciet et prosperabitur. Hinc rursus de codemdicitur : Et dolus in manu eius dirigetur. . In manu quippe Antichrifti dolus dirigitur: quia hoc quod contra bonos proposuerit, implere temporaliter nulla aduersitate præpeditur. Hinc tursus per Salomonem dicitur : Prosperitas stultorum perdet illos. Manifestum ergo perditionis indicium est, quando affectatis iniquitatibus subsequens fauet effectus : et nulla contrarietas impedit, quod mens peruersa concepit. Nam sæpe prauorum hominum dum tardantur vota, mutantur : et dum difficultate perfectionis sentiunt, reatum malæ actionis agnoscunt: et quibus prius inuitis con-

los cum deserit Dominus præualere permittit: et vnde superborum nequitia perficitur, inde humilium longanimitas confummatur , dicatur recte: [ Ibi clamabunt, et non exaudiet propter superbiam malorum . ] Sequitur : Quod Deus non frustra nos audiat, quos illico non adiunat; cum desideria dilatione proficiant, of exerceasur virtus certamine. Caput

tradicitur, volentes postmodum hoc, quod conceperant, auerfantur. Quia igitur ma- C

N Eque enim frustra audiet Deus, et omnipotens singulorum causas intuebitue. ] Notandum quòd duo sunt dicta: quia et clamantem non frustra audit, et tamen quod patitur, respicit, et exaudire voces diffimulat : et quod vnusquisque tolerat, non ignorat. Nemo ergo, qui tardius auditur, credat quod a superna cura negliga- D tur. Sæpe enim nostra desideria, quia celeriter non siunt, exaudiuntur: et quod impleri concite perimus, ex ipsa melius tarditate prosperatur. Sape vox nostra eo perficitur, quo differtur: et cum superficierenus petitio negligitur, vota nostra altius in cogitationem radice completur, ficut et semina messium gelu pressa solidantur : et quo ad superficiem tardius exeunt, eo ad frugem multipliciora consurgunt. Desideria itaque nostra dilatione extenduntur, ve proficiant : proficiunt, ve ad hoc quod perceptura funt, conualescant: exercitantur in certamine, ve maioribus cumulentur pramijs in retributione : labor protrahitur pugna, vt crescat corona victoria . Suos ergo Dominus cum velocitet non exaudit, quo repellere creditur, trahit. Internus quippe est medicus, et peccatorum in nobis contagia, que inesse medullitus reprobat, fecat, abscindit virus putredinis ferro tribulationis : et quo voces ægri audire dissimulat, co agritudinis finem procurat. Hinc enim Propheta ait : Deus meus clamabo per diem, et non exaudies : et nocte, et non ad insipientiam mihi : ac si diceret : Ne-1. 1.6. quaquam mihi ad infipientiam proficit, quòd die ac nocte clamantem me continuo non exaudis: quia vnde me in temporali tribulatione quafi deseris, inde ad æternam fapientiam plus erudis. Hinc etiam dicit: Adiutor in opportunitatibus, in tribulatione. Tribulationem quippe dicturus, opportunitatem pramilit, quia sape et tribulatione conterimur : et tamen opportunum nondum est, ve desiderio ereptionis adiuuemur. Dicatur ergo: [Neque enim frustra audiet Deus, et omnipotens singulorum causas intuebitur. ] Sed quia plerumque nonnulli ab ipsa adiutorij tarditate franguntur, apre subiungit :

Pfal. 21.

## In trigesimumquintum caput B. Iob.

Quod qui facta sua discutit et dijudicat, etiam si quasi non considerans de tribulatione non flatim eum Deus eripiat, nequaquam tamen de clementia dinina desperet.

Friam cum dixeris, non considerat, iudicare coram illo, et expecta eum. ] Fortasse enim dum clamor noster quasi negligitur, spes, que cordi inerat infirmatur, et superna adiutoria defutura credimus : quia tardius impetramus, ac pene inconsiderata Deo esse ingemiscimus, que multa toleramus. Sed cum ista nos desperationis procella conturbat, concussa mens citius in portum spei se collocat, si causas suas cum Domino subtiliter pensat, si bona eius ad memoriam reuocat: si mala, qua bonis eius reddidit, apud semetipsam callide non excusat : si perpendit quid ab eo iuste me-B ruit, et quid clementer accepit : si vitam suam viuaciter discutit : si ante Dei oculos omne, quod agit, examinans, semetipsam sibimet non abscondit : si factam se quæ non erat, meminit: fi illuminaram fe arque subleuara, quæ in tenebris i acebat, agnofcit . Hæcergo in femetipfa cuncta recolligens, dum bona accepta confiderat, aduerfa quæ rolerat non accusat: nec desperatione frangitur, quæ tantorum munerum con folatione roboratur: quia spem de futuris recipit, dum transacta beneficia recognoscit. Dicar iraque. [ Eriam cum dixeris,non considerat, iudicare coram eo, et expecta

suscipe: et quæ ipse viuendo contulisti, vel quæ misericorditer percepisti, discerne: et tunc ad spei fiduciam redis, dum bona tanta benignitatis erubescis: quatenus inter C aduerfa fidenter expectes, quem et post delicta propitium recolis. Speranda enim fue rant superna adiutoria, etiam si nulla beneficia præcessissent . Sciendumo, quia Deus hominem, quem benigne condidit, inique non spernit. Pensandum est igitur quanti eft periculi transacta munera cernere, et futura desperare : quanti est periculi si in hac procella tribulationum, desperationis naufragio frangimur, qui ad portum spei velut immensis funibus præteritis donis ligamur. Dicatur itaque recte: Iudicare coram Deo, et expecta eum. Nam qui semetipsum coram Deo non iudicat, eum, dum affligitur, non expectar. Cuiusenim bona præcessisse dissimular, adiutoria subsequi posse desperar : et cum præteritorum obliuiscitur, eriam subsequentium largitate fraudatur. Sed ecce dum nos affligimur, dum confolationis gratiam longanimiter fustinemus, mali ad peiora prorumpunt': atque eo iniquiratis aggregatione profi-

eum. ] ac si diceret : Cum idcirco Deus considerare non creditur, quia tarde miseretur, intima cogitationis ingredere, arque illic coram eius oculis causa tuz iudicium

D ciunt, quo fine verbere relinquuntur. Et tamen omnipotens Deus peccantes mifericorditer expectar, tempus ad pomitentiam tribuit, quod non conversis ad grauioris reatus testimonium vertir, patienter fram retinet, quam quandoque irretractabiliter effundit . Vnde apte fubiungitur :

Qued in hoc mundo non omnia impiorum feelera punit Dens , quorum termenta examini supremo reservas.

None enim non infert furorem suum, nec vleiseirur valde seelus.] Diu guippe. Deus tolerat, quia in perpetuum damnat: et surorem nunc inferre dissimulat, quem effundendum fine fine in posterum seruat . Electorum namque est hic conteri, vr ad præmia debeant æternæ hereditatis erudiri . Nostrum est hic flagella percipe-E re, quibus seruatur de aternitate gaudere. Hinc enim scriptum est: Flagellat omne Heb.13.b filium, quem recipit. Hinc ad Ioannem dicitur: Ego quos amo, arguo, et castigo. Apoc.3.d

Hinc Petrus ait: Tempus est vt incipiat iudicium de domo Dei. Vbi mox admiran- 1. Petr 4.6 do subiungit: Si autem primum a nobis, quis finis corum, qui non credunt Dei Euangelio ? Peccara quippe nequaquam diuina seueritas inulta remanere permittit: sed ira iudicij a nostra hic correptione inchoat, yt in reproborum damnatione conquiescat. Eant ergo nunc reprobi, et voluptatum suarum desideria inulta iniquitate confumant : atque eo temporalia flagella non fentiant, quo aterna eos fupplicia expectant. Bene autem inulta corum nequiria Cham peccante fignata eft, cui a patre dicitur : Maledictus Chanaam puer, seruus erit fratribus suis. Chanaam videlicet Cham Gene 9.4 filius fuit. Er quid est quòd Cham peccante, Chanaa eius filius sententia vitionis accipir? Quid oft quod non in fe,fed in posteritate percutitur : nisi quod reproboru nequi-

S.Greg. Tom. 2.

### 892 S. Gregorij Expos. Moralis lib. XXVI.

tiz hic quidem inultz proficiunt, fed in posterum ferinntur. Dicatur ergo: [ Nunc A enim non infert furorem fuum , nec vleiseitur valde scelus . ] Notandum vero est, quòd subintulir: Valde: quia etsi quædam longanimiter tolerat, quædam tamen etia in hac vita flagellat, et hic nonnumquam ferire inchoat, quos aterna damnatione confummat. Ergo et nonnulla percutit, et nonnulla inulta derelinquit : quia fi nulla resecaret, quis Deum res humanas curare crederet ? Et rursus : si hic cuneta percuteret , extremum iudicium vnde restatet ? Quadam igitur feriuntur, vt rectoris nostri Super nos solicitudinem formidemus: quædam vero inulta seruantur, vt adhuc iudicium restare sentiamus. Bene ergo dicitur : [ Nec ylciscitur valde scelus : ] Quia dum exiguum quiddam de iniquitate percuritur, inconuerfis mentibus æterni iam iudicij sententia propinatur. Totum itaque hoc ab Heliu rectum dicitur, si recte diceretur: Scit enim quid loqui debeat, sed cui loquatur, ignorat. Vera sunt namque, qua dixit, B fed a beati lob increpationibus aliena: quia tanto hac correptione non equit , quanto nec aliqua pufillanimitate peccauit. Sed quia iuftis viris folet occasio esse virtutum. elatio superborum, occulto iudicio cum beato lob agitur : vt post flagella poenaru, etiam per verba arrogantium crescat. Ecce enim tanto magis a superbiæ ministro despicitur, quanto a veritate intrinsecus, id est , humilitatis magistra refouetur . Nam Heliu postquam tot fortia se dixisse cognouit, quid elationis gestaret aperuit, atque beatum Iob alta de se sentiendo despexit, dicens: [ Ergo Iob frustra aperir os suum, et absque scientia verba multiplicat. ] Hæc nimirum inserens, beatum lob et nil scisse afferit, et multa dixisse : et cum ipse quæ sentit, loquaciter inferat, hunc de vitio loquacitatis accusat. Sed hoc quoque esse proprium arrogantium vitium solet : vt et pauca credant, quæ ipfi multa dixerint, et multa credant, quæ ipfis pauca dicuntur. C Qui enim fua dicere semper volunt , aliena audire non possunt : vim se pati existimant , si ca que immoderate sentiunt , immoderatius non effundant . Et quamuis beatus Iob ad eius verba tacuerit , Heliu tamen de locutione illius, quam amicis refponderat, causam inuectionis inuenit : vt sibi exhibere latius eius silentium possit, arque vt ipfe multa respondeat, illum verba multiplicasse confirmat. Namet mox initia prolixa locutionis exorditur : et quasi adhue nil dixerit, inchoare conatur. Vnde subditur :

### CAPVT TRIGESIMVMSEXTVM BEATI 10B.

P P P

19

Ddens quoque Heliu hac locurus eft: Suftine me paululum, D et indicabo tibi. Adhuc enim habeo quod pro Deo loquat. Repetam feientiam meam a principioset operatorem meum probabo iuftum. Vere enim ablque mendacio fermones mei, et perfecla feientia probabitut abi. Deus potentes non abijeit; seum et ipfe fit potens; fed non faliuat impios, et iu-

dicium paupenbus tribute. Non aufer a iutho oculos fuos, et reges in folio collocat in perpetuum, et illie etigourtu. Et fuerint in catenis, et vinciantur funibus paupertatis indicabit eti opera corum, et federa corum, quia volenti fuerunt. Reudelbit quoque aurem corum, et celeta corum, quia volenti fuerunt. Reudelbit quoque aurem corum, et conjuentur et loquerur vi reuertan. Etu rab iniquitate. Si audeint et oblerausenti, complebunt des fuos in pono, et annos fuos in gloria. Si autem non audeint, tranfibunt per gladium, et confimentur in fultitia. Simulatores et calida prouotant iram Dei, neque clamabunt, cum vinchi fuerint. Monietur in tempeflate anima corum, et vita corum inter effeninatos. Etipier de angultia fuis pauperem, et reuelabit in tribulatione autem etius. I gitur faluabit te de ore angulto fatifime, et non habente fundamentum fubere fe. Requies autem meniz tux ett plena pinguedine. Caula tux qued impij judicate eft, caufam udiciumq. reci-

## In trigelimumfextum caput B. Iob.

A clinet te. Depone magnitudinem tuam absque tribulatione, et omnes robustos fortitudine. Ne protrahas noctem : ve ascendant populi pro eis . Caue, ne declines ad iniquitatem . Hanc enim coepilti sequi post mileriam. Ecce Deus excellus in fortitudine sua, et nullus ei similis in legislatoribus. Quis poterit serutari vias cius, aut quis audet dicere: Operatus es iniquitatem? Memento, quod ignores opus eius, de quo cecinerunt viri. Omnes homines vident eum, et vnufquisque intuetur procul. Ecce Deus magnus vincens sententiam nostram. Numerus annorum eius inastimabilis, Qui aufert stellas pluuiæ, et effundit imbres ad instat gurgitum, qui de nubibus fluunt, que pretexunt cuncta desu-

per . Si voluerit extendere nubes quali tentorium suum , et fulgurare lumine fuo desuper, cardines quoque maris opener. Per hæc enim iudicat populos, et dat escas multis mortalibus. Immanibus abscondit lucem, et pezcipit ei, ve ruefus adueniat. Annunciat de ea amico fuo, quod possessio ejus sit, et ad

eam possit ascendere .

### XVIII.

Ddens quoque Heliu, etiam hac locutus eft : Suffine me paululum, et indicabo A tibi. ] Multa iam dixerar, et sustinere adhuc paululum postulat: quia videlicet C arrogantes graue se damnum perpeti judicant, si scientiam suam loquendi breuitate constringant. Tanto enim semetipsos credunt doctiores oftendere, quanto se potucrint multiplicitate loquacitatis aperire . Sed quia sæpe sibi sentinn silentij reuerentia non deferri : Domini nonnumquam potentiam de quo quasi loquuntur , insinuant, ac fub prætextu illius fibi filentium exigunt, quod minime merentur : et dum specietenus Deum proferunt, auditum fibi ex reuerentia cius exigentes, fe student magis oftendere, quam illius facta prædicare. Vnde er Heliu fubiungit, dicens : [ Adhuc enim habeo, quod pro Deo loquar. ] Quia vero nonnumquam doctores fancti crebro reperunt, si qua obscurius diennt, vt quæ occulta prædicant, auditorum cordibus voce hac iterationis infundant: plerumque hoc appetunt, etiam arroganres imirari, et infolenter ea, quæ dixerint, replicant: non quo auditorum cordibus infinuare res D appetant, sed quo corum iudicio videri elòquentes volunt . Vnde Heliu subiungens, art : [ Repetam scientiam meam a principio. ] Sed quia nominata scientia, tumor cordis in voce claruerat: arrogans aperte cognoscitur, si non citius aliquo velamine

pallietur. Vnde mox in occulratione fux arrogantix Domini instiriam subinferens, air: [ Etoperatorem meum probabo iustum.] Vt dum quasi pro Dei iustitia loquitur, apud humana iudicia, quidquid arroganter effluit, excufetur. Sequitur: [ Vere enim abique mendacio fermones mei : ] Cum ab infirmis auditoribus fe intelligi non posse conspiciunt, solent plerumque etiam iusti laudare bona, que dicunt: non quo ipsi suis landibus inhient, sed quo auditores suos ad audiendi solicitudinem accendant: vt du corum voce proferuntur, ab illorum cordibus ardentiori affectu rapiantur. Vnde Paulus curn mira Corinthijs, et multa dixisset, adjungit : Os nostrum patet ad vos,o Co- 2.Cor. 6.6 E rinthij, cor nostrum dilatatum est . Sed arrogantes dum cor bonorum nesciunt , et so-

las aliquando voces imitantur: efferunt laudando quæ dicunt, non quo eis rorpor audiengium displicet; sed quo sibi inhianter placent. Iustorum vocem imitantes simulant, fed vim vocis ignorant. Videnr, quod iusti iusta proferunt, fed nesciunt quid requirunt. Cum enim fancti doctores laudem prædicationis exaltaut, quafi manu vocis ab irmis cogirationibus corda audientium leuant, vt excussa velociter dictis sequentibus velut in itinere occurranta: et tanto ca intelligentiæ amplexu constringanta, quanto illa et quafi priufquam cernerent, in voce laudantis amauerant. Sed hæe, ve dixi, arrogantes nesciune. Quia enim foris est quod appetunt, quid sit intus desiderabile, sentire non possunt. De electorum quippe Ecclesia scriptum est: Om- 7/4144. nis gloria eius filiz regum ab intus. Et sapientes virgines in vasis oleum portare Meta 1.4 referuntue. Vnde et fanctorum voce dicitue. : Gloria nostra hac est , testimo 2. Cor. 1.6 S.Greg. Tom. 2. Ffff 2 nium

#### S. Gregorij Expof. Moralis Lib.X XV I. 804

nium conscientia nostra . Arrogantes autem, quia coram Deo conscientia sue testi- A monium non habent, quærunt coram hominibus testimonium vocis alienæ:quam cii tarde reperiunt, ipfi etiam in impudentiam fui fauoris erumpunt . Si enim non inueniunt voces hominum, quas inhianter expectant, ipsi scientiam suam laudantes pradicant . Vnde et Heliu subdit, dicens : [Et perfecta scientia probabitur tibi. ] Nimirum fenfit fe magna dicturum, fed tumenti corde hoc, quod de femetipfo fublimirer æftimauit, tacere non potuit : et idcirco quod rectum fenfit, laudando præcucurrit. Quia iam quidem divino indicio reus effet, fi magna de se saltem filendo sensiflet. Ante subtile enim veritatis examen securi omnimode non sumus: etiam si humano judicio quod in nobis reprehendi debeat, non habemus. Nam plerumque negligentius cogitantes elatione pulsamur, quam tamen tacentes premimus . Sed nifi retractatione concira tumor occultus in ipfo cubili cordis, in quo oritar, fuffocetur, coram diftri- B do judice omne meritum nostræ actionis extinguitur. Hinc ergo pensandum est, illa cordis elatio quanta animaduersione damnabitur, quæ víque ad audaciam vocis nutritur : si neque hac est excusabilis, qua in corde latenter oboritur. Considerandum quoque qualis intrinsecus regnat, que cousque seruata est, vt etiam foras erumpere non erubescat. Heliu ergo, quia magna sensit, semetipsum humiliter temperare nosciuit, scientiæ celsitudinem tenuit, humilitatis gratiam recusauit : et dum sequitur bonum, quo bene dicere apperijt, bonum, quo bene viuere potuisset, amisit. Scientia quippe inflat, charitas vero ædificat . Sed iam nunc rectum dicat, quod tamen recte dicere ignorat : Nam poliquam inflatas animi cogitationes per verba elationis exhalauit, fortem sententiam subdidit dicens:

Quod res immensa virtueis sis in bonore premere gloriam, et in potentia se nescire effe potentem : et quod in crimine fit fafins elationis, non ordo potestatis,

Eus potentes non abijeit, cum et iple sit potens. ] In viu vitæ mortalis quædam ex semetipsis sunt noxia, quædam vero ex his, quæ circa ipsa versamur. Ex semetiplisquadam funt noxia, ficut peccata atque flagitia. Quadam vero nonnumquam nobis ex his, quæ circa ipfa fuut, nocent : ficut temporalis potentia, vel copula conjugalis. Bonum namque eft conjugium, sed mala sunt, que circa illud ex hujus 2.Cor. 7.E mundi cura succrescunt. Vnde Paulus ait: Qui autem cum vxore est, cogitat qua funt mundi, quo modo placeat vxori. Vnde et quibufdam meliora perfuadens, cos a D coniugio reuocat, dicens: Hoc autem dico, non ve laqueum vobis inijciam, sed ad id quod honestum est, et quod facultatem præbeat fine impedimento Dominum obsecrandi. Dum ergo tenetur, quod non nocer, ex rebus iuxta positis committitur plerumque quod nocet : licut fæpe rectum, mundumq. iter pergimus, et tamen ortis iuxta viam vepribus, per vestimenta retinemur. In via quidem munda non offendimus, fed a latere nascitur, quo pungamur. Magna est etiam potentia temporalis, qua habet apud Deum meritum fuum de bona administratione regiminis : nonnumquam tamen eo ipfo, quo præeminet ceteris, elatione cogitationis intumefeit : et dum ad yfum cuncta fubiacent dum ad votum velociter justa com plentur dum ornnes fubdir i fi qua bene gesta sunt, laudibus efferunt : male gestis autem nulla anctoritate contradicunt, dum plerumque laudant, etiam quod obiurgare debuerunt : seductus ab his, E que intra subduntur, super se animus tollirur : et dum foris immenso fauore circumdatur, intus veritate vacuatur, atque oblitus fui, in voces fe spargit alienas: talemo, fo credit,qualem foris audit,non quale intus discernere debuit : subjectos despicit , colq. equales fibi natura ordine non agnoscit, et quos sorte potestatis excesserit, transcendiffe fe etiam vitz meritis credit : cunctis fe zifimat amplius fapere , quibus fe videt amplius posse. In quodam quippe se constituit culmine apud semetipsum : et qui æqua cereris naturæ conditione conftringitur, ex æquo respicere ceteros dedignatur: fieg. vique ad eius similitudinem ducitur, de quo scriptum est : Omne sublime videt, et iple eft rex super vniuerlos filios superbiz. Er de cuius corpore dicitur : Generatio euius excelfi funt oculi, et palpebra eius in alta furrecta. Ad eius fimilirudinem dicitur, qui fingulare culmen appetens, et socialem angelorum vitam despiciens, ait.

Ascendam

Iob. 41.d Pron. 30. b

### In trigefimumfextum caput B. Iob.

A Acendam super altitudinem nubium, similisero altissimo. Miro ergo iudicio intus 1/4.14. d foueam deiectionis inuenit, dum foris se in culmine potestatis extollie. Apostata quippe angelo fimilis efficitur, dum homo hominibus effe fimilis dedignatur. Sic Saul ab humilitaris metito in rumorem superbia culmine potestatis excreuit. Per hu militatem quippe prælatus est, per superbiam reprobatus, Domino attestante, qui ait : Nonne cum esses paruulus in oculis tuis , caput te constitui in tribubus Israel ? 1.Reg 15.d Paruulum le ante potestatem viderat, sed fultus temporali potentia, iam se paruulum non videbat. Ceterorum namque comparatione se præferens, magnum se apud se esse iudicabat. Miro autem modo cum apud se paruulus, apud Dominum magnus: cum vero apud se magnus, apud Dominum paruulus fuit. Magnos nos Dominus apud nos effe prohibet per Prophetam dicens: Væ qui sapientes estis in oculis vestris, 1645,6

B et coram vobifmetipfis prudentes. Ne magni apud nos effe debeamus, Paulus admonens, airi Nolite prudentes effe apud volmetiplos. Plerumque ergo dum ex subiecto- Rom. 12.6 rum affluentia animus inflatur, in luxum superbiæ ipso potentiæ fastigio lenocinante corrumpitur. Sed aliud est quælibet bona non esse, aliud bona bene habere nescire. Bona namque est ordine suo potentia, sed cauta regentis indiget vita. I gitur bene hanc exercet, qui et retinere illam nouerit, et impugnare. Bene hanc exercet, qui feit per illam super culpas erigi, et scit cum illa ceteris aqualitate componi. Humana enim mens plerumque extollitur, etiam cum pulla potestate fulcitur: quanto magis in altum fe erigir, cum fe etiam ei potestas adiungit? Et ramen cotrigendis aliorum. vitijs apta executione præparatur. Vnde et per Paulum dicitur : Minister enim Del Rom. 12. 4 eft, vindex in iram ei, qui malum agit. Cum ergo potenriæ temporalis ministerium.

c. fuscipitur, summa cura vigilandumest, vr sciar quisque et sumere ex ca , quod adjuuat, et expugnare, quod tentat : et æqualem fe cum illa ceteris cetnere, et tamen fe peccantibus zelo vitionis praferre. Quam discretionem plenius cognoscimus, si etia potestatis ecclesiastica exempla cernamus. Petrus namque auctore Deo, Ecclesia principatum tenens, a bene agente Cornelio, et sese i humiliter prosternente, immoderatius venerari recufauit, feq. illi fimilem recognouit, dicens : Surge, ne feceris, et AB.10, e ego ipse homo sum . Sed cum Ananiæ et Saphiræ culpam repetit, mox quanta super ceteros potentia excreuisset, ostendir. Verbo enim corum vitam perculit, quam spi- lbid 5.a.b ritu perserutante deprehedir : et summum se inrra Ecclesiam contra peccata recoluit, quod honore fibi vehementer impenfo, coram bene agentibus fratribus non agnouit. Illic communionem aqualitatis meruit fanctitas actionis, hic zelus virionis ius ape-

D ruit potestatis. Paulus bene agentibus fratribus prælatum & effenesciebat, cum diceret: Non quia dominamur fidei vestra, sed adiurores sumus gaudii vestri. Atque illi- 2. Cor. z. d co adiunxit : Fide enim statis, ac si diceret : Ideo non dominamur fidei vestræ, quia fide statis. Aequales enim vobis sumus, vbi vos stare cognoscimus. Quasi prælarum se fratribus esse nesciebat, cum diceret : Facti sumus paruuli in medio vestrum, et: Nos 1.Tbef.a.b autem feruos vestros per Iesum Christum . Sed cum culpam,quæ corrigi debuisser, in- 1 cor, 4 b uenir, illico magistrum se esse recoluit, dicens : Quid vultis ? In virga veniam ad vos? Sum mus itaque locus bene regitur, cum is, qui præeft, vitijs potius, quàm fratribus do minatur. Cunctos quippe natura aquales genuit. Vt autem alij ad regendum alijs committantur, non eos natura, sed culpa postponit. Vitijs ergo se debent rectores erigere,quorum et causa præseruntur, et cum delinquentes corrigunt,solicite attendat, p vt per disciplinam culpas quidem jure potestatis feriant, sed per humilitatis custodia æquales se ipsis fratribus, qui corriguntur, agnoscant. Quamuis plerumque etiam dignum est, vteosdem, quos corrigimus, tacita nobis cogitatione præferamus. Illori namque per nos vitia disciplina rigore feriuntur : in his vero, qua ipsi committimus,

ne verbi quidem ab aliquo inuectione laceramur . Tanto ergo apud Dominum obligatiores fumus, quanto apud homines inulte peccamus . Disciplina autem nostra subditos tanto diuino iudicio liberiores reddit, quanto hic corum culpas sine vindicta non deferit . Seruanda itaque eft et in corde humilitas, et in opere difciplina. Atque inter hæc folerter intuendum, ne dum immoderatius custoditur virtus humilitatis, foluantur iura regiminis : et dum prælatus quisque plus se, quam decet, deijeit, subditorum viram ftringere fub discipling vinculo no possit. Teneamus ergo exterius, quod pro aliorum viilitate suscipimus; tencamus interius, quod de nostra astimatione sen-

### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXVI. timus. Sed tamen decenter quibufdam erumpentibus fignis tales nos apud nos effe ipfi A

nos eriam, qui nobis commissi sunt, non ignorent : vt et de auctoritate nostra, quod formident, videant, et de humilirate quod imirentur, agnofcant. Seruata autem auctoritate regiminis, ad cor nostrum fine cessatione redeamus, et consideremus affidue, quòd fumus æqualiter cum ceteris conditi, non quòd temporaliter ceteris prælati . Potestas enim quanto exterius eminet, tanto premi interius debet: ne cogitationem vincat, ne in delectationem fui animum rapiar, ne iam fub fe mens eam regere non possir, cui se libidine dominandi supponit. Bene Dauid regni potentiam regere nouerat, qui elationem eiusdem potentiæ semetipsum premendo vincebat, dicens: Domine non est exaltatum cor meum. Quique in eius humilitatis augmento subiungit : Neque elati funt oculi mei . Atque addidit : Neque ambulaui in magnis . Et adhuc subtilissima semetipsum inquisitione discutiens ait : Neque in mirabilibus super B me. Omnesq. etiam cogitationes suas a fundo cordis exhauriens, subjungit dicensi Si non humiliter sentiebam, sed exaltaui animam meam. Egce humilitatis hostiam. ab intimo cordis oblatam crebro replicat, et iterum atque irerum confitendo offerre non ceffat : camq. multipliciter loquens iudicis fui oculis oftentat. Quid eff hoc ? Et quo modo istud sacrificium Deo placere cognouerar, quod in conspectu eius tanta iteratione vocis immolabat? nifi quod vicina esse superbia potentibus solet, et pene semper rebus affluentibus elatio sociatur: quia et sape humoris abundantia duritiam dat tumoris. Mirum vero valde est cum in cordibus sublimium regnat humilitas morum. Vnde penfandum est: quia potentes quique cum humiliter sapiunt, culmen extranez et quasi longe positz virtutis attingunt, et recte hac virtute Dominum quantocius placant : quia illud ei facrificium humiliter offerunt, quod potentes inuenire vix poffunt. Subtiliffima namque ars viuendi est culmen tenere, gloriam premere: esse quidem in potentia, sed potentem se esse nescire : ad largienda bona potentem se cognoscere, ad rependenda noxia omne, quod potenter valet, ignorare. Recte itaque de talibus dicitur. : Deus potentes non abijeir, cum et iple sit potens. Deum quippe imitari deliderat, qui fastigium potentia alienis intentus vtilitatibus, et non suis lau-

vero potentiæ malitia nostræ mentis inuenit . Tollamus ergo quod de nostro contulimus, et bona sunt quæ Deo largiente possidemus. Quia enim nequaquam iusta potentia, sed actio praua damnatur, apte subiungirur: Quod aly indicentur et pereant, aly non indicentur et regnent.

dibus elatus administrat, qui prælatus ceteris prodesse appetit, non præesse. Tumoris namque elatio, non ordo potestatis in crimine est. Potentiam Deus tribuit, elationem

CEd non faluat impios, et iudicium pauperibus tribult. ] Scriptura facra plerum-Que pauperes humiles vocare confueuit. Vnde in Euangelio cum adiectione fpiritus nominantur, dum dicitur : Beati pauperes spiritu, quoniam ipsorum est regnumcalorum. Quos enim diuitia visibiliter potentes oftendunt apud semetiplos pauperes funt, qui clati in fuis conscientijs non funt. Eos vero impios vocat, qui ant a fidei pictare ditiuncti funt, aut in hoc, quod fideliter credunt, prauis fibi moribus contradicunt. Quia ergo omnipotens Deus malitiæ superbiam, non potentiæ celsitudinem damnat, postquam dictum est : Deus potentes non abijeit, cum et ipse sit potens, reête fubiungitur: Sed non faluat impios, et judicium pauperibus tribuit, id est, elatos E destruit, humiles vero per iudicium liberos reddit. Vel certe iudicium pauperibus tribuit : quia hi, qui nunc nequiter opprimuntur, ipsi tunc super oppressores suos iudices veniunt. Duæ quippe sunt partes, electorum scilicet atque reproborum. Sed bini ordines eisdem singulis partibus conrigentur. Alij namque iudicantur et pereunt, alij non iudicantur et pereunt. Alij iudicantur et regnant, alij. non iudicantur et regnant. Iudicantur et percunt, quibus dominica voce in damnatione dicitur : Esuriui, et non dedistis mihi manducare : sitiui, et non dedistis mihi potum : hospes eram, et non collegistis me : nudus, et non operuistis me : æger et in carcere, et non vistrastis me. Quibus præmittitur : Discedite a me maledicti in ignem aternum, qui paratuseft diabolo et angeliseius .. Alij vero in extremo iudicio non iudicantur et percunt, de quibus Propheta ait : Non refurgent impij in iudicio, et de

Mat, 25. d

Mat.5. 4

Tfal. 120.

Pfal. T.

quibus

### In trigefimumfextum caput B. Iob.

897

A quibus Dominus dicit: Qui autem non tredit, iam iudicatus eft. Et de quibus Paulus Ama, saire Qui fine lege perbature. Refurguare ego catiam omess infi. —Ama, se deles, fed ad rormentum, non ad iudicium. Non enim corum truc caufa difunitur; qui ad configerium diriteli ludicis iam cum damancione fus indiciarias accedum. Profetionem vero fidei retinentes, fed profetifionis operanno no habentes, redargunutur vr sperant. Qui vero nee fidei factamenta enueman, increpationem iudicis in extreome examinationis on an adum; qui parvidicati indicitiati fue cenebris, clus, quem qui eiu fidei faltem verba tecnerunt. Illi in damancione fias aterni iudicis in extreopato profetipum; qui eiu fidei faltem verba tecnerunt. Illi in damancione fias aterni iudicis nec verba percipium; qui eiu si su routerentiam nec verborenus feruate volucrunt. Illi il galitee perturni qui ad bil pego poti peccaurunt. Illi il perditione fias de lege nibil dicituri

B quis ainbil legis habere consti func. Princeps namque terrenam rempublicam regens, altre punti ciuem interius delinquenem, aque altre extresius holten rebelancem. In illo iuta fua confulir, euum, fub verbis digna inuccitionis addicit : contra hoftem vero bella mouer, infrumenta perdicitonis exerce, dignaz, cius malitiz commenta retribut: de malo vero cius quid lex habeas, non requinir. Neque enimi lega necedice fip erimi, qui lega numquan potuti teneri. La e goi nextreno iludico el capalis illum inucchi o percutir, qui abo quod profeficione tenuir, aditone declinanti, et patre alli judiciamte et regiana, qui viera mecadia alerymis regunçui mala presecedenia facilis fequentibus redimentes, quidquid illicitum aliquando ficerunt ; ab coculis i udicis elemon/para mi perpendicino coporium. Quibus judex venies il mentione declinatione delinatione delinatione

C dexera confilentibus dicit : Efuriui, crededifis inibi manducare: fiiui, et dedifitis Malaj d mihi bibere i hofpes eram, et collegifis me: noulst, experuifis me: infirmus, et vi fitafiis me: inic accreteram, et venilis ad me. Quibus pramitit, dicens: Venire banedicit patris mei, poffiches paratum vobis reguma a confitutione mundi. Alij ausem noniudicanure et regnant, qui ei aim pracepta legis perfectione virtutum tran-feendumt, qui nequaquam hor Golum, quod cundis diunia les praceptis, implete contenti fun, led præfiamion defiderio plus exhibete appetunt, quiam praceptis generation defiderio plus exhibete a decidination dediction exideration defiderit even for gradual designation defiderit even for gradual praceptis dediction exiderity designation defiderit even for militario designation designation designation designation dediction exiderity designation designatio

Dominius anudrium veniere um renormous popul rui. 2 sed equious saciono cum imperado federic cum fenatoribus terra: Hi traque in extremo indicio non indicantur, et rogame; qui acum adtore fuo cicimi midico se vindicio non indicantur, et rogame; qui acum adtore fuo cicimi midico se vindicio non indicantur, et rogame; qui acum adtore fuo cicimi midico se vindicio. Indicio non indicantur, et roprompera devunione executi funt, quam inbere generaliter audierunt.. Speciali namque infilione paucis perfectioribus, et non generaliter audierunt.. Speciali namque infilione paucis perfectioribus, et los queria librarios deficir bos quod adole/considure audieir. Yades vendero minia, que habes, et de pauperibus, et habebis hefatamuni carlos, et vani, et fequerem e. Steimi fullo ho, pracepto cantibilidos Manta de la companio del companio de la companio del companio de la companio de la companio del comp

g qui fuademe perdia legem temer contemnunt ita non indicantur, et regnant, qui fuademe pierate etiam vitra generalia diunis fegis praccepa proficiants. Hincess quod Paulus criam specialia praccepa transcendens, plus opere exhibuis, a quàm institutione permissionis acceptis. Cum enim acceptiset ve tamageilum pradicana, de 1774; 1. P. Eunageilov iucret, et Eunageilum audientibus consulti, et tamen Eunageilu fumer pubus afficares de l'acception audientibus consulti, et tamen Eunageil sum probus afficares de l'acception de l'acc

# 898 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXVI.

Quòd fanttos in perfecutionibus et laboribus tunc maxime Dominus videt , cum corum patientia delettatur. Caput XXI.

Non aufert a justo oculos suos, et reges in solio collocat in perpetuum, et illic eriguntur. I Abstulisse enim a justis oculos suos fortasse Dominus creditur: quia iniustorum crudelitaribus hic sine vindicta lacerantur, sed famulos suos tunc magis respicit cum injuste cos nequiria persequentis affligit. Videns enim quid hic humilirer tolerer, nimirum iam præuider, quid illic eis misericordirer recompenset. Non ergo auferr a iusto oculos suos. Ecce iste humiliter ingemiscir, ille superbit er nequirer floret. Iste cor conrerir, ille se de gloria iniquitaris extollit. Horum ergo quis diuinis obtutibus longe est, qui iniustiriam pertulir, an qui cam parientibus irrogauir, qui supernam grariam inrer mæroristenebras renuit, an qui inrer exteriora gaudia lume B iustitiæ intus amisit? Bene autem sancti viri scripruræ sacræ testimonio reges vocan-26 tur: quia prælati cunctis moribus carnis, modo luxuriæ appetitum frenant, modo æstum auaritiæ remperant, modo gloriam elationis inclinant, modo suggestionem. liuoris obruunt, modo ignem furoris exringuunt . Reges ergo funt, quia rentationu fuarum motibus non confentiendo fuccumbere, sed regendo præesse nouerunr. Quia igirur ab hac potestare regiminis ad porestarem rranseunt retriburionis, dicatur recte: [Reges in folio collocar in perpetuum. ] Semeripfos enim regendo, ad tempus fatigari funt, fed in regni erectionis ærernæ folio in perperuum collocantur, et eo illic accipium alios digne iudicare, quo hic nesciunt semetipsis nequirer parcere. Hinc enim alias dicitur: Donec iustitia convertatur in iudicium . Paulus de se suifo, confortibus dicit: Vr nos efficeremur iustiria Dei in ipso. Iustitia ergo in iudicium verti- O rur : quia hi, qui nunc iuste atque irreprehensibiliter viuunt , tune iudicandi porentia nanciscuntur. Hinc Laodicea Ecclesia Dominus dicit : Qui vicerir, dabo ei sedere mecum in throno meo, ficut et ego vici, et fedi cum patre meo in throno eius . Vin-

Tfal.93.

a.Cor. s.d

Apoc.3.d

IosE.20,d

Mat. 19.d

Pfal.43.

E96.1.6

mecum in throno meo, ficur et ego vici, et fedi cum pare meo in thropo cius. Vincens Dominus in throno cum pare fedidife failer it; quia poth paffionis certamina-, polt refurredionis palmam, clarius fe omnibus quò do poteltari partie effer aquallajindicauti, cia, fenon disparem clacta morris aculto innoruir. Valde et Maria necdum credenti fe patri fimilem, dicit : Noli me tangere, nondum enim afendi ad patremu-Nobas emin in throno filij federe, et excludem filij porettare iudicare. Quia enim itationale di patrio di patrio di patrio di patrio di patrio di patrio di horera a vero, quò da lias fu per duodecim thronos venturos relatur effe difespulos, bie vero in rhono duo perhibte effe felfuros. Per thronos qui pet duodecim, vinui erfale iudicium, per thronum vero filij, fingulare culmen iudiciaria poreflatis oftendittat. - Hoe ergo duodecim rhonois, quod y ton throno filij delignatur; qui videlicer vuiuer-

dicium, per thronum vero fili, fingulare culmen iudiciaria poreflatis oftenditut.

Hoe ergo ducdocium hronis, quot von throno fili definature qui avidicier viniteriale iudicium, ex mediatoris noftri internentione percipitur. Dicatur ergo: [Reges in folio collocaria perperuum.] Apte autem in perpetuum fludden, aperte qui di circi indici collocaria, in perpetuum fludden, aperte qui di diffict qui aquique illud arrippium, profecto non inco in perpetuum fludden; aperte qui di diffict qui aquique illud arrippium, profecto non inco in perpetuum fludden; fer illic erigunturs. 7 Ac si intentioni audientis innuere dicess. Qui aqui luchumiliati fun, filie erigunturs. 2 Ac si intentioni audientis innuere dicess. Qui aqui luchumiliati fun, filie erigunturs. Santis namque viris ille locus humilitatis eft, vi ille sit cellirudinis. Vinde alias feriptum est. 1 Humiliatis in soni in loco affilicionis. Locus qui per affilicionis el vita prefens. Qui ergo ad attenta martiam tendura, nune femetip fost emporaliter in affilicionis loco despicium, B ytturi ni loco quadi veraciter (dellimentur. Sequille in affilicionis loco despicium, B ytturi ni loco quadi veraciter (dellimentur. Sequille).

Qu'd fanti cum bulus mundi habitationem, quafi catenas et vincula fua perfette oderint, tune maxime intelligant, quales effent, cum mundum amarent.

Caput XXII.

ET fi fuerint in catenis, et vinciantur funibus paupertatis, indicabir eis opera corú, Let ficelera corum, quia violenti fuerin . J Catenæ obligationis funt, ipfia adhus reruntio peregripantonis. I, Ejagum fe hias catenis Paulus afpectare, cumdicobat De fiderium habens difloula; et cum Chriffo effe. Paupertaris funibus vinchum fe effe cencebar (quando vera diurins i numens, east citam dicipulis enararaba, dicens; V fricatis, quæ dit fpes vocationis eius, quæ diuitiz glorix hereditatis eius in fanctis. Bene au-

## In trigefimumfextum caput B. Iob.

A tem post ista subdirur: Indicabit eis opera corum et scelera corum, quia violenti sucrint. Cum enim supernam gloriam magis amando cognoscimus, tunc mala qua egimus grauiora fuisse sentimus. Vnde et Paulus post perceptam gratiam supernorum, ea que in se studia virtutum crediderat fuisse, iam scelera cognoscebat, dicens : Qui 1.Tim. 1.6 prius fui blaspbemus et persecutor et contumeliosus, sed misericordiam consecurus fum : quia ignorans feci in incredulitate . Vel certe : Sed que mihi fuerunt lucra, hec Phil. 3. b arbitratus fum propter Christum detrimenta. Vnde et apte fubditue: [ Reuelabit quoque aurem corum, ve corripiat, et loquetur, ve reuertantur ab iniquitate. ] Aurem ab iniquitate reuelare, est intellectum cognitionis aperire. Reuelata vero aure vnusquisque corripirur, quando intrinsecus aternorum bonorum desiderium percipit, et

quæ mala extrinsecus perpetrauit, agnoscit. Potest vero in catenis et funibus paupertatis poena etiam temporalis afflictionis intelligi : quia sæpe qui iubentis verba non audiunt, ferientis verberibus admonentur, vt ad bona æterna faltem poenæ trahant , quos præmia non inuitant. Vnde per Prophetam dicitut: In chamo et freno Pfal. 31. maxillas corum constringe, qui non approximant ad to. Si vero etiam flagella despiciunt, constat nimirum quod tanto illic grauioris vindicta supplicia sentiant, quanto hic maioris prouidentiæ gratiam calcant. Vnde et fequitur: [ Si audierint et observauerint, complebunt dies suos in bono, et annos suos in gloria. Si autem non audierint, transibunt per gladium, et consumentur stultitia. ] Per bonum recta actio, per gloriam vero superna retributio designatur. Qui ergo obedire praceptis cælestibus student, dies suos in bono complent, annos in gloria : quia et cursum præfentis temporis in recto opere, et consummationem suam perficiunt felici retributio-

e. ne. Si vero non audierint, transibunt per gladium, et consumentur stultitia: quia et vindica eos in tribulatione percutit, et finis in fatuitate concludit. Sunt enim nonnulli, quos a perditis moribus nec tormenta compescunt. De quibus per Prophetam Hier. 5.4 dicitur . Percuffifti eos,nec doluerunt, flagellafti eos, et renuerunt accipere disciplina. Et de quibus sub Babylonis specie dicitur : Curauimus Babylonem , et non est sanata. Hier. 11.4 De quibus rurfum dicitur. Interfeci et perdidi populum meum, et tamen a vijs fuis no Hist. 15.6 funt reuersi. Hi nonnumquam deteriores existunt ex verbere : quia pulsati doloribus, aut contumaci pertinacia duriores existunt, aut, quod peius est, in blasphemiæ etia exasperationem profiliunt. Bene ergo dicitur quod per gladium transcunt, et stultitia confumuntur: quia peccata, qua flagellis emendare debuerant, flagellis exaggerant . Et hic namque poenas percuffionis fentiunt , et illic iuftæ retributionis supplicia D non euadunt. Fatuitas quippe stultitiæ est : quod illos sic iniquitas obligat, vr a cul-

Qued hypocrita nec etiam sunc, cum vintti ad panas inferni trahuntur, confiteri peccata fua hominibus volunt ; qua sciunt tamen Deum latere non posse.

pa eos nec pœna compescat. Sequitur:

Simulatores et callidi prouocant iram Dei.] Cum fimulatores diceret, apte subiun-xit et callidi: quia nisi ingenio calleant, quod videri appetunt, congrue simulare non possunt. Sunt enim nonnulla vitia, quæ etiam a sensu tardioribus facile perpetrantur. Elatione namque intumescere, auaritiz astibus inhiare, luxuria pulsanti fuccumbere, etiam quilibet obtulis sensibus potest : simulationis vero falsitatem exequi, nisi qui subtilioris ingenij fuerit, non potest. Quisquis enim talis est, ad custodienda duo videlicer continua observatione dividitur, ve callide noverit et occultare quod eft, et oftentare quod non eft, et vera mala premere, et falfa bona monstrare : nec se aperte in hoc quod videtur extollere, atque vt maiorem gloriam teneat, sepe se simular gloriam declinare. Qui enim ante oculos hominum tequendo cam apprehendere non potest, studet plerumque gloriam tenere fugiendo. Hæc itaque simplicibus minime congruunt : quia si congruunt, iam simplices non sunt . Bene autem cum dicerer fimulatores et callidi, non fubdidit, merentur, fed prouocant iram Dei. Iram quippe Dei mereri, eft etiam nesciendo peccare. Prouocare vero, est mandatis illius sciendo contraire, scire bonum, sed despicere : facere posse, nec velle . Hic enim perpetratione nequitiæ intrinsecus tenebrescunt , et oftentatione justitia superficietenus dealbatur. Quibus

2 36.00

900

M41.23.5

Quibus voce dominica dicitur : Vz vobis scribz et pharifzi hypocritz, quia similes A estis sepulchris dealbatis, quæ foris parent hominibus speciosa, intus vero plena sunt offibus mortuorum et omni spurciria: ita et vos quidem foris apparețis hominibus iu fti, intus autem pleni eftis hypocrifi et iniquitare. Foris ergo oftendendo feruant, qua viuendo intus impugnant. Intus vero mala cogitantes exaggerant, qua foris alia. superducentes occultant. Ante districtum itaque iudicem excusationem iam de ignorantia habere non possunt : quia dum ante oculos hominum omnem modum fanctitaris oftentant, ipit fibi funt restimonio, quia bene viuere non ignorant. Dicarur igitur recte : Simularores et callidi prouocant iram Dei . Quid vero eos ad extremum fequarur, adjungit dicens : [ Neque clamabunt cum vincti fuerint. ] Omnis iniquus, qui cum iniquus sit, fanctus videri non apperit, in flagelli percuffione deprehensus, fareri quod iniquus fit , non erubescit. Qui vero iniqua agens , humana de se iudicia B fub fpecie fanctiratis intercipit, etiam cum flagello percutitur, iniquum fe prodere refugit: quia sanctus videri consueuit . Si quando autem grauiter coarctatur, iniquum se vix superficietenus confitetur: quia interna sua detegere veraci confessione confunditur. Quafi liberi vero fumus, cum nulla correptione castigamur. Quasi autem vincimur, cum flagello percuffionis aftringimur. Vincti igitur tanto clamamus altius, quanto in percussione positi, peccata nostra veracius confitemut. Apud aures quippe Dei vox valida deuora confessio est . Quia ergo simulatores quosque etiamo cum percussionis slagella corripiunt, ad confessionem simplicem non perducunt:cognosci enim peccatores refugiunt, quia fancti omnium opiuione ferebantur, quia quamuis cos ad extremum iam flagella feriant, quamuis duci fe ad æterna fupplicia non ignorant, tales tamen cupiunt apud humana iudicia remanere , quales se studue- G rant semper oftendere . Deprehensi ergo eriam flagello percussionis extremæ, quia confessionem puram, vel afflicti exerere negligunt, quasi vincti clamare contemnut. Bene ergo dicitur: [ Neque clamabunt, cum vincti fuerint. ] Quamuis intelligi etiam aliter potest. Omnis enim, qui cum iniquus sit, dici sanctus ab hominibus non pertimescit, etsi iniquum se racita cogitatione reprehendir, tamen dum sapius sanctums audire se cœperit, hoc quod de se intrinsecus tenebat, amittit. Cor quippe exterius fundit, et quia libenter foris falsum de se testimonium recipir, qualem se intus habeat, non requirit. Vnde fit vt vacuz laudis fomenta etiam cum defuerint, quarat, er oblitus quod eft, appetat videri quod non eft. Igitur qui tales funt, dum iustos se ante humana iudicia simulant, dum actiones suas laudibus dignas intuentium oculis oftentant, occulta cum eis iuftitia agitur : vt quo nituntur foris alios fallere, co de D se intus etiam ipsi fallantur. Nam omnem circa fe solicità inuestigationis oculumo perdunt. Vitam enim suam discutere et perscrutari dissimulant, sed tales se quales audiunt , purant : fanctosq. se esse, non quia ita viuunt , sed quia ita dicuntur , existi-

mant. Subrile aurem Dei judicium, seq. ipsos intueri negligunt : quia fidem sui meriri in attestatione ponunt oris alieni . Cum vero subita percussione feriuntur, iniquos se vel veraciter fateri, vel ficur funt deprehendere omnino non possunt : quia videlicet fanctos fe humana professione crediderunt . Bene ergo dicitur: [ Neque clamabunt , cum vincti fuerint. ] Spe enim vacua tales fe anre supernum iudicem venire confidunt, quales fe hominibus innotuisse cognoscunt, seq. ipsos miseri nec inter tormenta deprehendunt, et dum testimonium fal fæ laudis afpiciunt, remedium veræ confessionis amittunt . Eriam vincti ducuntur, et non clamant : quia humanæ laudis importunitate superati, sanctos se miseri et cum in peccatis moriuntur, putant. Quibus bene per Prophetam dicitur: Redite przuaricatores ad cor . Si enim ad cor redirent, per exterioris attestationis se verba non funderent. Nam quid vicinius nobis est corde noftro? Quid vicinius nobiseft ea re,que intra nos eft? Ét tamen cum per prauas cogitationes spargitur, a nobis cor nostrum longius euagatur. Longe ergo Propheta præuaricatore mirtit, cum cum ad cor fuum redire compellit: quia quo se exterius fudit, eo ad se vnde possit redire vix inuenit. Quia vero simulatoru mens pro eo quòd ab vna aternitatis intentione dividitut, cogitationii multipliciii inundatione valtatur, recto fubiungitur: Morietur in tempestate anima corum. Quasi tranquille namque videban tur viuere, cum de fanctitatis curarent laude gaudere. Sed tempestate subita corum anima moritur, que humane laudis pessima traquillitate letabatur, Pleruque subito inopinara

Ma.46. 0

#### In trigefimumfextum caput B. Iob?

A inopinata tempestas omne, quod aer serenus blanditur, immutat : et co periculum vitari non potest, quo nec pornir prænideri . Vnde simulatores, qui vitæ suæ custodiam negligunt, in tempeflate mori referuntur. Hinc quippe cos turbo subirus internæ percussionis cucit, quos arrogantia externi fauoris extollit, et dum ample cuntur in laude quod non funt , repente inueniunt in vitione quod funt. Bene autem per Salomonem dicitur : Quo modo probatur in conflatorio argentum, et in fornace aurum, fic probatur homo Pron.27.6 ore laudantis. Laus quippe sua iustos cruciat, iniquos exalrat. Sed iustos dum cruciat, purgat : iniquos dum latificat, reprobos monstrat. Isti enim sua laude pascuntur : quia auctoris sui gloriam non requirunt. Illi autem, qui auctoris gloriam quarunt, sua laude cruciantur, ne non fit intus quod foris dicitur, ne, fi eff etiam quod dicitur, ante Dei ocu-

los ipis fauoribus vacuetur, ne humana laus robur mentis emolliat, eamq. in fui delecta-B tione profternat, et que adiumentum debet esse augendi operis, iam retributio sit laboris. Cum vero sua præconia in Dei laudem tendere sentiunt, ea etiam desiderabiliter amelectuntur. Scriptum namque eft : Videant opera vestra bona, er glorificent patrem ve- Mat. 5. b ftrum qui est in calis. Viam se ergo hominibus faciunt, quoties in se aliquid, quo Deus cognoscatur, oftendunt: quia non fludent in se humanam laudem figere, sed quærunt eam per se medios ad auctoris gloriam pertansire. Arrogantes autem humanis laudibus mollia corda proflituunt, quia fuis amoribus corrumpuntur. De quibus alias dicitur: Erunt 2.Tim. 3.4 homines scipsos amantes. A pte vero hie de hac corum corruptione subjungitur : [ Et vita corum inter effeminatos. ] Si enim viriliter viuerent, laus transitoria nulla cos corruptione vitiaret. Vnde electis Propheta persuadet, dicens: Viriliter agite, et confortetur cor Pfal. 26.

vestrum. Dicensenim viriliter agite, et confortetur cor vestrum, illico subdidit: quasi se-C xum cordis munire curauit : Luxuriofi quippe mens corrumpitur, fi rebus transitorijs delectarur. Igitur fimulatorum vita inter effeminatos moritur: quia laudis luxuria corrupra reperitur. Translatione vero alia non habetur. : Vita corum inter effeminatos, sede Vita corum vulneretur ab angelis. Vtrum que tamen et si sermone discrepat, ratione concordat: qui effeminatorum vitam angeli vulnerant, dum nuncii veritatis eam jaculis fandæ prædicationis impugnant. Quia igitur de damnatione reproborum quid agarur, audiuimus: de ereptione humilium quid sequatur, audiamus: [ Eripier pauperem de anguftia fua . ] Pauper de angustia sua eripitur, cum vnusquisque humilis de hac peregrinationis fuz afflictione liberatur : Namet affiduis hic tribulationibus premitur, vt ad requirendum verz confolationis gaudium prouocetur. Vnde et fequitur: [ Et reuelabit in tribulatione aurem eius. Aurem in tribulatione reuelare, est auditum cordis verberum

D plagis aperire. Cum enim præcepta despicimus, pia districtione nobiscum agitur, vt slagella timeamus. Aurem itaque cordis tribulatio aperit, quam fæpe huius mundi prosperiras claudie. Per Salomonem namque diciture : Auerfio paruulorum interficiet eos, et Pron. 1.d prosperitas stultorum perdetillos . Sequitur:

Quòd peccasum latum os habeat , cum in ipfum descenditur, artifimum vero, cum quis de co egredi conatur . Caput X X 1 1 1 1.

Gitur faluabit te de ore angusto latissime. ] Omnis, qui vitæ viam deserens, in pecca-torum se tenebras deijeit: semetipsum quasi in puteum vel soueam mergit. Si vero diutina perpetratione etiam confuerudine iniquitatis opprimitur, ne ad fuperiora jam possit exurgere, quasi angusti ore putei coarctatur. Vnde Dauid Propheta sub specie peccantium exorat, dicens: Non me demergat tempestas aque, neque absorbeat me profundum, Psal. 68. neque vrgeat super me puteus os suum. Quem enim mali operis iniquitas a bona stabilirate commouit, quali tempestas aque rapuit: sed si adhuc longa consuctudine non pravaluit, non demerfit. Iam in puteŭ cecidit, qui hoc quod diuina lex prohibet, perpetrauit. Sed fi adhuc longa consuetudo non deprimit, nequaqua os suum puteus coangustauit. Tanto ergo facilius egreditur, quato minori confuetudine coarctatur. Vnde Hieremias Propheta dum Iudzam iniquitatibus longa consuerudine obrută fuisse conspiceret, in lamentis suis fub eius specie semetipsum deplorat, dicens! Lapsa est in lacum vita mea et posuerunt la- Thren. 3. f pidem fuper me. In facum quippe vita labitur, cum labe iniquitatis inquinatur. Lapis 31. vero superponitur, cum etiam dura consuetudine mens in peccato deuoratur, ve etsi velit exurgere, iam vrcuque non possit : quia moles desuper mala consuetudinis premit:sed S. Greg. Tom. 2. GRER

## 902 S.Gregorij Expof. Moralis Lib. XXVI.

quia diuine potentie fabiacet, et poli anguliam putate confinentaini ad bonz aditioni. A amplitudiam retocarujadiros odiciure [Salusbate de oce angulio latifilme] Latifilme quippe de ore angulio falustur, qui et poli iniquitatis ingum, ad libertatem boni operis pomiendo reducture. Quedam namque quali conclui ori an applita el, also poprimente mala confiterutiène exurgere velle, nee polit i iam quidem deciderio ad superna tendere, dei adunc adrui in infimis remanere i pratricorde, pace tamen fequi opere, a que uni femeripi contradictionem perperi femeripi fum. Cum vero ist endena anima manu gratie exaltantis adiustur, a ba puglico ora ad latitudimem perseniri quia visila difficultatibus, opera bona perficii, que concupitivi. Danud peopheta conclusionem angusti oris confiperarea, cum direcha-Salui fecili de necestificatibu anima mena, nece onclusifii mi en manus immici. Latifilme autem falustati fe nocerat, cum sibidit dicense Saturiti in loco fastio pede monos. In fraziorio quippe loco pedes flabiliti funt, quando e ad congruentia Bona tendimus, et mulla difficultate pezpedimur. Quafemin per latum locum quovo-tumus, perginnus quia nallis obiechts difficultation angustimur. Sed hax el Helli rede

Pfal. 30.

2bidem.

Pfal. 41.

diceret, si beato lob eius sententia conueniret. Pro culpa enim flagellatum credidit, et idcirco eum in os angustum cecidisse iudicauit. Quo enim validioribus vidit eum plagis affici, co deterioribus credidit iniquitatibus prægrauari, profecto nesciens quòd flagella eius augmentum essent meriti, non poena peccari. Cum vero eum in os angustum cecidisse fateatur, adhuc quasi latius exequitur in quanta lob profunditate teneatur, dicens: [ Et non habente fundamentum fubter fe . ] Omne peccatum fundamentum non habet: quia non ex propria natura subsistit . Malum quippe sine substantia est . Quod tamen vecumque sit in boni natura coalescit. Igitur os angussum nullum subter se dicitur habere fundamentum : quia peccati inquinatio subsistendi ius non habet proprium. Quia veto a C fundo dicitur fundamentum, poslumus etiam fundamentum pro fundo positum non inconvenienter accipere, sicut auditus ab aure dicirur, et tamé plerumque ipsa auris auditus nomine designatur. Cum ergo dicerer os angustum, explere profundi voraginem volens fubdidit : [ Et non habente fundamentum fubter fe . ] Quem enim rapit iniquitas , infernus absorbet. Infernus vero recte fundum non habere creditur: quia quisquis ab illo rapitur, in immenso profundo deuoratur. Immensam naque ejus explere latitudinem vo-1/a.5.d

lens Propheta ait : Dilatauit infernus animam fuam, et aperuit os fuum abique vllo termino . Sicut ergo fine termino dilatatus dicitur, qui ad fe plurimos trahit: ita fine fundo altus non incongrue creditur : quia eos, quos in se suscipit, quasi in quadam abysso fux immensitatis absorbet. Itaque cum diceret: Saluabit te de ore angusto latissime, apte subjunxit: [Et non habente fundamentum subter se.] Ac si diceret: De ore angusto D faluabit, quod fub fe fundum non habet. Quia enim per peccatum tenditur ad infernum, quem a peccato saluar, de ore angusto liberat. Quem vero de ore angusto eripit, ab inferni profundo subducit. Quamuis etiam aliter intelligi potest. Nam sicut qui in puteum mergitur, putei profundo retinetur: ira corruens quali in quoda m fundi loco confifteres anima, si semel sapsa in aliqua se peccati mensura retineret. Sed cum peccato in quo la bitur, non potest esse contenta, dum quotidie ad deteriora deiicitur, quasi in puteo quo cecidit, fundum non inuenit quo figatur. Effet enim fundus putei, fi fuiffet menfura pec-Prou.18.4 cati: vnde bene alias dicitur: Peccator cum venerit in profundnm malorum, contemnit. Redire namque dissimulat : quia misereri sibi posse desperat. Sed cum desperando amplius peccat, quasi puteo suo fundum subtrahir, ne vbi retineri possit, inueniat. Sequitura [ Requies autem menfætuæ erit plena pinguedine . ] Requies menfæeft refectio fatieta- E tis internæ, quæ pinguedine plena dicitur : quia in æternæ voluptatis delectatione præ-Pfal. 16.

[Requies autem mensite tux erit plena pinguedine .] Requies mensite eli refectio fastientis internas, qui espinguedine plena dicture qui ain ratempa voltuparis delectatione praparatur. Huius mensite equita eftirebat Prophera, cum diccret : Sariabor dum manifelbiture gloria un. 1-Huius mensite pouda finishat, dicera : Stituit ainima mea ad Deum viuliquando venis et apparebo ante faciem DeiPhéliui raque bestil 10 bin temporali verbers, atternoti volena retributione condiciar; quod laires el debelsatur es mensits, ex finențirio quasi grantos promitiris, cera Rentpilo quasi grantos promitiris, cera Rentpilo quasi grantos promitiris de conservati en mentite tux erit plena pinguedino. Sequitur, 20 mild (and 10 until 10 mil ping do les menta indicente, apad Deum seri sidii inface areasme

Qu'od fantii quasi impij ab boc mundo indicentur , apud Deum nero initisia sua coronam accipiant . Caput XXV.

C Aufa tua quafi impij iudicata eff, caufam iudiciumq. recipies. ] Bonorum caufa iudiciumq. recipies. ] Bonorum caufa iudiciumqua erofi inc iufitria paterno flagello fatigatur.

À faigarus, y a da ampiorem vigilantiam praceptione non folum mandatorum, fed etiam verberum preculione doceanur. Sed entiam rudicium; a respiant; quia readina qua modo vinunt, tunc in culmine indiciaria porefiatis entiectum; v tranto nun potentius undita didicent, quanto munte bubblician candia fudicant quanto munte indiciant; porefiatis entirchantur. Here Helito quafi notus empondendo intulir, qua bestual fol femper credendo fabiliter tenute. Habent profielo has poporiti omnes arrogantes, vere malum menticates eraggement, et quod forfient bosum dicuner, shor velui rinogatum proferam. Vade fiv ve tenuta mòdiciose felo cree audean, qua videicer fe/kire trila folos petants. Cum vero ad aliqua confolationia verba defendum; fatura vidantife e delimant; e per increpationis rumide a fiprinraiem quali quoddam fib ingenium reformant : v qui condefeendife blandimentis
sirifium; a corra fabito increpation etimentum. V ded e mon Helito libiddis, decens:

B. Qued qui beminibus plactre valent, crudelitatum indicant & iram, quidquid a dellivitus sur la Ecclefa ecle aziun displina: & dam bengui valent videri, nemisom censent que survitati dellivitume cuercome delli valent videri, nemisom censent que

On te ergo superet ira, ve aliquem opprimas: nec multitudo locorum inclinet te...
Depone magnitudinem tuam absque tribulatione, et omnes robustos sortitudine. Ne protrahas noctem, ve ascendant populi pro eis. Caue ne declines ad iniquitatem. Hanc enim coepisti sequi post miseriam. ] In plerisque codicibus, donorum: in paucis vero fed antiquioribus, locorum inuenimus. Sed quia expositione non indiget, si dicatur: Nec multitudo donorum inclinet te: hoc magis exponi placuit, quod cum difficultate aliquantula videtur aperiri. Hac autem quanta elationis verba fint , ipse qui ea forma-C uit tumor oftendie. Sed quia Heliu arrogantium, et beatum lob tenere typum diximus electorum, fica subtilius discernimus, etiam nunc intra Ecclesiam quo modo arrogantibus congruant, demonstramus. Sancti viri aliena opera etiam parua mirantur, sua vero etiam magna despiciunt. At contra arrogantes aliena etiam magna despiciunt, sua vel quæ parua funt admirantur: et pleruque de fuis malis bona æstimant, de alienis autem bonis mala sentire non cessant. Nam dum propriam gloriam quarunt, perniciose student ve quidquid virtutis ab alijs agitur, iniquitatis nota laceretur, et bonæ pondus actionis vertunt in maculam criminis. Sape enim cum vident ab Ecclesia districte prauos corrigi, quasi queruntur iniuste nocentes affligi, et nitorem disciplinæ eius commutant appellatione nequitiæ. Vnde Heliu figuram arrogantium feruans, beatum Iob quasi admonens ait : [ Non te ergo superet ira , vt aliquem opprimas . ] Arrogantes enim ira D motum deputant, quidquid a fanctis geritur censura disciplina. Et quia humana laudis appetitu benigni student semper apparere, nullos censent districtione seueritatis corrigendos. Vnde, et a bonis rectoribus, ficut superius dictum est, opprimi æstimant, quos inuitos cernunt a vitijs coerceri. Auctore autem Domino, quia in cunctis mundi partibus fancta Ecclesia culmine religionis excreuit, hanc ipsam temporalem potentiam qua

E multivudo locorum incinet re.] Ac fi cidem fandæ Ecclefæ humilitætem magia 
coleris, caue ne ciutlem reuerentie fathbue strollaris. Quodlam quippe conficient, qui 
fibr religionis obstemus, rivio clainos insumechure, trequo in quobuda hur et prehendir, 
hoe insulte ad crimen omnium pertrahum i nequaquam violicte perpendentes quod 
fin in ea, quie tedepicientes nounin perferà emporalia segres, et amantes steran plenis deficinje rapedære, et dispositatorem porteflaris accepta peragere, et humilitætis 
infate ministrium culodire: vro et humilitætis cauera sisteprie priegnimin negligam, 
nec rurstum occasione regiminis in c's humilitæs insumefear. Etti quidam forratte intraigham funt, quiton Del, jefe flæ goist is do religionis prætteru deferuient, fludet stamecos, aux, fi valec, diffratte corrigere, aux, fin on valet, aquanimiste tolerarent vel corrigerdo illos quali filos ampletitus, vel veloreando qualia b hobbles serecute. Scir namue 
quod per corum superbam laceretur vita vulnorum, "se quod in eius crimenes rendrus\$\text{Corg.} Tom. \$\text{.}\$ \$\text{Gogg \$\text{S}\$} \text{.}\$ quanimeter coircine certendrus\$\text{Corg.} Tom. \$\text{.}\$ \$\text{Gogg \$\text{S}\$} \text{.}\$ \$\text{.}\$ \$\text{

33.

## S. Gregorij Expof. Moralis Lib. XXVI.

Ma. 53.d Mars. 15. 6 15a. 53.b

quidquid talium prauitate peccatur: sed notam alieni criminis sustinere tanto minus metuit, quanto et caput fuum talia tolerasse cognoscit. De illo quippe scriptum est:Et cum iniquis deputatus eft. De illo rurfum dicitur: Languores nostros ipse tulit, et dolores nostros iple portauit. Eant ergo arrogantes et æstimatione prauorum vitam mordeant innocentum. Scit enim electorum Ecclesia, et illorum facta, et horum verba tolerare, scit prauorum mentes tolerando conuertero. Qui etfi conuerti nequiuerint, eorum tamen. ignominiam æquanimiter fuffert. Perpendit quippe quia ad duplex eius præmium proficit, quòd ex corum meritis foris despicitur, quorum et intus vita laceratur. Notandum vero quòd non ait : Nec multitudo locorum extollat te : fed ait: Nec multitudo locorum inclinet te . Omnis enim qui temporaliter extollitur , coipso quo extollitur inclinatur: quia cum se exterius erigit, intus cadit. Heliu itaque casum cordis in elatione intuens, ait : Nec multitudo locorum inclinet te , ac fi voce arrogantium fanctæ Ecclefiæ diceretur.: Caue ne si vniuersitatis veneratione extolleris, ab interna intentione curueris. Sequitur :

Qued arrogantes fe folos sapientes & dignos bonore assimant, cos vero qui pro patribus in Ecclesia doctores positi sunt ilindunt & quasi idiotas asimant. Capus XXVIII.

Epone magnitudinem tuam absque tribulatione, et omnes robustos fortitudine. ] Quos alios fancta Ecclefia robuftos accipimus, nificos, qui ad vincenda mundi huius defideria et coeptis fublimibus et confummatis profectibus conualefcunt? Magnitudo itaque eius in robuftorum fuorum vita confiftit, quia tunc gloriofior redditur cum pro defensione veritatis ad mortem vique ab electis illius constanti virtute certatur. C Arrogantes igitur viri subductis de hoc mundo Apostolis, subductis ad superna martyribus: quia fortasse doctiores valentioresq. præpositos abunde deesse conspiciut, quasi solos se remansisse intra Ecclesiam suspicantur. Vnde dum se præferunt, ei velut consulentes illudunt, dicentes : Depone magnitudinem tuam absque tribulatione, et omnes robuftos fortitudine : ac fi apertis exprobrationibus dicant : Nequaquam te magnitudinem habere confidas, quia fubductis prioribus patribus, iam non habes de quorum vita glorieris. Dicunt hac profecto, nescientes quia omnipotens Deus Ecclesiam suam digna fine administratione non deserit. Na cum fortes ad præmium vocat, eorum vice debiles ad certamina roborat : cum illos fuscipiendo remunerat , istis laborum vires , quas remuneret, fubministrat. De quibus eidem sanctæ Ecclesiæ dicitur: Pro patribus tuis nati funt tibi filij, constitues cos principes super omnem terram. In virtute quippe anti- D quorum patrum, hi qui postmodum prælati funt subrogantur: quia et cu annosa arbusta fucciduntur, in corum robore tenera virgulta fuccrefcunt. Sed arrogantes viri conualescere non credunt, quos infirmos aliquando nouerant, et permutatos venerari despiciunt, quos despicabiles fuisse meminerut. Quia vero in ea iustiores paucos, iniquos auté numeroflores afpiciunt, ficut et in tritura frugu maior est multitudo palearum, etia iustoru vitam ex iniquorum æstimatione contemnüt. Vident profecto quòd nonnulli rectores illius temporali potestate subnixi, ciusde potestatis elatione pascuntur. Vident quòd religionis reuerentiam, quam huic mundo patres moriendo feructunt, hi exultando in terrenis gaudijs metunt, et perpendunt quidem quia robufti funt, sed non fortitudine. Nam dum tempo-

Pfal. 44-

rali potestate fulciuntur, quasi quadam debilitate roborantur. Quanto enim exterius fortes funt, tanto a cunctis fortitudinis viribus intus inanescunt. Et ideireo ab arrogantibus ei dicitur : Depone robustos fortitudine, ac si aperte dicatur : Illi tibi veraciter robufte inhæserant, qui in te hoc, quod docendo locuti sunt, viuendo tenuerunt : nunc vero hi, qui tibi præsident, visione robusti sunt, non sortitudine : quia honorabi-les quidens se offentare non desinunt, sed tanto imbecilliores et contemptibiliores sunt, quanto honoris sui gloriam despici pro veritate pertimescunt. Quod arrogantes quidem de plerisque veraciter sentiunt, sed eo in elationis vitium corruunt, quo omnes, quos præelle conspiciunt, tales arbitrantur. Neque enim debet plurimorum malum tendere in æstimationem cunctorum: quia etsi iniqui sunt quos cognoscentes diiudicant, nonnulli ramen fancti funt quos ignorant. Tritura quippe tempus eff, et adhuc grana sub

paleis latent. Nullus ergo ex area fructus expectabitur, fi hoc folum in eo effe creditur quod superficietenus videtur . Igitur quia quos cernunt , despiciunt , et in antiquorum patrum A partum ordinbus hos, quos noturs, fubrogari coatemunt, apre fibiungiur. Ple pertrahas nodem, vi a cendata populi protei. J. Acf a perte arrogante diental "gonzatie une de furitate non agas, vi ta foco fortium numerotitatem fibroges infirmonum. Populi quipe nomine defignature, qui quaf volgazi confinemidi dediri, in condis, que appeture, paffim vitune. No chem vero protrahere eft, v t por robuftis populi fectudant, fi per negligitami an giutur, vi doctorum, e fortiumi loca indoli a debiele fortantar. Populi por robuftis afendunt, quando hi, qui viture inique didicerunt, pafforum locum percipiture. Quel ecte quidem dici poterat, fi humiliter dicercute. A rrogantes enim etian cum busa admonent, fuperfisionis fixa vitum exercent. Nam plus ficut eftiperitu dicitum eft, incerpando ferire appeture, quiam condisado efectores. Vode moss fishingitur e l'Net decline ad iniquiatem, hanc enim ceptili fiqui pott miferiam, Hoc buschota menure Sectles micram vesare a unidefecti an un defendiram per la consideration de la consideration d

bibinique y T. Nec declines ad iniquitatem, hanc enim coprili fiqui polt miferiam. Hoc B profeto aroganes Seccleis mieiram vocans, qui ode depicatam Deo simultimidem finițieantur, et coillam altorie latione contemnum; quo et defpectam Deo fundius fupicantur. His giutur figurata exportione transfurii, aim nunc inferenda func que moraliter fentiunur, v trigura Eccleia cognita, quam expreflam generaliter credimus, audiamuseriam quide x verbis in fingulis fencialiter colligamus. Air taugue 1: Non et cergo 
fuperei ira, y x aliquem opprimas. J Omnis, per que necefle el aliena viria corrigi, femetpipium prius deber folerter inturea, ne dum alioric culpava telicitur, ipi el velicenful introe
fuperetur. Plerumque enim mentem fub obtentu intiria; ira immaniras vaflațe, rdi quafle feuir gelo refoitudinis, rabiem explert furoris ințide, e facere artimar, quidqui dra,
nequirer didat. Vade et modum fepe veliciendi transfrediururquia menfura intiria en
fernatur. Dijumun quipee di, v. cum aliena congrimus, priun noție metatum; yr prius
fernatur. Digumun quipee, di, v. cum aliena congrimus, priun noție metatum; yr prius
fernatur. Digumun quipee, di, v. cum aliena congrimus, priun noție metatum; yr prius

C mensa fia accenfione deferuear, prius intra femeripfain zeil fiü imperum tranquilla arquitate componat ne fia da amaduettenda viia abrupo futuro rahimur, peccamu corrigendo peccemus, et qui culpam diudicando infequinus, immoderate friendo feuizimus. Non autem iamo corrello deliquentis, fed magis opperfio foquitur, fin vitione ne iza vitra quàm culpa mettur, extenditur. In correptione quippe vitiori fiabelfe menti debe i acundita, non prenefit es ve eccutionem initiati non dominando prenentia, fedir armalando fiabriquatures torouri midici men prefilia impletanto no foffician prepurata. Bone corrigere, initiur, i rafi fuperature, opprimiti antequam corrigat. Nam dum plufiquam deber, accenditur, fiab india vitionio obremus, ad immanitatem crudelizati efferantus. Quo plenum que idiciro o cuentir qual corda reforma misus amori fante folius retareiro.

D intenta. Nam dum multa in hac vita appetunt, innumerie cogitationibus difiper gunutre et cum fibitio fibidiorie dupa repriumt, dipa cum Doceas indicare nequente; qui corda fit ai incuris transfitoris fipafia, ad difictivosis culmen colligere repente non posfunt. Commorie reprosteno minus ad vicilicada peccasti libram acquitats insumeinut, quanto cam tranquillistatis figa fepore non requirunt. Vinde cum Heliu diceres: Non te fuperetira, ver aliquem oppriuma soquatense acide Caudas indivitis, es ira fuperantia septimetra, lifto addiunxit : f Nec multitudo locorii inclinet tz. - ] Into tiquippe locis inclinature, in quot fuperaucesi cuntivexendimur. Nam ficut loose if teoropris fipatium corporale i ai locus eft mentis vinaquesque intentio cogitationis. Que dum hue illuce, impellitur, diedetatione aliquate cogitationis filla fiberior ecupature, valuti in quodam loco pointur, vere quide feat. Nam quoties vicil radio a cogitatione in cogitatione decimur, quafi fella mête E de loco a do locu migramus. To traque loca culmen mentis inclinara, quoti fiolar receptione.

E de loco a ditou migramus. I o risqu'e loca c'ulinen ments inclinari, qu'un nuivorre coprationes vinitat bous intensioni diffipià. Reda receini mes flarar, ivin ciu debuera cogitationi femper inhareret. Reda mens fater, fin no fe insummeris motibus fluxa mutablitate profitement. Sed di mun etili parritate, nunc ad alia labura, quafi per locorum
multrudinem, a flatu fiar re chivadinis inclinatur e e dum pe plura fe rendri, a bvan, cui
adherere debusquismientone fe desici. Qui armen mutabilitatu vita e prime prasuriationi profite del profite del profite del profite del profite p

#### 906 S. Gregorij Expos. Moralis lib. XXVII.

non est. Hinc est quòd huc illucq. spargitur, et ab vnaquaque re, vt diximus, fastidio A impellente remouetur. Delectationis videlicet auida, quærit quo paufet:vnum vero,que sufficienter habere poterat, amility. Vnde nunc per multa ducitur: vt quia qualitate rerum non poreft, saltem varietate satietur. Sancti autem viriquia cauta se observatione custodiunt, ne ab intentione sua mutabiliter dissoluantur, et quia idem esse appetunt, ad cogitationem, qua Deum diligunt, se solerter astringunt. In contemplatione namque Creatoris hoc accepturi funt, vt yna femper metis stabilitate perfruantur, nulla eos tunc mutabilitas diffipat : quia scilicet eorum cogitatio sibimetipis semper indissimilis perseuerat. Hoc ergo cum labore nunc conantes imitantur, quod post in munere gaudentes accipiunt. Cui fe Propheta immutabilitati virtute amoris aftrinxerat, cum dicebat: Vna petij a Domino, hanc requiram, vr inhabitem in domo Domini. Hinc Paulus vnitati in-Phil.z. 6 tentione adhæserat, dicens: Vnum autem, quæ retro sunt oblitus, adea quæ ante sunt B extentus, seguor ad palmam supernæ vocationis Christi. Nam si quid in corum corde humanitus diffluit, mox hoc discussio seuera restringit, et cum quasi pueriliter cogitatio labitur, iuuenili mox coercitione refrenatur. Vnde fit vt fparfam mentem continuo colli-

gant, et in vna quantum præualent cogitatione componant. Quia igitur flatus mentis cogitationum mutabilitate curuatur, recte ab Heliu dicitur: [ Nec multitudo locorum inclinet te. 7 Sed fæpe dum viri justi animus in ipsa intentionis suæ arce consistit, dum ab omni mutabilitatis fe sparsione colligit, dum quidquid in se superflue oboritus, premit, ipía suz rectitudinis gloria tangitur, et in tumore propria prasumptionis eleuatur. Qui enim magna agit, quamuis de se humilia sentiat, scit tamen magna esse que agit. Nam fi magna esse nescit, ea proculdubio minime custodit. Quæ dum custodire negligit, aut in eis minus proficit, aut ea funditus amittit. Dum ergo bona nostra opera scire necesse est, C vt custodiamus, ex ipsa eorum scientia elationis adirus panditur, et ad operantis cor culpæ manus admittitur, qua vaftante rapiantur. Mira autem dispensatione agitur, vt condiror nofter subleuatum prosperis animum subita concuti tentatione permittat:quatenus semetipsum in infirmitate verius videat, et ab eo quem de virtutibus sumpserat, iam seipfo melior elationis fastu descendat. Vnde et bene nunc subditur : [ Depone magnitudinem tuam absque tribulatione, et omnes robustos fortitudine. ] Robusti quippe sunt motus cordis, cum nulla nisi que virtutis sunt, sentiunt. Sed magnitudinem et robustos motus deponimus, quando pulfante vitio cogimur penfare quid fumus. Robustos motus deponimus, quando iam nou de virtute attollimur, sed in culpa consentiendo, obrui de ipsa, quam patimur, infirmitate formidamus. Multum namque de se animus considit, quando sibi ad votum vires suppetere conspicit. Iam sibi siduciam fanctitatis arrogat, iam se D idoneum etiam ad cuncta virturum culmina, quæ fola cogitatione conceperit, putat. Sed cum hunc tentatio subito oborta transuerberat, eas, quæ natæ de virtutibus sucrant, elatas cogitationes funditus turbat. Quali securam quippe vrbem inopinatus hostis ingreditur : et repentino gladio superborum ciuium colla feriuntur... Nihil ergo tunc nisi continuus luctus agitur, dum capta vrbs animi, a magnatorum suorum gloria cæde interueniente vacuatur. Vnde nunc dicitur: [ Depone magnitudinem tuam absque tribulatione, et omnes robustos fortitudine. ] Ac si aperte diceret : Omne quod intrinsecus de bona actione intumueras, reprime, et cordis motus, quos ex recto opere robuftos habueras, depone : quia iam in ipía aduerfitatis tentatione consideras, quam frustra prius de te magna elatus astimabas. Qua videlicet magnitudo idcirco absque tribulatione deponenda dicitur : quia nimirum cum per tentationem humilitas proficit, prospera est ipsa E aduersitas, que mentem ab elatione custodit. Sed tamen sine magna tribulatione non

menta dicitur: quis nimirum cum per tentatonem humilita profici, professe di pla aduerfina, que mentem ab elatione cullodir. Sed amen fine mapa a ribulatione no agirur, cum tranquilla mens irruente tentatione quali repentino hofte turbanur. Ipfa aique tentationis aduerfinas dum fe menti infeire, qual dam inila tenebras gigini, cama, obfaurtare fuz amaritudinis turbar, qua apud fe dudum virtutum duteclume irradiatur clauretar. Vinde et apre fubinquigiur. Pe protrabas no Chenyr, a fecendam populi pro eis-] Nox quippe protrabitur; cum indoora de rentatione trillita confolatione concita non finitur. Nox potrabiturs quia metoro animi confusi cogitationibus elongarur. Nam dum mens pofira in tentatione confiderat quod a virturis fuz prifina foliditate repellitur, foperducita marcoribus, quali quibudiam enerbris exactur, avque ab omni luce gaudi joius oculus clauditur, dum folicita trepida, ne hoc quod efi dudum expertar, funditus amittat. Vinde er bene dicture quod in has noche por oboults popula decedune; quia videlicet tat. Vinde er bene dicture quod in has noche por oboults popula decedune; quia videlicet A in hoc mærore tentationis pro robustis motibus indignæ cogitationes et multiplices in corde profiliunt. Nam dum se in perturbatione conspicit iam pene amissife quod fuerat, fluctus in se innumeros tumultusq. coaceruat, modo tranquillitatem suam quia perdidir, dolet : modo ne víque ad praua opera corruat , pertimefeit : modo in quo culmine fleterat, meminit: modo in quo vitiorum profundo per delectationem iaceat, attendit: modo ad refumendas vires fe reparat : modo fe eas posse refumere quasi victus iam fractusq. desperat. Cum ergo ad supradictam mentem tam multiplices cogitationes prodeunt, hanc quasi in nocte populi consurgentes premunt. Quos nimirum populos non per se, sed per diuinæ protectionis auxilium Propheta subigere se posse præsumpserat, cum dicebat: Protector meus, et in ipfo sperabo, subijciens populos sub me. Sanctis quippe mentibus Pfal. 143. populi subiguntur, cum ab eis per districtæ seueritatis præsentiam, cogitationes stulta

B diffiliunt, vt non per abrupta phantasmatum rapiant, sed rationi subdita, a corde humiliter conquiescant. Quia ergo positus in tentatione animus, qui de se in prosperis maiora præsumebat, tumultus spei desperationisq. tolerat, recte nunc dicitur: [Ne protrahas noctem, ve ascendant populi pro eis. ] Ac si aperte diceretur. : In tentatione deprehensus, cirius tenebras mæroris incide, ne qui in tranquillitate de te alta fenferas, in perturbatione quoque deterius cogitationum te caligine confundas. Quod recte Heliu diceret, si tamen cui diceret, sciret. Nam hac beato lob tanto minus congruunt, quanto ab illo omnia altius sciuntur. Quia vero, vt sape diximus, arrogantes dum prasumunt docere quos non debent, víque ad contumeliofa increpationum verba dilabuntur, fubditur.

Quod iniquitatem post miseriam sequitur, qui post correptionem vitium incurrit impatientia: & de modo corrigends arrogantium, Caput X X I X.

Aue ne declines ad iniquitatem, hanc enim cœpisti sequi post miseriam. Iniquitatem post miseriam sequitur, qui post mala, qua pro correctione sustinet, seruenti corde impatientiæ se facibus inflammat. Quod beatum lob perpetrasse Heliu credidit, qui eum inter flagella positum, liberis effati vocibus audiuit : videlicet nesciens quia omne quod dixit, non hoc de iniquitate impatientia, sed de virtute veritatis protulit: quia ab interni iudicis sententia nec cum se iustificaret, errauit. Sed considerandum valde est quo modo cum diceret, ne declines ad iniquitatem, de eadem iniquitate protinus subdidit : [ Hanc enim cœpists sequi post miseriam . ] Quid est hoc, quod dum ad eam declinare vetat, de ca protinus quali ad quam declinatum iam fuerit, damnat: nifi quod arrogantes viri plus videri iudices quam confolatores volunt? Vnde et nonnumquam ea di-D ffrictis sententijs feriunt, quæ nata in corde suspicantur, et priusquam certa sit culpa de-

linquentium, profettur inuectio districta verborum, et ante per sententiam percutitur, quam prodeat quod feriatur. Quamuis et iusti viri plerumque prauis et occultis cogitationibus arguendo obuiant, fed cum per caldem cogitationes aliqua, que precunt, opera demonstrant, plerumque ab auditorum fuorum cordibus ca vitia, quæ necdum prolata funt, manu correctionis eradicant, sed iam illa subsequi conspiciunt ex alijs quæ præcedunt . Sicut enim corporales medici quasdam ægritudines iam venisse inueniunt, qualdam vero ne veniant medentur: ita doctores fancti aliquando inuentavulnera faluti restituunt, aliquando vero agunt in mentibus, ne vulnerentur. In quibus solerter intuendum est : quia sicut certa plerumque cum asperitate redarguunt, ita incertis vitijs et cum tranquillitate contradicunt : certa ferientes increpant , in-E certa præmunientes deuitant. Quam quia arrogantes viri discretionis regulam nesciunt, sententiarum suarum iaculis sicut nota, sic incognita ssicut certa, sic etiam incerta configunt. Vnde nunc ab Heliu dicitur. : Caue ne declines ad iniquitatem, hanc enim coepisti sequi post miseriam. Quia vero ca, quæ subnexa sunt, longiori allegationo protrahuntur, islum libellum hoc fine constringimus, ne immoderatius extendamus.

LIBRI VIGESIMISEXTI MORALIVM SANCTI GREGORII FINIS.

# SANCTIGREGORI MORALIS EXPOSITIONIS

IN BEATVM IOB

LIBER VIGESIMVSSEPTIMVS.

Qued multi prophetia fpiritum accipiunt , sed tamen ad fantitatit meritum non attingunt . Caput I.



VISQVIS de magnis dictis arrogantium sumere scientiam nititur, A prouidere solerter debet, ne hoc quòd eorum scientia altum tumet, imitetur: ne cum virtutum flore, morum vitia colligat, et in eo quod loquendi notitiam affequitur, viuendi se imperitia transfigat. Hos namque cum fortia dicere audimus, sed tamen de dictis fortibus tume-

re conspicimus, quasi doctrina hortum ingressi, de spinis rosas attingimus. Discreta ergo nobis solicitudine opusest, et capere quod redolet, et cauere quod pungit: ne si fortasse improuide dictorum flos legitur, incautis legentibus manus morum ípina laceretur... Heliu itaque doctus et arrogans, profert aliquando quod redo-leat, aliquando quod pungat «Sicigitur fumendum eft de eius doctrina quod fragrat : ve tamen solicite cauendum sit de elatione quod vulnerat. Qui multa quidem superius moraliter intulit, sed in verbis sequentibus ad sola se prophetiz arcana sustulit. Ima 8 enim moralitatis deserit, et ad prophetiz summa conscendit. Nec mirandum quòd

1. Reg. 10. b Num, 22. 6

vir arrogans impleri prophetico spiritu potuit, cum Saul etiam in numero prophetarum fuit. Sed hoc de Saule cur dicimus, cum ex visione angeli accepisse verba rationabilia et asinam nouerimus? Sed sicut irrationale animal rationis verba edidit, nectamen ad permutationem naturæ rationalis accessit : ita sæpe quilibet indignus sancta verba per prophetiæ spiritum accipit, sed tamen ad promerendam sanctitatis gloriam non pertingit, vt supra se loquendo emineat, et infra se viuendo torpescat. Vnde nunc Heliu redemptoris nostri aduentum humilem non humilis conspicit, et eum prophetando prædicat, quem elatis moribus impugnat, dicens : [ Ecce Deus excelsus in fortitudine sua, et nullus ei fimilis in legislatoribus. ] Ac si aperte dicat : Qui humilis videbitur in infirmitate, excelfus manet in fortitudine, Paulo hoc etiam attestante, qui ait : Quia et si crucisi- C 2.Cor.13.6 xuseft ex infirmitate, fed viuit ex virtute Dei . De quo recte fubiungitur : [ Nullus ei fimilis in legislatoribus. ] Legislator Moyses, legislator Iosue, legislatores etiam Prophe-

tæ : legislatores cunctos dicere possumus, quos ex lege admonuisse recta populum scimus . Sed huic mediatori in legislatoribus similis nullus est: quia isti gratuito vocati ex peccatis ad innocentiam redeunt, et ab his, que intra semetiplos experti sunt, predicando alios reducunt. Redemptor autem noster homo sine peccato est, filius sine adoptione: nec perpetrauit vmquam quod redarguit, et fic mundo ex humanitate loquitur, ve tamen eidem mundo ante facula ex diunitate dominetur. Hunc mediatorem Dei et hominum quidam legislatoribus similem fuisse crediderunt. Nam requirenti : Quem dicunt homines elle filium hominis . Responderunt discipuli dicentes : Alij Ioannem Baptiflam , alij Eliam , alij Hieremiam , aut vnum ex Prophetis. Sed nimirum Petrus quam D

1. Tim. 2. b Matth. 16.c

excelfus in fortitudine effet, apparuit, cum eum veracirer intuens, a legislatorum aqualitate discreuit, dicens: Tu es Christus filius Dei viui. Vnde recte de illo sponsa in Canticis Canticorum dicit.: In lectulo meo per noctes quæsiui quem diligit anima mea, Cant. 3.4 quæsiui illum, et non inueni. Et paulo post: Inuenerunt me vigiles, qui custodiunt ciuitatem. De quibus rurfum dicit : Vulnerauerunt me, tulerunt pallium meum. Quos

#### In trigefimumfextum caput B. Iob. 6 909

A iterum percunctatur, dicens : Num quem diligit anima mea vidistis? Paululum cum pertransissem eos, inueni quem diligit anima mea . Dilectus namque per noctes in lectulo quæritur: quia intra secreta cordis cubilia in tribulatione spiritus desideratur. Quem tamen quærens sponsa non inuenit : quia electa quæque anima iam quidem amoris eius facibus fragrat, sed adhuc quæsiti negatur species, vt amantis desiderium crescat, et quali in fiti aqua subtrahitur, vt eiusdem sitis æstus augeatur : et quo hane diutius sitiens defiderat, eo quandoque cum inuenerit, auidius fumat. Sed hanc quærentem vigiles inueniunt, earng. vulnerant, et eius pallium tollunt : quia vnamquamque animam redemptoris sui iam speciem requirentem, cum soliciti doctores inueniunt, hanc per prædicationis verbum cælestis amoris spiculis vulnerant, et si quod ei adhuc de verusta conuerfatione regmen inest, subtrahunt, vt quo exuta ab huius mundi onere redditur, eo is qui B quaritur, ab illa citius inueniatur. Bene autem subditur. : Paululum cum pertransissem

cos, inueni quem diligit anima mea : quia visionis eius mens auida, nisi prophetarum. æstimationem, nisi patriarcharum celsitudinem, nisi cunctorum hominum mensuram transcenderet, eum, qui est super homines, non inueniret. Transire er go est vigiles, etiam eos quos miratur, in cius comparatione postponere. Et tune is qui quærebatur, cernitur, si homo quidem, sed tamen extra mensuras hominum credatur. Vnde bene nunc dicitur [ Nullus ei fimilis in legislatoribus. ] Sed is videlicet per infirmitatem carnis, nostris obtutibus apparens, dum alios reprobat, alios vocat, mira iudicia exhibuit : quæ a nobis et cogitari possint, et comprehendi non possint. Ait namque: In judicium ego in lasa, e hunc mundum veni, vt qui non vident, videant: et qui vident, caci fiant. Et rurium ; Confiteor tibi Domine pater cali et terra: quia abscondisti hac a sapientibus et pruden- Mat. 11. d

C tibus, et reuelasti ea paruulis. In quibus nimirum iudicijs Iudæa repellitur, Gentilitas agregatur. Quod videlicet factum mirari possumus, sed perscrutari nullatenus valemus. Vnde et bene nunc ab Heliu subditur : [ Quis poterit scrutari vias cius, aut quis audet ei dicere, operatus es iniquitatem. ? ] Ac si dicat : Cuius perscrutari actio non potest, quo pacto reprehendi potett? Nemo enim bene judicat quod ignorat. Tanto ergo debemus fub eius iudicijs filendo quiescere, quanto et rationem iudiciorum illius nos cernimus non videre. Vnde et bene subditur :

> Quod noftra fcientia menfuram Christi opera excedant. Caput I I.

M Emento quò di gnoras opus eius, de quo cecinerunt viri. ] In scriptura sacra ali-quando viri angeli, aliquando autem perfestæ vitæ homines memorantur. Nam quia aliquando vir angelus dicitur , Daniel propheta testatur , dicens : Ecce vir Gabriel . Dan. 9. f Rurfum quia virorum nomine perfectæ viræ homines exprimuntur in Prouerbijs fapientia loquitur, dicens: O viri, ad vos clamito. De Domino igitur viri canunt, cum eius no- Prou.8,4 bis potentiam, vel superni spiritus, vel perfecti quique doctores innotescunt. Sed tamen. surra lit. 11. opus eius ignoratur : quia nimirum iudicia illius ipfi etiam, qui hunc prædicant, impe- 447.44. netrata venerantur. Et seiunt ergo quem prædicant, et tamen eius opera ignorant : quia cognoscunt per gratiam cum,a quo facti sunt, sed eius iudicia comprehendere nequeunt, quæ ab illo etiam super ipsos fiunt. Quod enim omnipotens Deus perspicue in sua actione non cernitur, Pfalmifta testatur, dicens: Qui posuit tenebras latibulum suum. Et rur- Pfal. 17. fum : Iudicia tua abyffus multa . Atque iterum .: Abyffus ficut pallium amictus cius. Vn- Pfal. 35.

de bene etiam per Salomonem dicitur : Sicut ignoras quæ fit via spiritus, et qua ratione Pfal. 103. compingantur offa in ventre prægnantis, fic nescis opera Dei, qui fabricator est om- Eccl. 11. b nium. Vt enim vnum e multis loquar, duo ad hanc lucem paruuli veniunt, fed vni dasur ve ad redemptionem per baptifina redeat, alter ante fubtrahitur, qu'am hunc regenerans vnda perfundat. Et tæpe fidelium filius fine fide rapitur, fæpe infidelium concello fidei facramento renouatur. Sed fortaffe aliquis dicat, quod hunc Deus acturu praue etiam post baptisma nouerat, et ideirco eum ad baptismatis gratiam non perducat. Quod si ita est, peccara quorundam proculdubio printiquam fint perpetrata, puniuntur. Et quis ista recte sentiens dixetit : quia omnipotens Deus qui alios a perpetratis facinoribus libétat, hæc in alijs etiam non perpetrata condemnat. ? Occulta itaque funt eius iudicia ! et quanta obscuritate nequeunt conspici, tanta debent humilitate venerari. Dicat ergo: [Memento quòdignotas opus eius, de quo cecinerunt viri.] ac si aperte diceret : De

# S. Gregorij Expof. Moralis lib. XXVII.

quo fortes quique locuti funt, eius opera tuz mentis oculis absconduntur: quia mensu- A ram tuz notitiz coipfo quo humanitate circumfcriberis, transcunt . Sequitur:

Qued Deum quidem effe scimus, qued mains eft & & eins indicia ignoramus, qued minns ell . Capat III.

Mnes homines vident eum, et vnusquisque intuetur procul. ] Omnis homo coipso quo rationalis est conditus, debet ex ratione colligere eum, qui se condidit, Deum esse. Quem nimirum iam videre, est dominationem illius ratiocinando conspicere. Cum vero dictum fit: Omnes homines vident eum, recte fubiungitur: Vnusquisque intuctur procul. Procul quippe eum intueri, est non iam illum per speciem cemere, sed adhuc ex fola operum fuorum admiratione penfare. Procul illum hic etiam electi confpiciunt: B quia necdum claritatem illius per acumen intima visionis apprehendunt. Cui etsi iam per amorem iuxta funt, adhuc tamen ab illo terrenæ inhabitationis pondere disiunguntur: et quamuis et bene viuendo inhæreant, a contemplationis eius specie longe seesse fuspirant . Quem nimirum reprobi etiam cum ad iudicium venientem viderint, procul intuentur : quia non eum in diuinitatis forma, fed in fola qua et comprehendi potuit humanitate confpiciunt : quia videlicet eorum oculos reducta tunc ad memoriam fua male gesta reuerberant, et dum eius humanitatem vident, cuius diuinitatis claritatem non vident, miro modo abeius visione quem conspiciunt, longe fiunt. Sed cum dicitur: Memento quod ignores opus eius, ac deinde fubiungitur: Omnes homines vident eum. quem sicut diximus, videre, est transcendentem omnia eius essentiam ex ratione colligere , valde mirandum est quòd et ipsum cernimus, et eius opus ignoramus . Dubij quip- C pe de eius essentia non sumus, et tamen in eius iudicijs incerti remanemus. Patet nobis quod summum est: absconditur, quod minimum. Minus quippe sunt eius opera quam iple, et agentem cernimus, sed in actione caligamus: quia videlicet cur quid fiat incertum est, ied quis sit, qui hæc incerta faciat, incertum non est. Dicat ergo: Memento quod ignores opus eius, de quo cecinerunt viri, omnes homines vident eum: vnusquisque intuetur procul : quia eum, cuius iudicia minime comprehendimus, esse per rationem videmus : quem tanto adhuc procul cernimus, quanto ab eius fortitudine nubilo infirmitatis nostræ separamur. Sequitur:

Quòd infirmum Christi secundum carnem fortius est hominibus : nec in hac humana natura ali quis ei , vel in patribns , vel prophetis posit aquari . Caput 111.1.

E Cce Deus magnus vincens scientiam nostram.] Superius dixerat: Ecce Deus excel-fus, nunc iterum dicit: Ecce Deus magnus: Quid est quod de Deo loquens, ecce dicit et ecce repetit, nifi quod ecce dicimus de ea re, quam in præfenti monstramus? et quia Deus voique przsensest, cum de illo ecce dicitur : etiam non videntibus adesse memoratur. Bene autem eum vincere scientiam nostram narrat, quem videri ab omnibus dixerat: quia et sic ex ratione conspicitur, vt magnitudo tamen illius nulla nostri sensus fubrilitate penetretur. Quidquid namque de claritate eius magnitudinis fcimus, infra ipfum est: et tanto abejus scientia longe repellimur, quanto eius potentiam nos comprehendisse suspicamur. Nam quamuis in altum mens nostra rapiatur, eius tamen magnitudinis immenfitate transcenditur. Cuius tunc aliquid quafi ex parte cognoscimus, quando eum nos digne cognoscere non posse sentimus. Sequitur: Numerus annorum eius inzstimabilis. Dicere vtcumque aternitatem voluit, et ipsam aternitatis longitudinem annos vocauit. Cum enim breuitatem temporis dilatare volumus, momenta per horas, horas per dies, dies per menses, menses autem per annos extendimus. Quia ergo peramplum quidda dicere voluit, sed quid diceret, latius non invenit: ideo annos sine astumatione numeri multiplicauit, dicens: [Numerus annorum eius inæstimabilis:]ve dum ca, quæ apud se sunt prolixa multiplicat, aternitatis longitudinem se metiri non posse infirmitas humana cognoscat. Tende itaque oculum in aternitatem, ve videas Deum, vel quando esta principio, vel quousque: et nusquam finis superior, quia esse non incipit: nusquam sapra lik 16. finis inferior, quia effe non definit. Intra ipfum omnia coanguffantur, ipfe vero circa. omnia fine spatio extenditur, fine loco dilatatur. Ecce cuncta qua facta funt, ea ipsa circumfcri-

gurgitibus

A cumicipione qua creata funt, superiori et inferiori fine cinguntur. Lege enin sia, squa ante elli cinipum, restinant non cell. Sed quadam mitabilitera eccepturat, y quamita ea sinsi superiori inchast, sinis tamen inferior non constituinga, et licet elli cinipum; elli in perpetua inon delistant. Florut voro attenitas sidorico simume, eliteraritati diffinitis, qui attenta elle ceperunt. Cum ad extrema prossiconi mume interiori atti diffinitis, qui attenta elle ceperunt. Cum ad extrema prossiconi mume interiori entre retro recesamis, et dum in esi infra sipraqa, antinum dictinus, non capitum somanto quovique sim, sed videmase quo. Deus aumen quia quasi quidam in no per attentinento lingume disperimenta elle interiori propriata della considerata della considera della considerata della considerata della considerata della considerat

Quèd ablasis prophetis. & veteris testamenti autoribus ecclestassica dottrina multipliciter expanens , quod illi sub breuitase locuti sunt , quasi ex guitis gurgites secit . Caput V .

Viaufert stellas pluuiz et effundit imbres ad instar gurgitum. ] Duo in hac vita funt genera inftorum. Vnum videlicet bene vinentium, fed nulla docentium: aliud C vero recte viuentium, et eadem recta docentium: ficut et in celi facie alie ftelle prodeunt, quas nullæ pluniæ fubsequentur, aliæ prodeunt, quæ arentem terram magnis imbribus infundunt. I gitur quoties in fancta Ecclefia recte quidam viuunt, fed tamen predicare eandem rectitudinem nesciunt, stellæ quidem sunt, sed in siccitate aeris natæ, quia per exemplum bene viuendi lucere coreris possunt, sed per predicationis verbum pluere nequeunt. Cum vero in ea quidam et reche vigunt, et alijs eandem rechtudinem verbis prædicationis influent, quali ad proferendas plumas in cælum ftellæ producuntur, quæ fic vite fue meritis luceant, vt etiam fermone predicationis pluant. An non in hocce lo aftrum pluuiæ Moyfes extitit, qui cum de supernis emicuit, corda peccantium quasi arentem inferius terram fanctæ exhortationis pluuia ad vberratem germinis infudit? An nou Ifaias aftrum pluuix oftenfus eft, qui in eo quod lucem veritatis prauidens tenuit, ficci-D tatem infidelium prophetando annuncians rigauit? An non Hieremias et propheta ceteri velut in calo politi aftra pluuia fuerunt, qui in pradicationis culmine erecti, dum prauitatem peccantium libere increpare ausi sunt, quasi verborum gurtis obcacationis humanæ puluerem rigando presserunt? Quorum videlicet animas ab hac corruptibili carne fusceptas, quia ex præfenti vita superna iudicia auferunt, quasi a cæli facie stellæ pluuiæ fubtrahuntur, et ad occulrum aftra redeunt, dum peractisfuis curfibus fanctorum. animæ in thefauris dispositionis intimæ reconduntur. Sed quia terra aresceret, si subdu-Ais stellis pluniæ superna funditus fluenta cessarent, recte dicitur: [ Qui aufert stellas pluuiæ, et effundit imbres ad instar gurgirum. ] Nam cum prophetas abstulit, eorum vice Dominus Apostolos milit, qui in similitudinem gurgitum pluerent, post quam subductis antiquis patribus exteriora legis pradicamenta tacuiffent. Stellas ergo plunia abscondit, E et ad inflar gurgitum imbres fudir: quia dum prædicatores legis ad fecreta et intima retulit, per dicta sequentium vberior vis prædicationis emanauit. Possunt quoque per stellas pluniz, fancti Apostoli designari, de quibus Iudzz reprobatz per Hieremiam dicitur : Prohibira funt ftella pluniarum, et serotinus imber non fuit. Stellas ergo plunia Dominus abstraxit, arque ad instar gurgirum imbres fudit:quia cum de Iudza prædicantes A postolos abstulit, doctrina noue gratie mundum rigauit. Quod vtrumque factum in Ecclefia potest non inconvenienter intelligi: quia cum solutis corporibus ad secretos supernorum sinus Apostolorum animas retulit, quasi a cæli facie stellas pluniæ abcondit. Sed ablatis stellis pluuia, in amorem gurgitum imbres dedit: quia etiam reductis ad superna A postolis, per expositorum sequentium linguas, diuina fluenta scientia diu ab-(condita largiori effusione patefecit. Nam quod illi sub breuitate locuti sunt, hoc expo-

nendo ifti multiplicitet auxerunt. Vnde et non immerito ipia expositorum prædicatio

#### S. Gregorij Expos. Moralis lib. XXVII.

gurgitibus comparatur : quia du multorum præcedentium dicta colligunt.ipfi in co quod A astruunt, profundius dilatantur. Nam dum testimonia testimonije iungunt, quali ex guttie gurgites faciunt. Quorum verbis dum quotidie gentilitas docetur, quia peccatorum mens cælestem scientiam accipit, quasi stans in terra aqua gurgites oftendit. Sed nequaquam fe eisdem Apostolis expositores in scientia præferant, cum exponendo latius loquuntur. Meminisse quippe Incessanter debent, per quos eiusdem scientia inventiones acceperunt. Vnde et apre subiungitur : [Qui de nubibus fluunt.] HI quippe de nubibus gurgites fluut: quia fi ex fanctis Apostolis vis intelligentia non inciperet, nequaquam per doctorum ora fargior manarer. In scriptura enim sacra aliquando per nubes mobiles quique homines, aliquando prophera, aliquando autem Apottoli designantur. Per nubes quippe mobili-Eccls . 11. a tas humanæ mentis exprimitur, ficut Salomon air : Qui ventum observat, non seminat: et oui considerat nubes ; numquam metit. Ventum proculdubio immundum spiritum. nubes vero subjectos ei homines appellar, quos toties fiuc illuce, impellit et reuocat, quoties tentationes eius in corum cordibus fuggestionum flaribus alternat. Qui igitur ventum observat, non seminat: quia qui tentationes venturas metuit, cor ad bona opera nonproponit. Et qui considerat nubes, non metit : quia is, qui ante humanæ mutabilitatis terrorem trepidat, mercedis aterna retributione fe privat. Per nubes propheta figurantur, ficur per Pfalmistam dicitur: Tenebrosa aqua in nubibus aeris, id est, occulta scientia in prophetis. Per nubes quoque Apostoli designantur sieut per Ifaiam dicitur : Mandabo nubibus, ne pluant super eam imbrem . Ipsi igitur stella, quia vita meritis lucent: ipli nubes, quia arentem noltri pectoris terram caleftis intelligentia fluentis rigant. Si enim nubes non effent, nequaquam cos intuens Propheta dixiffet : Qui funt itti, qui ve nubes volant. Imbrium iraque gurgites de nubibus fluunt: quia profundæ prædicatio- Q nes sequentium, intelligentia originem a sanctis Apostolis acceperunt. De quibus adhuc nubibus apte subiungitur.: [ Quæ prætexunt cuneta desuper. ] Nubes cum desuper aerem prætexunt, fi in cælum oculos actollimus, non cælum, fed ipías intuemur, nec visus noster athereas plagas penetrat : quia ei illas ipsa sua infirmitas occultat, et cum de calo fol rutilat, prius interfuso aere pascitur, vi post in calo solis radios contempletur. Quia ergo carnales bomines fumus, cum fuperna appetere nitimur, quafi in cælum oculos leuamus, et velur in cælum aciem intendimus: quia pressi viu rerum corporalium, docere spiritalia conamur. Sed quia transire intellectus noster ad diuina non finitur, nifi prius per fanctorum præcedentium exempla formetur, quafi iam cælum noster oculus suspicit , sed nubes videt : quia comprehendere ea , que Dei funt , appetit , fed vix mirari ca que hominibus collata finit , poteft . Vnde et alias di- D citue : Illuminans tu mirabiliter a montibus aternis. Qui enim orientem folem contemplari non valet, irradiatos montes aspicit: et quia sol ortus sit, deprehendit. Ex æternis ergo montibus nos Deus illuminat: quia per admiratam vitam patrum præcedentium, radio nos fuz claritatis illustrat. Ecce in studio deuotionis dominica et charitatis accendimur, fed in hac deuotione atque charitate melius harum nubium. contemplatione formamur. Quid enim denotius Petro ? quid charius loanne ? Ille per deuotionem fluida maris dorfa calcare non timuit, ifte per amorem in ipfo auctoris nostri pettore requieuit, et qui ad corporalis cenæ refectionem venerat, spiritale pabulum de sinu redemptoris sumpsit. Sed quia signari per nubes etiam prophetas diximus, necesseeft, vt adhuc ad medium superiorum patrum exempla deducamus. Ecce cum praceptis caleftibus fubdi per obedientiam cupimus, confideratis antiquorum patrum vestigijs inuamur. Quid enim Abraam obedientius, qui ad vnam vocem Gen. 12.4 dominicam cognatos ac patriam deferit: et pro adipifcenda æterna hereditate infumferire non trepidat, quem senex iam et pene moriturus acceperat heredem. ? Cum patientiæ virrutem apprehendere conamur, præcedentium exempla conspicimus. Quid enim Isaac patientius, qui ligna portat, de holocausto interrogat, arque post paululum ligatur, et non loquitur, ara superponitur, et non reluctatur? Quid ergo isto vito dici patientius potest? qui quasi ad solatium ducitur, et requirit, ad feriendum ligatur et conticescit, et oblaturus holocaustum interrogat, offerendus in holocaustum tacet. Cum accingi ad laborum tolerantiam nitimur, exemplis præcedentium informamur. Quid enim lacob laboriofius; qui apud Laban tam longo tempore propinquus iure cognatio-

nis , opera exercuit feruitutis , et vice obsecurus est famuli , ve perfrueretur pramiis

Pfal. 37.

Mat. 14 d

Ioan. 13. c

Gen. 22.b

#### In trigefimumfextum caput B. Iob.

A heredis? Cum arcem continentia et castitatis ascendere nitimur, exemplis pracedentium subleuamur. Quid enim Ioseph castius, qui ad desiderium petulantis dominæ Cen.39.b.s iugo luxuriæ premi non potuit etiam captiuus? Et quidem hominibus extitit feruus; fed contra dominantem nequitiam, et in feruitio liber fuit. Cum mansuetudine repleri concupifeimus, przecdentium exemplis adiuuamur. Quidenim Moyfe manfue- Exed, 32.8. tius, qui commissi sibi populi seditionem tolerat, et tamen iraseentem Dominum pro eildem suis persecutoribus rogat, seq. pro illis diuino furori obijeit: quia in sancto eius pectore etiam ex persecutione charitas igneseit? Cum contra aduersa mundi

firmare mentem per constantiam nitimur, præcedentium consideratione fulcimur. Quid enim Iofue conftantius, qui ad explorandam gentium qualitatem miffus, nec Jofue. 10, per proceritatis magnitudinem, nec numerofitatis multitudinem expanit ? Vnde et cafde toum gentes, quas explorando non timuit, etiam præliando proftrauit. Cum benignitatis culmen apprehendere conamur, præcedentium exemplis instruimur. Quid enim Sa- 1.Reg. 10,4 muele benig nius, qui de principatu regendi populi deiectus, fuccessorem sibi humilis et 12. ter requirit, inuentumq. vngir in regem, vnetum mox tolerat perfecutorem? A quo ne moriatur, trepidat: et tamen ne ei Dominus iraseatur rogat. Ipse quippe cum mit teretur,ait : Audier Saul, et interficiet me . Et ei per semetiplam veritas dicit : Quouf- Cap. 16.6 que tu luges Saulem, cum ego abiecerim eum? Quid ergo ifto viro benignius dici po-

teff qui et hune non vult divinitus pereuti, a quo formidat occidi? Cum ad pietatis atque humilitatis cellitudinem tendimus, pracedentium exemplis leuamur. Quid enim Dauid mifericordius, quid humilius dici poteft, qui a rege reprobo pro victo- 1. Reg. 17. f rijs contumelias recipit, qui de manu hostili Israeliticam gentem fortis eripuit : et 18.et 19. C tamen ipse ne moriarur, quasi debilis fugit? Qui et se electum diuino iudicio, et per-

secutorem suum reprobum agnoscit, et tamen eidem persecutori suo crebræ satisfactionis humilitate se subijcit, qui persecutoris lanceam tollit, oram chlamydis detruncat, atque ad cacumen montis protinus properat, et vno codemq, tempore quia occidendi potestatem habuerit, oftentat, et ne occidatur, rogat. Quia ergo in cunetis, que spiritaliter appetimus, exemplis præcedentibus informamur, bene de his nubibus dicitur: [ Quæ prætexunt cuncta defuper. ] More enim nubium extensa super. nos patrum vita tegimur, vt ad fructum fecundi germinis infundamur. Et quali intuentes calum prius nubes aspicimus : quia ante bonorum facta admirado cernimus, et post illa, qua sunt calestia, experiendo penetramus. Sed quia nequaquam harum. nubium , id eft , antiquorum patrum vita nobis virtusq. patesecret , nisi cam nubes D aliz,id eft, fancti Apostoli lumine suz prædicationis aperirent, ad has nubes, quæ

prædicando mundum eircumeunt, fermo tedeat, et quid pet illas Dominus in mundo egerit, oftendat. Sequitur:

Quod diffusis per orbem pradicatoribus, mansio praparata est Deo in credentium cordibus , et clarescentibus miraculis, vique ad terminos mundi nomen Christi

CI voluit extendere nubes quasi tentorium suum, et fulgurare lumine suo desuper, Cardines quoque maris operiet. ] Extendit nubes Dominus, dum ministris suis E viam prædicationis aperiens, cos in mundi latitudinem circumquaque diffundit. Bene autem dictum est : [ Quasi tentorium suum . ] Tentorium quippe in itinere poni folet. Et eum predicatores sancti in mundo mittuntur, iter Deo faciunt. Vnde seriptum est? Eece mitto angelum meum ante faciem tuam, qui præparabit viam tuam Mala 3.4 ante te . Et vnde rurfum per Pfalmiftam dicitur : Iter facite ei , qui afcendit fuper oc- Pfal.67. cafum . Et rurfum : Deus cum egredereris coram populo tuo , dum transgredieris per 1bidem. desertum, terra mota est. Deus enim, qui per semetipsum non localiter voicumque est, per prædicatores suos in mundi partes localiter ambulat . Vnde etiam per Propheta dicitur: Et inambulabo in cis. Iter quippe per eos agit, dum humanis cordibus coru se eloquio infundit. Atque in hoc itinere tentoria Dei sunt hac eadem corda sanctornm, quibus quasi in via quiescendo tegitur, dum per hæc ad mentes hominum veniens, agit quæ disposuit, et non videtur. Hinc est quod simul omnis synagoga tentorium vocatur, cum cessasse a prædicatione sacerdotes Dominus per Hieremiam queritur, dicens: Non eft qui extendat yltra tentorium meum, et erigat pelles meas. Hinc Hier, 10.4 S.Greg. Tom. 2. rurfum

S. Gregorij Expof. Moralis lib. XXVII.

Thren. 1. b rurfum de exterminatione eius dicitur: Dissipauit quasi hortum tentorium suum, de: A molitus est tabernaculum suum. Quia enim in vnius populi cultu tunc Dominus inter homines latuit, eundem sibi populum tentorium vocauit. Vnde et recte nunc nubesistæeius tentorium dicuntur: quia ad nos Deus per gratiam veniens,intra prædicatorum fuorum mentes operitur. An Paulus eius tentorium non erat, cum ab Hieru

falem per circuitum víque ad Illyricum ad corda mortalium veniens, in cius mente Dominus quiescebat? Nubes quippe erat hominibus, tentorium Deo : quia quem præ dicando infundebat audientibus, hunc inuisibiliter in mente retinebat. Idem rursus A80.28.E dum catenis vinctus Romam peteret Paulus occupaturus mundum, latens in eius pe-Aore quafi sub tentorio ibat Deus: quia et occultus videri non poterat, et per verba

prædicationis proditus, iter inchoaræ gratiæ fine ceffatione peragebat. Nubes eius Moyfes extitit, cum priusquam plebi Israeliticæducatum præberet, quadraginta an- B Exod.3.4 nis in deserto permanens, et sublimia appetens, a conuersatione populi segregatus vixit . Sed tentorium Dei factus eft, cum ad reuocandum populum in Aegyptum miffus ibat, portans inuifibilem in corde veritatem, cum omnipotens Deus, qui parescebat in operc, latebat in corde. Et vbique præsens omnia continens, iter in suo famulo in Aegy Exod.15.b ptum veniens faciebat. Vnde scriptum est : Iuit Deus in Aegyptum, vt redimeret sibi

populum. Ecce ire dicitur per cuius incircumscriptam præsentiam cuncta continentur : quia is, qui voique ex maiestate est, quasi in via gressus ponit ex prædicatione Sed eisdem fanctis prædicatoribus nequaquam ad persuadedum verba sufficiunt, niss etiam verbis miracula addantur . Vnde cum dictum fit: Si volucrit extendere nubes quasi rentorium suum, recte subiungitur: [ Et fulgurare lumine suo desuper.] Quid Pfal.143. enim fentire fulgura nisi miracula debemus? de quibus per Psalmistam dicitur: Ful- C gura multiplicabis, et conturbabis cos. Per has ergo nubes lumine fuo defuper fulgu rat : quia per prædicatores fanctos infensibilitatis nostræ tenebras etiam miraculis il-

luftrat. Cumq. nubes ifte verbis pluunt, cumq. miraculis vim corufce lucis aperiunt, extremos etiam mundi terminos in diuino amore convertunt. Vnde recte subdirur: [ Cardines quoque maris operiet. ] Quod faciendum quidem Heliu vocibus audiuimus, fed auctore Deo iam factum cernimus. Omnipotens enim Dominus cornscantibus nubibus cardines maris operuit : quia emicantibus prædicatorum miraculis ad fidem etiam terminos mundi perduxit. Ecce enim pene cunctarum iam gentium corda penetrauit : ecce in vna fide Orientis limitem Occidentifq. coniunzit:ecce lingua Britannia, qua nil aliud nouerat quam barbarum frendere, iam dudum in ditrinis laudibus Hebræum cœpit halleluia resonare. Ecce quondam tumidus iam sub- D stratus sanctorum pedibus seruit Oceanus, eiusq. barbaros motus, quos terreni principes edomare ferro nequiuerant, hos pro diuina formidine facerdorum ora simplicibus verbis ligant : et qui cateruas pugnantium infidelis nequaquam metuerat , iam nunc fidelis humilium linguas timet. Quia enim perceptis calestibus verbis, clarescentibus quoque miraculis, virtus ei diuinæ cognitionis infunditur, eiu sdem diuinitatis terrore refrenatur, ve praua ageremetuat, ac totis desiderijs ad aternitatis gratiam peruenire concupifcat. Vnde hic quoque connenienter adjungitur : [Per hæc enim judicat populos, et datescas multis mortalibus. ] Per hæc nimirum verba prædicatorum, id est, guttas nubium, per hæc fulgura miraculorum Deus populos iudicar: quia coru corda territa ad poenitentiam vocat. Nam dum superna audiunt, dum mira opera attendunt, mox ad corda sua redeunt, et se de anteactis prauitatibus affligentes, æter- E na tormenta pertimescunt. Sed per easdem nubes, per quas terror infligitur, etia esca affligerc, ve etiam afflictas nouerint confolationis eloquio nutrire:quatenus et peccates de aternis supplicijs terreant, et poenitentes de superni regni gaudijs pascant. Vnde

datur: quia magna prædicatorum dispensatio est, ve sic sciant superbientium mentes bene ipse dispensationis ordo seruatus est, ve ordinate Heliu diceret quod per has nubes prius iudicat populos, et postmodum escas præbet : quia nimirum omnipotens Deus per prædicatores suos prius nos de praua actione corripiens concutit, et postmodum per ipem confolans nutrit. Si enim diuina dispensatio per has nubes judicium modo non ageret, nequaquam eisdem nubibus dixisset : Accipite Spiritum sanctum, quorum remiseritis peccara, remittuntur eis, et quorum retinueritis,retenta sunt. Et

zursum, si per cas iciuna nostra corda non pasceret, nequaquam de esuriétibus populis discipulis discipulis Dominus dicerer: Date illis vos manducare. Quod sic tunc corum manibus Mat.14 b factum credimus, ve hoc eorum verbis quotidie fieri fine cessatione videamus. Quid enim agit Pettus, cum per epiftolas loquitur, nifi vt verbi pabulo corda noftra male ieiuna fatientur ? Quid Paulus, quid Ioannes per epistolas loquentes operantur, nife vt mentes nostra calestia alimenta percipiant, et inedia sua fastidium quo moriebatur, vincant? Dicarur ergo: Si voluerit extendere nubes quasi tentorium suum,et fulgurare lumine suo desuper, cardines quoque maris operier. Per hæc enim iudicar po-pulos, et dat escas multis mortalibus. ] Ac si aperte dicerer: Si fanctos suos in ministerio prædicationis extendit, eorumq. verba miraculis adiuuat, totius mundi limites ad fidem vocat, per quæ et prius superbientes iudicat, et post per verbum consolationis nutriens in spe humiles roborat. Sed cum escas dare mortalibus dicetet, notandum quòd non air omnibus, sed multis: quia videlicet scriptum est: Non omnium est sides, 2-Thef. 3.4 Et quibusdam dicitur : Propterea vos non auditis: quia ex Deo non estis. Et rursum. Joen. 8. f Nemo potest venire ad me, nisi pater qui mist me, traxerit eum. Et rursum: Nouit Do 10an. 6. e minus qui funt eius . Vnde in ipfa quoque fancta Ecclesia plurimi fidem tenent, et vita 2. Tim. 3. 6 fidei non tenent: humilitatis dominica facramenta percipiunt, sed humiliari dominica imitatione contemnunt : blanda diuini eloquij prædicamenta communicant, sed apud se immanes in tumore perseuerant. Vnde hic quoque postquam per cardines

Quod superbis cognitio denegatur veritatis : es quid fit quod filif Ruben , et Gad , es dimidia tribus Manaffe vlera tordanem ad alenda pecora campeferia concupifcant , et in . terra promisionis hereditatem non velint , cum tamen ante fratres ad bellum armati pracedant. Caput VII.

maris aggregatæ Ecclesiæ latitudo signata est, apre subiungitur:

I Mmanibus abscondit lucem. ] Immanes quippe sunt, qui se elatis cogitationibus extollunt. Quos contra per Isaiam dicitur: Væ qui sapientes estis in oculis vestris, 1/2-5-e et coram vobilmetiplis prudentes . Quos contra etiam Paulus ait: Nolite prudentes Rom. 12.6 effe apud volmetiplos. Sed his immanibus lux abscondirar: quia nimirum superbientibus veritatis cognitio denegatur. Vnde per semetipsam veritas dicit: Confiteor ti- Luc. 10.d bi pater Domine cali et terra : quia abscondisti hac a sapientibus et prudentibus, et a Ma.11.4. reuelasti ea paruulis. Sapientes et prodentes videlicet superbientes vocans. Qui enim non subiunxit : Reuelasti ea stultis, sed parunlis, tumorem se damnasse innotuit, non D acumen. Vnde et alias dicitur : Custodiens paruulos Dominus. Atque vt oftendatur Tfal. 114. hæc cadem paruiras quid vocatur, adiungitur: Humiliatus sum, er liberauit mes. Ibid. Quia ergo funt multi in Ecclesia, qui paruuli esse despiciunt, etiam in humilitatis loco immanes apud se esse minime desistant. Hos plerumque videas honoribus extolli,

voluptatibns perfrui, rerum multiplicitate dilatari. Hi fæpe nil præcipue nifi præesse ceter is appetunt, a multis timeri gratulantur : recte vinere negligunt, et recta vita famam habere concupifcunt: adulationes quarunt, fauoribus intumefcunt. Et quia in rebus fibi copiose præsentibus prompti sunt, ventura gaudia non requiruntos Cumq. eos multiplex actio occupar, etiam a semetipsis alienos demonstrati. Ertamen si qua fidei tentatio exurgat : quia in ea saltem specietenus continentur , hanc verbis , hanc laboribus defendunt , et patriam cælestem vindicant, nec tamen. E amant. Quos bene apud Moyfen filij Ruben, et Gad, et dimidia tribus Manaffe exprimunt, qui multa pecora et iumenta possidentes, dum extra Iordanem eau, quæ viderant, campeftria concupiscunt, in repromissionis terra hereditatem ha-

bere nolucrunt, dicentes : Terra, quam percuffit Dominus in confpectu filiorum. Num. 22.4 Ifrael, regio vberrima est ad pastum animalium : et nos serui tui habemus iumenta plurima, precamurq. si inuenimus gratiam coram te, vt des nobis famulis tuis cam in possessionem , nec facias nos transire Iordanem. Qui igituriumenta plurima possident, lordanem transire refugiunt: quia quos multa mundi implicamenta occupant, habitationem cæleftis patriæ non requirunt. Sed ipfa eos quam specietenus tenent, fides increpat: ne otij delectatione torpefcant, atque exemplo fuo alios a laboris tolerantia, et studio longanimitatis frangant. Vnde eis per Moysen diciture Nunquid frattes vestri ibum ad pugnam, et vos hic sedebitis. ? Cur subuertitis men: fiid. ! S.Greg. Tom. 2. Hhhh 2

tes filiorum Ifrael? Sed quia erubefcunt non defendere quod confitentur, pro eadem A fide, quam professi sunt, ad certamen properant, camq, non sibi, sed proximis vindicant. Vnde et ad Moyfen dicunt : Caulas ouium fabricabimus, et stabula iumentorum, paruulifq. nostris vrbes munitas: nos autem ipfi armati et accincti pergemus ad prælium ante filios Ifrael. Qui mox fortes pro alijs veniunt, et repromissionis rerram ab hostibus liberant, et relinquunt : atque ad pascenda atmenta extra lordanem redeunt. Multi quippe quamuis fideles curis præsentibus occupati, quasi armenta extra lordanem pascunt: quia contra fidem baptismatis tota mente omniq. desiderio rebus perituris inseruiunt. Qui tamen, vt diximus, cum fidei tentatio oritur, defensionum armis accinguntur. Hostes sidei superando trucidant, et hæreditatem terræ repromissionis, id eff., fructum fidei non amant : fice, pro illo pugnant , vt tamen fua pignora extra illam deponant. Quia enim paruulos foris habent, affectum in eius ha- B bitatione non habent. Vnde ad campestria redeunt: quia ab altis cacuminibus montium quasi a spe calestium dilabuntur, ve extra repromissionis terram bruta animalia nutriant: quia ad pascendos varijs desiderijs irrationabiles animi motus elaboranta: quia zterna lucis quanta fit claritas nesciunt, qui transitorijs occupationibus obcacantur, et dum de terrenis rebus superbiunt, cælestis sibi luminis aditum clandunt. Vnde recte nunc dicitur: [ Immanibus abscondir lucem. ] Sed tamen aliquando hos immanes superna gratia respicit, atque ipsis rerum abundantinm occupationibus affligit, corumq. prosperitatibus aduersas quidem sed vtiles tribulationes interserit, vt contriftati ad cor redeant, atque in perituris rebus, quam inaniter occupentur, agnoscant. Vnde hie quoque postquam subtracta lux dicitur, apre subiungitur : [ Et præcipitei, ve rurfus adueniat : ] quia veritatis lumen quod elatis occupatifq. mentibus C absconditur, afflictis humiliatisq. reuclatur. Lux quippe aduenit, cum afflicta mens ipsas,quas de perituris rebustribulationum tenebras tolerat, agnoscit: quia nisi aliquid ex lumine interno perciperet, nec hoc ipfum quia lumen perdiderat, viderets.

MA.10#

Quod intelligi specialiter etiam de ludzis poteft, qui ideireo redemptori nostro in carne venienti contradicere ausi sunt : quia apud semetipsos immanes extiterunt. Sed his immanibus lux absconsa est: quia superbi lumen veritatis dum persequuntur, amiserunt. Sed quia in fine mundi ad fidem recipiendi sunt, recte subiungitur ; [ Et præcipit ei, vt rurfus adueniat. ] Vnde etiam per Ifaiam dicitur.: Si fuerit numerus filiorum Ifrael quasi arena maris, reliquiz saluz fient. Tunc quippe ad eos lux reuertitur, cum ipfiad confitendam redemptoris nostri potentiam reuertuntur . Si autem in manibus nequaquam per datiuum cafum vnum nomen, fed duas partes orationis D accipimus, potest intelligi, quia in manibus lux absconditur, cum apud rectum iudice iniqui quique in suis operibus cacantur. - Cui tamen pracipitur ve rursus adueniat: quia dum peccatores se suis viribus saluari non posse cognouerint, gratia lumen accipiunt, et protectionis intimæ radijs illustrantur, vt maiore ardore postmodum cæleftem patriam diligant, quam prius in terrena delectatione flagrabant . Sed hæc cum de cælesti patria loquimur, cui inesse mira claritate prædita angelorum agmina audimus : cui rerum omnium conditor præfidet , quam visione sua reficiens replet:cui vera hereditas lux est, et defectus eiusdem luminis nullus est: ad nosmetipsos mentem reducimus, et quod terrena gestemus membra cogitamus, pensamus quod nati in tenebris, atque a radijs intima lucis alieni, tanto nequius viximus, quanto rebus corporalibus dediti, a spiritualibus longius degebamus. Qua consideratione permotum E cor ac male fibi conscium trepidat, er tantæ illius quam audit patriæ ciuem se fieri posse desperat. Vnde hic quoque apre subiungitur, quo mens pauida ad fiduciamo reducatur. Nam de hac luce mox subditur:

Qued omnipotens Deus patriam caleftem poffesionem nostram fecit,et nos amicos , et coberedes Christi constituit.

Nnunciat deca amico suo, quòd possessio eius su, er ad ea possit a scendere.] Ami-A cus veritatis eft recta amator actionis. Vnde & ipfa veritas discipulis dicir : Vos amici mei estis, si seceritis que ego precipio vobis. Amicus quippe anime custos dicitur. Vnde no immerito qui custodire voluntare Dei in præceptis illius nititur, eius ami

A cus vocatur. Hinc est quod rursum cisdem discipulis veritas diciti Vos aute dixi amieos, quia omnia quæcumque audiui a patre meo, nota feci vobis. De hac igitur luce æternæ patriæ amico suo Deus annunciat, quòd possessio eius sit, ve nequaquam infirmiratis fuz fragilitate desperet, nequaquam hoc quòd creatus, sed quòd recreatus est penset, sed tanto certius sciat, quia illius lucis claritatem possideat, quanto nunc vitiorum pulfantium tenebras verius calcat. Bene autem in promiffione fubiungieur : [ Et ad eam possit ascendere. ] Quid enim difficilius, quam homini in terra edito terrena, et fragilia membra gestanti calorum alta conscendere, supernorum spirituum arcana penetrare ? Sed eorundem spirituum ad nos conditor venit, seg, hominem etiam sub ipsis exhibuit, sicut de illo patri per Prophetam dicitur: Minuisti eum Pfal.8. paulominus ab angelis. Et quia inter nos et cosdem spiritus discordantis vitæ scan-

dalum reperit, mira potentia, mirabiliori etiam pietate summa creans, ima suscipiens,ima cum fummis iunxit. Hinc est quod de codem rege nato angelorum chori in eius annunciatione prodeunt, hymnum dicunt, et deuicta prauæ vitæ discordia., hos, quos dudum despexerant, ciues agnoscunt, consono ore prædicantes : Gloria in Luca. b excellis Deo,et in terra pax hominibus bonæ voluntatis: ac si aperte dicant : Quos a nobis malitia diffunxerat, iam nunc in terra nata bonitas jungat. Hinc eft quod ante incarnationem eius in testamento veteri adorasse homo angelum legitur, nec tamen adorate prohiberur, sed post mediatoris aduentum, cum se Ioannes adorando angelo proftrauisset, audiuit : Vide ne feceris , conseruus tuus sum et fratrum tuo- Apoc. 1941 rum. Quid est enim quod prius aquanimiter se concedebant adorari, post ab homi- 22,6 ne angeli recufant? nifi quod prius hominem carnalibus corruptionibus deditum, nec

2

c ab eifdem carnalibus corruptionibus redemptum, quo abiectiorem nonerant, iuftius contempedant : postmodum vero humanam naturam eo jam substratam habere non poterant, quo hanc in auctore suo etiam super semetipsos ductam videbant. Nequeenim debebat in membris subiecta despici , que in ipso membrorum capite meruit prælata venerari. Is ergo, qui propter nos minor angelis extitit, xquales nos angelis virtute fue minorationis fecir. Vnde er moriendo docuit mortem non metui, refur gendo de vita confidi, ascendendo de exlestis patrix hereditate gloriari, re quo ca-put prxisse conspiciunt, illuc se subsequi, et membra gratulentur. Vade bene ab coderri nostro capitedicitur: Vbicumque corpus fuerit, illuc congregabuntur et aquila. Mat. 24. 6 Vnde Petrus ait : In hereditatem incorruptibilem et incontaminatam, et immarcef- 1. Pet. 1.4 fibilem conseruatam in calis. Vnde Paulus dicit: Scimus quoniam si terrestris domus a.Cor. 5, 4 p nostra huius habitationis dissoluatur, quod ædificationem ex Deo habemus domum non manufactam, aternam in calis . Sed nos quoque, qui editi in terra fumus , calum

conscendimus, vbi est quod rursum veritas dicit: Nemo ascendit in calum, nisi qui Inang. b de cælo descendit, filius hominis, qui est in cælo. Cui nimirum sententiæ statim obmiat , quod hac eadem veritas dicit : Pater , volo yt vbi ego fum , et illi fint mecum. Jean 17. d Quæ sibi in verbis suis non discrepat, sed ad inquirenda hæc quasi discordantia studium nostra mentis instammat. Omnes enim nos, qui in eius side nati sumus, eius proculdubio corpus existimus. Quia igitur mira dispensatione pietatis membrorum suorum Dominus caput factuseft : repulsa reproborum multitudine , solus oft eriam nobifcum. Nemo igitur afcendit in calum, nifi qui descendit de calo filins hominis,qui est in calo:quia dum nos vnum cum illo iam facti fumus, vnde folus venit in fe,illuc folus redit etiam in nobis, et is qui in cælo semper est, ad cælum quotidio afcendit:quia qui divinitate super omnia permanet, humanitatis sua compage sese quoridie ad calos trahit: Ergo fi desperet humana fragilitas, vnigeniti sanguinema confideret,et in pretio suo conspiciatiquam magna est, qua tanti valet. Perpendat so licite quo caput præcessir, et quo ad viuendum præceptis aftringitur, ad sperandum exemplo robotetur: confidat calos, speret supernam pattiam, angelorum le sociamo feiat, atque in suo capite prælatam se etiam angelis gaudeat. Dicatur igitur reste de hac luce aterna patria: [ Annunciat deca amico suo, quò d possessio eius sit, et ad ca possie ascendere.] Sed valde mira sunt ista, valde terribilia, quod homo in terra editus, atque a calefti patria exigentibus meritis longe damnatus, non folum ad ftatum conditionis reducitur, fed etiam gloriofius exaltatur: ve qui paradifum perdidir, calum recipiat: et non folumbunc debisi fui reatus non teneat, fed huic post culpam-

S.Greg. Tom.2,

# 918 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXVII.

dona cumulatius excretcant, ve ille contemptot Def, ille imitator diaboli, fi ad frus a thum pomitentiz redeat, vique ad celifitudinem contemplanda intima lucis afceadat. Cuius itaque cor non in huius pietatis admiratione exiliat? Cuius torpot non in fubleuatione tanta confiderationis expauefeat? Ynde et apte subiungitur:

#### CAPVT TRIGESIMVMSEPTIMVM BEATI 10B.



Tfal- 30.

Vper hoc espauit cor meum, et motum est de loco suo. Audiet auditionem in tertote vocis eius, et sonum de ore illuis procedentem. Subtet omnes calos ipse considerat, et lu- p men illus super terminos teras. Post eum rugiet sonitusto-nabit voce magnitudinis sur, et non inuelligabitur, eum audita suent vox eius. Tonabit Deus in voce sua mirabili-

ter, qui facit magna et inscrutabilia . Qui præcipit niui , vt descendat in terram, et hiemis pluuijs, et imbri fortitudinis suz. Qui in manu omnium hominum fignat, vt nouerint finguli opera fua. Ingredietur bestia latibulum. fuum, et in antro suo morabitur. Ab intetioribus egredietur tempestas, et ab arcturo frigus. Flante Deo concrescit gelu, et rurium latissime funduntuir aque . Frumentum desiderat nubes ,et nubes spargunt lumen suum . Que lustrant cuncta per circuitum, quocumque eas voluntas gubernantis duxerit, ad omne quod præceperit illis, super faciem orbis terratum, siue in vna tribu, siue in terra sua, siue in quocumque loco misencordiæ suæ eas insferit inueniri. Ausculta hæc Iob: Sta, et considera mirabilia Dei. Nunquid scis quando præcepit Deus pluuijs, vt ostenderent lucem nubium eius? Numquid nosti semitas nubium magnas, et perfectas scientias? Nonne vestimenta tua calida sunt, cum perflata fuetit terra Austro? Tu forsitan cum co fabricatus es celos, qui solidissimi quasi ære fusi sunt . Ostende nobis , quid dicamus illi . Nos quippe inuoluimur tenebris. Quis narrabit ei quæ loquor ? Etiam si locutus fuerit homo deuorabitur. At nunc non vident lucem. . Subito aer cogitur in nubes, et ventus transiens fugabit eas. Ab Aquilone aurum venit, et a Deo formidolosa laudatio. Digne eum inuchire non possumus, Magnus fortitudine et iudicio, et iustitia, et enarrati non potest. Ideo timebunt eum viti, et non audebunt contemplari omnes, qui sibi videntur esse sapientes.

#### Capus 1X

Syler ho expair cor neum, et morum eft de loco fuo. I Quis pauor dum mentem percutir, hanc a femetipfa alienam reddir, nonum quam. Latin interpretes efter de la companya A quam supernælucis radios raptim contemplando contigit, admiratione summorum, fefe ab infimis suscitatus eleuauit, vt nulla iam ei , nifi quæ aterna funt, libeant , et defpectis transcuntibus, fola que permanent requirat. Bene ergo dicitur : [ Super hoc expauit cor menm, et motum est de loco suo : ] Quia pigrum cor et terrenis dudum cogitationibus deditum, cum repente per excessum se ad summa suspendit, cogitationis infima locum mutauit. Sed quia per femetipfam in amore prafentis faculi proftrara mens dormitat, et nisi diuinz gratiz afpiratione pulsetur, in suis delectationibus frigida infensibilisq. torpescit: necesse est ve quo modo interna cogitatione tangatur, vel qualiter ad fpiritalia fensificetur, adiung at . Sequitur :

Quod superbus quisque prius timore indici concutitur, deinde deta indulgentia Deo familiarins inharet, et unitus gratia Spiritus fantti, deinde amat et pradicat.

Vdiet auditionem in tertore vocis eius, et sonum de ore illius procedentem.

A Vdiet auditionem in tertore voers eius, et ionium de ore inius procedent.

Mos facri eloquij eft, vr cum audiri aliquid per auditum infinuat, audiri eunde auditum dicar, ficut Abacuc ait: Domine audiui auditum tuum, et timui. Vnde hic Abec, 3.4 quoque dicitur: Audiet auditionem in terrore vocis eius. Notandum vero eft, quòd vox Dei non in gaudio, fed in terrore audiri perhibetur : quia nimirum peccator quifque dum fola, que terrena funt, cogitat : dum cor oppressum infimis cogitationibus geftat, si repente diuina gratia aspiratione tangitut, hoc ante omnia intelligit, quod cuncta, que agit, diffricta eterni indicis animaduersione puniantur. Auditio igitur vocis Dei prius in terrore fit, vt post vertatur in dulcedinem, quia ante nos districti iu-C dicis timore castigat, vt iam castigatos supernæ dulcedinis consolatione reficiat. Nam cum nos violenta rerum temporalium delectatio possidet, et meutis nostræ oculos in fomno torporis premit, si manu subita superni respectus excitamur, diu clausos, mox cosdem ad veritatis lucem oculos mentis aperimus,quæ egimus, mala meminimus : quam districtus iudex contra hæc veniat , videmus : versatur in mente quantus ille fit tanti iudicis aduentus, quæ tunc illa fit hominum angelorumg, frequentia, quanta vi contra reprobos et ardentia pugnent elementa : quam terribiliter aterna. prodeat de districti iudicis ore sententia qua reprobis dicitur : Discedite a me maledi- Mat. 25.4 cti in ignem zternum, qui praparatus est diabolo et angelis eius . Eorundem poena reproborum ante oculos voluirur, et que fint gehenne tenebre, cum graui amaritudinis obscuritate pensatur. Quia ergo superbum cor prius terrore concutitur, vt con-D cuffum in amore solidetur : recte nunc dicitur : Audiet auditionem in terrore vocis eius. Vbi et bene subiungitur : [ Et sonum de ore illius procedentem . ] Sonus ex Dei ore, est vis timoris de superna irruens aspirarione: quia cum nos de venturis Dominus aspirando replet, proculdubio de male gestis præreritis terret. Potest autem per os Dei, vnigenitus delignari filius, qui ficut brachium eius dicitur, quia per eum cun-Eta pater operatur, de quo Propheta ait : Et brachium Domini cui reuelatum est ? de Ha sa et quo Ioannes dicit : Omnia per ipfum facta funt : ita etiam os dicitur . Hinc est enimo hont, d quod Propheta ait : Os enim Domini locutum est hac . Per quem nobis omnia lo- 1/4.58. d quitur, ac si oris nomine parenter diceretur verbum, sicur nos quoque pro verbis lin-

guam dicere folemus: vt cum Græcam, vel Latinam linguam dicimus, Latina vel Græca verba monstramus. Os ergo Domini non immerito ipsum accipimus. Vnde er ei sponsa in Canticis Canticorum dicit : Osculetur me osculo oris fiii , ac si dicata: Cant. t. a Tangat me dulcedine præfentiæ vnigeniti filij redemptoris mei . Per fonum vero oris porest eiusdem Domini sanctus Spiritus delignari. Vnde et alias in eiusdem Spiritus fignificatione scriptum est : Factus est repente de coelo sonus tamquam aduenientis AR. 1.4 spiritus vehementis. Sonus igitur de ore Domini procedit, cum consubstantialis ci Spirirus ad nos per filium veniens, furditatem nostra infensibilitatis rumpit, sicut de codem sono incircumscripto atque incorporeo os Domini loquitur, dicens: De meo 1000,16.6 accipiet, et annunciabit vobis. Potest ergo et per terrorem vocis vis formidinis, et per sonum oris dalcedo consolationis intelligi: quia quos Spiritus sanctus replet, prius cos de tetrena actione terrificat, et post modum speccelestium consolatur: ve tanto post confitendo de premijs gaudeant, quanto prius sola supplicia conspiciene do metuebant. Hinc est quod de vnigeniti Spiritu quasi de hoc oris sono Paulus dicito

#### S. Gregorij Expof. Moralis Lib. XXVII. 020

Rem. 8. c I045.20. €

P[41.18.

18.26

Pfal.g.

Non enim accepistis spiritum seruitutis iterum in timorem, sed accepistis spiritum. adoptionis filiorum, in quo clamamus, abba pater, Hinc per semetipsam veritas dicit : Accipite Spiritum fanctum, quorum remiseritis peccata, remirtuntur eis : et quorum retinueritis, retenta funt. Ecce conuerforum terror vertitur in potestatem: quia dum mala fua poenitendo puniunt, víque ad exercendum iudicium ascendunt, ve hoc in Deo posse accipiant, quod prius de Deo ipsi metuebant . Iudices quippe fiunt, qui supernum judicium perfecte timuerunt , et aliena iam peccata incipiunt dimittere, qui prius formidauerant ne retinerentur fua . Sed quia hoc ipfum iudicium, quod fpititaliter agitur, modo a carnalibus non videtur afunt nonnulli, qui Deum res humanas curare non aftimant , et eas ferri fortuitis motibus putant. Contra quos telle Subditur :

De Dei aqua in omnia provissone: es quod primitiva Ecclesia miraculorum adiusoriis indiquis, quanu perfecutionis tribulatio prefit, nune vero fola exigat operum merita, non virtutum figua.

C'Vbter omnes calos ipse considerat, et lumen illius super terminos terra. ] Ac si Daperte diceretur: Qui fumma regit, etiam extrema non deserit: quia sic impenditur maximis, ve tamen hæceadem cura regiminis non præpediatur a paruis . Qui enim vbique præsens et vbique æqualis est, etiam in dissimilibus sibiipsi dissimilis non est. Aeque ergo omnia respicit, zque cuncta disponit, qui in omnibus locis præsens, nec localiter tenetur, nec varia curando variatur. Si autem calos fanctos pradicatores accipimus, Propheta atteftante, qui ait: Cali enarrant gloriam Dei: poftquam per-

fonum oris aduentus Spiritus fancti defignatur, recte fubiungitur : Subter omnes ca- C los ipse considerat, et lumen illius super terminos terræ. Sunt namque nonnulli, qui cum mira A postolorum opera audiunt, quòd accepto Spiritu sancto mortuos verbo 18.5.6 suscitarent, ab obsessis damonia pellerent, vmbra infirmitates amouerent, ventura quæque prophetando prædicerent, et vnigenitum verbum Dei, omnium gentium loquentes lingua prædicarent: quia has virtutes nunc in Ecclesia non vident, subtracta iam ab Ecclesia supernam gratiam suspicantur, nescientes pensare quod scriptum est: Adjutor in opportunitatibus, in tribulatione. Tunc quippe fancta Ecclesia miraculorum adiutorijs indiguit, cum eam tribulatio persecutionis pressit. Nam postquamo superbiam infidelitatis edomuit, non jam virtutum signa, sed sola merita operum

requirit, quamuis et illa per multos cum opportunitas exigit, oftendit. Scriptum quippe est: Lingua in fignum sunt non fidelibus, sed infidelibus. Vbi ergo omnes fi. D z.Cor. 14. d deles funt, que caufa exigit ve figna monftrentur ? Vnde citius fortaffe fatisfacimus, si quid de ipsa apostolica dispensatione memoremus. Paulus namque egregius pradicator Melitem veniens, et plenam infidelibus infulam sciens, patrem Publij dysen-A8.18.b teria febribufq. vexatum, orando faluauit, et tamen agrotanti Timotheo pracepit, s.Tim.g.d dicens: Modico vino vtere, propter fromachum tuum, et frequentes tuas infirmitates . Quid eft Paule, quod agrum infidelem orando ad salutem reuocas, et tantum adiutorem Euangelij mote medici per alimenta curas i nili quod idcirco fiut exteriota miracula, ve mentes hominum ad interiora perducantur : quatenus per hoc quod mirum visibiliter oftenditur, ea quæ admirabiliora sunt inuisibilia credantur. Signo

quippe virturis pater Publif sanandus fuerat, vt mente reuiuisceret, dum miraculo ac falurem rediret. Timorheo autem adhibendum foris miraculum non erat, qui iam. cotus intus viuebat. Quid est ergo mirum si propagata fide , crebro miracula non fiunt , quando hæcipfi quoque Apostoli in quibuidam iam fidelibus non fecerunt Eleuatis ergo calis, Dominus inferiora considerat : quia et ablatis summis pradicatoribus incessanter etiam infima nostræ infirmitatis curat. Et quali subter calos lumen illius terræ terminos respicit i quia post sublimem vitam præcedentium, etiam peccatorum mores actufq. gratiz fur illustratione comprehendit . Qui etfi virtutum figna nunc per vitam fidelium crebro non exerit, ab eildem tamen fidelibus per virtutem operum numquam recedit . Poteft etiam lumen illius super terminos terræ ita

intelligi, quod prædicatio supernæ gratiz dum gentes ad fidem colligit, intra semetipfam mundi limites claufit . Velecerte termini terra funt fines hominum peccatorum. Et fepe contingit, ve plerique Deum deserant, et vite fue tempora in desideA rije carnalibus expendant: fed tamen fuperna gratia refpedi; in extremis fuis ad Defi redeunt, que fin fui dicia ættema cognoficunt, cuntiaq, que fe perurefe egifle meminerint, fletibus puniunt, atque he re vere fe infequi reclis operibus oftendunt. Quibus fub-fequene iudirità profecto torum dimitturt, quod anne deliquerunt. Hinc enim per prophetis fipiritum Anna dicit : Dominus iudicalis fines terre ; qui annirum anteradam visum Deus non iudicate, quando polteriora peccatorum reipeclu fuperna. pieratis illuftrat. Hinc Moyfes air: Primogenta adin mutabis oue. Per afinum quippe immundiriaper ouem vero innocentia defignarur. A filoi ego primogenita oue mutare, eft immunda vite primorelia in innocentis fimplicitatem consutere: v v polit-quam illa peccator egit, que verimunuda Dominus effusir. ca iam agenda profestat, quam l'illa peccator egit, que verimunuda Dominus effusir. ca iam agenda profestat, quam l'illa peccator egit, que verimunuda Dominus effusir. ca iam agenda profestat, quam l'illa peccator egit, que verimunuda Dominus effusir. ca iam agenda profestat, quam l'illa peccator egit, que verimunuda Dominus effusir. ca iam agenda profestat, quam l'illa peccator egit, que verimunuda Dominus effusir. ca iam agenda profestat, quam l'illa peccator egit, que verimunuda Dominus effusir. ca iam agenda profestat, quam l'illa peccator egit, que verimunuda Dominus effusir. ca iam agenda profestat, quam de l'accentive d'accentive de l'accentive de l'accentive de l'accentive de l'accentiv

que Dei licrincio imponat. Qua ego posti praua opera peccasor conuertitur, et ab a activam imarum enchris instructa finen a liquando eruceatur; reten una clierure [Es activam imarum enchris instructa finen al inquale cui contra menten replet. Nam male geft ad memoriam reducti, fibbi phomiuem qu'am fristife damanadus oftendit. Vande fir se peccatum omne, quod de geiff ceminicitur, quotidianis fleribus infequatur : et quo magis valet iam quod infum efi cenzer, co ardentius appetit iniultum de fe gemitibus punnei; Vyda e per fubiungifur:

Quòd cum mentem bominis Dens ingreditur, continuo panitentia gemitus sequatur.

Caput XII.

Doft eum rugiet sonitus. ) Quem enim Dominus illustrando repleueris, eius vitam proculdubio in lamentum vertit, atque illuminate ment quo magia eterna supplicia infinuate obane diutis de transfara equaina gentiluba trajus; et dolet homo quod situt quia bonum iam incipir videre quod non fuit : odit qualem fe situs mentiluminate qualem es situs diutis en esta diuti en esta diutis en esta de esta diutis en esta del esta de esta de esta del esta de esta del esta de esta d

Què d'attinem spirius fasti fine effetime sius nume ad pleum insufficat; comesdem attu per enadem Spirium predineta diçi in viferrettinem, algi fit in raisem. Copm. 2111.

fe nobis bene iam per lameta præparatis, quam fit magnus in fupernis infinuat. Quasi enim de cælo tonitrus procedit, cum nos in curia negligentiaq, torpentes respe ctus gratiz pauote fubito percutit, arque in terra politi, fonum de fuperioribus audimus : quia terrena cogitantes, superni terroris sententiam repente pertimescimus, et mens bene iam de summis solicita trepidat, que prius in infimis male secura torpebat. E Sed istius visitationis occultæ quibus modis se nobis infinuet terror, ignoratur : neque ipfius mentis acie comprehenditur, cuius ad melius intentio commutatur. Vnde apte fubiungitur : [ Et non inuestigabitur, cum audita fuerit vox eius. ] Vox Domini auditur, cum gratiz eius aspiratio mente concipitur, cum insensibilitas occulta furditatis rumpitur et cor ad fludium fummi amotis excitatum, virtutis intima clamore penetratur. Sed iftam vocë superuenientis spiritus quæ se in aures cordis insinuat, nec pla mens,que per hancillustrata fuerit, inuestigat, Pensare enim non valet, inuifibilis virtus quibus fibi meatibus influat, quibus ad fe modis veniat, quibus recedat, Vnde et bene per loannem dicitur : Spiritus vbi vult spirat : et vocem eius audis, sed torn i b nescis vnde veniat, et quo vadat... Vocem enim spiritus audire; est vi compunctionis intimæ in amorem inuifibilis conditoris affurgere . Sed nemo feit vnde veniat: quia ignoratur per ora pradicantium, quibus se ad nos occasionibus fundat. Et nemo scie

que

## S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXVII.

quo vadat: quia cum vnam prædicationem multi audiunt, intelligi proculdubio non A potest quem deserens abijeiar, aut cuius ingrediens in corde requiescat. Vna quippe res foris agitur, fed non per hanc vno modo intuentium corda penetrantur: quia qui inuifibiliter visibilia modificat, in humanis cordibus caufarum semina incomprehen Ioan, II.f fibiliter plantat. Hinc eft quod resuscitato Lazaro multi crediderunt, sed tamen Indaorum plurimi ad perfecutionis zelum ex hac ipfa refuscitatione commoti funt. Voum ergo idemq. miraculum, quod alijs lumen fidei præbuit, alios per inuidiæ tenebras a lumine mentis excacauit. Hinc est quod vterque latro, et eandem, et sua morti similem mortem redemptoris vidit, sed eum superbiendo alter contumeliis la-

Inc.23. f

Pfal. 50

ceffere non timuit, quem timendo alter honorauit, atque in vna re vna vtriufque cogitatio non fuit: quia hanc internus arbitet inuisibiliter modificando diffinxit. Sed hic occultæ aspirationis modi, quia comprehendi nostra cogitatione nequeunt, nimi- B rum diuina vocis veftigia nesciuntur . Bene ergo dicitur : Er non inuestigabitur cum audira fuerit vox eius . Vnde et ad huc fubiungitur : [ Tonabit Deus voce fua mirabiliter. Voce sua Deus mirabiliter tonat: quia occulta vi corda nostra incomprehensibiliter penetrat. Que dum latentibus motibus premit in timore, et format in amore, quanto ardore sequendus sit, aliquo modo silenter clamat, et sit cuiusdam impulsionis nimietas in mente, cum nihil fonet in voce. Que tanto apud nos valentius perftre pit,quanto et ab omni exteriori strepitu aurem nostri surdescere cordis facit. Vnde et anima ad semetipsam mox hoc intimo clamore collecta miratur, quod andit : quia vim compunctionis incognitæ percipit. Cuius ipfa admiratio bene apud Moyfen man

na desuper veniente signatur. Dulcis enim cibus , qui de supernis accipitut , manhu Exod. 16.d yocatur. Manhu enim dicitur, quid eft hoc ? Et anid eft hoc dicimus, quando hoc C quod cernimus, nescientes admiramur. Supernum igitut manna anima percipit, cum per vocem compunctionis eleuata, nouam speciem internæ resectionis obstupescit, ve diuina dulcedine repleta, jure respondeat, quid est hoc ? quia dum ab infima cogitatione suspenditur, ea quæ de supernis conspicit, insolite mitatut. Et quia cum hac voce torporis nostri surditas rupitur, vetusta vita protinus vsus mutatur, ve anima su perno spiritu afflara, et in summis appetat que contepferat, et cotenat in infimis, que appetebat, recte subiugitur: [Qui facit magna et inscrutabilia.] Vt enim homo terrenis viibus deditus, iniquis desiderijs pressus subito ad noua efferueat, atque ad consucta frigefeat, exterioribus curis renuncier, in internis contemplationibus anhelet, quis hanc virtutem supernæ vocis considerare sufficiat ? Quis considerando comprehendat ? Magna funt quæ per vocem fuam Dominus facit , fed minus magna effent fi p perscrutari poruissent. Facit ergo magna et inscrutabilia : quia ostendit foris persectionem operis, sed later intus ipsa qualitas operationis. Voce sua foris etiam per Apo stolos infonat, fed corda audientium per seipsum interius illustrat, Paulo attestante qui ait : Ego plantaui , Apollo rigauit : Deus autem incrementum dedit . Neque qui 1.Cor. 3.b plantat eft aliquid, neque qui rigat, sed qui incrementum dat Deus . Quamuis ergò

nostris mentibus supernæ vocis auditum non ipsi præbeant, missi tamen sunt, vt ver-2 . Quod viri contemplatini, quorum conversatio in celis est, infinis fratribus condescendunt , et in corum amore liquefiunt , irrigantes arida corda corum, ot et ipfi fructificent Dee. Caput XIIII.

bis nobis exterioribus condescendant. Vnde apte subiungitur-i

Vi præcipit niui vt descendat in terram, et hiemis pluuijs, et imbri fortitudinis fuz , ] Quia Pfalmista ait : Lauabis me, et super niuem dealbabor : quid hoc loco niuem, nisi pet lucem iustitiz candida accipimus corda sanctorum. ? Aqua autem ducte in superioribus constipantur, yt niues fiant . Sed cum ha ipsa niues ad ter-Izidem infra ram veniunt, in aquarum iterum liquorem vertuntur. Aquæ igitur funt prædicatocur, Cumq. in furmaces que dum ad contemplanda superna se erigunt, altiori intellectu solidan-Sed quia adhuc in terris fraterna dilectione retinentur; femetipfas ab alto intellectu modificant, et infitmls humiliter pradicantes, more niviem corda arentium liquata rigant . Niues ergo ad terram de cæleftibus veniunt.cum fublimia corda fanctorum.,

#### In trigefimum feptimum caput B. Iob.

18

A que iam folida contemplatione pascuntur, pro fraterna charitate ad humilia prædicationis verba descendunt. Sicut enim nix terram cum iacet operit, cum vero liquatur, rigat: ita fanctorum virtus per firmitatem fuant apud Deum vitam peccatorum protegit,et per condescensionem suam , quan liquefacta arentem terram , vt fructus proferat, infundit. Et quia aqua prius ab infimis trahitur, ve post a superioribus sparfa reddatur : fancti quique etiam cum in virtutis arce confiftunt, unde cleuati funt con fiderant, ne alienz infirmitatis abiecta contemnant. Quafi ergo aque ad terras; de ouibus subleuatæ sunt, redeunt: dum condescendentes insti peccatoribus, reminisci non definunt, quod fuerunt. Certe aqua in terris adhne Paulus fuerat, cum legem car naliter fapiebat : sed ductus ad cælestia, in niuem versus est : quia quod prius infirmit

sapuit, ad soliditatem vera intelligentia commutauit, et tamen condescendens fratri-B bus , quafi nix ima repetijt : quia et post virtutum culmina , quam suerat indignus agnoscit, dicens : Qui prius fui blasphemus et persecutor, et cet. Eccequam clementer 1.Tim, 1.6 fuz imbecillitatis reminiscitur , vt aliorum aquanimiter infirma patiatur. Quasi enim ad terram, de qua sumpta fuerat post calum agna redijt , dum post tanta sua contemplationis arcana peccatorem fe Paulus meminit, vt prodesse humiliter peccatoribus possir. Videamus iraque, aqua hæc in ninis soliditatem vertenda, qualiter trahatur ad fumma, air: Siuc mente excedimus Deo. Videamus qualiter ad ima nix re- 2. Cor. 5. c deat, ve dum liquatur, infundat, ait: Siuc fobrij fumus vobis . Videamus qua manu ducitur, vt et iacens eleuari valear, et subleuata reuocari, ait : Charitas enim Christi Ibid. vrget nos. Quia i gitur charitas Christi, que sanctorum mentes ad superna subleuat,

eas pio moderamine pto fraterna dilectione etia ad humilitatem condescensionis for-C mat, recte dicitur : [ Qui præcipit niui, vt descendat in terram. ] Vbi apre subiungitur: [ Et hiemis pluuijs, et imbri fortitudinis fux. ] Hiems quippe eft. vita præfens, in qua nos etfi iam fpes ad superna erigit, adhuc tamen mortalitatis nostra frigidus torpot aftringit : quia scriptum est: Corpus quod corrumpirur, aggrauat animam, et depri- Sap.9.4 mir terrena habitatio fenfum multa cogitantem. Habet autem hæc hiems pluuias, rectorum proculdubio prædicationes. De quibus videlicet plunijs per. Moyfen dicitura Expectetur ficut plunia eloquium meum, et descendant ficut tos verba mea. Hæ nimi. Den. 324 rum pluuiæ hiemi congruunt, æftate cessabunt : quia cum nunc carnalium oculis vira cæleftis absconditur, necesse est vt fanctorum nobis prædicationibus irroretur. Cum vero æterni iudicij æftus incanduerit, nullus verba prædicantium necessaria tüc habebit: quia veniente iudice, ad cor fuum quifque reducitur, vt fancta iam cum age-

p re non valet, fentiat: et rectum quod fequi debuit, ex tortitudinis fuz poena cognoscat. Vnde bene per Prophetam dicitur: Congrega cos quafi gregem ad victimam, et fan- Hir.12.4 ctifica eos in die occisionis . In die enim occisionis sanctificantur reprobi : quia tunc fancta que debuerunt, agere confentiunt: cum'digna prauitatis fue supplicia iam declinare non possunt. Quia autem prædicationes fanctæ cum vita præsenti, id est, pluniæ cum hieme ceffabunt, recte exeunti animæ, atque ad æternæ felicitatis æftiua properanri, sponsi voce suadentis dicitur: Surge, propera amica mea, formosa mea, et ve- Cant.z. b ni . Iam enim hiems transijt, imber abijt et recessit . Transeunte quippe hieme , imber recedit : quia cum vita præfens peragirur, in qua nos ignorantia nubilo, carnis corrupribilis torpor aftrinxerat, omne ministerium prædicationis cessat. Clarius quippe per nos tune videbimus hoc quod fanctorum vocibus nune obscurius audimus. Pracipir igitur Dominus niui, et hiemis pluuijs, vt in terram descendant, dum aspiratione fancti Spiritus pro corrigendis peccatoribus corda fanctorum ad ministerium prædicationis humiliat . Vbi recte additur :

Quod alia sit pradicatio de infirmitate humanitatis , alia de fortitudine divinitatis .

Timbri fortitudinis suz. ] Imber quippe fortitudinis Dei, est prædicatio diuinigatis. Na imber infirmitatis, eft prædicatio eius incarnationis, de qua per Paulu de Citur: Quod infirmu eft Dei, fortius eft hominibus. Et rurfum: Si crucifixus eft ex infir- 1.Cor.t. d mitate, fed viuit ex virtute Dei. Sic aute fancti viri humanitatis eius infirma prædicat, 2, Cor. 1 3. b ve auditorum suorum cordibus etiam diuinitatis sortia infundat. Audiamus per toni-

## 924 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXVII.

Ican.1.4

truum aubis, imbrem fortiudinis \* la principio cett verbum, et verbum erta apud. A Deum et Dus area verbum. Audiamus imbrem fortiudinis : Omnia pet ipfum fachum eft, et labiratui in nobis. Audiamus imbrem fortiudinis : Omnia pet ipfum fada funt, et fine ipfo factum et hiul. Quod factum eth, nin plo vita erata. Audiamus etiam imbrem infirmiaris ; la propria venit; et fui eum non receperunt. Imbri ergo fortirudinis fius pracejus, vita erram defendat quia fanchorum fiorum vocibus ite nobis humanitaris fuz imfirma pradicas, vi nobis etiam mira, et fortia fuz diunitratis innorefeat. Sed cum viruteme nofit roudinoris audimus, flatim ad corda nofitzaformidine compellente reducimus, et tantum fuper nos indicem perpendentes, qua digne quave eggimus indigne, peramans. Vnde et bene fubiumjure:

Quòd naturali ratione, que est leu memis, et lege pradicationis, homini Deus quid agat, et quid mercatur, infinuat. Caput XVI.

Vi in manu omnium hominum fignat, vt nouerint finguli opera fua. ] Malaenim,quæ agunt homines,penfare contemnunt. Sed cum virtutem fupernæ difrictionis audiunt, prauorum operum hoc quod se deprimit, pondus ag noscunt. Prædicationis quippe verbis pulsati euigilant, vt pensent ad quæ supplicia sese antiquæ actionis meritum trahat. Dum ergo imber fortitudinis in terram descendit, in manu vniuscuiusque signatur, vt sua opera sciat: quia dum virtus incomprehensibilis maiestatis agnoscitur, ab vnoquoque subtilius sua vita pensatur. Quod tamen intelligi et aliter potest. Creator namque omnipotens a cunctis insensibilibus irrationabilibufq. diftinctam, rationabilem creaturam hominem condidit : quatenus quod egerit, ignorare non poffit . Natura enim lege scire compellitur , seu prauum sue rectum fit, quod operatur. Nam ad iudicium pro actione cur venit, si potuit nescire quod egit? Et ipli ergo qui præceptis dominicis erudiri contemnunt, vtrum bona an mala fint que faciunt, sciunt. Nam si bona se facere nesciunt, cur de aliquibus factis in oftentatione gloriantur? Rurfum fi male se agere ignorant, cur in eisdem factis alienos oculos declinant? Ipfi enim fibi testes funt : quia sciunt malum esse quod agunt, quod videri ab alijs verentur. Si enim veraciter malum este non crederent, nequaqua hoc ab alijs videri formidarent . Vnde et bene per quendam fapientem dicitur : Cum fit timida nequitia, dat testimonium condemnationi: quia dum de facto suo conscien tiam pulsans timor redarguit, ipsa sibi testimonium perhibet damnabile esse quod agit. Quo contra per loannem dicitur: Si cor nostrum non reprehendit nos, fiduciam D habemus apud Deum. Fugiant ergo iniqui humanos oculos, femetipfos certe fugere non possunt. Quia enim malum quod faciunt nouerunt, habent testem conscientiam, habent judicem rationem fuam. In peccato igitur quod committunt, prius con-

Sap. 17. c 1. Ioan. 3. d Pfal. 41.

tra fe iudicium fuæ rationis inueniunt, et post ad districtionem æterni examinis perducuntur. Et hoc est fortasse quod per Pfalmistam dicitur: Abyssus abyssum inuocat in voce cataractarum tuarum: quia dum miro ordine dispositionis occultæ malum non permitritur nesciri, quod agitur, et suo se iam iudicio peccator in conscientia con demnat, et post condemnationem propriam ad æterni iudicis sententiam properat. Aby flum ergo aby flum iuuocare, est de iudicio ad iudicium peruenire. Eant ergo præ dicatores fancti, redarguant facta peccantium, auditores autem praui contemnant verba iuftorum, defendant quantum voluerint prauitates fuas, atque impudenter ge- E stas.impudentius defendendo multiplicent, certe ipli sibi in conscietia testes sunt, quia excusabiles non sunt. Eo enim ipso quo rationabilem creaturam Deus hominem con didit, in manu omnium hominum fignat, vt nouerint finguli opera fua. Sed quia Heliu de pranitate singulorum sententiam protulit, illico ad ipsum pranitatis auctorem, per quem vnumquodque malum oboritur, mentis oculos deflectit: vt quia vno hoc versu praui capitis membra perstrinxerat, etiam hoc ipsum membrorum caput sub breuitate describat. Vel certe, quia superius nubium Dei virrutes intulerat, agit nunc vt contra bonorum vitam aduerfarij impugnationes innotefcat. Nam fequitur:

910

#### In trigefimumseptimum caput B. Iob.

925

Quòd in reproboram cordibus diabolus questi in antre suo lescet.

Caput XVII.

Ngreditur bestia latibulum suum,et in antro suo morabitur. I Quis alius nomine bestia, nisi antiquus hostis accipitur, qui deceptionem primi hominis sauus impetijt, et integriratem vitæ illius male fuadendo laniauit? Contra quem Prophetæ vocibus de fancta electorum Ecclefia in antiquum flatum reflauranda promittitur: Et ma. 1/4.35.4 la bestia non transibit per eam. Sed hæc bestia cum post redemproris aduentum, post pradicatorum voces, quafi post tonitruum nubium in fine mundi illum damnatum hominem qui Antichriftus vocatur, inuaferir: quid aliud quam latibulum fuum ingreditur, vt in antro proprio demoretur? Vas quippe illud diaboli, antrum ac latibu lum bestiæ est, ve insidians hominibus viam huius vitæ carpentibus, in illo et per signa lateat, et per malisiam occidat. Qui tamen omnium reproborum corda etiam. nune priulquam apertus appareat , possidet : eaq. per occultam malitiam quasi proprium antrum tenet, atque ad omne quod nocere bonis appetit, in corum se obscuris mentibus abscondit. An ludzorum persequentium corda, antrum huius bestiz non fuerunt, in quorum diu consiliis latuir, sed repente vocibus erupit clamantium; Crucifige crucifige? Et quia ad lacerationem mentis pertingere tentando non potuit in Journ. 194 redemptore noftro, ad mortem carnis anhelauit. Hac nimirum be fila multa electo-Maria rum corda tenuir, fed hanc ab illis moriens agnus excussit. Vnde et in euangelio dicit: Nune princeps huius mundi eijeierur foras. Qui miro rectoq. iudicio dum confessio- Ioan. 12.6 nes humilium illuminans suscepit, superborum oculos deserens clausic. Vnde ei per Pfalmistam dicitur: Posuisti tenebras et facta est nox, in ipsa pertransibunt omnes be- Pfal. 103. ftiz filuarum : catuli leonum rugientes ve rapiant, et que rant a Deo escam fibi . Tonebras quippe Dominus ponit, cum peccatis iudicia rependens, lumen fuz intelligentiz fubrrahit. Et nox efficitur: quia prattotum mens ignorantiz fuz erroribus ca catur. In qua omnes bestiæ siluæ pertranseunt, dum maligni spiritus sub opacitate frau dis latentes, in reproborum cordibus pravitates suas explendo percurtunt. In qua et catuli leonum rugiunt : quia nequissimarum, sed tamen eminentium potestatum :ministri spiritus importunis tentationibus insurgunt. Qui tamen a Deo escam appetunt: quia nimirum capere animas nequeunt, nifi iufto iudicio præualere divinitus permitgantur. Vbi et apte subiungitur : Ortus eft fol, et congregati funt, et in cubilibus suis thid. collocauerunt : quia veritatis lumine per carnem apparente, a fidelium mentibus excuffi, quafi ad cubilia fua reuerfi funt, dum fola infidelium corda tenuerunt. Quod igi tur illic leonum cubile hic antrum bestiz dicitur. Notandum vero magnopere astimo qu'od bestia hæc non solum antrum suum ingredi, sed in eo etiam morati pet hibetur. Aliquando namque etiam bonorum mentes ingreditur, illicita fuggerit, tentationibus fatigat, rectitudinem spiritus ad delectationem carnis desectere conatut, delectationem quoque ad consensum perducere nititur: sed tamen resistente superno adiuto-non poteft : quia cor iusti huius bestiz antrum non est. Quos enim quali proprium antrum possidet, corum mentes proculdubio immoranstenet: quia et prius in eis cogitaziones víque ad iniqua desideria ; et post iniqua desideria víque ad nequissima opera

erann possibel, corum memes proculdulo immorant centr, quia el prius in eix oggiagiannes vigue ad iniqua dessenzia, e post iniqua deliciera vique ad nequisima o pera
perducit. Neque enum fludent erprosi leggestiones eius rolta indicij manu repellere,
erains volupstabu ap perum dibidiza delectarione feruire. Cump, in eorum cordibus
pratul guid oznitr, mos per studium delektarionis enurritaren cum sibi minime resistitur, prointse se conscient norbarunt, statumo, consensitua do pusp reducturu, opus
tei di un oggiata intense reprobremum tener, quordique corum vixa mestia dei culto pratu opuris perforet. Vade bene ad tudaram Dominus per Propheram dicite Quordque morabuntur in recognizationes norative eque entre prependant, cur venenan, sele cir motrotrut. Et in bonis enim cord bus cogifationes illicita venion, fed ramen morati protibentur a quie resti quique ne capa unadam domum conferinata prebeirant, abipo cocidis lirmine bostem tragara. Qui esti quando repentins singestionalus vique ad primi
vettibulum intripuere, ad conferios ramen inama mo operanispit. Halea inmurus

bestix impulsus sides formidinis victus, ianuam cordis Petrus negando aperuir, sed Mat. 16.3

## S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXVII.

citius cognoscendo restitit, sendo clausit. Quia vero antiquus hostis persecutorum. corda non folum intrando tenuit, sed etiam tenendo possedit, dicatur recte: [Ingredietur bestia latibulum suum,et in antro suo morabitur. ] Quantum namque in Iudzorum mentibus demorata fit discimus, cum illorum confilia attestatione euangelica narrationis audimus. In illa namque describitur cum redemptorem nostrum viuifi-Coan. II.f. g care mortuos cernerent, in morte eius quanta anxietate crudelitatis infanirent, quot explere contra illum praua defideria ardenter vellent, fed tamen populum timerent. quot occasiones occidendi quærerent, et inuenire non possent: quot ad votum suæ fæuitiæ alienigenarum manibus vii funt : quia eum quem legaliter interimere ipii non loan, 18.f. g poterant, feriendum gentibus tradiderunt, vt ex fola potestate Romanus præses age-

Mat. 26. a

ret, quod ex fola malitia vt agi debuisset, ipsi anhelarent. Vnde et apte subiungitur: Quod Christus Indais, qui Zelo legis fernere videbantur, feandalum fuit : gentibus vero infidelitatis frigore torpentibus stultitia. CADRS Binterioribus egredietur tempestas, et ab arcturo frigus. ] Scriptura sacra cum

A contra arcturum interiora memorat, diuerfam Aquilonis partibus Austri plaga designat. Vnde in hoc eodem libro scribitur : Qui facit arcturum et orionas et interio-Sup.c.9.4 ra Austri. Quia igitur interiora Austri sol feruentior tenet, in arcturo vero cursum om nimodo non habet; interiorum nomine plebs Iudaica, arcturi autem vocabulo, hoc in loco populus gentilis exprimitur. Hi enim, qui vnum atque inuifibilem Deum nouerant , eiusdemq. legi saltem carnaliter seruiebant , quasi sub meridiano sole feruentes in fidei calore tenebantur. Gentiles autem quia nullam scientiam supernæ cognitionis attigerant, velut fine fole frigidi sub Aquilone remanebant. Quia vero tempestas impellit, frigus autem torpore opprimit , recte nunc dicitur : [ Ab interioribus egredietur tempestas, et ab arcturo frigus. ] Ac si aperte diceretur : A Iudæis surgit malitia perfequens, et a gentilibus potestas premens. Neque enim miracula fieri legis pra cepta vetuerant, et tamen Iudai procildem miraculis interimere humani generis reloan, 12 . f demptorem quærebant. Vnde explere hoc,quod corperantmon valentes, ad Pilati præ torium cucurrerunt, vt ipfe hunc perimeret, quem injuste perimere lex nulla cohibe-

ret. Abinterioribus ergo tempestas, atque abarcturo frigus prodijt, dum quod Iudza ex inuidia petijt, hoc gentilis iudex ex Romana auctoritate perpetrauit . Vnde bene 21 contra hanc eandem adhuc inuidiam subditur: [Flante Deo concrescit gelu.] Quia quo fidelium cordibus Spiritus fanctus afpirauit, quo maiora virtutum miracula con D tulit, co infidelium mentibus grauioris inuidia torpor excreuit, atque inde contra Deum plebs infidelis obduruit, vnde humilis populus anteactam duritia, qua se astrin xerat, emolliuit. Deo enim flante in gelu versi fuerant, qui visis miraculis inuidentes

Ioan. 12.0 dicebant : Ecce totus mundus post eum abijt . Conspiciebant signa , cernebant per ministros eius miracula, totum iam mundum secuturum sidei prædicamenta præuide-Sap. 1. b bant : et tamen quo fanctus Spiritus mundum repleuerat , co illorum mentes arctius inuidiæ malitia ligabat. Aqua ergo in gelu verfa fuerat, dum eunte post Deum mundo, Iudæa in inuidia pigra remanebat. Sed quia supernæ potestati suppetijtetiam tátæ crudelitatis duritiam foluere, atque ad amandum fe corda infidelium liquare, post hoc gelu mox bene subditur: [Et rurfum latissime funduntur aquæ.]Post gelu quippe Dominus latissimas aquas fudit:quia postquam Iudzorum szuitiā vsque ad mortem pertulit, corum corda protinus ab infidelitatis duritia, amoris sui aspiratione li-quefecit, ve tanto post desiderabilius ad obedicdum currerent, quanto præceptis illius Eccli.3.b

prius obstinatius restitissent. Vnde bene per quendam sapientem dicitur: Sicut glacies in sereno, sic resoluentur peccata tua. Ab hoc frigidi torporis gelu solui Propheta de-Pfal.125. fiderauerat, cum dicebat : Conuerte Domine captiuitatem nostram, ficut torrens in Auftro. De his aquis, id est, ad Deum concurrentibus populis, rursum dicitur: Mittet Pfal. 147. verbum suum et liquefaciet ea, flabit spiritus eius, et fluent aqua. Aquade gelu currunt: quia plerique ex duris persecutoribus magni pradicatores fiunt. Gelu igitur in aqua liquatur, cum torpor interni frigoris ad irrigationem vertitur prædicationis. An Paulus gelu non erat, qui acceptis epistolis Damascum pergens, in corde fidelium

18.9.0 quali in terra iactata verbi Dei femina, ne ad perfectionem operum surgerent, restrin-

gete

#### . II Intrigefimumfeptimum caput B. Iob.

gere quarebas? Sed gelu hoc in aquam redijt : quia quos perfequendo prius premere fiuduir, hos polimodum fluentis fancta exhortationis infudit, vi canto vherior elecorum mellis exurgeret, quanto hane imber Dei etiam ab ore perfecutoris irrigaret.
Vindeet beine fubditurs melli experimentale in propositione dei etiam ab ore perfecutoris irrigaret.

Pamentum desidents tuber : 7 Quid enim elekti quique funt, nisi fruments Dei 22 cardibias horeius recondenda? Qua musi in rintra area pelacus derlam quisi in haz purgatione fancha Ecclesia mores contra riors reproborum poreana, quo que di munda ilam grana futicipio di visibi abro indici pirima, et cin liprema habitacula electoro sino quasi munda ilam granas futicipiens, attenia paleas igaubus tradat. Vade bene per Doannem diciture Cuisiva ventilabrium in manna (trage permundabia tearen simm, et congrega Mellier diturnenum quodus est depritationem fundame netta, nubum pin busias expecta; visi desideriorum carrantium foto siccetus. Hoo frumentum supusias expecta; visi desideriorum carrantium foto siccetus. Hoo frumentum supernus agricola in mund of turgere ca tuber desiderare comspexeracy moticosa: Ventila quiden multa, 2009. Ma 9.4 rari yatem pauci. Rogate sutrem Dominum mellis, vi mitras operatios in mellium, frum. Qui girum hei for frumentum si lite mellica yi vero hic cubes, ili lio operati y coanne

tute equia predicatores fundites nubes funt evoperarij, nubes videlicet per doctrinam; con operarijet numerarijet numerarijet

D propter quod ego tecum fum, et nemo apponetur tibi ve noceat te, quoniam multus est mihi populus in hae ciuitate . Rurfum cum ad Thessalonicenses voluisser ire, rezentus eft, dicens : Volui venire ad vos ego quidem Paulus, et semel et iterum, sed im- 1.Tbef, 1.d pediuit me faranas. Neque enim per femetipfum faran præpedire tanti Apostoli vias potuit, sed occulta dispensationis vibus dum aduersatur, nesciens deseruinit, venimirum Paulus dum'ad alios veller accedere; nec valeret, eis, a quibus recedere non poterat, aprius prodesser. Nubes igitur Dei cuncta per circuitum lustrant : quia pradicationis luce mundi fines illuminant. Sed quia divinis nutibus fubditz nequeunt explere quod volunt, ire non possunt, nisi quo eas voluntas gubernantis duxerit. Vnde et adhuc fubiungirur : [ Ad omne quod præcipirur eis super faciem orbis terra. ] Sape enim cum gubernantis volnntate perducuntur, aliter agere appetunt, sed aliter di-sponuntur. Nam plerumque quosdam auditores suos student blande corrigere, et tamen corum fermo in afperitatem ducitur. Plerumque quofdam refecare afpere appezunt, sed tamen eorum rigor per mansuetudinis spiritum refrenatur. Sicut ergo non possunt ire quo volunt, ira etiam nequeunt agere sicut volunt. Quia enim eos internus arbiter tenet, cum mittit; ira illos etiam modificans fuscipit cum perducit, ve aliquando in cogitatione alia disponant, sed alia in opere peragant, aliquando aliter inchoet, fed aliter consumment. Quia igitur iuxta hoc quod sibi pracipitur seruiunt, dicatur recte: [Quocumque eas voluntas gubernanris duxerit, ad omne quod præceperit illis

fuper faciem orbis terra. ] Eo enim apertiorem viam prædicationis inuenium, quo ad hanc non fuis, sed præceptoris sui nutibus ducuntur. Vnde adhuc subditur :

#### 928 S. Gregorij Expof. Moralis lib. XXVII.

Qued secundam gratiam Dei, verbum sidei ad romes peruemi et prosestus infuitio, neque A volentis, neque currentis, sed miserentis est Deic. Caput XX.

Clue in van tribu, fine in terra faia, fine in quocumque loco miferizordize fue essa fine Dérie inamenti. 'Dat artibus profecto luda intelligiurar que in feriprusa farca clara at multiplex pra eccretis memorature. Quas in hoc, quod est fordemprovis nothi carmen providui, Pecciale pre comundo samusa seccept. 'Terra autemp. Del, finul omnis il dea nominatur. Qua tune ci fide fias frudum protulis, cum torus fub idolorum cul
tude slaping emblos mundule errarsi.' Locul autem matéricordie. Der ci flui de gentile tras, cuis scul pas diffriches index fi sinte saima duerrerer, a di reconciliationem gazitur. men gazitatur est fola mifericordi accepti.' And per Paulumi dicienti. Semis autem fuper mifericordia honorare Deum. » Ynde turfus feriptum eft: Qui quoidatun non confectut mifericordiam, nunca eneum miferipordia confectui; Multes rego fusa Deut ducir, fine in van tribu, fue in terra fia, faie in quocumque loco miferirordis fua est inflieri inqueni; quip perdicatoros veteris nonio, estamenti aliquando foli tribui il un filleri inqueni; quip perdicatoros veteris nonio, estamenti aliquando foli tribui il un inflieri quipe si quip perdicatoros veteris nonio, estamenti aliquando foli tribui il un inflieri inqueni; quip perdicatoros veteris nonio, estamenti aliquando foli tribui il un inflieri inqueni; quip perdicatoros veteris nonio, estamenti aliquando foli tribui il un miscontine de la companio de

1.Pet.2.b

23

da contulit, et Ifrael pene totum ex peaua regum gubernatione reprobault. Aliquan do et in terra sua has pluere nubes facit: quia eundem Ifraelititum populum ad antiquam gratiam post correptionem captiuitatemo reuocanit. Aliquando de loco sue misericordiz eas clarescere voluit: quia per prædicatores sanctos etiam gentibus virtutum miracula oftendit, vt fola mifericordia a iugo erroris abfolueret, quos ingenitæ perfidiæ ira deprimebat . Sed ecce Heliu quia futura per propheticum spiritum. fenlit, quia multa sublimiter protulit, vir arrogans elationis sua pondere lassatus no C valet portare quæ dicit. Nam per iactantiam protinus adiungit: [ Ausculta hæc lob; sta et considera miracula Dei. ] Quasi in comparatione sni iacentem vidit, quem ad verba tanta pradicationis ve fraret admonuit. Quamuis et per hoc quod dicit; [ Ausculta. I Grauem beato Iob contumeliam irrogat : quia , ficut iam de illo et superius diximus, arrogantia minoris eff, auditum fibi velle extorquere maioris. Sed licet Heliu bona quæ dicit, nesciat pensare cui dicit, nos qui erudiri ab hominibus quærimus, indagare verba doctrina illius subtiliter debemus. Nam magna fortassis virtutis arte dicitur : [ Sta et confidera miracula Dei. ] Sunt nonnulli quippe, qui Dei miracula iacentes considerant : quia operationis eius potentiam non sequentes admirantur. Stare quippe eft recta agere. Vnde et per Paulum dicitur : Qui se existimat stare, videat ne cadat . Et fæpe quidem superna iudicia mirantur, prædicamenta cælestis patriæ cum D audiunt diligunt, mira opera interna dispositionis obstupescunt: sed tamen amando et viuendo ad hac cadem opera affurgere negligunt. lacentes ergo Dei miracula con siderant, qui eius potentiam sciendo pensant Jed viuendo non amant. Per contempla-

1.Cer. 10.6

Num.2 4.6

Inderanciqui cuis potentialmi ciendo petinalt, de visendo non amant. Per contemplationem quidem in confideratione oculos tendunt, fed amen per internionem fefe a terra non eriguat. - Yande bene in Ballana en probratione dicinut (Qui cadena speron habete oulous, Nalina ananque de aduentu redempiore dicerat, que in noutifirmi para la cadena a la cadena de la cadena de la cadena de la cadena que para pranidendo pradicanti. Lecena a person condo se la via, esta en el cadena que no pranidendo pradicanti. Lecena a person condo se la via, esta en el cadena que no pranidendo pradicanti. Lecena a person condo se la via, esta en el cadena de la sia ad calefia ta enterete, et austrità in terra resinere. Lasena apero condus fabritaqui a cum videre deli perioribu portuit, quem peofirans sin infinsis non amanti. Heluit raque, qui betanti lo ba equaguam credidir vimeno tennific quol dirit, quala de la monena dicit; [Sta et confidera miracula Dei.] Quem adhuc de venturis difeutive.

Qu'ed niss pradicatores laquendo pradant quales intus sut, aut reliquis bominibus semiles, ant lange despettiones videaniur..... Caput XXI.

N Saquid scis quando præceperit Deus pluuije, ve ostenderent lucem nubiu eius!
N Si nubes sancti prædicatores sunt, pluuiæ nubis sunt verba prædicationum. Sed
nubes cum per cara transsolant, niš pluuiæ doors sunt mentenselectur quantā aquarum immensitatem portant. Niši coruscus sol inter pluuiæs ersipat, intelligi no valet

#### In trigefimum feptimum caput B. Iob.

A quid in eisetiam claritatis lateat : quia nimirum prædicatores sancti si taceant, et nequaquam loquentes oftendant, quanta fit celeftis spei claritas,quam in cordibus gestant, aut reliquis hominibus similes, aut longe his despectiores videntur . Cum aute aperire per prædicationem coeperint quæ sit supernæ patriætemuneratio, quam intrinsecus tenent, cum persecutione presi, in qua virtutis arce profecerint, innotescut, cum visione despecti, loquendo insinuant vnde timeantur, ipsæ quæ de nubibus influunt pluuiz, lucem nobis earundem nubium oftendunt. Per verba enim prædicatorum agnoscimus, vt iu eis claritatem vita, quam appetunt, cum magna humilitate veneremur . Hanc nimirum lucem Paulus discipulis oftendebat, cum diceret: Vt scia- Eph.t. d tis que fit spes vocationis eius, que diuitie glorie hereditatis eius in sanctis, et que fit supereminens magnitudo virtutis eius in nos, qui credimus. Hanc lucem Corinthij per scriptorum verba,quasi per pluuiæ guttas agnouerant, cum dicebant.: Epistolæ 1.Cor. 10.8 graues sunt et fortes, præsentia autem corporis infirma et sermo contemptibilis. Sed plerumque prædicatores sancti ostendere semetipsos vt prosint cupiunt, nec tamen possunt. Plerumque latere, vt quieti sint, appetunt, nec tamen permittuntur . Ne- surret. a. . mo igitur feit quando lu cem nubium pluuiæ oftendant : quia nemo comprehendito einfalib. quando Deus virtutem prædicationis præbeat, vt prædicantium gloria clarescat . Dicit ergo : [Nunquid scis quando præceperit Deus pluuijs, vt oftenderent lucem nubiu eius: ] Ac si aperte dicat: Nunquid si venturos in mundo prædicatores iam conspicis, quado cos ad prædicandu Dominus repletione fancti Spiritus impellat, quibufve modis coru vita claritate mundo innotescat, apprehendis? Vnde adhue apte subiungitur.

Quòd in doctrina euangelica angusta semita sunt regula continentia et perfecta scientia fit , de profettu virintum , non in fe , fed in Domino gloriari .

TVnquid nofti semitas nubiù magnas et perfectas scientias?] Habent ista nubes femitas subtilissimas, scilicet fanctæ prædicationis vias. Angusta quippe porta Mat. 7. b elt, que ducit ad vita. Eos ergo per semitas aftringunt, qui ab intentionis coru tramite per lata mundi desideria euagando no exeunt. Arcta enim bene viuendi censura no est ampla via, fed femita, in qua prædicator quifque studiose costringitur; quia sub præceptoru cuftodia folicite coangustatur. An non quali quadam angustia est itineris, in hoc quidem mundo viuere, sed de huius mundi concupiscentia nihil habere, aliena no appetere, propria non tenere, laudes mudi despicere, et pro Deo opprobria amare, glo-D riam fugere, despectum sequi, adulantes despicere, despicientes honorare, mala nocentium ex corde dimittere, et erga eos dilectionis gratia immobilem in corde retinere? Quæ videlicet omnia semiræ sunt, sed magnæ: quia quanto in præsenti vita pro ipsa vi uendi custodia angustæ sunt,tanto amplius in æterna retributione dilatantur. Vinde et bene subditur: [Et perfectas scientias.] Perfecta quippe scientia est, et cuncta hæc solicite agere et se de suis meritis scire nihil este. Vnde er ipsæ nubes de hac perfect a scietia docentur cum eis voce veritatis dicitur : Dum feceritis omnia que precepta funt Luc. 17.6 vobis, dicite: Serui inutiles sumus. Perfecta scientia est scire omnia, et tamen juxta quedam modum sciente se esse nescire: quia etsi iam Dei pracepta nouimus, etsi iam virtu tem verborum illius folicita intentione pensamus, etsi iam que intellexisse nos credimus, a gimus : adhuc tamen acta eadem qua districtione examinis sint discutionda nescimus, necdum Dei faciem cernimus, necdum occulta eius confilia videmus. Quanta ergo est nostra scientia, que quousque mortalitatis nostre pondere premitur, ipsa sue incertitudinis nubilo cacatur? De qua bene per Paulum dicitur : Qui fe existimat fci- 1.cor, 8.4 re aliquid, nondu cognouit quemadmodum oporteat cum scire. In hoc itaque mundo dum viuimus, tunc per fecte que scienda sunt scimus, cum proficientes per intelligentia, nihil nos perfecte scire cognoscimus. Dicitur igitur : Nunquid nosti semitas nubiu magnas et perfectas scientias? ] Ac si aperte dicat: Nunquid iam summa acta prædicanriu conspicis, qui postquam per scientiam ad alta se eleuant, deorsum se humiliter per cognitionem suz ignorantiz inclinant? Quod quia solo sancti Spiritus dono agitur, vt humanum cot non folum de feientia, fed etiam de ipfa fua ignorantia perfete doceatur, et calore amoris ad fuperna feruear, dum minora effe que cognouit, in infimis penfat, recte fubiungitur;

S.Greg. Tom. 3.

# S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXVII.

Quod dollorum et auditorum concordia que mutua e haritate coalescit, ex Spiritu fantto eft . Caput XXIII.

Monne vestimenta tua calida sunt, cum perstata suerit terra Austro? ] Sæpe bea-tum Iob siguram sanctæ Ecclesiæ tenere i am diximus. Vestimenta vero Ecclesiæ funt omnes, qui ei fidei adunatione junguntur. De quibus eidem Ecclefiz per Prophetam Dominus dicit: Viuo ego : quia omnibus his velut ornamento vestieris. Per Auftrum vero qui nimirum calidus ventus est, non immerito Spiritus sanctus designa tur, quo quisque dum tangitur, ab iniquitatis sua torpore liberatur. Vnde bene in Canticis Canticorum dicitur: Surge Aquilo et veni Aufter, perfla hortum meum, et fluant aromata illius. Aquilo enim iubetur vt furgat, vt nimirum is, qui mortalium corda restringit aduersarius spiritus, fugiat . Auster enim venit et hortum perflat B ve eius aromata diffluant : quia per aduentum fancti Spiritus dum mens hominum repletur, ex ea mox opinio virtutum aspergitur, vt iure iam sanctorum lingua quasi 2. Cor. 2.d

hortus Austro perflatus, dicat: Christi bonus odor sumus Deo. Vestimenta ergo san Eta Ecclesia calida sunt, dum terra Austro perstatur: quia hi qui ei per sidem inharent, feruentibus charitatis studijs inardescunt, dum corum mens sancti Spiritus afflatu perfunditur. Quod quidem et de codem beato lob nil obstat intelligi : quia sic hæc generaliter in sancta Ecclesia dicimus, ve tamen per membra eius singula specialiter teneamus. Vnusquisque enim, qui recte viuit, atque hoc et alios docere confucuit, 25 quali tot vestimenta habet, quot auditores ei concorditer inhærent. Natura namque vestimentorum est, ve per semetipsa calere non possint, sed adiuncta viuenti corpori, dum exhalantes membrorum poros contegunt, emanantem ab intimis calorem pre- C munt, quo nimirum calore hac eadem vestimenta calefiunt, sed calefacta calorem quem acceperint, retinendo ad corpus reddunt. Quid ergo per ve fimenta viuenti corpori adhærentia, nisi discipulorum vira magistris bene viuentibus coniuncta signatur? Quæ quasi per poros calorem accipit: quia ad amorem Dei et exemplo actionis, et impulsu exhortationis ignescit. Que velut frigus proprium expellit, dum a pristina iniquitate discedit, calorem quem accepit retinet: quia in eo quem prædicando sumpserit, feruore conualescit. Doctores autem sancti du auditores suos in amorem Dei proficere sentiunt, ipsi amplius in doctrina virtute feruescunt, et quia eos ad fumma inardescere et feruescere conspiciunt, ad prædicanda bona cælestis patriæ validius succenduntur. Qui etsi quando pro co quòd adhuc vitam cortuptibilem humanæ infirmitatis agunt, de qualibet culpa faltem tenuiter in opere, in locutione, in p cogitatione tentantur, discipulorum suotum profectum conspiciunt, et ipsi vel in

Sed dum ex profectu auditorum etiam vita docentium proficit, quasi ex calefactis veftimentis calor ad corpus redit. Sed nequaquam fibi doctores tribuant, quòd per exhorrationem suam ad summa proficere auditores vident : quia nisi Spiritus sanctus eorum corda repleat, ad aures corporum vox docentium incassum sonat. Formare enim vocem magistri exterius possunt, sed hanc imprimere interius non possunt. Neque enim qui plantat est aliquid,neque qui rigat, sed qui incrementum dat Deus. Dicarur ergo : [Nonne vestimenta rua calida sunt, cum perstata fuerir terra Austro?] Quia nimirum tunc auditores, qui iam bene viuentibus doctoribus inhærent, calorem 13.1 Superni amoris accipiunt, cum per afflatum sancti Spiritus excitantur, ac si aperte beato lob dicerer: Incassum tibi tribuis, si quos per te profecisse in virtutibus contemplaris: quia hi, quos per te incaluille astimas, nisi eos Spiritus sancti feruor attingeret, frigidi in sua insensibilitate remanerent . Postquam vero hac fortirer dixit, per ar-

1.Cor.3.b

minimis esse reprehensibiles erubescunt : ne qua forte exempla tortitudinis præbeant eis, quos prædicationis voce ad regulam intimæ rectitudinis vocant. Dum ergo verbo doctorum accenduntur auditores, quasi ex viuenti corpore vestimenta calefiunt.

Qued fanti angeli hoc in munere retributionis acceperunt à Deo, vt ad peccatum vitra moneri non posint. Caput XXIIII.

rogantiam leuiter motus, irrifionis illico verba subiungit dicens:

Vnc forsitan cum eo fabricatus es calos, qui solidissimi quasi are fusi sunt. ] Pos-I funt per calos hi, qui in calestibus sunt conditi, angelici spiritus designari. Vinde

# In trigelimum leptimum caput B. Iob.

et in oratione nostra dicere voce veritatis instruimur: Fiat voluntas tua sicut in cælo Mat.6.6 et in terra: ve nimirum voluntas Dei, ficut a superiori creatura agirur, ita in omnibus etiam ab humana infirmitate feruetur. De quibus bene dicitur: [ Qui folidiflimi quasi ære fusi sunt. ] Natura namque æris est rubigine difficile consumi. Et virtutes angelica, qua in diuino amore fixa perstiterunt, lapsis superbientibus angelis, hoc in munere retributionis acceperunt, vt nulla iam rubigine furripientis culpæ motdeantur, vt in contemplatione conditoris fine felicitatis fine permaneant, et in hoc quod funt condita, aterna stabilitate subsistant. Quod bene apud Moysen ipsa de mu- Gen. 1.4 di origine historiæ verba testantur, cum et prius factum cælum dicitur, et hoc idem postmodum firmamentum vocatur: quia videlicet natura angelica, et prius subtilis est in superioribus condita, et post ne vinquam potuisset cadere, mirabilius confirmata. Possunt etiam per cælos, vt sæpe diximus, electorum mentes exprimi, a cunctis terrenis contagijs intimo amore suspensæ. Qui quamuis corpore degant in infimis:quia tamen corde iam inhærent fummis veraciter dicunt : Nostra conuersatio in cælis est. Phil. 3.2 Qui folidissimi vt ære fusi sunt: quia ab integritate cœptæ fortitudinis, nulla mutabi-

litatis rubigine confumuntur. Quibus et fortiter contra aduerfa durantibus auctoris

iterum eum deridendo subiungit : [ Oftende nobis quid dicamus ei, nos quippe inuoluimur tenebris. ] Ac si dicat : Tu qui iam magna intelligentiæ luce perfrueris, docere nos,qui ignorantiæ tenebris inuoluimur, debes. Qui mox ab irrifione refiliens, despi C ciendo subiungit: [Quis narrabit ei quæ loquor? ] Ac si aperte dicat : Quæ ego ei de fuis laudibus acute sentiens non audita loquor: quis hæc narrare vel postquam audierit potest ? Sed quia cum doctrina et atrogantia in vnius menris habitatione confligit, a loquentis ore non folum fonat viuendi leuitas, sed etiam grauitas sentiendi, postqua Heliu per arrogantiam leuiter intumuit, dicens: Quis narrabitei quæ loquor? mox per doctrinam fubdidit:

voce dicitur : Vos estis amici mei, qui permansistis mecum in tentationibus meis. Sed Luc. 22-c quamuis doctus et arrogans cum irridere sanctum virum nititur, irrisioni sua fortia dicta permifceat, a dictis tamen fortibus semper ad superuacua verba relabitur. Nam

Qued ineffabilis fit Dens, et ferntasor maiefiatis opprimatur a gloria.

ETiam filocutus fuerit homo, deuorabitur. ] Omne quod aliquid deuorat, hoc introrfus trahens, ab intuentium oculis occultat, et rem, quæ videri in superficie poruit, in profundum rapit. Homo igitur cum de Deo tacet, per rationem, in qua est conditus, esse aliquid videtur. At si loqui de Deo cœperit, illico quam sit nihil ostenditur: quia magnitudinis illius immensitate deugratur, et quasi in profundum raptus abicondirur: quia fari ineffabilem cupiens, ipfa fux ignoranrix angustia deglutirur. Loquitur enim caro de spiritu, circumscriptus spiritus de incircumscripto, cteatura de creatore, temporalis de æterno, mutabilis de immutabili, mortalis de viuificante: et cum in tenebres polirus internum lumen sicut est nesciat , homo de aternitate disserere cupiens, cacus de luce loquitur. Si ergo locutus fuerit homo, deuorabitur: quia fi effari homo æternitatem sicut est appetit, etiam hoc sibi subtrahit quod de illa vel tacitus fentit. Sed ecce æternitas tunc hominibus vere innotuit, cum fe eis humanitate E suscepta monstrauit. Qua quia necdum reuelara fuerat, de eisdem hominibus recte fubiungitur. [ At nunc non vident lucem . ] De qua nimirum luce etiam per Prophe ram dicitur: Populus, qui ambulat in tenebris, vidit lucem magnam . Sed hæc eadem 1640. lux qualiter ab hominibus videatur, infinuat, cum protinus fubdit : [Subito aer cogitur in nubes. ] Aer quippe ipfa fua tenuitate spargitur, vt nulla firmitate solidetur. Nubes autem tanto firmiores sunt, quanto densiores. Quid ergo per aerem nisi menges fæcularium defignantur, quæinnumeris hnius vitæ defiderijs deditæ, huc illucq. more aeris fluida disperguntur? Sed aer in nubes cogitur, cum fluxa mentes per superni respectus gratiam virtutis soliditate roborantur, ve intra sinum cordis recta sentiendo se colligant, et in vanis cogitationibus non liquescant . Aer Petrus fuerat, cum Mat. 4.6

per terrena delideria sparsum eum quasi aura transiens pro vita carnis cura piscationis agitabat. Acretiam apostoli omnes extiterant, qui iam per legem alta didicerant, sid,

### S. Gregorij Expof. Moralis Lib. XXVII.

fed necdum per fidem firma fapiebant. Subito autem aer in nubescoactus eft : quia A per respectum supernæ gratiæ, fluxa corda piscantium in soliditatem versa sunt prædicatorum, vt corum infirmæ cogitationes fortia fentiendo denfescerent, ac more nubium aquas scientiæ caperent, et subter iacentem terram verbis prædicationis irrigarent, quo peracto ministerio, ad cæli secreta recurrerent, atque ad æternam requiemfinito labore peruenirent. Vnde et bene mox subditur : [ Et ventus transiens sugabit eas. ] Ventus quippe est transiens, vita præsens . Ventus ergo transiens nubes fugat: quia mortalis vita percurrens pradicatores fanctos a nostris oculis corporaliter occultat. Ventus ergo transiens nubes fugat : quia vitæ temporalis excursus a carne apostolos subtrahit, et eos a terræ superficie in secreta requie quasi in cælorum cardine abscondit. Sed quia vsque ad mortem prædicare non desinunt, præsentis vitæ spatium more nubium cum verborum pluuia excurrunt, quid corum laboribus in fancta B Ecclefia agatur, adjungit, cum protinus fubdit:

Quod filijs regni in tenebras exteriores proiectis , multi ab Oriente es Occidente quafi aurum in thefaures venernnt : et multns ex hoc nobis fit timer, queniam non intelligimus eur reprobaso trunco, in ramis infitis complacnit ei.

B Aquilone aurum venier. ] Quid per Aquilonem nisi peccati frigore constricta A gentilitas designatur? quam ille sub iugo sua tyrannidis tenuit, qui superbiens dixit : Sedebo in monte testamenti, in lareribus Aquilonis, ascendam super altitudine nubium, fimilis ero Altissimo. Quid vero auri nomine, nisi animæ fideles exprimun-Thren,4.4 tur ? De quibus per Hieremiam dicitur : Quo modo obscuratum est autum, mutatus est color optimus ? Aurum quippe obscurarum doluit : quia in quibusdam claritate innocentiæ versam in culpæ nigredinem vidit . Ab Aquilone ergo aurum venire dicitur : quia per respectum gratia redemptoris, a gentilitate dudum perfidia torpore fri gida, intra fanctam Ecclesiam preriofa Deo vita fidelium multiplicatur. Ab Aquilone etenim aurum venit, cum abipfis idolorum cultoribus vera in Domino fides clarefcit. Sed conversis ad fidem gentibus, Iudza contradicit, et ad præmiorum retributionem cælestium dedignatur suscipere eos, qui dudum suerant cultores idolorum. A8.11.a Vnde post conversionem gentium Petro dicitur: Quare introisti ad viros præputium

Ba.43.14

esufd.lib.

42.19.0

Bid.b

habentes, et comedisti cum eis? Quo contra recte per Isaiam Dominus dicit : Dicam Eupra c. 10. Aquiloni: Da, et Austro: Noli prohibere. Sicut enim per Aquilonem gentilitas, sic D per Austrum Iudza signatur. Quæ quasi meridiano sole incaluit : quia redemptore in carne apparente, feruorem fidei prima fufcepit. Aquiloni ergo, da, dicitur, cum auferre Deo fuz fidei munera gentilitas imperatur. Auftro autem inbetur ne prohibeate quia Hebrais in fide confiftentibus pracipitur, ne vitam gentium repellendo condemnent . Vnde hic quoque quia dictum est : Ab Aquilone aurum veniet , apte subiungitur : [ Et a Deo formidolosa laudatio. ] Sicenim formidolosa laudatio a Deo venire dicitur, ac fi ab his, qui in parte Dei funt, id eft, a fidelibus venire diceretur . Auro igitur ab Aquilone veniente, a Deo formidolosa laudatio prodijt : quia dum claritatem fuæ fidei gentilitas obtulit, multitudo Hebræorum fidelium diuina iudicia pertimefcendo laudauir. Sed quo modo ab Aquilone veniar aurum, quo modo ab his, qui fub Deo funt, formidolofa laudatio erumpat, ipfa nobis historia facri eloquij ostendit, E Scriptum quippe est: Cornelius centurio cohortis, quæ dicitur Italica, religiosus et ti-

mens Deum cum omni domo sua, faciens eleemosynas multas plebs, et deprecans Deum semper, vidit in visu manifeste, quasi hora diei nona, angelum Dei introcuntem ad fe, et dicentem fibi : Corneli . At ille intuens eum, timore correptus dixit : Quis es Domine? Dixit autem illi: Orationes tux et eleemofynx tux ascenderunt in memoriam in conspectu Dei . Aurum ergo ab Aquilone venit, dum in conspectu Dei ex gentibus cum eleemofynis veniens oratio afcendit. Quod cum Petrus fratribus retuliffet, quo modo vel Cornelius angelum, vel ipfe de calo submitti ad se linteum cum bestijs reptilibus ac volatilibus vidisset, vel quo modo Spiritus sanctus etiam ante baprisma gentilium corda perfuderit, qui numquam in ludzorum mentibus nisi post aquam baptifmatis venit, protinus feriptum eft: His auditis tacuerunt, et glorificaue-

A tune Deum dieneme Ergo er geritibus Deut poestienaltum ad viram sledit. Multitudo -48-11-4 ergo fidelium formidolofoam Deo laudem obtulic que faluatis genitibus, a fito fe muerume, dona exchite grazit adminindo, compretifir. Vode jugic quoque Perrus miraturu 148-10 dienem in veritate competiquod non el períonantum acceptor Deus. Sed cum genetes fidem fidir pisuntarur de niqui iam fidels fina, formidolofo venue laudatio dicise fidem in perionantum acceptor de la competitation del competitation de la competitation del competitation de la co

and the continues of th

Caput ; XXVII.

Qued Deum contemplare non possiont qui bumiles non saut : et quid sit, qued Danid.

Deo timebunt cum viri, et non audebunt contemplari omnes, qui fibi videntur esfe sapientes. Hoc loco Heliu viros cos, qui ad intelligentiam sunt fortes, appellat. Et norandum quod non ait : Et non audebunt contemplari fapientes : fed, qui fibi videntur effe sapientes . Quibus videlicet verbis peritos quidem, sed atrogantes infinuat . Heliu ergo dum multa fortiter fentir, in locutionis fue fine se retigit. Viri namque arrogantes et docti cum recte non viuunt, fed tamen recta dicere doctrina D impulsionibus compelluntur, ipsi damnationis sux aliquo modo pracones fiunt:quia dum ea, que agere respuunt, predicantes insinuant, suis se vocibus damnatos clamat. Contra quos bene per Pfalmiltam dicitur: Connersi sunt in arcum peruersum. Arcus Pfal. 774 quippe peruerfus ipfum, a quo intenditur, percutit. In dictis autem fuis arrogantium lingua arcui peruerfo funt fimiles : quia dum contra elationem verba faciunt, in fuis auctoribus sagittas figunt. Vnde summa cura prouidendum est, ne accepta sapientia cum ignorantiz tenebras illuminat, lumen humilitatis tollat, ve iam sapientia esse nequeat. Que etsi virture locutionis fulgeat, elationis tamen velamine cor loquentis obscurat . Alia namoue sunt bona summa alia bona media . Bona enim summa sunt. fides, spes, charitas. Quæ cum veraciter habentur, in malum inflecti non possunt. Bona autem funt media, prophetia, doctrina, curationum virtus, et cetera : que ira inter 1. Cor. 13 de

evreumque funt pofita, a vei aliquando per hac fola acrera parria, aliquando vero gloria terrena requirarun. Media se o po hav inture dicinus, quas ad quodocumque men appetit inclinamus. Quibus perceptis in via animus ficut errenia similiti pera proximori indigentiam ministiferia pictatis operantur. Cum per doctrinami girur acque prophetiam laus exterior quarirur, quasi fector poste de duitais aterena gloria culmas ambietur. Cum vero doctrina acque propheta lucrandis animabus impenditur, quasi acceptea diutiri segonis fratibus largunutar. Quia ergo fupe per poli dona, qua fe percipere exultar, a manu danris ineaturus animus elongas, vigilanti proutifione curandit eff, vet er pitus thigh gantur vita, qui a ergo fupe per per funti entre funti esi mens ineature fa deriri, non per hac adiuta fubuchitur, fed quafi pro anreadis laboribus remunentas reprobatur. Vade finciam va accepta vitus dum but transfer

# S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXVII.

toria laudis affumitur: quia vitio militar, virtus non fit. Quia enim origo virtutis hu- A militas eft, illa in nobis virtus veraciter pullulat, que in radice propria, id eft, in humion litare perdurat. A qua nimirum fi abscinditur, arescit: quia viuificantem se in intimis humorem charitatis perdit . Sed quia per hoc quod ab Heliu dicitur : [ Non audebuc contemplari omnes, qui fibi videntur elle fapientes. ] Occulta cotdis elatio reprobatur, intueri libet, quanta virtutum munera Dauid perceperat, atque in his omnibus quam forti se humilitate seruabat". Quem enim non extolleret ora leonum frangere, 3.Reg. 17.d cap.16.0 visforum brachia diffipare, despectis prioribus frattibus eligi, reprobato rege ad regni: cap. 17 f gubernacula vngi,timedum cunctis vno lapide Goliam fternere, a rege ptopolita excap. 18 g.es tinctis Allophylis nunterofa præputia reportare, promissum tandem regnum perci-2. Reg. c. 3.6 pere : cunctumq. Ifraeliticum populum fine vlla contradictione possidere ? Et tamen cum arcam Dei in Hierusalem renocat, quafi oblirus pralatum se omnibus, admix- B a.Reg. 6.6 tus populis ante arcam faltat. Et quia coram arca faltate, ve creditur, vulgi mos fuerati rex fe in diuino obseguio per faitum rotat. Ecce quem Dominus cunctissingulariter prætulit, sese sub Domino, et exaguando minimis, et abiecta exhibendo contemnit. Non potestas regni ad memoriam reducitur, non subjectorum oculis saltando vilescere metuit, non se honore prælatum ceteris; ante eius arcam, qui honorem dederat, recognoscit. Coram Deoegit vilia vel extrema: vt illa ex humilitate solidaret, qua co ram hominibus gefferat fortia. Quid de eius factis ab alijs sentiatur ignoro: ego Dauid plus faltantem stupeo quam pugnantem. Pugnando quippe hostes subdidit: falrando autem coram Domino femetipfum vicle. Quem Michol filia Sanl adhuc ex tu-2.Reg.6.d more regij generis infana, cum humiliatum despicerer, dicens : Quam gloriosus fuit hodierex Israel diseooperiens se ante ancillas seruorum suorum, et nudatus est, quasi C fi nudetur vnus de Ceurris, protinus audinit: Viuit Dominus, quia ludam ante Dominum, qui elegit me potius qu'am patrem ruum. Ae paulopost ait : Et ludam, et vilior fiam plusquam factus sum, eroq. humilis in oculis meis. Ac si aperte dieat : Vileseere coram hominibus appeto: quia seruare me coram Domino ingenuum per humilitatem quaro. Sunt vero nonnulli, qui de semetipsis humilia sentiunt : quia in honoribus politi nil se esse nisi puluerem fauillamq, perdunt, sed tamen coram hominibus despecti apparere refugiunt, et contra hoc quod de se interius cogitant, quasi rigida exterins venustate palliantur. Et sunt nonnulli, qui viles videri ab hominibus appetunt, atque omne quod funt, deiectos se exhibendo contemnunt : sed tamen apud fe introrfus quali ex iplo merito oftenla vilitatis intumescunt, et tanto magis in corde clati funt, quanto amplius in specie elationem premunt . Qua veraque vnius ela- D tionis bella, magna Dauid circumspectione deprehendir, mira virtute superauit. Quia enim de semetioso intus humilia sentiens, honorem exterius non quarit, infinuat, dicens: Ludam et vilior fram , Et quia per hoc quod vilem se exterius prabuit, nequaquam interius intumescit, adjungit : Eroq. humilis in oculis meis, ac si dicar: Qualem me exterius despiciens exhibeo, talem me et interius attendo. Quid ergo Pfal. 131. acturi funt quos doctrina eleuat, fi Dauid ex carne fua venturum redemptorem nonerat, eiufq. gaudia prophetando nunciabat, et tamen in semetipso ceruicem cordis valida discretionis calce deprimebat, dicens: Eroq. humilis in oculis meis ? Bene ergo per Heliu dicitur : [ Ideo timebunteum viri, et non audebunt contemplari omnes, qui fibi videntur effe sapientes . ] Contemplari enim Dei sapientiam non possunt, qui fibi fapientes videntur : quia tanto ab eius luce longe funt, quanto apud femet- E ipsos humiles non funt : quia in corum mentibus dum tumor elationis crescit, aciem contemplationis claudit, et vnde se lucere præ ceteris æstimant, inde se lumine veritatis priuant. Si igitur veraciter sapientes effe, atque ipsam sapientiam contemplari appetimus, stulios nos humiliter cognoscamus. Relinquamus noxiam sapientiam, 1.Cor.1.d discamus laudabilem fatuitatem. Hinc quippe scriptum est : Stulta mundi elegit Deus, vt eonfundat sapientes. Hinc rursum dicitur : Si quis videtur inter vos sapiens esse in hocfaculo, stultus fiat, vt sit sapiens. Hinc euangelica historia verba testan-Luc. 19 & tur : quia Zachaus cum videre pra turba nihil posset, sycomori arborem ascendit, ve transeuntem Dominum cerneret . Sycomorus quippe ficus fatua dicitur. Pusillus itaque Zachæus sycomorum subijt, et Dominum vidit: quia qui mundi stultitiam. humiliter eligunt,ipfi Dei fapientiam fubriliter cotemplantur; Pulllitatem namque

#### . In trigefimum feptimum caput B. Iob.

nostram ad videndum Dominum turba præpedit: quia infirmitatem humanæ mentis,ne lucem veritatis intendat, curarum facularium tumultu premit. Sed prudenter fycomorum afcendimus, fi prouide eam, quæ diuinitus præcipitur, ftultitiam mente tenemus. Quid enim in hoc mundo stultius quam amissa non quarere, possessa rapien tibus relaxare, nullam pro acceptis iniurijs iniuriam reddere, immo adiunctis alijs pa tientiam prabere? Quali enim lycomorum nos ascendere Dominus pracipit, cum dicit: Qui aufert qua tua funt, ne repetas. Er rurfum : Si quis te percufierit in dextram Luc. 6. 8 maxillam, prabe illi et alteram. Per sycomotum Dominus transiens cernitur: quia Mat. 5. f per hanc sapientem stultitiam etsi necdum vt est solide, iam tamen per contemplationis lumen Dei sapientia quasi in transitu videtur. Quamiuxta Heliu verba videre nequeunt, qui fibi sapientes elle videntur : quia ad conspiciendum Dominum in elata cogitationum suarum turba deprehensi, adhuc sycomori arborem no inuenerunt.

LIBBI VIGESIMISEPTIMI MORALIVM SANCTI GREGORII FINIS.

#### GREGORII SANCTI EXPOSITIONIS MORALIS

INBEATVMIOB

LIBER VIGESIMVSOCTAVVS.

ne per elationis gladium ipfa illum fua victoria sternat, debet omnipotens Deus incre-

OST damna terum, post funeta pignorum, post vulnera corporis, sup.c.i. c.d post verba male suadentis vxoris, post contumeliosa dicta consolan- Cap.a. c. tium, post suscepta fortiter i acula tot dolorum, detanta virtute con- 6.3. ftantia laudandus a judice beatus Iob fuerat, si iam de præsenti sæculo effet euocandus. At postquam hic adhuc duplicia recepturus est, postquam faluti priftinæ restituitut, vt rebus redditis diutius vtatur,

pare per districtam iustitiam quem servat ad vitam. Quid enim peius plerumque animam, quam conscia virtus interficit? Que illam dum consideratione sua inflat,a plenitudine veritaris euacuat : et dum se ad percipienda præmia sufficete suggerit, cam C a meliorationis intentione diftendit. Iuftus igitur Iob ante flagella extitit, sed iustior post flagella permansit : et laudatus ante a Dei voce, postmodum creuit ex vetbere. Profecto velut tuba ductilis ex percussione producta, in laudem Dei tanto altius eleuatus est, quanto maiori est castigatione percussus. Sed humiliandus etat iste, qui proftratus viceribus, sic virtutibus stabat. Humiliandus etat, ne tam robustissimum pectus elationis tela confoderent, quod constabat certe quia et illata vulnera non viciffent . Requirendus nimitum fuit homo, cuius debuisset comparatione superari . Sed quid eft quod de eo voce Domini dicitur : Vidi feruum meum Iob, quod non fit ei fi- Sup.c.1. milis vir super terram? Cuius ergo comparatione poterat vinci, de quo Deo attestan. 6.8.6 te dicitur : quia nullius hominis comparatione possit zquari? Quid itaque agendum

eft,nisi vt ex persona sua ipse Dominus suas illi virtutes narret , et dicat ei? Nunquid

producis luciferum in tempore suo, et vesperum super filios tetta consurgere facis?

## 936 S.Gregorij Expos.Moralis Lib.X X VIII.

Enierum Nunquid apetra funt tibi porte mortis, et olia tenebrofi vidifiè Vel ter- A ce s'Auquid poffortum tumu pracepiti diluculo relinediti attoro locumfuum 1 Quis yeto ilia oli Dominus potefi Et tamen interrogatue homo, ye cognocarquia ilia ono potefi quaternus riqui tuma immenfai virutubus ceutis, et nullius hominis exemplo vincitus; acestelli debeat, Del comparatione fuperetur. Sed o quam posence engitut, quat am doliminet humiliatur. I quama eth hominis vitonia, hance ex Del comparatione pecididife I Quanto hominibus malor efi, qui refitincipi soco-quai potenti oli, sed qui ad cholora nimis distrevas iliucimum, ad ciud funte si qui potento noi. 1, sed qui ad cholora nimis distrevas iliucimum, ad ciud funte si qui potento noi. 1, sed qui ad cholora nimis distrevas iliucimum, ad ciud funte si qui potento noi.

#### CAPVT TRIGESIMVMOCTAVVM BEATI 10B.



Espondens autem Dominus Iob de trubine, distr.: ¿Quis est ille involuens fententias fermonibus imperitis ? Accinge ficaç yır lumboş ruot, jinterrogabo tg., et responsate mila. Vbi eras quando ponebam fundamenta terre? Indiez milii fi babeç intelligențiam. Qui polițit mensuras cius, finosta, vel quis tetendit super cam lineam. ? Super quo bales illius foli-

datæ funt ? Aut quis demisit lapidem angularem cius cum laudarent simul astra marutina, et iubilarent omnes filij Dei ? Quis conclusit ostijs mare, quando erumpebat quali de vulua procedens, cum ponerem nubem vestimentum eius, et caligine illud quasi pannis infantiæ obuoluerem? Circumdedi illud terminis meis, et posui vectem et ostia, et dixi : Hucusque venies, et non procedes amplius, et hic confringes tumentes fluctus tuos. Numquid post ottum tuum. præcepisti diluculo, et ostendisti auroræ locum suum, et tenuisti concutiens extrema terræ, et excussifti impios ex ea ? Restituetut vt lutum signaculum, et stabit sicut vestimentum. Auseretur ab impijs lux sua, et brachium excelfum confringetur . Numquid ingressus es profundum maris, et in nouissimis D abyshi deambulasti ? Numquid apertæ sunt tibi portæ mortis, et ostia tenebrosa vidisti? Numquid considerasti latitudinem terræ? Indica mihi si nosti omnia, in qua via lux habitet, et tenebrarum quis locus sit, vt ducas vnumquodque ad terminos suos, et intelligas semitas domus eius ? Sciebas tune, quòd nasciturus esses, et numerum dicrum tuorum noueras ? Numquid ingressus es thesauros niuis, aut thesauros grandinis aspexisti, quæ præparaui in tempus hostis, in diem pugnæ er belli? Per quam viam spargitur lux, dividitur æstus super terram? Quis dedit vehementillimo imbri curlum, et viam sonantis tonitrui, ve pluetet super terram absque homine in deserto, vbi nullus mortalium commoratur, ve impleret inuiam et desolatam, et produceret herbas virentes? Quis est pluniæ pater, vel quis genuit stellas roris ? De cuius vieto egressa est glacies, et gelu de calo quis genuit ? In similitudinem lapidis aqua durantur, et superficies abyssi constringitur. Numquid coniungere valebis micantes stellas pleiades, aut gyrum arcturi poteris diffipare? Numquid producis luciferum in tempore suo, et vesperum super sines terræ consurgere facis? Numquid no-Iti ordinem cæli, et pones rationem eius in terra. ? Numquid eleuabis in nebula vocem tuam, et impetus aquarum operiet to? Numquid mittes fulgura, et ibunt, et reuertentia dicent tibi : Affumus ? Quis posuit in visceribus ho-

muni

#### In trigefimumoctauum caput B. Iob.?

A minis sapientiam ? vel quis dedit gallo intelligentiam? Quis enarrabit calorum rationem, et concentum cæli quis dormire faciet ? Quando fundabatur puluis in terram, et glebæ compingebantut? Numquid capies leænæ prædam, et animam catulorum eius implebis, quando cubant in anttis, et in specubus insidiantur i Quis praparat coruo escam suam, quando pulli cius clamantad Deum vagientes . co quod non habeant cibos?

Quibus modis bominibus loquatur Deus . . . . Caput .. 1.1.

R Espondens autem Dominus Iob de turbine dixit. 3 Notandum video, quia si sano arque incolumi loqueretur, ex sranquillitate dominica locutio sacta diceretur : sed quia flagellato loquitur. de turbine locutus fuiffe describitur. Aliter enim Dominus seruis fuis loquitur, cum eos intrinsecus per compuctionem prouchit, aliter cum per dustri-Etionem ne extollantur premit. Per blandam enim locutionem Domini amanda dulcedo cius oftenditur, per terribilem vero potestas cius metuenda monstratur. In illa perfuadetur anima vt proficiat : in ifta reprimitur qua proficit. In illa difcit quod appetatrin ista quod metuat. Per illam dicir: Gaude et latare filia Sion: quia ecce venio et habitabo Zach.a. c in medio tui. Per istam dicitor: Dominus in tempestate veniet, et in turbine viæ eius. Blandus quippe est, qui vr in medio inhabitet venit. Cum vero se per tempestatem et turbinem 1fe. 66. e infinuat, nimirum qua tangit corda perturbat, atque ad edomandam elationem fe exerit, quando potens et terribilis innotescit. Sciendum præterea est quia duobus modis locu-

C tio diuina diftinguitur. Aut per femetip fum namque Dominus lo quitur, aut per creaturam angelicam eius ad nos verba formantur. Sed cum per femetipfum loquitur, fola nobis vis internæ inspirationis aperitur. Cum per semetipsum loquitut, de verbo eius sine verbis ac syllabis cor docetur : quia virtus eius intima quadam subleuatione cognoscitur, Ad quam mens plena fuspenditur, vacua grauatur. Pondus enim quoddam est, quod omnem anima, quam replet, leuer. Incorporeum lumen eft, quod et interiora tepleat, et repleta exterius circumscribat. Sine strepitu sermo est, qui et auditum aperit, et habere sonits nescit. Quod enim de aduentu sancti Spiritus scriptum est: Factus est repente de carlo sonus Alla, a tamqua aduenientis spiritus vehementis, et repleuit tota domum vbi erant sedentes, et apparuerunt illis dispertitæ linguæ quasi ignis, seditq, super singulos coru : per igne quidem Dominus apparuit, sed per semeripsum locutionem interius secit. Et neque ignis Deus, ne-D que ille fonitus fuit, fed per hoc quod exterius exhibuit, expressit hoc quod interius gestit. Quia enim discipulos et zelo succensos, et verbo eruditos intus reddidit, foris linguas

igneas oftendit. In fignificatione igitur admota funt elementa, vt ignemet fonitum fentiret corpora,igne vero inuifibili, et voce fine fonitu doceretur corda. Foris ergo fuit ignis, qui apparuit, fed intus qui fcientiam dedit. Et cum regina Candacis Eunuchus currui AH.8.e. præfidens iter caperet, atque Ifaiam non intelligens in manibus haberet, in corde nimirum spiritus Philippo dixerat : Adiunge te ad currum. Et cum ad euocandum Petrum timentes Deu milites Cornelius dimifillet, in mente proculdubio a spiritu Petrus audiuitos Ecce tres viri querunt te. Surge itaque descende et vade cu eis. Spiritu enim Dei quasi que Att. to.c da nobis verba dicere, est occulta vi ca, quæ agenda funt, intimare, et corhominis ignaru bid. non adhibito firepiru et tarditate setmonis, peritum repente de absconditis reddere. Nam E quia auditus ea, qua ad fe fiunt, non fimul omnia dicta comprehedit, quippe qui et caufas per verba, et particulatim verba per fyllabas percipit: vifus auté noster in co quod fe dirigit, totu fubito et fimul apprehendit, Dei locutio ad nos intrinsecus facta videtur, potius quam audiatur:quia du femetipsu fine mora fermonis infinuat, repetina luce nostra ignorantiæ tenebras illustrat. Vnde et Baruch Neriæ filius cu requisitus exponeret, queadmodum verba Hieremiæ prophetantis audiffet, ait: Ex ore fuo loquebatur quafi legens, et ego Baruch, 1. a

feribebam: Qui enim legens loquitur, alio intendit, sed alio verbum facit: quia quod videt dicit. Prophetæ ergo Dei quia eius verba vident potius in corde, quam audiunt, quasi legentes loquuntur. Cum vero per angelum voluntatem fuam Dominus indicat, aliquado cam verbis, aliquado rebus demonstrat, aliquando simul verbis et rebus, aliquando imaginibus cordis oculis oftensis, aliquando imaginibus et ante corporeos oculos ad tempus ex acre assumptis, aliquando calestibus substantijs, aliquando simul terrenis, aliquando

S. Greg. Tom. 2.

## 938 S.Gregorij Expos. Moralis Lib. XXVIII.

fimul terrenis et cæleftibus. Nonnumquam vero etiam per angelum humanis cordibus A ita loquitur Deus, vt iple quoque angelus mentis obtutibus præfentetur. Verbis namque per angelum loquitur Deus, cum nil in imagine oftenditur, sed supernæ verba locutionis audiuntur, ficut dicente Domino ! Pater clarifica filium tuum, vt et filius tuus clari-Ioan.17. 4 ficer te, protinus respondetur: Clarificaui, et iterum clarificabo. Neque enim Deus, qui fine tempore vi impulsionis intima clamat, in tempore per suam substantiam illam vocem edidit, quam circum kriptam tempore per humana verba diffinxit: sed nimirum de cælestibus loquens, verba sua, quæ ab hominibus audiri voluit, rationali creatura adminiftrante formauit. Aliquando rebus per angelos loquitur Deus, cum nil verbo dicitur, sed Ezecb.1,b ea quæ futura funt, assumpta de elementis imagine nunciantur: sicut Ezechiel nil verborum audiens, e lectri fpeciem in medio ignis vidir, ve videlicet dum folam speciem aspiceret, que effent in nouiffimis ventura fentiret. Electrum quippe ex auri argentiq. metallo B miscetur, in qua permixtione argentum quide clarius redditur, sed tame fulgor auri tem-Idem, bem, z peratur. Quid ergo in electro niti mediator Dei et hominii demonstratur? Qui dum semetin Ezoch. ipfum nobis ex diuina atque humana natura composuit, et humana per deitatem clario-1.Tim.2.b rem reddidit, et diuina per humanitatem noftris a foectibus temperauit. Quia enim virtute dittinitaris cius tot miraculis humanitas fulfit, ex auro creuit argentii, et quòd per carnem Deus cognosci potuit, quòdq. per carne tot aduersa tolerauit, quasi ex argento temperatum est aură. Quod bene et in medio ignis ostenditur: quia incarnationis eius mysteria subsequentis ludicii flamma comitatur. Scriptu quippe est: Pater non iudicat quemquam, fed omne judiciú dedit filio . Aliquando per angelos verbis fimul et rebus loquitur Deus, cum quibusdam motibus infinuar hoc quod sermonibus narrat. Neque enim Adam post culpam in diuinitatis substantia videre Dominum potuir, sed increpationis verba per angelum audiuit, de quo scriptum est: Cum audisset vocem Domini Dei deambulantis in paradifo ad auram post meridiem, abscondit se inter ligna paradisi. Quid est enim quod post peccarum hominis in paradiso Dominus jam non stat, sed deambulat, nisi quod inruente culpa se a corde hominis ambrom demonstrat? Quid est quod ad auram post meridiem, nisi quod lux feruentior veritatis abscesserat, et peccatricem animam culpæ suz frigora constringebant? Increpatit ergo Adam deambulas, vt cacis mentibus nequitiam fuam non folum fermonibus, sed etiam rebus appetiror, quatenus peccator homo et per verba quod fecerat audiret, et per deambulationem amisso æternitatis statu, mutabiliraris suæ inconstantiam cerneret, et per auram feruore charitatis expulso, torporem suum animaduerreret, et per declinationem folis cognofceret quod ad tenebras propinquaret. Aliquando imaginibus cordis oculis extensis per angelos loquitur Deus, sicut lacob sub- D nixam calo scalam dormiens vidit: sicut Petrus linteum reptilibus ac quadrupedibus ple-Gen. 28. 6 num in ecftafr raptus afpexit, qui nifi incorporeis oculis hac cerneret, in ecftafi non fuif-A8.10.b A8.16.b fet : ficut Paulo in visione noctis vir Macedo apparuit, qui transire eum in Macedoniam rogauit. Aliquando imaginibus er ante corporeos oculos ad tempus ex acre aflumptis per angelos loquitur Deus, ficut Abraam non folum tres viros videre potuit, sed etiam-habitaculo terreno suscipere, et non solum suscipere, sed corum vsibus etiam cibos adhi-Gen, 18.4 bere. Nisi enim angeli quædam nobis interna nunciantes ad tempus ex aere corpora sumeret, exteriorioribus profecto nostris obtutibus non apparerent:nec cibos cum Abraam caperent, nisi propter nos solidum aliquid ex cælesti elemento gestarent. Nec mirū quòd illic ipsis qui suscepti sunt, modo angeli, modo Dominus vocantur: quia angelotum vocabulo exprimuntur qui exterius ministrabant, et appellatione Domini oftenditur, qui E eis interius præerat, vt per hoc præsidentis imperium, et per illud claresceret officium ministrantium. Aliquando cælestibus substantijs per angelos loquitur Deus, sicut bapti-Mat.3.d zato Domino scriptum est : quia de nube vox sonuit, dicens : Hic est filius meus dilectus, in quo mihi bene complacui. Aliquando terrenis substantijs per angelos loquitur Deus, Num. 12.6 ficut cum Balaam corripuit, in ore afinæ humana verba formauit. Aliquando fimulet terrenis et cælestibus substătijs per angelos loquitur Deus, sicut ad Moysen in monte cum Exod. t. 4 iuffionis fue verba edidit, ignem rubumq. fociauit, arque a liud fuperius, aliud inferius iunxit . Quod ramen tunc folum agitur, cum ex ipfa aliquid coniunctione fignatur. Nam per fuccentum rubum Moyfen alloquens, quid aliud oftenditur, nifi quòd eius populi duchor fierer, qui et legis flammam perciperet, et tamen peccati spinam nequaquam vitazet : vel quod ex illo populo exiret , qui in igne deitatis carnis nostra dolores quali subi **Spinas** 

# In trigesimumoctauum caput B. Iob.

IA spinas susciperet, et inconsumptam humanitatis nostræ substantiam, etiam in ipsa diginitatis flamma seruaret. Nonnumquam vero humanis cordibus etiam per angelos Deus, · secreta corum præsentia, virtutem suz aspirationis infundit. Vnde et Zacharias ait : Et Zach.1.6 dixit ad me angelus, qui loquebatur in me. Dum ad se quidem, sed in se tamen loqui angelum dicit, liquido ostendit quòd is, qui ad ipsum verba faceret, per corpoream speciem extra non effet. Vnde et paulo post subdidit : Et ecce angelus, qui loquebatur in me, egrediebatur. . Sæpe enim non exterius apparent, fed ficut funt angelici spiritus, vofuntatem Dei prophetarum fensibus innotescunt, atque eos ita sublimia sublcuant, et quaque in rebus futura fune, in causis originalibus prasentia demonstrant. Humanum namque cor ipío carnis corruptibilis pondere granatum, hanc ipíam corpulentiam fuam

quali obijcem sustinens, interna non penetrat, et graue exterius iacer:quia leuantem ma-B num interius non habet . Vnde fit , sicut dictum est , ve prophetarum sensibus ipsa ve est subtilitas angelicæ virturis appareat, corumq. mens quo subtili spiritu tangitur, leuetur: et non iam pigra torpensq. in imis iaceat, sed repleta intimis affiatibus, ad superna conscendat, atque inde quasi de quodam rerum vertice que infra se ventura sunt, videat. Sed ne quis in prædictis Zachariæ verbis angeli delignatum nomine vel patrem, vel filium, vel Spiritum sanctum putet, si textum scripture sacre considerat, quod sentit velociter emedat, que numqua patrem, numquam Spiritum fanctum, et non nisi per incarnationis sua pradicationem filium angelum vocat. Vnde et in eiusdem Zacharia verbis aperte ostenditur, quòd in illo vere angelus, id eff, creatura loqueretur, cum diceretur: Et ecce angelus qui loquebatur in me, egrediebatur. Statimq, fubiungitur : Et alius an-

gelus egrediebatur in occurfum eius, et dixit ad eum : Loquere ad puerum istum, dicens: C Absque muro habitabitur Hierusalem . Non estitaque Deus angelus qui mittitur, cui ver, Zach.a. b ba ab angelo, quæ dicere debeat, iubentur. Sed quia in conspectu conditoris angelica mi- s. Dim. de cal. niferia ordinata graduum positione diffincta funt , vt et pro communifelicitate beazitudinis opificem tium fimul videntes gaudeant, et tamen pro dispositione dignitatis alijs alij subministrent ad Prophetam angelus angelum mittit, et quem secum de Deo gaudere communiter conspicit, et docet, et dirigit : quia eum et per superiorem scientiam virtute cognitionis, et per præflantiorem gratiam culmine poteflatis excedit . Hæc igitur dicta funt, ve quibus modis loquatur Deus hominibus demonstraretur. Cum vero beato Tob respondisse Dominus de turbine dicitur, verum per semetipsum, an ei per angelum fit locutus ambigitur. Potuerunt quippe per angelum commotiones aeris fieri, et hac ei qua subiuncta sunt per cum verba mandari . Rursumq. potuit et exterius angelus in turbine D aerem excutere, et tamen interius per semetip sum Dominus vim sue sententiæ cordi eius fine verbis insonare, ve credatur quod dicta dominica que sequuntur, ipse iam per verba 8.1. 92.142

Quod arrogantes Deus fe nescire dicit, cum improbat. Caput 1 1 1.

protulit, qui repletus Deo, hac fine verbis audiuit.

Taque dicitur: [ Quis est iste involvens sententias sermonibus imperitis ? ] Sicut et superiori parte iam diximus, prima exprobratio est ralis interrogatio, qua dicitur. Quis est iste? Heliu enim arroganter locutus fuerat. Et quis est iste non dicimus, nisi de co viique quem nescimus. Scire autem Dei, approbare est: nescire, reprobare. Vnde quibusdam, quos reprobar, dicito : Nesciovos vade sitis. Discedire a me omnes operarij iniquitatis. Met. 3.4 Quid eft ergo de hoc arrogante requirere , quis est iste, nisi aperte dicere , ego arrogantes Luc. 194 T Il nescio, id est, corum vitam in sapientiz mez arte non approbo? Quia dum laudibus humanis inflantur, a vera gloria zternz retributionis inanescunt. In co vero quod ait, sen-

tentias, et non addidit quales, bonas vtique accipimus, quas quidé imperitis afferit fermonibus inuolutas: quia cu verbis iactantia fuerant prolata. Împeritia quippe visiu est, recturn non recte sapere, id est, caleste donum ad appetitium terrena landis inclinare. Sicur enîm sæpe contingit veet bona male, et mala bene proferantur, ita Heliu arrogans recta non recte protulit, quia humiles in Dei defensione fententias non humiliter dixit. Vnde et eorum, qui intra catholicam Ecclesiam inani glorize student, non immerito typum tenet, qui dum se præ ceteris peritos credunt, divino iudicio de imperitia redarguntur. quia ficut Apostolus ait : Si quis se existimat scire aliquid, nondum cognouit quemadmo- 1. Cm. 8, 4 dum oporteat eum scire. Quia enim prima stultina angeli elatio cordis suit, veta saientia efficitur hominis, humilitas suz astimationis. Qua quisquis vel magna sapiendo S Greg. Tom. 2.

# S.Gregorij Expof. Moralis Lib. XXVIII.

deserit, coipso vehementer desipit, quo semetipsum nescit. Vnde Heliu et sententias A protulit, et imperitis fermonibus inuolusas: quia et de Deo reclum quod diceret nouerat, et tamen de semetipso dicta illius elatio stulta infatuabat. Hoc itaque despecto, ad erudiendum Iob verba vertuntur, ac dicitut:

Qued res perfetta virtuis fit non effe cafium tantum corpore, fed etiammente. Capus IIII.

Pfal. 26. Hebr. 12. 6 Pros.8.4

Luc. 12.4

Phil. 3. 6

Ceinge ficut vir lumbos tuos. ] Scriptura facra viros vocare consueuit, qui nimirum vias Domini fortibus et non dissolutis gressibus sequentur. Vnde per Pfalmistam dicitur : Viriliter agite, et confortetur cor vestrum . Vnde Paulus ait : Remissas manus et diffoluta genua erigite. Vnde sapičtia in Prouerbijs dicit: O viri ad vos clamito: ac si aperte diceret : Ego non feminis , sed viris loquor : quia hi qui fluxa mente sunt , mea verba B percipere nequaquam poffunt. Lumbos vero accingere, est vel in opere luxuriam, vel in cogitatione laudis appetitum refrenare. Delectatio namque carnis in lumbis eft. Vnde sup.lib. rg.c.6. et sanctis prædicatoribus dicitur : Sint lumbi vestri præcincti, et lucernæ ardentes . Per es infra. lib. lumbos cius luxuria, per lucernas autem bonorum operum claritas designatur. Iuben-# # . CAP. E E.

tur ergo lumbos accingere, et lucernas tenere. Ac si aperte audiant : Prius in vobismetipsis luxuriam restringire, et tunc de vobis alijs bonorum operum exempla monstrate. Sed cum beato lob tanta præditum castitate nouerimus, cur ei post tot slagella dicitur : [Accinge ficut vir lumbos tuos : ] id eft , ficut fortis reftringe luxuriam : nifi quia alia eft luxuria carnis, qua castitatem corrumpimus, alia vero luxuria cordis est, qua de castitate gloriamur? Dicitur ergo ei: [ Accinge ficut vir lumbos tuos, ] vt qui prius luxuriam corruptionis vicerat, nunc luxuriam restringat elationis : ne de patientia, vel cassitate C superbiens, tanto peius intus ante Dei oculos luxuriosus existeret, quanto magis ante oculos hominum, et patiens, et cassus appareret. Vnde bene per Moysen dicitur: Circunci-Dest. 10.d dite praputia cordis vestri, id est, postquam luxuriam a carne extinguitis, etiam superflua cogitationum refecate . Sequituro:

Quibus modis Deus bominem interroget . CAPIE V. Nterrogabo te, et responde mihi.] Tribus modis nos conditor noster interrogare confueuit, cum aut flagelli districtione nos percutit, et quanta nobis insit, vel desit pa-

tientia oftendit : aut quædam quæ nolumus præcipit, et nostram nobis obedientiam, vel inobedientiam patefacit: aut aliqua nobis occulta aperit, et aliqua abscondit, et nobis mensuram humilitatis nostra innotescit. Flagello namque interrogat, cum mentem be- D ne sibi per tranquillitatem subditam, afflictionibus pulsat, sicut idem lob et laudatur 3mp.cap. 1. b attestatione judicis, et tamen ictibus conciditur percussoris, vt eius patientia tanto verius claresceret, quanto inquisita durius fuisset. Pracipiendo autem dura nos interrogat : sicut Abraam terram fuam iubetur egredi, et pergere quo nesciebat : in montem vnicum Gen. 22. a filium ducere, et quem ad confolationem senex acceperat, immolare. Cui nimirum ad interrogationem bene respondenti, id est, ad iussionem obedienti dicitur: Nunc cognoti quia times Deu; vel ficut icriptum est: Tentat vos dominus deus vester, vt sciat si diligitis Dent. 1 3. 6 cum. Tentare quippe Dei, est magnis nos austionibus interrogare. Scire quoque eius, est nostram obedientiam nosse nos facere. Aperiendo vero nobis quædam, atque clau-Pfalian, and dendo quædam, nos interrogat Deus, ficut per Pfalmiftam dicitur: Palpebræ eius interro-

gant filios hominum. Palpebris quippe apertis cernimus, clausis nihil videmus. Quid ergo per palpebras Dei, mificius iudicia accipimus? Quæ iuxta aliquid clauduntur hominibus, et iuxta aliquid referantur, ve homines qui se nesciunt, sibimetipsis innotescant : quatenus dum quædam intelligendo comprehendunt , quædam vero cognoscere omnino non possum, corum corda sese latenter inquirant, si illos diuina iudicia, vel claufa nou flimulant, vel aperta non inflant. Hac enim interrogatione Paulus probatus eft, qui post perceptam internam sapientiam, post aperta claustra paradisi, post ascensum tertij cæli, post supernæ locutionis mysteria adhuc dicit: Ego me non arbitror comprehendiffe. Et rurfum: Egosum minimus Apostolorum, qui non sum dignus vocari Aposto-1.Cor. 15.4 lus. Er rurfum: Non quia fufficientes fumus aliquid cogitare a nobis, quati ex nobis, sed 3. Con 5. 6 1 fufficientia hoftra ex Deo eft. Apertis ergo palpebris Dei interrogatus Paulus recte re-

spondit : qui et superna fecreta attigit, et tamen in humilitate cordis humiliter sletit .

## III In trigefimumoctauum caput B. Iob.

A Qui rurfum cum secreta Dei iudicia de repulsione Iudzorum, et gentium vocatione discuteret, aeque ad ea peruenire non posset, quasi clausis Dei palpebris interrogatus est. Sed rectum valde responsum reddidit, qui Deo se in ipsa sua ignorantia scienter inclinanit, dicens : O altitudo diuitiarum fapientia et scientia Dei , quam incomprehensibilia sunt iu- Rom. 11. d dicia cius, et innestigabiles via cius. Quis enim cognouit sensum Domini, aut quis confiliarius eius fuir ? Ecce enim abicontis myfterijs quati claufis palpebris inquifitus placita ac recta respondit, qui secreti aditum pulsans, quia per cognitionem intromitti ad interiora non valuir, per confessionem ante ianuas humilis stent, et quod intus comprehendere non poruit, foris timendo laudauit. V nde núc quoque bearus lob post interrogatione verberis, discutitur interrogatione sermonis, ve que sint superna consideret, que dum mis nime comprehendit, ad semetipsum redeat, et quam sit iuxta nihilum in supernorum. comparatione cognoscat. Audiatitaque : [ Interrogabo te et responde mihi. ] Ac si aperzius dicarur : Verbis meis ad sublimia consideranda te excito, et dum ea, qua super te sunt, nescire te perspicis, tibimetipsi te notiorem reddo. Tunc enim mihi vere respondes, si quæ ignoras intelligis . Sequitur :

Qued fundator mandi fit Deus , & mensuram , & lineas super eum ponat cum dinidens fingulis , pront walt', conflituit wt non pro fuo untu, fed fecundum menfuram donationis eins quisque proficiat . Caput Bi eras quando ponebam fundamenta terra? Indica mihi si habes intelligentiam.

Quis posuit mensuras eius si nosti, vel quis tetendit super eam lineam. ? Super quo C bases illius solidare sunt? ] Ecce omnia quasi de mundi origine narratione historica contexuntur. Repente vero subiungitur quod non de mundi, sed de Ecclesiæ dichum conditione videatur. Nam dicitur: [ Aut quis dimifit lapidem angularem eius? ] Per hoc enim quòd non in mundi origine factum eft, et illud superius oftenditur, quia de mundi origine dictum non est. Ideireo namque rebus planis ac parentibus obscura quadam ac dissona permiscentur, ve per hoc quod intellectu littera discrepat, et illud inquiratur myslice. quod dictum iuxta litteram fonat. Namque ficut alijs apertis rebus alia claufa cognofcimus, ira alijs clausis compellimur et illa altiori intellectu pulsare, qua aperta credebamus. Dicar ergo: [ Vbi eras quando ponebam fundamenta terne? ] In scriptura sacra quid aliud fundamenta quam prædicatores accipimus? Quos dum primos Dominus in fancta Ecclesia posuit, tota in eis sequentis fabrica structura surrexit. Vnde et sacerdos Exed. 28.6 D cum tabernaculum ingreditur, duodecint lapides portare in pectore iubetur; quia videlicet semetipsum pro nobis sacrificium offeres pontifex noster, dum fortes in ipso exordio prædicatores exhibuit, duodecim lapides sub capite in prima sui corporis parte portauit. San cti itaque Apostoli et pro prima ostensione ornamenti lapides sunt in pectore, et pro prima foliditate ædificij in folo fundamenta. Vnde Dauid Propheta cum fanctam Ecclefram in fublimibus Apoftolorum mentibus poni adificario, conspiceret : Fundamenta eius, inquit, in montibus fanctis. Cum veto in facro eloquio non fundamenta, fed fin- Pfal. 86. gulari numero fundamentum dicitur, nullus alius nisi ipse Dominus designatur, per cuius diuinitatis potentiam, nutantia infirmitatis nostra corda solidantur. De quo et Paulus aic: Fundamentum aliud nemo porest ponere, prater id quod positum est Christus le- 1. Cor 3. 6 fus . Ipfe quippe fundamentum fundamentorum est : quia et origo est inchoantium, et

constantia robustorum. Quia igitur fundamenta nostra sunt hi, qui iniquitatum nostrarum pondera portauerunt: ne beatus lob in superbia de virtutum suarum potentia subleuetur, in ipía dominici prima parte fermonis de fanctorum prædicatorum commemoratione discutitur: ve quanto illos admirabiles venire conspiceret, tanto in corum comparatione de se vilius æstimaret. Quod ideirco a Domino iam quasi præteritum describitura quia quidquid foris futuru est in opere, intus iam factu est in prædestinatione . Dicitur itaque ei: [ Vbi eras quando ponebam fundamenta terræ ? ] Ac fi aperte diceretur : Virtutem fortium considera, meq. eoru ante secula auctorem pensa : et cum eos, quos in tempore condidi, mirabiles fufpicis, perpende quantú mihi fubdi debeas, quem auctore mirabilium fine tempore effe cognoscis. Sequitur: [Indica mihi si habes intelligentia: quis posuit menfuras eius fi nofti,vel quis tetendit fuper ea lineam ? ] Mefurarum linea in terrarum partitione tenduntur, ve dimensionis æquitas ex ipsa linearu tensione teneatur. In carne autem S. Greg. Tom. 2. Kkkk 3

J.80.88.

Erofie6:

## S. Gregorij Expos Moralis Lib. XXVIII.

1bidem.

Mat. 7. 6

Mat. 8.0

Luc.9.2

Exod.26.f

Pfal. 11.

Exed. 26.e

Dominus ad Ecclesiam veniens, mensuras terræ lineis mensus est s quia fines Ecclesia oc. A culti judicii fubrilitate diffinxit. Hujus terra occultæ menfuræ, vel linea tendebantura quando prædicatores fancti agente spiritu in alias partes mundi vocabantur, vt irent : ab aliis vero partibus arcebantur ne accederent. Paulus namque Apoflolus cum Macedonia AB. 16. b prædicare negligeret, per visum illi apparuit vir Macedo, qui diceret. Transiens in Macedoniam adjuna nos. At contra ficut feriptum elle Tentabant Apolloli ire in Aliama et non permifit cos spiritus lesu. Dum ergo prædicatores sancti, et vocantur ad Macedoniam, et ab Afia prohibentur : ifla occultarum menfurarum linea illic ducta eft, hinc reducta. Illic tenditur, vt Macedonia intra fanctæ Ecclefiæ fpatia colligatur; hinc attrahitur, ve extra fines fidei Asia relinquatur. Erant quippe tunc in ea qui colligendi non erants quibus iuxta meritum fizum perditis, iam nuc Afia imra menfuras Ecclefiæ Deo largiente fuscepta est. Intra has ergo mensuras sunt omnes electi: extra has omnes reprobi, etiam fi intra fidei limitem effe videantur. . Vnde et in Apocalypfi scriptum est: Atrium quod foris templum eft, eijce foras: et ne metiaris illud. Quidenim aliud atrium quam latitudinem fignificat vitæ præfentis? Et recte foris templum funt, qui per atrium defignantur : atque ideo metiendi non funt, quia angusta est porta que ducit ad vitam: et latitudo vite prauorum non admittitur ad menfuras, et regulas electorum. Ifta spiritales linea occulto iudicio tendebantur, quando cuidam dicenti : Magister, sequar te quocumque ieris : eiusdem magistri voce responsum est: Vulpes soueas habent, et volucres cæli nidos : filius autem hominis non habet vbi caput fuum reclinet. Ista menfura et linea tendebantur; cum cuidam dicenti: Domine, permitte me primum ise sepelire patrem meum.) ciufdem magiffri voce responsum est : Sine vt mortui sepeliant mortuos suos : tu autem vade, annuncia regnum Dei. Ecce alius secuturum se promittit et repellitur : alius C relaxandum fe postulat, et retinetur. Vnde hoc , nifi quia super occulta cordis spatia supernorum judiciorum linea tendebantur, vt et hunc intus incomprehensibiles menfurz constringerent, et ille foris non injuste remaneret ? Sed cum nullus nesciat, quia Deus has occultorum iudiciorum lineas tendat, cur ad Iob dicitur: [ Indica mihi fi habes intelligentiam : quis posuit mensuras eius si nosti : vel quis teten dit super eam linea?] An ideireo requiritur ve quod nosse, sed tamen prætermittere poterat, memoretur : quatenus pondus secretorum Dei solicitius penset: dispensationem videlicet hominis non in humanis viribus, sed in manu consistere conditoris: vt dum considerat inuisibiliter ista quis agar, fuz virtuti nihil tribuat : ucciam de se audeat aliquid,cum Dei iudicia occulta formidat : sed perpendens desuper mensuras, et lineas incomprehensibiliter tensas, tanto magis in humilitate formidinis confiftat, quanto magis pendere videt omnia in Di porestate menforis, Sequitur: | Super quo bases illius folidata sunt? | Quid aliud huius terræbafes, quam fanctæ Ecclefiæ doctores accipimus? In bafibus quippe columnæ, in columnis aute totius fabrice pondus erigitur. Non ergo immerito doctores fancti basium nomine delignantur: quia dum recta prædicant, et prædicationi fuæ viuendo concordat, omne pondus Ecclefia fixa morum fuorum grauitate fuftentant : afperas ab infidelibus tentationes ferunt: et quæque in præceptis Dei velut difficilia a fidelibus formidantur, exemplis operum facilia oftendunt. Vnde et bene cum in typo Ecclefiæ tabernaculum figeretur, ad Moyfen dicitur: Facies columnas quattuor, et bafes earum vesties argento. În argento enim quid aliud quam claritas diuini fermonis accipitur? ficut feriptum est : Eloquia Domini eloquia cafta: argentum igne examinatum, probatum terræ, purgatum feptuplu. Bafes ergo argento veftitæ quattuor columnas tabernaculi fuftinent: quia B prædicatores Ecclesiæ diuino eloquio decorati, yt cunctis se exemplum præbeat, quattuor Euangeliftarum dicta, et ore, et operibus porrant. Possunt per bases etiam prophetæsignari : qui dum primi aperte de dominica incarnatione locuti funt, quafi quafdam bafes cos conspicimus a fundamento consurgere, et superposita fabrica pondera sustinere. Vnde ad Moysen rursum Dominus cum tabernaculi tabulas erigi præcepit fundi earum bases argenteas jubet. Quid enim per tabulas, nisi Apostoli extensa in mundum pradicatione dilatati : quid per bases argenteas, nisi Prophetæ signantur ? qui superimpositas tabulas ipfi firmi ac fufiles fustinent: quia Apostolorum vita dum corum prædicatione inftruitur, corum auctoritate folidatur. Vinde et coniuncta bina bases singulis tabulis fuperponuntur: quia dum prophetæ fancti in verbis suis de mediatoris incarnatione con-

cordant, subsequentes prædicatores Ecclesia indubitanter ædificant: vt cum a semetipsis

non

## In trigefimumoctauum caput B. Iob.

A non discrepant, il los in se robustius figat. Nec immerito bases, quibus prophete signantur, vt ex argento fundi debeant przeipitur. Argenti quippe claritas ex viu feruatur: fine viu autem in nigredine vertitur. Prophetarum quoque dicta ante mediatoris aduentum, quia in viu spiritalis intelligentia non crant, dum conspici præ obscuritate non poterant, quasi nigra remanebant. Ar pofiquam mediator veniens, ea ante oculos noftros incarnationis fuz manu terfit, quidquid in eis lucis latebat, inclaruit : fenfusq. patrum præcedentium in vsum dedit, quia verba rebus exposuit. Siue itaque prophetas, seu doctores extremis temporibus subsequentes basium apellatione significet, dicar : [ Super quo bases illius solidatæ funt?] fubaudis, nisi super me, qui cuncta mirabiliter teneo, et bonis exterioribus intus principaliter originem præfto. Qui enim sibi quod bonum est tribuit, solida basis non est : quia dum fundamento non innititur, ipso suo pondere in ima præcipitatur. Sed

B cum iam multa de fanctæ Ecclefiæ constructione referantur, audire mens appetit, inimicæ nationes qua virtute coniunctæ sint, id est, diuersa huius domus ædificia qua sibi arre concordent. Sequitur : [ Aut quis dimifit lapidem angularem eius? ] lam per diuinam gratiam omnibus liquer, quem scriptura sacra angularem lapidem vocet: illum. profecto, qui dum in se hine Iudaicum, illine gentilem populum suscipit, in yna Ecclesie fabrica quasi duos parietes iungit, illum de quo scriptum est : Fecit veraque vnum; Epb. 1. e Qui angularem se lapidem, non solum in inferioribus, sed et in supernis exhibuit: quia in terra plebi Ifraelitica nationes gentium, et vtramque fimul angelis in calo fociauit. Eo quippe nato clamauerunt angeli: In terra pax hominibus bonæ voluntatis. In ortuenim Luc. 2. 6 regis nequaquam pro magno offerent hominibus pacis gaudia, si discordiam non habe-

rent . De hoc lapide per Prophetam dicitur : Lapidem quem reprobauerunt ædificantes , Pfal. 117. C hie factus est in caput anguli . Huius lapidis typum lechonias rex tenuit, quem Matthæus Mar. 1. b dum quaterdenas generationes describeret, secundo numerauit. Quem enim fini secundæ, ipfum rurfum initio tertiæ generationis inferuit. Ipfe namque in Babyloniam cum-Ifraelitica plebe migratus est, qui dum ab alijs ad alia ducitur, pro vtriusque parietis latere non immerito secundo numeratur. Cuius migrarionis slexu angularem lapidem defignat. Vbi enim ordo a rectitudine deflectitur, vt cat in diuerfum, tamquam angulum facit. Recte ergo numerari bis potuit : quia per vtrumque parietem quali duo in se latera oftendit: vnde et eius bene imaginem tenuit, qui in Iudæa ortus, gentilitatem colligens, quasi ab Hierosolymis Babyloniam venit, arque hanc in semeripso fidei fabricam prius discordia studio scissam, arte charitatis intexuit. Sed hac qua de significatione sancta Ecclesiz dicta sunt, placet vt breuiata replicatione moraliter disserantur. Dignum namque

D est, ve per ea, que beato lob dici cognoscimus, ad corda nostra reuocemur: quia verba Dei tune mens verius intelligit, cum in eis semetipsam quætit. Ecce enim dicitur: [ Vbi eras quando ponebam fundamenta terra?] Si peccatoris animus puluis est, quia in superficie attollitur, et tentationis aura raptatur : vnde scriptum est : Non sic impij non sic: Pfal. 1. sed ramquam puluis, quem proiscit ventus a facie terræ: nil obstat terram intelligi animā iusti, de qua scriptum est: Terra enim sape venientem super se bibens imbrem, et generans Hebr. 6. 6 her bam, opportunam illis a quibus colitur, accipit benedictionem . Sed huius terræ funda- 10. mentu fides est. Huius terre fundamentu iacitur, quando in occultis cordis prima soliditatis causa diuinus timor inspiratur. Iste necdu credir æterna, quæ andit, huic cu fides datur, ad ædificit subsequenris operis iam fundamentum ponitur. Ille æterna iam credit,nec tamen metuit, venturi iudicii terrore despicit, peccatis se carnis, et spiritus audeter inuoluit. E Huic repente cum futuroru timor infunditur, ve bonæ vitæ furgat ædificium, iam fundamenta construuntut. Posito itaque prospera formidinis fundamento, cum virtutu fabrica in altum ducitur, necesse est ve vnusquisque proficiens vires suas caute metiatur: ve cum diuina conftructione magnus effe iam coeperit, semetipsum respicat fine ceffatione quod fuit : quatenus attendens humiliter, quod per meritum inuentus est, nequaquam sibi ar-

roget quod per gratiam factus est. Vnde et nunc beatus lob per supernam voce ad semetipfum reducitur: et ne de virtutibus gloriari audear, de anteacta vita memoratur, eiq. dicitur : [ Vbieras quando ponebam fundamenta terræ?] Ac si iustificato peccarori apette veritas dicat: Virtutes a me acceptas tibi non tribuas, noli contra me de meo munere extolli. Recole vbi te inueni, quando meo timore prima in te fundamenta virtutum pofui. Recole vbi te inueni quando meo te timore folidaui. Vt ergo ego in te non destruam quod construxi, ipse non cesses considerare quod reperi. Quem enim veritas nisi aut in

#### S. Gregorij Expof. Moralis Lib. XXVIII. flagitijs, aut in excessibus inuenit ? Sed post hac bene possumus seruare quod sumus, fr A

numquam negligimus pensare quod fuimus: Nonnumquam tamen clandestina elario etiam folicitis cordibus furrepere folet : ve bonorum cogitatio licet fubtilis fit ac preffa . cum valde in virtutibus crescit, oblita infirmitatis proprie, nequaquam ad memoriam reuocet, quid in vitijs suerit. Vnde et omnipotens Deus, quia augeri infirmitatem etiam de remedijs falutis conspicit, mensuram ipsis nostris profectibus imponit : vt habeamus quædam virturum bona, quæ numquam quæfuimus, et quæramus quædam, nec ta men habere valeamus: quatenus mens nostra dum hac non potest habere, que appetit, et illa se intelligat de semenpsa non habere quæ habetæt per ea , quæ assunt, consideretur illa, quæ defunt : et per ea , que vtiliter defunt , seruentur humiliter bona que assunt. Vnde et reête pro huius terra, id est, iusta animædispensatione subjungitur : [ Indica mihi si habes intelligentiam : quis posuit mensuras eius si nosti : vel quis tetendit super eam lineam ? ) B Quisenim nifi conditor noster huius terræ mensuras ponit? Qui interni iudicij secreto moderamine, alij fermonem sapientia, alij fermonem scientia, alij plenam sidem, alij 2.Cor.12.b gratiam fanitatum, alij operationem virtutum, alij prophetiam, alij discretionem spirituum, alij genera linguarum, alij interpretarionem fermonum tribuit : quatenus in vno codema. spiritu iste verbo sapientia pollear, nec tamen sermone scientia, id est, do-Etrinæ fulciatur : quia fentire atque inuenire fufficit etiam quod per discendi studium non apprehendit. Ille fermone scientiæ fulgear, nec tamen in verbo sapientiæ conualescat: quia et explere fufficit quantum didicit, et tamen ad fentiendum ex femetipfo fubtile aliquid non assurgit. Iste per fidem elementis imperat; nectamen per fanitatum grariam infirmitares corporum curat. Ille orationis ope morbos fubtrahit : nec tamen arenti terræ verbo pluuias reddit. Iste operatione virtutum ad præsentem vitam etiam mortuos re- C nocat : et tamen prophetiæ gratiam non habens, quæ fibi ventura funt ignorat . Ille ventura quaque velut prasentia attedit: et tamen in nulla signorum operatione se exerit. Iste per diferetionem fpirituum in factis fubtiliter mentes confpicit:fed tamen diuerfi generis linguas nefeit. I lle diuerfi generis linguas examinat: fed tamen în rebus fimilibus diffimilia corda non pensat. Alius in vna lingua, quam nouir, sermonum pondera interpretando prudenter discutit : et tamen reliquis bonis, que non habet, patienter caret . Sic itaque creator noster atque dispositor cuncta moderatur : yt qui extolli poterat ex dono, quod habet, humilietur ex virtute, quam non habet. Sic cuncta moderatur, vt cum per impenfam gratiam vnumquemque fubleuat, etiam per disparem alteri alterum subdar, et meliorem quisque dono alio eum, qui fibi subiicitur attendat: ac licet se præire et alijs sentiat, eidem tamen quem superat, se in alijs postponat. Sie cuncta moderatur, vt singula D quæ funt omnium, interpofita quadam charitatis necessirudine fiant omnia singulorum: et vnufquifque fic quod non accepit, in altero possideat, vt ipse alteri possidendum, quod accepit humiliter impendat. Hinc enim per Petrum dicitur: Vnufquifque ficut accepit grariam, in alterutrum illam administrantes, sicut boni dispensatores multiformis gratiæ Dei. Tunc namque bene multiformis Dei gratia dispensatur, quando acceptum donum, et cius qui hoc non habet creditur : quando propter eum, cui impenditur, fibi datum putatur. Hinc per Paulum dicitur : Per charitatem feruite inuicem. Tunc enim nos cháritas a jugo culpæ liberos reddit, cum vicissim nos nostro per amorem seruitio subiicit : cum et aliena bona nostra credimus, nostra alijs quasi sua offerentes exhibemus. Hinc rurfum per Paulum dicitur: Nam et corpus non est vnum membrum, sed mulra. Si 1.Cor.11.b dixerit pes: Quonia non fum manus, non fum de corpore: non ideo no est de corpore. Et si E dixerit auris: Quoniam non fum oculus, non fum de corpore: non ideo non est de corpore. Si totum corpus oculus, vbi auditus? si totum auditus, vbi odoratus? Et paulo post: Quòd si essent omnia vnum membrum, vbi corpus? Nunc autem multa quidem membra, vnum vero corpus. Quid enim fancta Ecclefia, nisi superni sui capitis corpus est? In qua alius alta videndo oculus, alius recte operando manus, alius ad injuncta difcurrendo pes , alius præceptorum vocem intelligendo auris , alius malorum fœtorem , bonorumo, fragrantiam discernendo naris est. Qui corporalium more membrorum, dum.

vicissim sibi accepta officia impendunt, vnum de semetipsis omnibus corpus reddunt : et cum diversa charitate peragunt, diversum esse prohibent vbi continentur. Si autem vnum quid cuncti agerent, corpus viique quod ex multis continetur non effent: quia videlicet multipliciter compactum non existeret, si hoc concors membrorum diuersitas non re-

nerct.

Gal. s.b

Thid.

# In trigelimumoctatium caput B. Iob.

945

A neret. Quia ergo fanctis membris Ecclesiæ virtutum dona Dominus dividit, terræ menfuras ponit. Vnde iterum Paulus dicit: Vnicuique sicut Deus diussit mensuram sidei . Et Rom. 12.4 rurfum.: Ex quo totum corpus compactum et connexum per omnem iuncturam fubministrationis secundum operationem in mensura vniuscuiusque membri augmentum corporis facit in ædificationem sui in charitate. Sed cum miro consilio auctor ac dispositor. noster huic illa largitur, que alij denegat, alij hæc denegat, que isti largitur: mensuras fibi politas egredi nititur, qui quis polle plusquam acceperit conatur: vt fortalle is cui tantummodo datum est præceptorum occulta disserere : tentet etiam miraculis coruscare: aut is quem supernæ virtutis donum ad sola miracula roborat, etiam diuinæ legis pandere occulta contendat. In pracipitio enim pedem porrigit, qui mensurarum suarum limitem non attendit. Et plerumque amittit et quod poterat qui audacter ea, ad que

pertingere non valet, arripere festinat : nam et membrorum nostrorum tunc bene ministeriis viimur, cum sua eis officia distincte seruamus. Lucem quippe oculis cernimus, vocem vero auribus audimus. Si quis autem mutato ordine voci oculos, luci aures accommodet, huicincassum vtraque patent. Si quis odores velit ore discernere, sapores nare. gustare : veriusque sensus sibi ministerium, quia peruerrit, interimit. Dum enim proprijs hæc vsibus non aptantur, et sua officia descrunt, et ad extranea non assurgunt. Bene itaque Dauid propheta intra acceptas ex diuina largitate mensuras pedem cordis presferat, cum dicebat : Neque ambulaui in magnis, neque in mirabilibus super me . Super Pfal. 130: fe quippe in mirabilibus ambularet, si apparere magnus vitra quam poterat quareret. Super le namque in mirabilibus attollitur, qui et in his, ad quæ non fufficit, videri idoneus conatur. Bene intra has menfuras etiam in ipía Paulus prædicationis fuæ fe latitu-

C dine coarctabat, cum diceret: Non enim audeo aliquid loqui corum, quæ per me non effi- Rom. 15. d cit Christus. Tunc autem recte accepta mensura seruatur, cum anteposita oculis virorum spiritalium vita respicitur. Vnde et sequitur. [ Vel quis tetendit super cam lineam?] Super hancenim terram linea tenditur, quando electæ vnicuique animæ ad sumendam viuendi regulam patrum præcedentiŭ exempla monstrantur: vt ex illorum vita consideret, quid in fuis actibus feruet: quarenus respecto iusti limitis tramite, nec infra minima negligens deficiat, nec vitra maxima superbiens tendat : nec minus conetur explere quam fufficit, nec plus arripiat quam accepit; ne aut ad menfuram quam debet non peruennat, aut eandem mensuram deserens extra limitem cadat. Angusta quippe porta est qua ducit Mat. 7. b ad vitam : et ille hanc ingreditur , qui in cunctis que agit, discretionis subtilitate propter hanc folicite coarctatur. Nam qui per voluntates proprias secura mente se dilatat, an-D gustæsibi portæ aditum damnat. Vtergo huius terræ mensura seruetur, super eam divi-

nitus linea tenditur : quia ve nostra opera, vel minora proficiant, vel maiora moderentur, pet sacra eloquia subtilis ante nos sanctorum vita expanditur : et quid nobis quantumq. agendum fit, oftenfa illorum discretione definitur. . Ecce aliquis vel damna rerum, vel afflictionem corporis metuens, minas terrenæ potentiæ pertimefcit, et contra vim refiftentium veritatem defendere non præfumit. Hunc Petrus quia in timore angustum Aft. 1.2 respicit, ostensa exemplorum suorum linea, ad virturis latitudinem tendit. Ipse. quippe flagellatus a principibus populi, cum idcirco se relaxari conspiceret, vt a prælicatione cellaret : cum prohiberetur loqui in posterum , nequaquam saltem in præfens ceffit , Nam respondens protinus dixit ; Obedire oportet Deo magis quam homini- thid. bus. Et rurfum: Non enim possumus que vidimus et audiuimus non loqui. At ille dudum E debilis, et præsentia damna formidans, dum exempla tantæ fortitudinis contemplatur, in auctoritate verbi iam Petri lineam fequituria nil aduerfitatis metuit: iam resistentes Deo potestates feculi etiam cum corporis laceratione contemnit. Sed tamen tanto vires persequentium patiendo fortiter destruit, quanto inter aduersa nullis terroribus cedit. Alius plerumque es in his criam, que inter fideles politus fenferit, le ceteris preponit, fua magis confilia elegie, et fibi porius quam alijs credio. Hic nimirum dum iniuftis obiectionibus non cedeus, in virtute se exerit, etiam recta aliorum consilia non recipiens, pedem extra limitem tendit. Hunc Petrus intra mensuræ lineam reuocar, qui postquam liber, AB. 15. d

dis gentibus Pauli confilium audiuit. Sicenim semetipsum contra aduersatios ex auctoritate curabat erigere, ve tamen fibimetipsi uon crederet in his, que non recte sentiret;

tate voeis auctoritatem principum pressit, per humilitatem cordis de non circumciden-

# S. Gregorij Expof. Moralis Lib. XXVIII.

obedientiam in recto confilio etiam minoribus fratribus exhiberet : et modo per femetip- A fum aliis, et modo fibimetipfi cum aliis obujaret. In factis igitur Petri quædam ante oculos nostros auctoritatis et humilitatis linea tenditur, ne mens nostra aut per timorem ad mensuram non perueniat, aut per tumorem limitem excedat. Dictum est quo modo linea teuditur, ne per alterius actionis formidinem, ad alterius cause vitium transcatur; dicatur nunc quemadmodum in vna cademo, virtute discretionis lineam deserimus: fi hanc et aliquando agere, et aliquando postponere nesciamus. Non enim res eademfemper est virtus: quia per momenta temporum sæpe merita mutantur actionum. Vnde fit ve cum quid bene agimus, plerumque melius ab eius actione cessemus: et laudabilius ad rempus deserat, quod in suotempore laudabiliter mens tenebat. Namsi pro nostris bonis minimis, quibus actis proficimus, nec tamén intermissis interimus, maiora laborum mala proximis imminent, necessario nos virtutum augmenta seponimus, ne infirmioribus proximis fidei detrimenta generemus : ne tanto iam quod agimus virtus non fit, quanto per occasionem sui, in alienis cordibus fundamenta virtutum destruit. Quant discretionis lineam bene ante intuentium oculos Paulus tetendit: qui et gentiles ad libertatem fidei venientes circumcidi prohibuit, et tamen Lyftris atque Iconium transiens, infe Timotheum qui gentili patre editus fuerat , circumcidit . Videns enum quod nifi fe mandata litteræ feruare oftenderet, Iudæorum rabiem etiam in his, qui fibi tunc comia tes aderant, excitaret, affertionis sua vim postposuit, et sine damno sidei se suosq. comites a perfecutionis immanitate custodiuit. Fecit quod fieri fide amore prohibuit : fed ad fidei retorfit ministerium, quod quasi non fideliter fecit. Plerumque enim virtus cum indiscrete tenetur, amittitur: cumq. discrete intermittitur, plus tenetur. Nec mirum 1 1 fi incorporeis intelligimus, quod agi et in corporeis rebus videmus. Ex studio namque 0 arcus distenditur, ve in suo tempore cum vtilitate tendatur. Qui si otium relaxationis non accipit, feriendi virtutem ipio viu tenfionis perdit. Sic aliquando in exercitatione virtus cum per discretionem prætermittitur, reservatur: vt tanto post vitia valenter feriat, quanto a percuffione interim prudenter ceffat. Subtili igitur diferetione supers hanc terram linea tenditur, quando oftensis vnicuique anima exemplis pracedentium patrum, et vtiliter ad operationem virtus accenditur, et nonnumquam vtilius temperatut. Sed cum parumper ab opere zeli fortitudo seponitur, alta consideratione opus est, ne fortasse nequaquam communis boni consilio, sed timore proprio, vel cuiuslibet ambitionis studio a virtutis exercitatione cesseture . Quod nimirum cum agitur, iam non dispensationi, sed culpæ seruitur. Vnde curandum solicite eft, ve cam quis susceptum negotium cum virtutis cessatione dispensar, semetipsum prius in radice cordis inspiciat: ne fibi per hoc aliquid auarus appetat, fibi per hoc foli timidus parcat 1 et eo fiat prauum quod in opere fequitur, quo non ex tecta cogitationis intentione generatur. Vnde be-Mat, 6.4 1 ne in Euangelio veritas dicita: Lucerna corporis tui est oculus tuus. Si oculus tuus simplex fuerit, totum corpus tuum lucidum erit. Si autem oculus tuus nequam fuerit, totum corpus tuum tenebrofum erie. Quid enim per oculum exprimitur, nisi opus suum præueniens cordis intentio? quæ priulquam le in actione exerceat, hoc iam quod appetit, contemplatur. Et quid apellatione corporis delignatur, nisi vnaqueque actio, que intentionem suam quasi intuentem oculum sequitur. ? Lucerna itaque corporis est oculus: quia per bonæ intentionis radium, merita illustrantur actionis. Et si oculus tuus simplex fuerit, totum corpus tuum lucidum erit : quia si recte intendimus per simplicitatem cogitationis, bonum opus efficitur, etiam fi minus bonum effe videatur. Et froculus E tuus nequam fuerit, totum corpus tuum tenebrofum erit : quia eum peruerfa intentione quid vel rectum agitur, etfi splendere coram hominibus cernitur, apud examen tamen interni iudicis obscuratur. Vnde et recte subiungitur : Vide ergo ne lumen quod in te est, tenebræsint. Si lumen quod in te est, tenebræsiunt, ipsætenebræquantæerunt? quia fi hoc, quod bene nos agere credimus, ex mala intentione fuscamus: quanta ipsa mala funt, que mala effe etiam cum agimus non ignoramus? Et si ibi nil cernimus, vbi quasi discretionis lumen tenemus: qua cacirate illa offendimus, qua fine discretione perpetramus? Vigilanti igitur cura per cuncta opera intentio nobis nostra pensanda est, venit temporale in his que agit appetat, totam fe in soliditate eternitatis figat: ne si extrafundamentum actionis nostræ fabrica ponitur; terra dehiscente soluatur. Vnde hic quoque apte subiungitur: [Super quo bases illius solidata funt?] Bases quippe vniuscu-

#### .III In trigefimumoctatium caput B. Iob. ?

947

A iusque sustanima, intentiones sua. Nam sieut fabrica columnis, columna autem basibus inmituneur: ita vira nostra in virtutibus, virtutes vero in intima intentione subsiftune. Et quia scriptum est: Fundamentum aliud nemo potest ponere, præter id quod, 1. Cor. 3. b politum elt, quod eft Christus lesus: tune bases in fundamento funt, cum intentiones, noftræ in Christo roborantur. In cassum vero alta super se bases ædificia erigunt, si nonipfæ in fundamento folidatæ confiftunt: quia nimirum quamlibet fumma opera inaniter faciunt, fi intentiones cordium extra æternitatis certitudinem deflectuntur, et vitæ veræ præmia non requirunt : tantoq. grauiora ruinæ fuper fe damna ædificant ; quanto altiora adificia extra fundamentum portant: quia cum aterna vita pramiis ponintendunt, quo plus se quasi in virtutibus erigunt, co in gloriz inanis soucam profundius ca-

dunts. Non ergo penfandum eft bases quid sustinent, sed vbi sustinentur : quia profecto B humana corda dininirus perscrutantur, non folum quæ faciunt, sed quid in operibus quarunt. Vnde cum diffrictum iudicem Paulus describerer, atque actionum bona narraret, dicens : Qui reddet vnicuique secundum opera eius : his quidem secundum patien- Rom. 3.4 tiam boni operis, gloriam et incorruptionem : quia nominata boni operis patientia. quali totam electa actionis fabricam dixerat : fubriliter illico vbi bases eiusdem fabrica: confifterent exquifiuit, dicens: Gloriam et honorem et incorruptionem quarentibus vitam aternam. Ac si aperte diceret : Er si quidam patientiam boni operisoftendunt, gloriam et incorruptionem non recipiunt: fi intentiones cordis, id eft, bafes fabrica in fundamento non figunt : quia videlicet Deus, vel honeste vire adificium non inhabitat, quod extra se positum non ipse sustanta: Quia igitur intentiones electæ vniuscuiusque

b.01.v03.t

anime fpei eternitatis innituntur reche voce dominica de hac terra dicituir : [ Super-C quo bases illius solidatæ sunt ? ] ac si aperte diceret : nisi super me: Cui dum iusta, quaque anima intendit, omne quod temporaliter facit, in me proculdubio non temporaliter conftruit. Quia vero tune robustius in fundamento solidamur, cum verba Dei, et in exterioribus praceptis fequimur : et in intimis fenfibus fubrilius intelligendo penfamus, recte fubiungitur : [ Vel quis dimifit lapidem angularem eius? ] Lapis quippe angularis est ad sacra eloquia intellectus duplex. Qui tunc divinitus dimittitur, quando nequaquam districto iudicio ignorantia sua tenebris illigatur, sed quadam libertate perfruitur, dum in præceptis Dei fufficit, vel exequendo exteriora agere, vel contemplando interna fentire. Ad quod numquam noster intellectus assurgeret, si ad suscipiendam naturam nostram ipse noster conditor non venires. Qui aliter angularis lapis diciture quia duos in se populos iunxit : atque aliter, quia coniuncta vtriusque vita, actiua videli-D cet et contemplatiux in se exempla monstrauit. Ab actiua enim vita longe contem-

platiua diffat : fed incarnatus redemptor noster veniens , dum vtramque exhibuit , in & Luc. 6.6 vtramque sociauit. Nam cum in vrbe miracula faceret, in monte vero orando continue pernoctaret sexemplum fuis fidelibus prabuit: vt nec contemplationis studio proximorum curam negligant, nec rurium cura proximorum immoderatius obligati, contemplationis fludia derelinquant: fed sie in verisque mentem partiendo coniungant, quatenus nec amorem Dei præpediat amor proximi, nec amorem proximi, quia transcendit, abiiciat amor Dei. Quia igitur humano cordi quid ageret ignoranti, Dei atque homi- 1.7m, b nis mediator apparuit, qui et agendo transitoria disponeret, et contemplando ostenderet vnde cuncta penderent, recte dicitur: [ Vel quis dimifit lapidem augularem eius? ] Ac fi aperte Dominus diceret: nifi ego, qui vnicum quem fine tempore genui, feruandis ho-

minibus cum tempore oftendi: in cuius vita discerent criam diuersa viuendi studia non difcrepare? Et notandum quod eum non se emissife, sed dimissife afferit : qua profecto humanam naturam filius fuscipiens, ad ima de sublimibus venit. Cuius incarnationis mysterium, quia et electi angeli mirati sunt, qui eodem mysterio redempti non sunt, re-Ac fubiungitur :

Quod angeli a mane creationis sua laudent Deum, inbilent vero homines sancti, qui pra angustia interins deficient , nec quod affect ant hoc poffint.

Vm me laudarent simul astra matutina.] Quia enim prima in tempore condita natura rationabilium fpirituum creditur, non immerito matutina aftra angeli vocansur, Quod fi itaeft du terra effet inuifibilis et incomposita, dum tenebre effent super abys. Gen. 1, 4

## 948 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXVIII.

finim venurum diem fub fequentis facult per lucem fapientie existendo prauenerum. A Neë negligiener audiendum eff quot addituse. 7 Simul 3 quia minimum aften attutuna et aina cum vespertinis redemptoris potentiam laudam, dum eleki angeliet tam cum redemptis in mundi fine homanbus largitatem gratis supernis glorificant. 1psi quippe venos al laudem conditoris accenderent, boc quod superium dixemus yorta per carnemu. Juce clamascuprut: Gloria in eccelli Boc, est interra pax hoministus bona: voluntatis , Simul laudam: quia stum noci positicim tercipi, filma guadem tumneum repleri. Qui et fortalle ideo marutina after a memorantur quia sepe ad exhortando homines missi un redum venturum mane munciari, ab humania codibba praefentis via tembera signari-Sedecec angeli diainam poromizim laudant, quia sipa con tantre l'arritati visio decellat. Nova unum qui reticminary, à des l'accompanie de la campie pratamin, donunque de fici mens nothra femire? Soquirur: [E trabilazene comes fisi) Dei: 3 Italiazio quippe dirus; cum condi a striti cine fineciaci non expleture de quibudiam modis guadimi prodirus; cum condi a striti cine fineciaci non expleture. I del quibudiam modis guadimi prodirus (cum condi a striti cine fineciaci non expleture. I del quibudiam modis guadimi prodirus (cum condi a striti cine fineciaci non expleture. I del quibudiam modis guadimi prodirus (cum condi a striti cine fineciaci non expleture. I ballazeno romes fisi Dei: 3 Italialario condinie qui junta nature Catartasta larintimiema in dislimitus voleri. I ballazeno romene, qui adhue

Luc. 2. 6

Tfal. 7.

1.Cor.2.b

tann facienci a influsaziojann facta narratu. Sed quid aginums, quade cum boni de redemio prionis fine myletrio inibilitar, ma losi inidia inflammari cum electii profesium, reprobi ad rabienti fanoris excitatutus es bona nafennia quan nolunt imiratu, perfequuntur Nord profesium profesi

in inferioribus oris sui angustias sustinent. Que quia certo sutura Dominus nouerat, non

Quod miraculis santtorum fracta est violentia syrannorum. Caput V111.

Vis conclufrolijs mars, quando erumpebat; quanf de vulua procedens 13 Quid enim mare nui freculum, quid vuluam nifi conceptum canalis copitationis accipimus 14 Roc enim loco vulue nomine, occura et maliniofa caralium coguatio defignaturs. Que vulue no mal proferendam prolem concipi fublinaturam coguatio defignaturs. Que vulua non ad proferendam prolem concipi fublinaturam coguatio defignature. Que vuluam pratu concipium, cum mala que cogitan. Per hanc vuluam pratur, cum mala que cogitane. Per hanc vuluam pratur, cum mala que cogitane de la contra vuluam pratur. Entre para er qual fi de vulua procedens, cum mileriarum fecularium flucia et ambiento cogitationis miquata econocepti in fanche Ecclefia productioni fundam colla cogitationi fundam contra conclutium eft qui a contra tumores perfequentium finare dean ofila quodrifi fund, y eccum mitacula suque rescentità in perfequentium finare para mandiculmen escriver fruientismas simperius erota sindlem Ecclefia procedate coccuti. Sed hac fetuenti maria quid. Dominus feterit, sudiamus. Sequiture.

Quòd perfecusorum malisia puerili infipientia vestita , id est , pannis infantia obnoluta constringatur , cum fantre in fanctos dinina dispensatione probibetur . Caput 1 X .

O'Vm poncrem nubem vellimentum clus, et caligine ilhal quafi pannis infantis obuoloarem...) Mare feutus sobe industru siga crodeltras prefiquentium fluitnia fuav velamento vellitur. Interpofita enime caligine infidelitatis fua perficiaum veriatatis lucem videre non fuffici et e di quod agri per crodeltratas impullum, per cacitatis fuar meritum non agnosii: Nam fi cognoullent, vra it Aprobiots, numquam Dominum gloriaz reutazistillent. - Hze nubes non folum folte midele extra poinsa premer e fid quodiam etiam vincetes carnaliter intra Ecclefam enebrare. Vinde fanthi viri, qui etiam alexan gegligardize compassimum; este pasa nifimant quod perperia ilgo fentunt. Do-

rante

## In trigefimumoctauum caput B. Iob.

949

A orastee dicunta: Oppoluifit inubem, ne transfest oratio, ac si aperte dicanta: Menti Thera, a nostre teressi soluparishas selfucae, curatum (narum phanasmas info inudicio obijisi, quibus cami nipsi orationis sike intentione contundis: et quam desiderija infirmis decitam non ignoras, rede ceaetam ab ninuenda lucis trus perspicuitate, reuerberas: vt cumi in te intenditur, spio a re orgitationum suarum nubilo reslectaria: et quie terema hoca sistine copitat quia vula, she et eiam too tere in oratione cum gittur, ne courta sinclos virosi inquantum voluerit, efficientur, possquam distri Cum gittur, ne courta sinclos virosi inquantum voluerit, efficientur, possquam distri Cum ponterem nubem vestimentum eius, a peti sibildis: - Et ca silipsi iluli quasi pannis infantis obuoluerem. - Pannis quipps imfantis pedes a chrachia constringumur, ne hue atque illu dissolut pitture i indentur. Just expo prefectuores sinche Ecclessi infabilitate cordii inquieti, aque huic secundo dediti, non grandeus, sed querilia.

Japann: qui quieden obsicuritare a ruque caligre, non intellectus (permi indeci) con-

hue aque illuc diffolut albertare ia acentur. Quia ergo perfecutores fanche Reclefia B inflabilitate cordis inquieir, aque buta (Extud dediti, non grandaus, fed puerilia; fapiunt: qui quidem oblicuritate aque caligine, non intellectu fupermi indici confringueuri en eatantum perfequi valeante quantum volunt, pannis financis referunturo bouluti; quia ficut dichum eft, puerilia quidem fapiunt, red diuina dispendationen confirtità, ad quod volunta bracha non extendine; erif cucha mala leutire perpetrare appetunt, nequaquam teamen impiere cuntà, que appetunt, permittuntur. Sequitur: [Circumdedi illud ertemnis miest.] Terminis fuits Dominus marericum dari quia raza perfequentium, judiciorum fuorum dispendatione modificat: ve infani tumida vnda fertorios plano tranagaru listoro cocules dispendationis. Sequiturs: [E poliu vecheme colha; et clixi: Hucusfique venies, et non proceedes amplius retabic contranges tumentes fluctus tuso. J Quid per otita in practicatores fancti: quid per traringes tumentes fluctus tuso. J Quid per otita in practicatores fancti: quid per tra-

ringes function nucles toos. J Quita per often in the practicatores fancti: quita per vecleme infinentariata Dominius delignatur? Qui hee videlicer oftis contra feucientis
maris impetum ranto valentiora oppoliti, quanto ca fulo doferatione roboraute.
Quia caimi illa fanche Ecclefiz oftis veclis huiss oppolisho folidara funt potenrant quidatenti, di descriptione del propositione in the proposition of the p

no di perionarum acceptor Deurs fecreta regui benigne speruit hiui; inquiens i non di perionarum acceptor Deurs fecreta regui benigne speruit hiui; inquiens de autori perionarum acceptor Deurs fecreta regui benigne speruit hiui; inquiens de autori perionarum deurs de

et jo ceulta menfura eft, et quando perfecutionis procella profiliat, et quando conquiefeats na aut non exagiata electros non exerce, a uni timmoderata in profiundum mergat. - Gum vero notitia fidei víque ad perfequentes exenditur, turbasi maris tumore fedatur, hijo, fluchus fuos mare frangit; ru qua de cognitionem viertraits veniens, omme quod nequiter egis, erubefitis. Pracha quippe vada in fe reliditur: quia victa nequitira etiam per cogiationem fui cordis accutatar, et quali finam vim, quambintulerar, ereipit: quia de praulizate, quam gelferat, peatus fili fitmulos fentits. Vade quibus anue crubefeitis l'ac fi dicerettus. - Quad fe in altum fluchus veftre prauitatis extuleruns, qui nunc in femeriolis fractis, vade perureforo so influentarnt, conuerfos inde confundum. - Reche itaque dicitus - [E thic confringes tumentes fluchus tuos.]
Quod vero in hac conclutione maris fecundo de chiji diciture, more facri idoqui), res

S.Greg.Tom.2.

L.11

# S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXVIII.

femel dicta, pro confirmatione replicatur. Si autem hoc in loco mare accipere A non specialiter turbam persequentium, sed generaliter sæculum debemus : secundo contra hoc mare Dominus oftia oppofuit : quia et prius humano generi præcepta legis, et postmodum nouæ gratiæ testamentum dedit. Secundo obiectis oftijs huius maris impetum clausit : quia cos quos ad obsequium sui cultus assumpsit, et prius ab idolis dara lege coercuit, et post ab intellectu carnali gratia reuelata correxit. Secundo mare oftia accepit: quia humanum genus prius Deus ab operibus iniquitatis prohibuit, postmodum vero etiam a cogitationis culpa constrinxit. Videamus quemadmodum prima tumenti mari Dominus oftia imponat. Ecce enim per legem dicitury: Non occides, non mochaberis, non furtum facies, non falfum tellimonium dices. Videamus quemadmodum fecundis hoc mare dominus offiis claudate

Exed. 20-4 Ecce in Euangelio dicite: Audiftis quia dictum est antiquis: Non morchaberis: ego B Mat. s.d autem dico vobis, quoniam omnis, qui viderit mulierem ad concupiscendum cam, iam morchatus est eam in corde suo . Rursumq. dicitur : Audistis quia dictum est : Diliges proximum tuum, et odio habebis inimicum tuum : ego autem dico vobis,

diligite inimicos vestros, et benefacite his, qui oderunt vos. Qui igitut prius nequitias operis prohibuit, et postmodum culpas cordis exhaurit, nimirum tumenti mari, ne circumducta iustitia littora transcat, bis oftia imponit. Bene autemcum diceret : Quis conclusit oftijs mare : illico et tempus adjunxir , dicens : Quando erumpebat quasi de vulua procedens : quia videlicet tune humano generi præceptis legis obuiauit, quando adhuc fæculum fuæ origini vicinum, quafi ab ortu proprio ad profectum vitæ carnalis exibat. De vulua quippe procedere est, in luce præsentis gloriæ carnaliter apparere. Et recte subiungitum: [Cum pone-G rem nubem vestimentum eius.] Quia nimirum Deus hominibus non tunc aperta oftensione se intulit, sed dum eos ab errore perfidiæ eripuit, nec tamen illis claritatem sui luminis patefecit, quasi ex tenebris eos abstulit, sed adhuc nube vestiuit : ve et pristina prauitatis acta relinquerent , et tamen ventura bona adhuc certius non viderent. Vbi apte subditur : [ Et caligine illud quasi pannis infantix obuolucrem. 1 Dum enim rudes populos non aperta foiritus pradicatione edocuit, sed figurata locutione præceptis litteræ astrinxit: adhuc infirma sapientes verborum suorum caligine quali pannis infantiæ obuoluit : vt mandatis grossioribus ligati crescerent, ne male liberi in suis voluptatibus perirent. Quos ad viam iustitiz dum non iam charitas, fed adhuc timor aftringeret, diuina difpensatio quasi pressit, vt nutriret. Infirmus namque populus cum præceptorum pannos nolens pertulit, D ad firmiorem ftatum ex ipfa fua ligatione peruenit : quia enim timor eum prius a culpa coercuit, competenter postmodum in libertatem spiritus exiuit. Hos pannos infantiæ, quos inchoantibus dedit, ipse per Prophetam Dominus reprehendit, dicens: Dedi eispræcepta non bona. Mala enim quali mala esse desinunt comparatio-

Ezecb.20.b ne peiorum: et bona quasi bona non sunt comparatione meliorum. Nam sicut pe-Ezech.16f ius delinquenti ludæ de Sodoma, atque Samaria dicitur. : lustificasti sorores tuas in omnibus abominationibus tuis, quas operata es: ita melioribus noui testamenti præceptis subsequentibus, præcepta bona, quæ rudibus data sunt, non bona esse memorantur. Neque enim mentes viui vita carnalis inharentes , euelli ab infimis possent, nisi gradatim ducta prædicatione proficerent. Hinc quippe est quod Exod-3-f in Ægypto politis pio iustoq. moderamine latenti corum concupiscentiz conde- E fcenditur, et vicinorum fuorum vasis aureis argenteisq. sublatis, discedere iuben-Exed.20.6

tur. Qui ad Sina montem ducti, accepta lege mox audiunt: Non concupifces rem proximi tui . Et hinc est quod in cadem lege, oculum pro oculo , dentem-Exod.21.d pro dente pracipiuntut exigere : et quandoque tamen teuelata gratia , percussi maxillam alteram iubentur præbere. Quia enim plus semper ira in vindicta exigie, quam iniuria accepit : dum discunt mala non multiplicius reddere, quandoque discerent ea et multiplicata sponte tolerare. Hinc est quod eundem rudem populum a quibusdam prohibuit : quædam vero ei in vsum ptistinum seruauit, sed hæc ipsa tamen in melioris vitæ figura composuit. Bruta namque animalia idolis in Ægypto mactabant: cifq. in vlum postmodum animalium mactationem retinuit, sed idolorum cultum vetuit: vt dum de vsu suo aliquid amitteret,

confo-

Mat.s.f

A consolaretur eius infirmitas per hociquod de viu suo aliquid haberet. Mira autem dispensatione consilir, quod ei Dominus de consuetu dine catnali retinuit, hoc in figuram spiritus potentilis vertit. Quid enim sacrificia illorum animalium, nisi vnigeniti morrem designant? Quid sacrificia illorum animalium, nissextinctionem carnalis noften vitæ fignificant? Vnde ergo imbecillitati populi rudis condescenditur sinde ci per obumbratas allegoriarum (pecles major fortitudo spiritus nuntiatur, Recte iraque dicitur : Et caligme illud quan pantis infantiz obuoluerem : quia vnde ejus tenes hattandat ritudinis infirma pertulit, inde altam fignificationum spiritalium nubem fecit. Que quia praceptorum limite ab immoderatis animi eua gationibus cinxit, recte subiiciti Circumdedi illud terminis mels. ] Et quia huius humani generis motus millo mee diatore coercuit, apre subiungit; [ Es posui voctem et offia.] Vectem quippe et offia R poluit : quia redemptore nostro contra culpas delinquentium millo, nouz vita pradicamenta firmanit. Claufanamque offia oppolito vecte roborantur. Vectem ergo

Deus opposuir, quia contra lascinos motus humani generis vnigenitum mist, qui pracepta spiritalia que loquendo docuir, agendo solidauir, Bene autem subditur: Et dixit: Hucusque venics, et non procedes amplius: et hie confringes tumentes flu-Etus tuos. Thoc quippe mare oftia priora transcederat: quia claustra legis opposita humani tumoris vada transiliebat. At poliqua mundus oppolitum sibi vnigenitum reperit, elationis fuz impetum fregit, et transire non valuit quia ejus fortitudine furoris fui terminum claufum inuenit. Vade recte per Propheram dicitur: Mare vidit et fugit, Plalitit. Possunt etiam per oftia aperia passiones eius non inconvenientes intelligi. Quibus ex occulto vectem posuit: quia eas ex inuitibili diuinitate roborauit. Contra quas mun-

C di fluctus veniunt, sod fracti diffiliunt: quia superbi eas viuendo despiciunt, sed earum vires experiendo pertimefcunt. Nam dum passiones vnigeniti humamum genus prius irrifit, postmodum expanit: quasi contra opposita offia more elidendi mariset tumore elatum venit, et fractum virtute diffiluit. Sed quia ideirco hoc ad beatum Iob dicitur, ve de tot virtutibus cordis eius gloria premeretur : ne libi fortaffe tribuat, quòd fe frare fublimiter non Ignorat: cum quanta cius adificatione fint dicta perpendimus, fi hac etiam moraliter differamus. Dicat itaque: Quis conclusit oftiis mare? ]Quid est mare, nifi cor nostrum furore turbidum, rixis amarum, elatione superbiz turnidum, fraude malitiz obscurum? quod mare quantum (zulat, attendit quesquis in se occultas cogitationum tentationes intelligit, Ecce enim jam peruerfa relinquimus, iam desiderijs rectis inhæremus, iam praua opera foris abscindimus: sed tamen latenter intus D' ea, cum qua huc venimus, vitz veteris procella fatigamur, quam niu respectu iudicij, & æterni pauore tormenti, immentizimoris clauftra confirmgerent: cuncta in nobis penitus superadificatioperis fundamenta cortuissent. Si enim quod per suggestionem Lauit intrinsecus, per deliberationem foras erumperet : vita nostra fabrica funditus euerfa iacuiffet. In iniquitate namque concepti, et in delicto editi, per infitz corruptio, Pfal. jo nis molestias pugnam nobiscum huc deterimus, quam cum labore vincamus. Vnde

& recte de hoc mari dicitur: [Quando erumpebat, quasi de vulua procedens. ] Vulua enim praux cogitationis adolescentia est. De qua per Moysen Dominus dicit: Sensus Gen. 8. d eniin & cogitatio humani cordis propa eff in malum ab adolescentia sua. Corruptior nis namque malum, quod vnu fqui fque no ftrum ab ortu de lideriorum carnalium fumplit, in prouectu atatise xercet: & nili hoc citius diuina formidinis manus reprimat, ornne conditæ naturæ bonum repente culpa in profundum vorat. Nemo igitur fibi cogit ationum luarum victoriam tribuat, cum veritas dicat : Quis conclusit oftiis mare, quando erumpebar quasi de vulua procedens? Quia nisi ab ipso cogitationis primordio cordis fluctus gratia diuina retineret, tentationum procellis mare fauiens; terram proculdubio humanæ mentis obruillet: ve falsis fluctibus perfusa aresceret, id est, perniciosis carnis voluptatibus delectata deperiret. Solus ergo Dominus

offiis mare concludit, qui prauis motibus cordis claustra inspirata formidinis obiicit. Quia vero ea, quæ cernimus, sequi prohibemur, quia a corporearum rerum delectatione retundimur : liber etiam ad inuifibilia oculos mentis attollere, arque hæc ipfa, quæ fequi præcipimur : videre. Sed quid agimus? Infirmisilla obeuribus necdum patent, Ecce ad corum amorem vocamur, fedtamen a visione restringimur: quia etsi quando aliquid furtim parumq. aspicimus, sub incerto ni-S.Greg. Tom.2,

## 952 S. Gregorij Expol. Moralis Lib. XXVIII.

mis adhuc vifu caligamus , vnde apre fubiungitur : [ Cum ponerem nubem veft]- A mentum eius, et caligine illud quafi pannis infantiæ obuoluerem. ] Hoc mare tumultuofum videlicet cogitationibus fluctuans cor nostrum nube vestitur : quia ne internam quierem pure conspiciat, inquietudinis sua consussone tenebratur. . Hoc mare caligine quati pannis infantiz obuoluitur: quia a contemplandis sublimibus adhuc teneris fensibus suz infirmitatis ligatur. Videamus Paulnm quadam caligine 1.Cor.13. d quafi infantiz pannis obuolutum, dum ait : Videmus nunc per speculum in znig mate: tunc autem facie ad faciem . Nunc cognosco ex parte , tunc autem cognoscam. ficut et cognitus fam . Qui si se ad contemplanda cælestia infantem non cerneret.ætatis fuz ad hac comparationem nullo modo pramififfet, dicens: Cum effem paruulus, loquebar ve paruulus, fapiebam ve paruulus, cogitabam ve paruulus. Tunc ergo ad mus : pnnc autem quia intentionis noftra acies per infirmitatem fuam ab interna luce retunditur, mens noftra ligata infantiæ pannis tenetur. Vbi apte subiungitura [ Circumdedi illud terminis meis. ] Terminisenim fuis Dominus hoc mare circuns dat: quia cor nostrum adhuc corruptionis sua molestia et cura turbulentum sub men-

rober juuenile confeendimus, cum forti fenfu eam, ad quam tendimus, vitam vide- B fura contemplationis humiliat : ve licet plus appetat, vltra tamen quam fibi conceditur, non ascendat. Vel certe terminis suis Dominus hoc mare circundat: quia cor noftrum tentationibus tumidu, occultis donorum diffributionibus mitigat: modo ages ne praua fuggestio ad delectationem veniat : modo ne praua delectatio víque ad confensum prorumpat. Qui ergo illicitos motus cordis respicit, et in quibusdam eos vsque ad confensum venire prohibet, in quibusdam vero illos etiam a delectatione reftringit: nimirum furenti mari terminos imponit, vt nequaquam in opere exeat, sed G intra finum mentis tentationum fubmurmurans fe vnda collidat. Qua quia tunc valenter restringitur, cum ei delectatione Dei atque inspiratis virtutibus obuiatur, recte fubiungitur : [ Et posui vectem et oftia , et dixi : Hucusque venies , et non procedes amplius : et hic confringes tumentes fluctus tuos . ] Quid enim moraliter per offia nisi virtutes, quid per vectem nisi robur charitatis accipimus? Hæc itaque oftia scilicet operationum virtutes mare fauiens diffipat, nifi eas ex occulto mentis oppofitacharitas aftringat . Facile autem omne virtutum bonum tentatione cordis irruente destruitur, nisi ab intimis fixa charitate soliderur. Vnde et Paulus in suis pradicationibus, dum quædam virtutum oftia mari tentationis opponeret, illico eifdem oftijs quafi robur vectis adiunxit, dicens : Super omnia autem hac charitatem habentes, quod est vinculum perfectionis. Perfectionis enim vinculum charitas dicitur : quia D omne bonum, quod agitur, nimirum per illam ne percat, ligatur . A tentatore namque citius quodlibet opus cuellitur, fi folutum a vinculo charitatis inuenitur : fi au-

tem mens Dei ac proximi dilectione conftringitur, cum tentationum motus quælibetei iniusta suggesserint, obicem se illis ipsa dilectio opponit, et prauz suasionis 20 vndas virtutum oftijs ac vecte intimi amoris frangit. Quia ergo Dominus per inspiratæ charitatis fortitudinem nascentia in corde vitia reprimit, insurgentis maris impetum per obserata claustra compescit. Ira fortasse in occulto exasperat: sed ne quies superna perdatur, perturbationi mentis officium linguæ subtrahitur : ne vsque ad vocem exeat, quod in finu cordis tumultuofum fonat. Luxuria in occultis cogitationibus accenditur: sed ne supernam munditiam mens amittat, conceptæ immunditiæ ea, quæ famulari porerant, membra castigat: ne víque ad corruptio- E nem exhalet corporis fortor cordis . Auaritia stimulat : sed ne calesti regno mens careat, intra clauftra se parsimonia contenta proprijs ligat: ne in prauo se opere dilatet, et vique ad exteriores actus interna concupifcentia aftus exudet. Superbia Gen. i. d inflat : fed ne veram celfitudinem amirtat , confiderando quifque quia puluis eft , ab altitudine se concepta elationis humiliat : certans nimirum, ne, quod in suggestione cogitationis tolerat, in exercitationem operis erumpat. Bene ergo dicitut : [ Pofui vectem et oftia, et dixi : Hucufque venies, et non procedes amplius, et hic confringes tumentes fluctus tuos: ] Quia dum electus quifque, et tentatur vitijs, et tamen facere male fuggesta renititur, quali mare claufum tenetur. Quod etfi intus tumultuofis

cogitationii fluctibus mente percutit, flatuta tamen bene viuendi littora non excedit.

Colof. z.c

Quod mare quidem in tumorem se erigit, sed du fixa deliberatione cordis illiditur, fractum

#### In trigefimum feptimum caput B. Iob. 953

A chum redit. Beatus igitur Iob ne fibi tribuat, quod contra procellas cordis fortirer ftat, voce diuina audiat : Quis conclusit offijs mare quando erumpebat quasi de vulua procedens, et cetera. Ac si ei aperte diceretur. : Incassum te exterius in bonis operibus penfas, fi non me interius, qui in te tentationis vndas compesco, consideras. Vt enim tu fluctus ferre possis in opere, mez virtutis est, qui fluctus frango tentationis in corde,

LIBRI VIGESIMIOCTAVI MORALIVM SANCTI GREGORII FINIS.

#### SANCTI GREGORII

MORALIS EXPOSITIONIS

IN BEATVMIOB

#### LIBER VIGESIMVSNONVS.



OMINYS Deus nofter Iefus Christus inco, quod virtus et fapien- I. Cor. t. d tia Dei est, de patre ante tempora natus est : vel potius quia nec coepit nasci nec desijt, dicamus verius semper natus. Non autem possumus dicere, semper nascitut : ne imperfectus videatur. At verò ve æternus designari valeat et perfectus, semper dicamus er natus : quatenus et natus ad perfectionem pertineat , et femper ad æternitatem : vt quocumque modo illa essentia sine tempore temporali valeat defignari fermone : quamuis hoc ipfo quod perfectum dicimus, multum ab

illius veritatis expressione deuiamus : quia quod factum non est , non potest dici perfectum. Et tamen infirmitatis noftra verbis Dominus condescendens, ait: Eftore perfecti ficut et pater vester calestis perfectus est . In illa itaque natiuitate Mat. 1. diuina ab humano genere cognosci non poterat: proinde in humanitate venit vt videretur, videri voluit vt imitaretur. Que carnis natiuitas despecta visa est sa-C pientibus mundi , contempferunt namq. infirma humanitatis eius , Deo hæc in-

digna iudicantes . Cui tanto magis homo debitor fuit, quanto pro illo Deus etiam indigna suscepit. Quia enim non cognouit mundus per sapientiam Deum, 1, Cer, 1, e placuit Deo pet stultitiam prædicationis faluos facere credentes. Ac si diceret: Cum Deum, qui est fapientia, nequaquam per sapientiam suam mundus inueniret, placuit ve Deum hominem factum per humanitatis stultitiam cognosceret : quatenus eius sapientia ad nostram stultitiam descenderet, et lucem supernæ prudentiæ luto fuæ carnis illuminata nostra cæcitas videret. Natus igiturex patre fine tempore, ex matte nasci est dignatus in tempore, ve per hoc quod ortum fuum inter initium finemo, concluderet , humanæ mentis oculis ortum, qui nec initio fumitur, nec fine angustatur, aperiret, vnde bene nunc ad beatum Tob dicirura:

S.Gteg. Tom. 2.

LIII 3

## S. Gregorij Expos. Moralis lib. XXIX.

Qued nate in carne Domino, fantta Ecclesia de tenebris nottis egrediens, quarit suum locum in luce beatstudinis aterna. Caput

Nymquid post ortum tuum præcepisti diluculo, et ostendisti auroræ locum suu? j Subaudis, vt ego. Ortus quippe diuinitatis eius ante et post non habet. Cui dum semper esse eft per zternitatem, dum omne quod labitur circumscribit, intra semetipfum temporum discursus claudit. Ortus vero humanitatis eius, quia et coepit, et defijt : et ante et post habere a tempore accepit . Sed quia dum ipse vmbras nostræ temporalitatis suscepit, lumen nobis sua aternitatis infudit : recte per hunc ortum, quem creator sibi in tempore condidit, locum suum sine tempore aurora cognouit. Quia enim diluculum, vel aurora a tenebris in lucem vertitur, non immerito diluculi, vel aurora nomine, omnis electorum Ecclesia designatur. Ipsa namoue dum ab infidelitatis nocte ad lucem fidei ducitur, velut aurora more in diem post tenebras splendore fupernæ claritatis aperitur. Vnde et bene in Canticis Canticorum dicitur : Ouz Cant. 6.c est ista que progreditut quasi autora consurgens ? Sancta enim Ecclesia calestis vita præmia appetens, aurora vocata est: quia dum peccatorum tenebras deserit, justitiza luce sul gescit. Habemus tamen subtilius aliquid quod considerata qualitate diluculi, vel aurora penfemus. Aurora namque vel diluculum noctem quidem prateriffe nunciant, nec tamen diei claritatem integram oftentant : fed dum illam pellunt, hanc fuscipiunt, lucem tenebris permixtam tenent. Quid itaque in hac vita omnes,qui veritatem fequimur, nifi aurora, vel diluculum fumus ? quia er quadam jam qua lucis funt, agimus: et tamen in quibusdam adhuc tenebrarum reliquijs non caremus. Per Pfal.142 Prophetam quippe Deo dicitur : Non inftificabitur in conspectu tuo omnis viuens. C Ruriumo, icriptum est: In multis offendimus omnes. Paulus quoque ait: Video alia Rgm. 7. d legem membris meis repugnantem legi mentis mez, et captiuum me ducentem in lege peccati quæ est in membris meis. Vbi ergo lex peccati cum lege mentis contendit, profecto adhuc aurora est: quia lux, qua iam emicuit, necdum pratereuntes funditus tenebras pressit. Adhuc aurora est : quia dum lex carnis legem mentis, et lex mentis legem carnis percutit, inter se vicissim lux et vmbra confligit. Vnde rursum Paulus cum diceret: Nox præcessit, nequaquam subdidit : Dies venit : sed > Dies autem ap- 2 Ros. 13. d propinquauit . Qui enim post discessum noctis iam non venisse, sed appropinquasse diem infinuat, effe se proculdubio ante solem post tenebras adhuc in aurora demonstrat. Tunc autem plene sancta electorum Ecclesia dies erit, cum ei admixta peccati vmbra iam non crit. Tunc plene dies erit, quando interni luminis perfecto feruore D claruerit. Tunc plene dies erit, quando nullam malorum fuorum tentantem memoriam tolerans,omnes a se tenebrarum etiam reliquias abscondit. Vnde et bene hac aurora quasi adhuc in transitu demonstratur, cum dicitur : [ Et ostendisti aurora locum fuum. 1 Cui enim locus fuus oftenditur, profecto ex alio ad aliud vocatur. Quid est enim locus aurora, nisi perfecta claritas visionis aterna? Ad quem cum ducta venerit, iam de transactæ noctis tenebris nihil habebit. Nunc autem adhuc tentationa molestias sustinet: quia per intentionem cordis ad aliud sestinat Ecclesia, ad locumfuum tendit aurora. Quem locum si mente non cerneret, in huius vitæ nocte remaneret . Sed cum quotidie contendit perfici, et in lucem quotidie augeri, locum fuum iam conspicit, et plene sibi clarescere solem quærit. Locum suum aurora considerat, quan-

Iac.3.4

Phil.z.c

do fancta anima ad contemplandam conditoris sui speciem flagrat. Ad locum suum & Pfal.41 pertingere aurora satagebat, cum Dauid diceret : Sitiuit anima mea ad Deum fontem viuum,quando veniam et apparebo ante faciem Dei? Locum fuum veritas auro-Eccl. 16.c ræ monstrabat, cum per Salomonem dicerer: Quid habet amplius sapiens a stulto:ex quid pauper, nisi ve pergat illuc vbi est vita? Quem profecto locum etiam præceden-

tibus incarnationem fuam patribus post ortum fuum Dominus oftendit : quia niti per prophetiæ spiritum incarnandum supernæ patriæ regem cognoscerët,bona eiusdë patria quam effent de siderabilia non viderent. Locum suum veritas aurora patefecit. Joan. 17. d cum patrem coram discipulis petijt, dicens : Pater quos dedisti mihi, volo ve vbi ego Mat. 24.0 fum, et illi fint mecum. Locum fuum aurorz monstrauit, cum diceret : Vbicumque Luc.17.2 fuerit corpus, illuc congregabuntur et aquil z. Ad hunc locum, quem cog nouerat, per-

uenire aurora festinabat, cum Paulus desiderium habere se diceret dissolui, et cum-Christo

A Chrifice effer Er rurfum. While vitere Christus eff. er mort incum. Er rurfum. - Seimusquonism firerreftris doman notra baius habitarionis diffoliarunquod addicia. - Levasioneme x Deo habemus s domum non manufafan, eternam in cells. Bene autemposft orturu fium locum proprima autoras oftendisfe fee prinber, quai futuras retributionis beatriudinem priufiqnam per corpus ipfe innotefecere, in paucorum intellechtuconsinuis. Cum vero humano antiutarias infirma fufcepit, venture claritaria notitalin in multirudinis innumerze amore dilazusit. Sed cum diuini operis my flerium
refipiciente refineme, alord eferense predat equia copponiuma, quo modo per incumationem fuum electos illuminer, audiamus nunc quo modo reprobos damnet. Sequitura. '

Quòd Indaica perfidia vifo Chrifio concusta efice aligi fic, aligi aliser de eo sensiensibus, pancis ex illa santa plebe assemptis, seribas et pharifas merito reprobanis.

Capat

N'mquid tenuifi concuriens extrema terra, et excuffift impios ex ea? ] Extrema terra Dominus tenuir; qui ai fin fin fexulorum ad defitirum in an grea falienjegenis egibus tholitam fynagogam wein; aquee tilla impios excuffit; qui a fipritalia fidei pixelicamenta renuente, etiam a camalis facificig foria repulir. Vel certeextrema terra tenuir; quiae fudara paucos allection et homiles elegit. Extrema terra tenuir; quiae fudara paucos allection et homiles elegit. Extrema terra tenuir; quia legis doctores deferens, pifcatores affumplir. Dumq-eua extrema Mata-que et tenue, externi pos excutir; quia dum infirmos diele eroborat, fortes in Illa infidelle et

C energe 2s ampois e varier qua aum marmós nacies rocoráz, rorres in ilis innacies damanta. Rede vero etiam concuriera addicir, quia per aducenqui funan immenta formidine ciam erprodorum corda commonia. Conculfic quippe fuerant qui dice sur la commonia de la commonia del commonia d

merito e xigente reprobatit i qui dachue de corum damnarione fubdatur, audiamus. § Sequitur i; E Reflitueur vu futum fignaculum; e răbit fictur vefirimentum. J Quid aliud Dominus plebem Ifraeliticam nii futum reperit, quam obfoquis gentilum de-Erad, 3-Meitam, in Regypto Gruineme fluare liaeribus inuenir Quam dum to miraculis at terma repromifionis duxit, dum perductam cognitionis fux ficientis impleut; dum tor aracana fecteroum ei per pophatim contuitui quid cam aliud quiam feruandi my fetri fignaculum fecit è Ipfa quip pe din în prophetia claufum continuis, quidquii de feveratas în fice reculauri. Sed dum post tor diuma fectrea, polt tor percepta miratulari nedemptoris fui aduentu, plus terram quiam veritatem dilestit, per facerdores dicensis si diminimum eum fic, omnes credenti e um, et venient Roman, et tollent noftrum. Jan. 1.1 focum e geneme; qual ad cos, quos in Egypto reliquerer, laterer resilty et quar factalocum e geneme; qual ad cos, quos in Egypto reliquerer, laterer resilty et quar factapolf fignaculum in oculi e veritatis et blustir, um per impietatis malifam accept ver bi my theria perdidit, et fola terrema fapere qua inquiame elegit. Vibi aper fabiunquit

Fe ri fabit focus verhimentum: 1 limoolita namoue et erofilora vettimente aetium cum

## S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXIX.

induta fuerint, quia induentis membris bene applicata non inhærent, stare feruntur. A ludæa igitur circa veritatis notitiam etiam cum feruire videretur, ficut vestimentum ftetit, quia per exteriora mandata seruire se Domino ostendit, sed adhærere ei per charitatis inrelligentiam noluit. Dum folam in præceptis Dei litteram tenuit, et nequaquam fe per spiritu sensibus intimis iunxit, quasi ei qui fe induerar non adhæsit. Vbi et apte subjungitur: [ Auferetur ab impijs lux sua. ] Quia dum credere veritati renuut. cognitionem legis in perpetuum amittunt : et dum de accepta lege superbiunt, nimirum de scientiæ suæ gloria cæcanrur . Scriptum quippe est: Obscurentur oculi corum, ne videant. Rurfuniq. fcriptum eft : Exceca cor populi huius, et aures eius aggraua. Et rurfum feriptum est: In iudicium ego in hune mundum veni, vt qui non vident. videant, et qui vident, caci fiant. Et quia semetipsos de legis operibus contra conditorem legis extulerunt, apte subditur : [ Et brachium excelsum conteretur. ] B Excelsum quippe brachium conteritur, quando prædicata fidei gratia superba legis

Pfal.68.

15.6.6 loan.q.g

Rom. z.c

Tit.1.d

Luc.15.e

Pfel. 19.

I fa. 49.0

operatio reprobatur cum dicitur : Ex operibus legis non iustificabitur omnis caro. Cuncta tamen hæc intelligi et aliter possunt . Terram quippe scriptura sacra vocare consueuit Ecclesiam . Extrema igitur terræ Dominus tenet, et concutit, quia Ecclesiæ fuæ yltima per aduentum Antichrifti perfecutione immanissima turbari permittit. nec tamen permittendo deserit. Hanc terram aliquando Dominus renet et non concutit, aliquando tenet et concurit : quia modo eam tranquilla pace fidei possidet, modo commoueri impetu perfecutionis iubet. Bene autem cum diceret : Numquid tenuisti concutiens extrema terra, illico adiunxir, et excussisti impios ex ea ? Attestante enim Paulo, plerique in ea funt, qui confitentur se nosse Deum, factis autem negant. Impios ergo ex ea Dominus excurit: quia hi, quos nunc intima vitia possident, tunc iu voraginem aperte infidelitatis cadent, atque in aceruum palearum transeunt, cumtentationis illius aura commouentur. Et quamuis se nune sub specie sidei intra area

finum tegant, tunc nimirum extra granorum cumulum districti examinis ventilabro Quod Indai ani legis fernande fignaculum acceperant, in indicio tamquam lutum re-Hituentur : quia quod terrena sapuerint, omnibus demonstrabitur.

refilient . Vnde et apte subiungitur :

R Estituetur yt lutum signaculum. ] Ac si aperte diceret : Hi qui nunc videntur in Ecclesiæ sinu signaculum, tunc ante oculos omnium restituetur yt lutum , id est, D nequaquam judicia hominum de professione religionis fallunt, sed quòd terrena sapiant demonstrantur. Solet enim scriptura facra pro fide appellare signaculum, pro iniquitate lurum. Nam filius iunior , qui confumpta substantia ad patrem redijt, in munere annulum accepit. Gentilisenim populus, qui in mortalitate perdira, ad Deu ponitendo reuertitur, per fidei fignaculum munitur. Vnde et a sponso suo Ecclesia dicitur: Pone me vt fignaculum fupet cor tuum . Idcirco namque fignaculum rebus ponitur, ne qua diripictium præfumptione temerentur. Sponfus ergo in corde fignaculum ponitur, quando fidei eius my fterium in cuftodiam noftræ cogitationis imprimitur: vt ille infidelis feruus nimirum nofter aduerfarius, cum fignata fide corda con-

fiderat, tentando ea irrumpere non præfumat. Per lutum vero quia terrena contagia demonstrantur, attestatur Pfalmista qui ait : Eduxisti me de lacu miseria, et de luto E fæcis. Quia igitur multi in terrenis contagijs inuenti, perducti ad Ecclesiam, cælestis fidei facramento fignantur, et tamen ab iniquis operibus non recedunt, feq. nunc fidei velamine contegunt: fed cum tempus inuenerint, quid fint veraciter oftendunt, reête dicitur : [ Restituetur vt lutum signaculum . ] Quos enim nunc sideles credimus, ipfostunc fidei hostes inueniemus, et quamuis appareant non tentati fignaculum, erut proculdubio tentati lutum. Vnde et recte dicitur: [ Restituetur: ] Quia qualis corum conscientia esse ante sidem potuit, tales cos postmodum reproba vita conuincit. De quibus apte subiungitur : [ Et stabit sicut vestimentum.] Tot nunc quasi vestibus saneta Ecclesia induitur, quot sidelium veneratione decorarur. Vnde et ei ostensis gentibus a Domino per Prophetam digitur : Viuo ego dicit Dominus : quia omnibus his velut ornamento vestieris. Multis tamen quali fidelibus nunc specietenus induitur:

A fed pullance perfecutionis imperu, junic eis exata audabitur i de quorum forre hie dicitur i Et flabit ficut vellimentum . ] Sante vero hoe loco ponitur, in pecca portinfiere. Vade feripum eft ze in via pecca torum son fleti. Vel certe reprobus quigue 7jd.; .

fieu vellimentum flara dicitur, v. tron polifi flare monificutur ; qui alicut induta veflais in villonis diu feccie per corpus tendure, exatu autem fracta complicatur : ita
vanfunique quita a fante ze celeix tune flata recefferit, tenfas sa decorus quafi dum
inducerers, tin: fed extus polimodam confracta serque abichesi acebit. . Si vero
flara intelligimus pedurare, ficut velfimentum flar quifuge reprobus, qui in hac vitaaquam diligi, broutes daras. Vade es per Pophetam diciture. 20mais ficu velli7jd.10t,
mentum veterafeca ; e il cur o perrorium mutabis ea, er mutabuntur. La Exiraquo
qua allegoriarum un bettecta intulti, cum evtiba se perrioribus innote Ef, fabdena:

Qued impiorum lax fis hoc, qued eis ex fide lucet : qua sum aufersur, quande pulfante perfecutionis articule, qued rettam credere evidebantur, amutum. Capus V.

A Vieretut ab impijs lux (ua. ] Neque enim eos nunc Dei lumen illustrat, qui ini-quiratis (ux malitiam fidei nomine palliant . Nam dum iuxta prædicationemfidei viuere negligunt, et tamen éandem fidem specietenus venerantur, honorem vitæ præfentis ex nomine religionis quærunt. Hocq. eis ex fide lucer, quod eos fides coram hominibus refouet . Sunt vero nonnulli, qui aterna qua audiunt veraciter credunt, et tamen eidem, quam tenent, fidei male viuendo contradicunt . Habent hi quoque in te-C nebris lucem fuam: quia dum peruerfa agunt, et tamen de Deo recta fentiunt, ne tenebrescant funditus, ex quadam parte fulgore luminis illustrantur. Qui dum plusterrena quam cælestia, plus quæ vident quam quæ audiunt, pulsante persecutionis articulo, quod rectum credere videbantur, amittunt. Quod illo maxime tempore multiplicius agitur, quando surgente ipso iniquorum capite, in sancta Ecclesia persecutione vltima liberis suis viribus eius fortitudo grassatur. Ibi tunc cor vniuscuiusque osteditur, vbi quidquid in occultis latebat aperitur, et qui nunc ore funt pij, et corde funt impij, publicata malitia corruunt, et lucem fider, quam specietenus tenuerant, petdunt . Sed inter hæc necelle est ve vnulquilque nostrum ad cordis sui secretum redeat, et actionis suz damna pertimescat, ne exigentibus meritis per districtam iustitiam iudiciorum Dei in talium hominum numerum incuttat.

Quòd omnia moraliter ad antichriftum tempora referantay, in quihat concafio perfecusionum est, es filtos quo face, qui modo in Ecclefa fun infidelet, cisam aune reproba vita commineit.

N Emo autem sibi incaute blandiatur et ideireo se a tali occasu extraneum ctedat, quia ad illius tempestatis procellam petuenite se non existimat. O quanti illius tentationis tempora non viderunt, et tamen in eius tentationis procella verfantut. Cain tempus antichrifti non vidit, et tamen membrum antichrifti per meritum fuit. Gen.4.b Iudas fauiriam perfecuționis illius ignorauit, et ramen viribus crudelitatis eius aua- Mar. 16.6 ritia fuadente fuccubuit. Simon diuifus longe ab antichrifti temporibus extitit, et ta- AH.8.4 men eius se superbiæ miraculorum potentiam peruerse appetendo coniunxit. Siciniquum corpus suo capiti, sic membris membra iunguntur, cum et cognitione se nesciunt, et tamen praua sibi actione copulantur. Neque enim Pergamus Balaam libros aut verba cognouerat, et ramen eius nequitiam fequens, voce supernæ increpationis audiebat : Habes illic tenentes doctrinam Balaam, qui docebat Balac mittete fcanda- Apoca, d lum coram filijs Ifrael, edere et fornicari . Thyatiræ quoque Ecclesiam ab Hiezabel notitia et tempora et loca dividebant : sed quia cam par vitæ reatus astrinxerat, inesse ei Hiezabel dicitut, atque operibus peruerfis infiftere, Angelo atteftante, qui ait: Habeo aduetsus te aliqua : quia permitris mulierem Hiezabel, qua se dicit Prophetam, Ibidem, docere, et seducere servos meos, fornicari et manducare de idolothytis. Ecce quia reperiri potuerunt, qui Hiezabel vitam reproba actione secuti sint i Hiezabel illic inuenta memoratur: quia videlicet prauum corpus coniuncti mores vnum faciunt, etia

## 958 S. Gregorij Expof. Moralis Lib. XXIX.

hac loca vel tempora scindunt. Vnde fir ve in peruerfis suis imitatoribus et l'hiquis A' quisque maneat qui iam præterijt, et in sussperatoribus ipse iniquorum auffor iam apparent, qui necdum venir. Hine loannes aits: Nune antichrifti multi facti funtii quia iniqui omnes iam eius membra fuer, que feilicet pezuerle edita, caput foum. male viuendo prauenerunt. Hine Paulus ait : Vt reueletur in fuo tempore: nam my-2.Tbef. 1.B fterium iam operatur iniquitatis,ac fedicetet : Tunc antichriftus manifeftus videbitur: nam in cordibus iniquorum fecreta fua iam nune occultus operatur. Yt enim de apertioribus criminibus taceam, ecce alius fratri in corde suo tacitus intiidet, ets occasionem repetiat, eum supplantare contendit. Cuius alterius membrum est, nis eius, de quo scriptum est : Inuidia diaboli mors intrauit in orbem terrarum? Alius ma-Sap.z.d gni meriti effe le aftimans , per tumorem cordis cunchis le praferens,omnes femetip-Icb.41.d fo inferiores credit . Cuius alterius membrum est, nifi eius de quo scriptum est : Omne B fublime Videt, et ipferex fuper vniuerfos filios fuperbia ? Alius mundi huius potentiam quarit, non quo alijs profit, fed quo ipfe aiteri fubditus non fit, Cuius alterius Ta. 14-d membrum est, nisi eius, de quo scriptum est, qui dixit: Sedebo in monte testamenti,in lateribus aquilonis, ascendam super altitudinem nubium, similis eto altissimo? Solus quippe altissimus ita dominatur super ompia, yralteri subesse non possit. Quem diabolus imitari peruerse voluit, cum suum dominium quarens, ei subesse recufauit. Imitatur ergo diabolum quifquis idcirco potestatem suam appetit : quia ei qui sibi est superna ordinatione przpotitus, fubelle fastidit . Sunt przterea plurima, quæ quosdam in ipla pace Ecclelia constitutos, infideles elle renuncient. Video namque nonnullos ita personam potentis accipere, yt requisiti ab eo, pro fauore eius non dubitant in cau Joan, 14.4 la proximi veritatem negare. Et quis est veritas, nisi ille qui dixit : Ego sum via , veri- O tas et vita ? Neque enim Ioannes Baptista de confessione Christi, led de iustitia veritaté requisitus occubuit : sed quia Chtistus est veritas , ad mortem vique idcirco pro Mar. 6.4 Christo, quia videlicer pro veritate peruenit .. Ponamus ergo ante oculos quod aliquis percunctatus personam potentis accepit, et ne verbi saltem injuriam pateretur, vetitatem negauit. Quid rogo iste facetet in dolore poenarum, qui Christum erubuit inter flagella verborum? Ecce & post hac ante oculos hominum adhuc Christianus eft, et tamen freum Dominus districte disposuit judicare, iam non est. Video autem alios, quibus per locum magisterij exhortandi sunt officia, arguendiq, commissa, qui vident aliquid illicitum admitti et tamen dum quorundam potentum offendere. gratiam metuunt, arguere non præfumunt. Quifquis iste est, quid aliud facit, nifi Ingn. To.b videt lupum venientem, et fugit? Fugit, quia tacuit : tacuit, quia despecta aterna p gratia; temporalem gloriam plus amauit. Ecce ante potentis faciem intra sui se latebras filentij abscondit, et ficut perfecuționi publice, fic occulte locum dedit tibi. Rene de talibus dicitur : Dilexerunt gloriam hominum magis quam Dei . Quisquis igi-Josn. 12.E tur talis est, si hæc districte iudicantur, etsi persecutio publica defuit, tamen tacendo Chtistum negauit. Non ergo defunt vel in pace Ecclesia antichristi tentameta. Nemo itaque illa perfecutionis extrema tempora quasi sola pethorrescat. Apud iniquos naque quotidie res antichrifti agitur, quia in corum cordibus my ferium fuum iam nuc occultus operatur. Et si multi nunc specietenus intra Ecclesiam conftituti simulant se esse, quod non sunt, in aduentu tamen iudicis prodentur quod sunt: de quibus bene Eccl. 8.b Salomon ait: Vidi impios sepultos, quia etiam cum adhuc viuerent, in loco sancto erant, et laudabantut in ciuitate, quali lustorum operum. Igitut postquam de iniquis dictum eft:[ Restituetur vt lutum signaculum, et stabit sicut vestimentum, et auferetur ab impiis lux sua, ] quod vtique in illa est antichristi persecutione faciendum: mox de eiusdem antichristi persecutione nos consolans ait : [ Et brachium excelsum confringetur. ] Quid namque aliud excelsum brachium accipitur, nisi superba antichristi celutudo, quæ super reprobas mentes hominum fastu gloriæ sæcularis erigitur, ita vr homo peccator et tamen æstimari homo despiciens, Deum se super homines mentiatur? Vnde et Paulus Apostolus dicit : Ita vt in templo Dei sedeat, ostendens se z.Thef.z.b tanquam sit Deus. Cuius vt tumorem plenius oftenderet, præmisit: Qui aduersatur Toid. 4 et extollitur super omne quod dicitur Deus, aut quod colitur. Deus enim dici aliquado et homo poteft, iuxta quod ad Moyfen dicitur: Ecce constitui te Deum Pharaonis. Exod.7.4 Deus vero coli purus homo no potest. Quia vero se antichtistus et super sanctos quos-

## In trigefimumoctauum caput B. Iob.

que homines, et super ipsius potentiam diunistatis extollie, per exactum sibi nomen gloria, e, the cquod Deux olture, transfire contaur. No- andum vero est in quantam superista foucam excidir, qui i amenssir a unia equa lapsius sib, non permassita. Diabolus quippes el homo a fatto conditionia proprie clara mente correcuren, e vere li lle diceret : Aftendam super a littudinem unbium; similià similia ero alssifismo: vel silte audiens crederet: A perinentro cuali veltri, et erits sicut sili, 1-d- cene, 3-d' circo eggo vereque cecidir; qui a die Dos timilis non per utilitatam, si per protentiam concupiati. Sed homo per gratiam liberareus, qui Del similitudinem perustra appendo excidera; in reatu criminis sul longe Deo imparem se selle conpocens clamari.

Domine quis símilis trib! Diabolus vero în lapfia súr criminis sufte dimissis, în men-7/aba 23, sur articular un inter permante productiva de montre productiva de montre productiva de montre productiva de montre verience productiva de montre verience verience productiva de virte antechnistim veniens, viciri Deo símilis dedignesur, acque cum quem habere non posuit superius segualem, dammas un inferiorem putec. Nan cum de illo hor quod iam premissimus deiras: E eztol-176/12. Institut si productiva de la companio del la companio de la companio del la companio de la companio del la com

füi, retè dicituu : [ Et brachium extellum confringetux.] Cuncha tamen hae, quaz bis dicitud füur, a chiu citulligi et alter politut. Verba enim quafi Dei pigG mena quazdam nostri (nar adiusoni). Et ficut pigmentum quanto plus teritur, tamtop plus in pocube cius virtus augueru, ria diuina el loquia quo magis exponendo conterimus, co audientes amplius quafi bibentes iquamute. Quia igritut mifericors Deus
diu peccata homium tolerat, e ceum iam vicinum finem refpeir, plerumque mentes peccantium immutar, recle de fe vim tanta pieratis infinatans, ait. [ Numquid
tenuiti concuinen extrema terrer, e crecutifiti imipose sca!] Per terrar qui quipe bomo infina fa piena delignatur, cui peccanti dictum eft: Terra es et in terram bis.
Sed quia pius conditor facturam fuam non deferit, mala homiume repr finam patientiam tolerat, et per corum quandoque conuerfionem telaxat. Cum autem duras arque infinibiles mentes reprieti, modo as aminis, modo verberbius, modo re-

uelationibus terret, yr que pellina fecuritare dutuerant, falubit itmore mollefeant, Dquatenus yelfero redeant, et horo iplum faltem quod diu experdar liun, etubefeant. Seit enim Dominus qui extrema vire noître plus iudicat, et ideiroo eledos fuos in fine foliciums purgat. Serpuem quippe eth. Deus iudicabit fines ettre: Tano ergo impenfus virimis noîtris inuigilat, quanto in julip endere initia vite fequentis perafet. Quod quia miferirootier facti pietare fina in medium deduda, qua ettam foro eta. Quod quia miferirootier facti pietare fina in medium deduda, qua ettam foro eta. Quod quia miferirootier facti pietare fina in medium deduda, qua ettam foro contrate ettema terret, et excuffiți impios exea / 3 juhaudis ve googui in fuis vletimis fape peccatores terrendo concuiro, onuerrendo tenco, aque ab orum cordibus impios cogitationum motus cuello. Et receb basto lob Dominus, quo modo iuxtafinem peccanores connerta, infiniar. A chi aperte diate: Microrotis mea pocentiam refipice, et usa infitite alrionem premo. Que extrema hominis quia etiam cum consume su infitite alrionem premo. Que extrema hominis quia etiam cum consume su infitite alrionem premo. Que extrema hominis quia etiam cum consume su cum consume su infitite alrionem premo. Que extrema hominis quia etiam cum consume su consume su infitite alrionem premo. Vue extrema hominis quia etiam cum consume su consume su infitite alrionem premo. Vue extrema hominis quia etiam cum consume su consume su infitite alrionem premo. Vue extrema hominis quia etiam cum consume su consume

L'entre per carries morten, una anuage culper vinnica commercia, promous annous, cum dierie. E Refittereur vi laurin ignaculume flashi feut veltimentum. I Homisen quippe Dominus quem af fatam imilitudeme conditio, qual quoddam fius po Gen. A tentie ignaculum fecir. Quod ename vi laurin refitterut rejui a lore seriens filippi di ca per connerficionen foigat, in vilione atmenți per per atmone, fimilitudine dui-tentie. Proprieta per per atmone, fimilitudine dui-tentie. Proprieta per per atmone, fimilitudine dui-tentie. Proprieta per per per per finite formatus eller, obliture eft. Vade mira conditoris iuffinia afaum ch, vi quis per fenfum intumuit, que rationabiliem accepit, rurfuis terra per mortem fiere, quant effe confiderate humiliter noluit; er quis peccando Delimilitudinem perduit, moriendo veto ad limi fisi materiam redir, redecidicire; E Refilitueur vel trumm fignaculum. El equi a decorpore dum figiritus vocatur, quodam quafi imolucro fue carnie exuitur, apte de codem luto fisitus.

## 960 S. Gregorij Expof. Moralis lib. XXIX.

fabing pirur : [Er flabit fectiv refitimentum. ] Lutum namque noftrum ficut wells have mentum flare, flav fuque at efeutreficionis tempus innae exturum, perdurare. Sed quis hace penam fuperbia ne cilli transfunt, qui et eandem fuperbiam viuendo humiliser vincunt, quis fit fuperbientum fipecialis pena, fibiliung ridens: 1, futeretur ab impija lux fui, en brachum excellium confringetur.] Mors enime transi, qui e delcho transfunt qui excelli più entre delcho transfunt entre perametri. Que el lux true fiberalitur, cum per carais interium ad rationum-fuaram tenebras vocatur. Ibi tunce excellium brachum confringitur, quia celliundo cordis vitra anutza ordinem violenter arrepta, opprimensi fe divini sufficis moleculare condisonatori del proprimenti se divini sufficis moleculare. O confidential considera del prima qui per morti notire venire. Nifi enim i per miferiore a proportar. Nationatori per morti notire venire. Nifi enim i per miferiore. I revocater. Video et recto fubioniquir ri

Qu'ed Dominus ad inferua desceudens, carcerem gehenna viam et transitum secis; ipse were liberans dilgeass tiber deambulauis, et aperiis parsis morais, exetum

de tenebris ad lucem fect . Caput TVmquid ingressus es profundum maris, et in nouissimis abyssi deambulasti?] Ac fi dicat : Vr ego,qui non folum mare, id est, fæculum per assumptam humanam carnem atque animam petij, sed etiam per eam sponte in morte positus, vsque ad vlti-ma inserni, quasi ad maris profunda descendi. Si enim mare, more diuini eloquij, se- C culum debet intelligi, nil prohibet profunda maris, inferni claustra sentiri. Quod profundum maris Dominus petijt, enm inferni nouissima electorum suorum animas erepturus intrauit. Vnde et per Prophetam dicitur : Posuisti profundum maris via, vt transirent liberati. Hoc namque profundum maris ante redemptoris aduentum. non via, sed carcer fuit: quia in se etiam bonorum animas, quamuis non in locis posnalibus clausit. Quod tamen profundum viam Dominus posuit : quia illuc veniens, electos suos a claustris inferni ad coelestia transire concessio. Vnde et apre illic dicitur. Vt transirent liberati. Quod vero profundum maris dixerat, hoc alijs verbis replicans, abyffi nouiffimum vocat: quia ficut aquarum abyffus nulla noftra vifione comprehenditur, ita occulta inferni nullo a nobis cognitionis fenfu penetrantur. Qui enim hinc fuberahantur cernimus , fed quæ illos iuxta meritum retributio fupplicio- D rum maneat, non videmus. Vigilanti vero est cura pensandum, quòd in nouissimo abyssi deambulasse se perhibet. Deambulare quippe non constricti, sed liberi est. Quem enim vincula stringunt, eius nihilominus gressus impediunt. Quia igitur Dominus nulla peccati vincula pertulit, in inferno deambulauit. Liber quippe ad ligatos venit . Vnde scriptum est : Factus sum sicut homo sine adintorio, inter mortuos liber. In nouissimis ergo aby si Domino deambulare, est in loco damnationis nil suz retentionis inuenire, atteftante Petro, qui ait : Solutis doloribus inferni, iuxta quod impossibile erat teneri illum abeo . Vel certe quia deambulando nos cum de loco ad loeum ducimur, hic illicq. præsentes inuenimur: deambulasse in inferno Dominus dicitur, ve electis animabus in locis fingulis per diuinitatis potentiam præsens fnisse mostraretur. Vnde et spiritus sapientiæ mobilis describitur, vt per hoc quòd nusquam. I deeft, vbique nobis occurtere designetur. Quam descensionem suam Dominus tanto mirabilem respicit , quanto eam redempto homini crebrius infundit. Eam namque adhuc replicans subdit: [ Numquid apertæ sunt tibi portæ mortis, et ostia tenebrofa vidifti ?] Portæ enim mortis funt potestates aduersæ. Quas descendens Dominus aperuit, quia earum fortitudinem moriendo superauit. Qua appellatione quoque alia, tenebrofa offia vocantur: quia dum per occultationis fux infidias non videntur, deceptis mentibus viam mortis aperiunt. Qua tenebrofa offia Dominus videt : quia immundorum spirituum fraudulentam malitiam et respicit et premit. Quos nisi i nobis nescientibus videndo prohiberet, et nil de insidijs corum mens nostra cognosceret, et eisdem insidijs capta deperiret. Qua tenebrosa etiam nos ostia cernimus, quando supernæ lucis radijs illustramur. Vnde et per Prophetam dicitur: Dominus mihi

164.51. d

Pfal. 97.

All.2,d

Sap.7.d

Pfal-117.

#### In trigefimumoctauum caput B. Iob.

961

A adjutor eft, et ego videbo inimicos meos. Hoftes igitur noftros infe videt qui fuo eos munere nobis visibiles facit. Vel certe tenebrosa tunc ostia Dominus vidit, cum claustra inferni penetrans, crudeles spiritus perculit, et mortis præpositos moriendo damnauit . Quod ideireo hie non adhue de futuro, sed iam de præterito dicitur : quia hoe quod facturus crat in opere, nimirum iam fecerat in prædestinatione. Quia vero post mortem refurrectionemq. eius creuit Ecclesia, atque in cunctis est gentibus dilatata, apte subiungitur : [ Numquid considerafti latitudinem terræ?] Dum enim Dominus angustias mortis petijt, fidem suam in gentibus dilatauit, atque ad innumeracorda credentium, sanctam Ecclesiam extendir . Cui per Prophetam dicitur. : Di- 1/4. 14.4 lata locum tentorij tui, et pelles tabernaculorum tuorum extende, ne parcas. Longos fac funiculos tuos, et clauos tuos confolida. Ad dexteram enim et ad læuam pe-B netrabis, et semen tuum gentes hereditabit. Que latitudo terre profecto non fieret, nisi ipse prius et vitam, quam nouimus, moriendo despiceret:et vitam, quam no nouimus, refurgendo monstrarer. In morte quippe sua nostræ oculos mentis aperuit, et quæ effet vita, quæ fequeretur oftendir. Vnde et hunc in Euangelio ordinem tenens discipulis dicit: Sic oportebat Christum pati, et resurgere a mortuis tertia die, et prædi- Luc. 24.4 cari in nomine eius poenirentiam et remissionem peccarorum per omnes gentes. Pauci enim ex plebe Ifraelitica ipfo prædicante crediderunt : innumeri vero gentium populi viam vitæ moriente illo fecuti funt . Superbos namque dum adhuc paffibilis viueret, pertulit, a passibili vero vita multos dum moreretur strauit. Quod bene Samfon in femetipfo dudum figuraliter expressit, qui paucos quidem dum viueret inter- lud. 16. 19 emit, destructo autem templo, hostes innumeros cum moreretur occidit. Quia ni-

Quod moraliter mentem humanam Deus in profundo vitiorum immerfam vifitando ingreditur et con quali abyfiam obfeuram illufiratione fue irradians vitigi calculis vitidor invreditus

TVmquid ingressus es profundum maris? ] Mare quippe est mens humana, cuius profunda Deus ingreditur , quando per cognitionem fnam ad lamenta pocnitentia ab intimis cogitationibus perturbatur, quando prioris vita nequitias ad memoriam reducit, fluctuantem in confusione sua animum concutit. Profundum maris Deus penetrat, quando etiam desperata corda permutat. Ipse enim mare intrato, quando cor faculare humiliat: profundum maris ingreditur, quando vifitare mentes etiam pressas sceleribus non dedig natur. Vnde et rette percunctando subiungitur: [Et in nouissimis aby ssi deambula stit ] Quæenim est aby ssus nisi mens humana, quæ dum femetipsam comprehdere non valet, fefe in omne quod est, velut obscura abyssus latet. ? Vnde bene per Prophetam dicitur. : Dedit abyffus vocem fuam ab altitudine Abat. 3.5 phantaliz fuz : quia dum femeri plam mens humana non penetrat, ex comparatione fui, diuine nature potentiam, quam comprehendere non fufficit, humilius laudat. In nouissimis ergo abyssi Deo deambulare, est etiam nequissimorum corda hominum conuertere, et desperatas mentes vilitationis sue vestigiis tangendo mirabiliter reformare. Cu enim post immensa scelera vnusquisque compungitur, quid aliud quam in nouissimis abysti Deus deambulans videtur. ? Quasi in abysto namque Deus deambulat, cum obscurum cor penetrans, fluctus inuisibiles vitiorum calcat. Plerumque enim præterita alia plangimus, et alijs præfentibus vrgemur : vt modo fuperbia . modo ira . modo luxuria, modo auaritia tentante fatigemuz. Sed cum cuncta hac in corde nostro Dominus occulta visitationis sua timore reprimit, quid aliud S.Greg. Tom.2. Mmmm

#### S. Gregorij Expof. Moralis Lib. XXIX. 062

quam in abysso gressus ponit? Quos gressus mente conspicimus, quando contra insurgentia vitia, quo modo timoris cius obnient, dona, pensamus. Hos namque gressus Propheta conspexerat, cum dicebat: Visi sunt ingressus in Deus, ingressus Dei mei, regis mei, qui est in sancto ipsius. Qui enim inordinatos motus animi, et divinorum iudiciorum memoria in se reprimi conspicit, quasi deambulantis in se gressus Domini videt. Dicat ergo beato Iob: [Numquid ingressus es profundum maris, et in nouisse mis aby sii deambulafti? Subaudis, vt ego, qui mira misericordia in peccatorum cordibus modo iram, modo luxuriam, modo auaritiam, modo furgentem fuperbiam calcol ac si ej aperte diceretur: Si latentia cordis vitia me folum reprimere conspicis, tu extolli de propria iuffificatione cellabis. Et quia cum divinitus vilitamur, etiam de occultis et illicitis motibus mentis ad confessionem ducimur, tecte subiungitur: [ Numquid aperte funt tibi porte mortis? ] Porte enim mortis funt cogitationes praue. B quas Deo pandimus, quando eas in poenitentia flendo confitemur. Quas etiam non confessas intuetur, sed confessas ingreditur. Tunc quippe viam sibi in portis mortis aperit, quando folutis prauis cogitationibus, ad nos post confessionem venit. Qua portæ mortis ideireo vocatæ funt : quia profecto via adintetitum per iniquas femper cogitationes aperitur. Quod adhuc replicatur cum subditur: [ Et oftia tenebrola vidiffi? Tenebrosa namque offia sunt latentia mentis mala, que et haberi intrinsecus possunt, et tamen ab altero videri non possunt. Que tamen Dominus cernit, quando ea occulto respectu gratia destruxit. Scriptum quippe est : Rex qui sedet in solio iudi-Pres. 20.b cij, diffipat omne malum intuitu fuo . Et quia omne vitium angustat, omnis vero virtus animum dilarat, post destructa vitia recte fubiungitur: [ Numquid considerastilatitudinem terræ?] Nisi enim virtus animum dilataret, nequaquam Paulus Corinthijs C diceret: Dilatamini et vos, et nolite iugum ducere cum infidelibus . Solerter vero intuendum eft quod dicitur : [ Consideratti latitudinem terræ? ] Latitudo namque bonorum interiorum nequaquam comprehenditur, nili caute consideretur. Nam plerumque cos exterius inopia humiliat, poenæ cruciatus angustat, sed tamen inter hac femper interior fortirudo se víque ad speranda cælestia dilatat. Angustati Apostoli exterius fuerant, quando flagella sustinebant, sed in magna stabant intus latitudine liberi, qui apud le hæc eadem flagella in gaudium verterant . Scriptum namque eft:

18.5.8

2. Cor. 6.c

P/4167.

Philip.1.c Pf41-4.

Ibant Apostoli gaudentes a conspectu concilii, quoniam digni habiti sunt pro nomine Ieiu contumeliam pati. Hanc latitudinem inter angustias Paulus inuenerat, qui dicebat : Scire autem vos volo fratres, quia que circa me sunt, magis ad profectum venerunt Euangelij, ita vt vincula mea manifesta sierent in omni prætorio. Hanc lati- D tudinem Dauid inter angustias obtinebat, dicens: In tribulatione dilatasti me. Tunc itaque hæc terra, id est, sanctorum conscientia dilatatur, cum mundi huius aduersiratibus exterius premitur. Nam cum a præsentis vitæ secutitate repellitur, intus ad se impingitur, vt ad speranda superna tendatur . Cumq. euagazi exterius non permittitur, quasi in sinum suum reuocata dilatatut . Nos autem qua boni viri aduersa tolerent cernimus, sed intus quantum gaudeant non videmus. Mentis eorum latitudi nem modo in verbis, modo in operibus confiderando cognoscimus, sed ramen quanta in eis amplitudo fit eiusdem latitudinis ignoramus. Audiat ergo humana sapientia, et se infipientem dicat : [ Numquid confiderafti latitudinem terræ ? ] Ac fi dicat , vt ego, qui flagellis cinctam, occultam juftorum latitiam folus plane confidero: quia folus misericorditer firmo . Vel certe ideirco beatus lob, vtrum terra latitudinem conside- E rauerit,inquintut,ve exemplo alienz latitudinis humilietur . Ac fi aperte diceretur Eos,quos innumera mala præfentis vitæ nequeunt angustate, considera, de statu cordis tui inter verba glotiari cella Sequitur:

> Quod indicia Dei nemo in hac vita intelligat, cum latro de patibulo in regnum, Indas de apostolata mergatur in tartarum, nec aliquis sciat qui redeant de bonis ad mala, vel qui convertantur de malis ad bona. Caput IX

Ndica mihi si nosti omnia, in qua via habitet lux, et tenebrarum quis locus sit, vt ducas ynsiquodque ad terminos suos, et intelligas semitas domus eius?] Beatus Iob

#### In trigesimumoctauum caput B. Iob.

graui quæstione discutitut, vt et de via lucis, et tenebrarum loco requiratur, vt vnuquodque ad suos terminos ducat, ac semitas domus eius intelligat. Quid enim lucis nomine nifi iustitia accipitur? Et quid per tenebras nifi iniquitas designatur? Vnde quibufdam congersis a peccatorum nequitia dicitur : Eratis aliquando tenebra, nune Eph. s.b autem lux in Domino . Et de quibusdam in peccato manentibus memoratur : Qui dormiunt, nocte dormiunt. Beato itaque lob dicitur: Indica mihi fi noffi omnia, in 1.Tbef. 5. qua via habitet lux, ettenebrarum quis locus sit? ac si dicatur ei : Si plenam te habere scientiam suspicaris, die vel in cuius corde ca, que nune deest, innocentia veniate vel in cuius corde ea, quæ nunc est, malitia perseueret. In qua via habitet lux, id est, cuius mentem veniens iustitia impleat : et renebrarum quis locus sit, id est, in quo

iniquitas caca perduret: ve ducas vnumquodque ad terminos suos, id est, ve dijudices fi vel is , qui nunc iniquus cernitur , in iniquitare vitam finiat, vel is qui iuftus cernitur, extremitatem vita sua cum iustitia perfectione concludat : et intelligas semitas domus eius, id est, consideres atque discernas, vel cui bona actio perseuerans ætetnam mansionem præstet in regno, vel quem vsque ad terminum suum actio praua constringens in aternum damnet supplicium. Domus quippe pro mansione ponitur, femita pro actione. Semira igitur ad domum ducit, quia actio ad mansionem . pettrahit. Sed quis hominum ista discussus dicat ? Quis ista faltem imperterritus audiat? Multosenim videmus quotidie, qui iustitia luce resplendent, et tamen ad finem suum nequitiæ obscuritate tenebrantur : et multos cernimus peccatorum tenebris obuolutos, et tamen iuxta vitæ fuæ terminum repente reddi luci iuftitiæ liberos.

Multos etiam nouimus femel inuenram viam iuftitiæ illibate víque ad mortem te-C nuiffe,et plerofque confpeximus vique ad exitum copta femel crimina fine ceffatione cumulasse. Quis vero inter ista occultorum iudiciorum nubila, mentis sua radium mittat, vt aliqua confideratione discernat, vel quis perduret in malo, vel quis perfeueret in bono, vel quis ab infimis conuertatur ad fumma, vel quis a fummis reuertitur ad infima ? Latent hæc sensus hominum, nec quidquam de cuiuslibet fine cognoscitur, quia diuinorum iudiciorum abyssus humanæ mentis oculo nullatenus penetratur. Videmus namque quod illa aduerfa Deo gentilitas iuftitiæ luce perfufa eft, et ludza dudum dilecta, perfidiz eft nocte cacata. Scimus etiam quòd latro de Luc.23 g patibulo transiuit ad regnum, Judas de apostolatus gloria est lapsus in tartarum. Mar. 27.4 Rurfumq quia aliquando fortes, que coeperint non mutantur, et latronem nouimus

alium peruenisse ad supplicium, et A postolos scimus percepisse propositum quod de- det. 1.c. D fiderauerant tegnnm. Quis ergo discutiat in qua via habitet lux, et tenebrarum quis locus sit; vr ducat vnumquo dque ad terminos suos, et intelligar semitas domus eius? Video Paulum ex illa persecutionis sauitia, ad gratiam apostolatus vocatum; Ad.94 et tamen sic inter judicia occulta formidat, ve reprobari se, etiam postquam vocatus eft, timeat. Ait enime: Caftigo corpus meum, et in feruitutem redigo, ne forte 1.000 q.d alijs prædicans, ipfe teprobus efficiar. Et rurfum : Ego me non arbitrot comprehen philip. 1. diffe: vnum autem, que quidem retro fum oblitus, ad ea que funt priora extendens meipfum ad destinatum, sequor ad palmam supernæ vocationis Dei in Iesu Christo. Sequor autem si comprehendam in quo et comprehensus sum. Et certe iam de illo voce dominica dictum fuerat : Vas electionis mihi est. Et tamen adhuc cassigans cor- 48,94 pus fuum metuit ne reprobetur. Væ miseris nobis, qui de electione nostra nullam Et adhuc Dei vocem cognouimus, et iam in otio quasi de securitate torpemus. Debet

profecto debet in spe esse non folum securitas, sed etiam timor in conversatione, vt et illa certantes foueat, et iste torpentes pungat . Vnde recte per Prophetam dicitur. Qui timent Dominum, sperent in Domino . Ac si aperte diceret : De spe incassum. Pfal.113. præsumit, qui timere Deum in suis operibus renuit. Sed cur beatus Iob de tam valida quæftione requiritur, quæomnino ab hominibus ignoratur, yt iustorum iniquorumq. terminum comprehendat, nisi vt aliorum finem cognoscere non valens, ad fuum recurrat : quia ficnt aliorum, sic etiam suum nesciat , et nesciens timeat, timens humilietur, humiliatus ia de operibus fuis extolli non debeat, et no elatus, in gratia ar ce perfiftat? Dicatur ergo ei:[Indica mihi fi habes intelligetia, in qua via habitet lux, tenebraru quis locus fit, vt ducas vnuquodque ad terminos fuos?] Ac fi diceretur: Sicut qui de malis couertantur ad bona, vel qui de bonis ad mala redeant nescis, ita etia nec S.Gteg. Tom. 2.

Mmmm 2

## S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXIX.

de te quid tuis meritis exigentibus agatut, intelligis. Et ficut alienum nullatenus co- A prehendis,ita etiam tuum terminum prænoscere non vales . Iam enim quantum iple profeceris scis, sed quid adhuc de te ego in occultis sentiam, nescis. Iam institiz tuz acta consideras, sed quam diffricte apud me pensentur ignoras . Væ etiam laudabili vitæ hominum, si remota pietate iudicetut : quia districte discussa, inde ante oculos iudicis, vnde se placere suspicatur, obruitur. Vnde recte Deo per Prophetam dicitura Non intres in iudicium cum seruo tuo: quia non iustificabitur in conspectu tuo omnis viuens. Vnde bene per Salomonem dicitut : Sunt iufti atque sapientes, et operaeorum in manu Dei, et tamen nescit homo verum amore an odio dignus sit, sed omnia in futurum servantur incerta . Hinc rursum per eundem Salomonem dicitur : Quis hominum intelligere poterit viam fuam? Et nimirum bona malave quis faciens conscientia attestante cognoscitur. Sed idcirco dicitur, quòd via sua ab hominibus ne- B sciatur, quia etiam si recta se quisque opera agere intelligat, sub districto tamen exa-

#### Quod sicut nemo nonit suum initium , ita nec etiam exitum : Caput

Gitut postquam illum de ista finis sui consideratione perterruit, ad examinandum eius exordium redit, ac ne conqueratur cur finem suum nesciat, commemoratur etiam quia nec quo huc initio accessit, intelligat. Nam sequitur: [ Sciebas tune quòd nasciturus esces, aut numerum dierum tuorum noueras? ] Ac si aperte diceret : Quid mirum fi terminum tuum non intelligis, qui nec initium comprehendis ? Et qui igno- C ras quo huc initio veneris, quid mirum si nescias quo fine subtraharis ? Si ergo meum fuit te per initium ex occultis ad prompta producere, meum quoque erit etiam te ex promptis ad occulta reuocare. Cur de vita tua dispensatione aliquid quereris, qui in manu artificis temetipfum nesciens teneris? Extolli itaque tanto magis non debesin eo quod agis, quanto intra finum æternitatis claufus, nec quo huc ordine veneris, nec quando vel quo modo hinc educaris agnoscis. Hæc tamen intelligi et aliter possunt: [ Sciebas tune quod na sciturus esses, et numerum dierum tuorum noueras ? ] Subaudis, vt ego, qui me nasciturum noui, qui et ante humanitatis ortum indivinitate semper substantialiter vixi. Homines quippe tunc esse incipiunt cum in matrum suarum ventre nascuntur. Nam ipsa quoque conceptio natiuitas dicitur, iuxta hoc quod scriptum eft : Quod in ea natum eft , de Spiritu fancto eft . Et idcirco se nascituros ne- D sciunt, quia nec priusquam creantur existunt. Deus vero qui fine initio semper extitit, præsciuit de se hoc, quod in vteto Virginis per initium sumplit: et quia præsciuit, disposuit : quia disposuit, nihil profecto in humana forma sine sua voluntate tolerauit. Conuincatur ergo cur de flagellis suis homo queritur, qui ortum suum præscire non potuit, si ipse etiam, qui ortum suum præsciendo disposuit, se inter homines ad flagella præparauit. Sequitur:

Quod Deus peccatores in malis congelatos , tamquam in nine , vel grandine thefauros babeat, quos a vita pernersa ad medium educens, Edei consistuit defensores .

TV mquid-ingressus es thesauros niuis, aut thesauros grandinis aspexisti, que pre paraui in tempus hostis et in diem pugnæ et belli?] Quid aliud niue vel grandine nisi frigida ac dura intelligenda sunt corda prauotum ? Sicut enim feruore charitas, fic folct in facro eloquio frigore malitia delignari. Scriptum namque est: Sicut. frigidam facit cifterna aquam fuam, fic frigidam facit animam malitia fua. Et rurfum: Abundabit iniquitas, et refrigescet charitas multorum. In frigore ergo niuis, Mat. 24-4 vel in duritia grandinis quid accipi aptius potest, quam vita prauorum, qua et per tor porem frigescit, et per duritiz malitia percutit? Quorum tamen vitam Dominus tole Itidam Aug.in sat, quia cos ad iustoru suorum probatione servat. Vnde et recte subiunxit: [Quæ præparaui in tepus hoftis, in die pugnæ et belli: ] Ve cu aduerfarius nofter diabolus tentare nos nititur, corú moribus quali fuis cotra nos armis yratur. Per iplos quippe nos fa-

srac.in Pf. 14. 1. Petr. 5.6

Hier.6.b

Mat. r.d

Pfal.141. Eccls.9.4

Pros. 20.d

mine quo tendat, ignotat .

# In trigefimumoctauum caput B. Iob?

969

A niens cruciat, sed nesciens purgat. Peccaris namque nostrisipsi flagella fiunt, de quorum tali vita dum percutimur, ab zterna morte liberamur. Vnde agitur vt electorum vitæ proficiat eriam perdita vita reproborum, et vtilitati nostræ dum illorum perditio militat, mira dispensatione fiat, quatenus electis Dei non pereat etiam omne quod perit. Intelligi hoc quoque aliter potest, ve quia verbis pracedentibus videtur annozum, a superioris versus expositione non discrepet . Nam quia indicauerat vel bonos II ad malum, vel malos ad bonum posse conuerti, illico secutus adinnxit: [ Numquid ingressus es the sauros niuis, aut the sauros grandinis aspexisti, quæ præparaui intempus hoftis, in diem pugnæ et belli? ] In niue vel grandine frigida, vel dura, vt dictum est, accipimus corda prauorum: Sed quia omnipotens Deus sanctos suos de talibus eligit, et qu'àm multos electos adhuc inter prauoru vitam repositos habeat nouit, apte B in niue, vel grandine thesauros habere se perhibet . Thesaurus quippe Ver vie biouc, id est, a positione nominatur. Et plerosque in vita frigida diu latentes respicit, quos ad medium, cum iubet, producit, et iustitia nitore candidos per supernam gratiam oftendit. Scriptum quippe est : Lauabis me , et super niuem dealbabor . Quos ad diem belli Pfal. 30. pugnæq. præparatos, diu intra suz præscientiz sinum tegit, sed cum repente eos eduxerit, reliftentia aduersariorum pectora illorum verbis ac redargutionibus, quasi quibusidam grandinibus percutit. Vnde alias scriptum est: Prz fulgore in conspectu eius Tlal.17. nubes transferunt, grando et carbones ignis. Præ fulgore in conspectu eius nubes transierunt, quia prædicatores sancti vniuersa mundi spatia miraculorum claritate per infam Plalm, currunt. Qui etiam grando et carbones ignis vocas sono. currunt . Qui etiam grando et carbones ignis vocati funt : quia et per correptionem feriunt, et per flammam charitatis accendunt. Ipsa quoque libera sanctorum incre-C patio, natura grandinis conuenienter exprimitur. Grando enim veniens percutit , liquata rigat. Sancti autem viri corda audientium et terrentes feriunt, et blandientes infundunt. Nam quemadmodum feriant, Propheta testatur dicens : Virtutem terris Plal 144. bilium tuorum dicent, et magnitudinem tuam narrabunt . Et quemadmodum blan-

hillian and And quematimoum fernans/ropheta reflatur dicens: Virtuem terris 7024-18 dicension with the control of the control

corde nofteo preferimus, quitus pro tempore prelati fumus i qui actii am videmus quantum praccifimas, ancienus quantum praccifimas, nacienus quantum praccifimas, nacienus quantum praccifimas, nacienus quantum praccifimas, nacienus quantum praccifimas praccifimas praccifimas praccifimas praccifimas praccifimas praccificatoria quantum praccifimas quantum praccifimas quantum praccificatoria quantum praccifimas quantum quantum praccifimas quantum quantum

And ferfit per mundum fidi pradicateribut, effus perfecutionis incaluit. Caput XII. DEr quam viam spargitut lux?] Ipse quippe via est, qui ait: Ego sum via, veritas Ioon.144

et vina. Per han-peg-assana: j pne cumpe via ett, qui atre zgotum via verias linstalune. Sagritur aine fragriture, quia per cuis prefennam cuncha gentinssi illufrature. Sagritur ainem fragriture, quia per appolionam woces non angulata acque coardata, fed late fulgen luxur, qua per appolionam woces non angulata acque coardata, fed late fulgen luxur, qua per appolionam woces non angulata acque coardata, jed late fulgen luxur, qua per appolionam woces non angulata acque la companiona per appolication de la mala anxie lugeantur, y el ventura bona flagrantifium requirantur., companiona de la compani

## S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXIX.

petenter adiungitur. [ Dividitur æftus super terram. ] Sparsa enim luce æftussuper A terram dividitur: quia per apertum orbem institia prædicata, ad requirendum Defi 1.Cor.12.b cordis anxietas in virtutum exercitatione dilatatur ve ifte in fermone fapientia . ille in fermone scientize fulgeat : hic in curationum gratia, ille in virtutum operatione conualescat: et dona sancti Spiritus dum dispariliter singuli accipiunt, necessario sibimet juncti omnes vnanimiter accendantur. Sed postquam spargi lux dicitur, po-13 rest convenienter intelligi quod per astum persecutio designatur : quia vt lux pradicationis inclaruit, mox a perfidorum cordibus ardor perfecuționis exarfit . Nă quod per æftum persecutio exprimitur, dominicus sermo testatur, de iactatis seminibus sur-Mat. 13.4 per petrosam terram dicens : Sole orto æstuauerunt omnia, et quia non habebant radicem, aruerunt. Quod paulo post cum exposuit, æstum persecutionem vocauit. Spar-

fa igitur luce æftus fuper terram diuifus eft, quia clarescente vita fidelium, accensa eft B crudeliras perfidorum. Diuisus namque æstus erat, quando nunc Hierosolymis, nunc Damasci, nunc in alijs longe regionibus persecutio sauiebat. Scriptum quippe esta AH.8.a Facta eft in illa die persecutio magna in Ecclesia, quæ erat Hierosolymis, et omnes di-18.9.4 spersi sunt per regiones Iudax et Samaria. Rursumq, scriptum est : Saulus adhuc spirans minarum et cædis in discipulos Domini , accessit ad principem sacerdotum, et petijt ab eo epistolas, quas deferret in Damascum ad synagogas, vt si quos inuenisset hujus vix viros ac mulieres, vinctos deduceret in Hierufalem. Quia ergo nunc hic. nunc illic persecutio excreuerat, hi qui lucem veritatis agnouerant, quali sub ardore dinifi æftus anhel abant. Sed qui a beatum Iob de occultis iudiciis requifirum fuperioribus dictis audiuimus: oportet ve hoc quod de sparsa luce vel diuiso æstu dictum est,

fubrilius perserutemur. Adhuc enim alta interrogatione discuritur, vt saltem quia c nesciat doceatur, eig. dicatur : [ Per quam viam spargitur lux, dividitur æstus super. terram? ] Quid enim lucis nomine nifi iuftitia defignatur? De qua scriptum est: Populus qui sedebat in tenebris, vidit lucem magnam. Omne autem quod spargitur, pon continue, fed sub quadam intermissione iactatur. . Et idcirco spargi lux dicirur, quia etfi iam quædam vt funt perspicimus, quædam tamen ita vt videnda sunt, non vi demus. Cor namque Petri lux sparsa tennerat, qui ranto fidei, tanto miraculorum fulgore claruerat, et tamen conuerlis gentibus dum circumcifionis pondus imponeret. quid rectum diceret nesciebat. Lux ergo in hac vita spargitur, quia ad omnis rei intelligentiam continua non habetur. Dum enim aliud ficut eft comprehendimus, et aliud ignoramus, quasi sparsa luce et ex parte cernimus, et in obscuritare ex parte remanemus. Tune vero lux nobis sparsa iam non erit, quando mens nostra ad Deum. p funditus rapta fulgescer. Et quia hæc eadem lux quibus modis humano cordi insinuetur ignoratur, recte in percunctatione dicitur: [ Per quam viam (pargitur lux?] Ac fi aperte diceretur. : Dic quo ordine iuftitiam meam occultis finibus cordium infundo, cum et per accessum non videor, et tamen visibilia opera hominum inuisibi-

1/4.2.4

Loan. 3.b

Exod. s.d

liter immuto, cum vnam candemo, mentem modo hac, modo illa virtute irradio, et tamen per sparsam lucem adhuc ex parte aliqua cam in tentationis tenebris remanere permitto. Requiratur homo nesciens, per quam viam spargitur lux, ac si patenter dicatur. Dum dura corda emollio, dum rigida inflecto,dum aspera mitigo, dum frigida accendo,dum debilia roboro,dum vaga stabilio,dum natantia confirmo, intuere fi vales incorporaliter veniens, quibus ea meatibus illustro. Hac quippe omnia nos facta cernimus: nam qualiter intrinsecus efficiantur, ignoramus. Hanc viam lucis y esse nobis inuisibilem in Euangelio veritas oftendit dicens: Spiritus vbi vult spirat, et vocem eins audis, et nescis vnde veniar et quo vadat . Sed quia cum lux spargitne, mox ab occulto aduerfario contra fulgentem mentem tentamenta inccrescunt, rece fubiungitur: [ Dividitur æstus super terram. ] Hostis namque callidus quos iustitiæ luce enitescere conspicit, corum mentes illicitis desiderijs inflammare contendit, vr ple rumque plus se vrgeri tentationibus sentiant, quam tunc cum lucis internæ radios no videbant. Vnde et Ifraelitz postquam vocati sunt, contra Moysen et Aaron de excrescente labore conqueruntur, dicentes: Videat Dominus et indicet, quoniam fœtere feciffis odorem noffrum coram Pharaone et feruis eius, et præbuiftis ei gladium, vt interficerer nos. Volentibus quippe ex Ægypto discedere, Pharao paleas subtraxerato, et tamen ein idem menfuræ opera requirebat. Quafi ergo contra legem mens fubmur-

K murar, post cuius cognitionem tentationum stimulos acriores portar, et cum sibi labores crescere conspicir, in eo quòd aduersario displicer, quasi foetere se in oculis Pha raonis dolet. Post lucem ergo æstus sequitur, quia post illuminarionem diuini muneris, tentationis certamen augetur.. Recte vero etiam diuidi æftus dicitur : quia nimirum non finguli omnibus, fed quibusdam vicinis ac iuxta positis vitijs fatigantur. Prius enim conspersionem vniuscuiusque anriques aduersarius perspicit, er runc renrationis laqueos apponir. Alius namque lætis, alius triffibus, alius timidis, alius elatis moribus existir. Quo ergo occultus aduersarius facile capiar, vicinas conspersionibus deceptiones parat . Quia etenim lætitiæ voluptas iuxta eft, lætis moribus luxuria proponit. Et quia tristitia in iram facile labitur, tristibus poculum discordiz porrigit. Quia timidi supplicia formidant, pauentibus terrores intentat. Et quia elatos extolli laudibus conspicit, eos ad quæque voluerit blandis fauoribus trahit. Singulis igitur. hominibus vitijs conuenientibus infidiatur. Neque enim facile captiuaret, fi aut luxuriolis pramia, aut auaris scorta proponeret, si aut voraces de abstinentiæ gloria, aut abstinentes de gulæ imbecillitate pullaret, fi mites per studium certaminis, aut iracun dos capere per fauorem formidinis quærerer. Quia ergo in tentationis ardore callide fingulis infidians, vicinos moribus laqueos abscondit, recte dicitur : [ Diuiditur astus fuper terram. ] Sed cum præmittitur: Per quam viam spargitur lux, statimq, subjungitut : Diuiditur aftus super terram,nimirum per candem viam, per quam lux spargitur, etiam diuidi æstus indicatur. Alta quippe arque incomprehensibilis Spiritus fancti gratia cum luce fua nostras mentes irradiat, etiam tentationes aduerfarij dispefando modificat, ve fimul multæ non veniant, aut ipfæ tatummodo quæ ferri possunt, C illustratam iam a Deo animam tangant, vt cum tactus sui ardore nos cruciant, perfeétionis incendio non exurant : Paulo attestante qui air : Fidelis autem Deus , qui non 1. Cor, 10. 4 patitur vos tentari supra id quod potestis, sed faciet cum tentarione etiam exitum, vepossitis sustinere. Hunc ergo æstum alirer dividit callidus supplantator, alirer mise-

ricors conditor. Ille dividit ve per illum citius interimat, iste ve eum tolerabilem reddat . Et quia cum tentatione fatigamur, non folum interno Dei spiritu instruimur, sed etiam exterioribus prædicantium verbis adiuuamur, recte post diuisum æstum.

Subditur :

Quod Enangelica tonitrus, et nubes apostolica dottrina curruns ofque ad fines terra, nee impediri potuit ab hominibus confilium Dei.

Visdedit vehementissimo imbri cursum?] Si veto, ve superius diximus? diuissi zstus nomine illa in Iudæz regionibus persecutio designatur, ve ipsa persecutionis asperitas prædicatores sanctos superno munere adiutos, a prædicationis suæ mi nisterio nullo timore compescuit, apre subiungit : [ Quis dedit vehementissimo imbri curfum ? ] Ac si diceret, miliego . Diuiso enim z stu, cursum vehementissimo imbri dediffe, est inter ipsas persecutionis angustias prædicationis impetum roborasse: ve tanto magis virtus prædicantium crefceret, quanto magis perfequentium crudeliras obuiarer: quatenus arentia corda audientium pluniæ guttis infunderent, et ficciratemo perfidiæ vberius irrigarent, ve quamuis contra cos fæuitiæ æftus candefceret, per cos tamen vox gratia non taceret . Hunc perfecutionis aftum Paulus et tolerabat et irri E gabar, cum diceret : Laboro víque ad vincula quasi male operans, sed verbum Deino 1. Tim. 1.5 est alligarum. De hoc imbre alias dicitur : Mandabo nubibus ne pluant super cam. 1/4.5.6 imbrem : De hoc cursu imbris, qui in electorum cordibus agitur, Psalmista restatur, dicens : Velociter enrrit fermo eius. Plerumque vero imber est, et cursum non habet: Pf41.147. quia prædicatio ad aures venit, sed cessante interna gratia, ad corda audientium non pertranfit . De cuins prædicationis verbis propter electos dicitur : Etenim fagittæ tuæ Pfal.76. pertransierunt. Sagittæ quippe Dei pertranseunt, quando verba prædicationis eius ab anribus ad corda descendunt. Quod quia solo diumo munere agitur, imbri cursum Dominus se dedisse restatur & Sed notaridum video quod cundem imbrem non vehementem fed vehementissimum vocat. Imber vehemens est vis magna. Imber vero vehementissimus, visimmensa prædicationis : Vehemens namque imbet erat, cum. prædicatores fancti credere gaudia zterna fuadebant. Imberautem vehemerifimus,

- oho

quando

#### S. Gregorij Expof. Moralis lib. XXIX. 068 temni, et propter audira gaudia, præsentis fæculi pœnas cruciatusq. tolerari. Sed cum

16

Mar. 3.6

Colo.4.a

T. Joan. 2.d

1.Cor. 1.b

Ma.43.8

Pfal. 106.

A810.13.8

Sequitur:

quando propter foem admonebant rem deferi, cuncta visibilia propter inuisibilia con A

fide cognira fauiente aftu persecutionis, tot electi possessa reliquerunt, carnalis affe-Etus obliti funt, et præ gaudio spiritus in cruciatibus membra posucrunt: quid aliud Dominus fecir , nifi etiam vehementiffimo imbri curfum præbuit, qui víque ad exequenda summa pracepra per verba corporis inuisibilia cordis irrigauit. PVbi et apre subjungirur : [ Et viam sonantis tonitrui. ] Quid enim per tonitruum nisi prædicatio superni rerroris accipitur? Quem terrorem dum percipiunt humana corda, quatiuntur. Aliquando vero in tonirruo ipse incarnatus Dominus figuratur, qui ex antiquorum patrum conueniente prophetia ad notitiam nostram quasi ex nubium concursione prolatus est. Qui inter nos visibiliter apparens ea, quæ super nos erant, terribiliter fonuit . Vnde et ipfi fancti Apostoli de eius gratia generati, Boanerges, idest filii toni- B trui funt vocati. Aliquando autem ficur dictum est, ronitruus ipsa eius prædicatio accipirur, per quam supernorum judiciorum terror auditur. Sed quia quilibet prædicator verba dare auribus potest, corda vero aperire non porest : et nisi per internam gratiam solus omnipotens Deus prædicantium verbis ad corda audientium inuisibiliter. aditum præstet, incassum prædicatio aure audientis percipitur, quæ peruenire ad intima corde furdo prohiberur: se Dominus viam sonantis tonitrui dare afferit, qui cum prædicationis verba tribuit, per terrorem corda compungit. Hanc viam Paulus prædicator egregius dum superna mysteria rerribilirer intonaret, se a se habere non posse conspiciens discipulos admonebat, dicens: Orantes fimul et pro nobis, vr Deus aperiat nobis oftium verbi, ad loquendum myfterium Chrifti. Qui ergo loquebatur mysteria, sed in corde audientium eisdem mysterijs a Domino aperiri ostium precaba- C tur, habebat quidem iam ronirruum, fed dari ei defuper viam quærebat. Hanc viamnequaquam fe loannes dare poffe cognouerat, qui dicebat : Non necesse habetis ve aliquis docear vos, fed vnetio cius docer vos de omnibus. Hanc viam rurfum Panlus qui darer, intimabat dicens. Neque qui planrat est aliquid, neque qui rigat, sed qui incrementum dat Deus. Accepta igirur via quid ifte imber ac tonitruus agar, audiamus.

Quod gentibus ad fidem Christi connersis, plebs Indaica siccas rodens legis stipulas, ad viriditatem firitalis intellecens pernenire non pranaleus, in fua cavitate permansit. Caput XIIII.

V T plueret super terram absque homine in deserto, voi nullus mortalium commoratur. ] Super terram absque homine in deserto pluere, est verbum Dei gentilitati prædicare . Quæ dum nullum cultum diviniratis tenuit , nullamq. in fe specië boni operis oftendir, videlicer defertum fuit. In qua quia legislator non fuir, et qui rationabilirer Deum quærerer non fuit, quafi hominum nullus fuir, et velut folis beftijs occupata, vacua a mortalibus extitit. De hac deferti terra alias dicirur: Pofuit in deferro viam. De hac prædicatione gentilitari concessa Psalmista restatur dicens: Posuit flumina in deserto. Norandum vero est, quòd postquam astus super terram diuisus est, cursum vehemenrissimus imber accepit, vt in deserto plueret : quia postquam in ludæa afperiras perfecutionis inhorruit, ve non folum fidem minime reciperet, fed eriam cam gladijs impugnaret, ad Ifrael miffus quifque prædicator, ad vocandas ge- E tes deflexir. Vnde sancti Apostoli Hebræis persequentibus, quos deserunt, dicunt: Vobis oportebat primum loqui verbum Dei, sed quia repulistis illud, et indignos vos iudicaftis grerng vira, ecce convertimur ad gentes. Diviso igitue aftu, deserta et absque homine terra compluitur, quia dispersa in ludaz regionibns persecutione fidelium, derelicta dudum er quasi ab infusione rationis aliena, prædicationis guttis gentilitas irroratur. Que gentilitas qualis adhuc a pradicatoribus fit inuenta oftenditur, cum subditur : [ Vt implerer inuiam et desolaram. ] Quid vero compluta reddidit, monftratur, cum illico adiungitur : [ Et produceret herbas virentes. ] Inuia namque dudum genrilitas fuir, ad quam via Dei verbo non patuit. Redemptore quippe noftro veniente, sie accepit vocationem gratia, vt non in ea prins fuerir via prophetia. Desolara eriam recte vocata eft r vel ratione videlicer confilii, vel fructu boni operis destituta

A defitiuta a Dedit ergo Dominus vehemétifimo imbit curfum et viá fonantis tonitrui, vit indeferto plurere, trimpleter inuis et defoliar, et producers chea svieneasid eft, exteriori pradication i interná afpirationé contult, v t corda gentilità arenia virefeerent, claufa pareferent, inaina coplerentu i princulud agreminarent. In feriptuta en in 18 facta aliquando herba viror glorita teporalis accipitura, aliquando orfectio diaboli, aliquando un del contra de la compania del contra del compania del compania del contra del compania del compania del contra del compania del comp

author effecting fülls illum inspiritaribus put dans. Etchs in Upstatio protection metale monflatur, com dicture Production monflatur, com dicture Production in monflatur, com un et herbam feur fruiturel hominum. 7/24.46. 1 In monthus quippe fenum et fertuitut hominum herba productiur, cum fulblimes hu ins faculi af dalet cognitionem vocati, facili productaroltus in huisu vite sinere-transfitoria alimenta largiunture. Herba bona operatio ponitur , ficut feripum elli Germinet terra herbam virenemen. Quel dicei monditione mundi ita hillorice fa- cen.1.6 dum teneamus, terrant samen Ecclesiam figuralfe non incomuenienter accipimus, quai in og germinati herbam virenemen, inquo de verbim Dei fecunda miferiordies espiraturale production de verbim controlla militarordies espiraturale production de verbim controlla militarordies.

e nequiffima ludacoum eft perfecutio prophetata. Infl quippe onagri pro mentis elatione, ipi furacones pro vintelna cogitatione vocati funt. Qui feterunti nrupibus, qui non in Deo, fedi in furmis poteritaribus buius mundi confifi funt, dicentes i. Re-hange gem non habemus nifi ce Afracim. Trazentur vento qual d'arcones e; quia firrito attionis inflați, fupebia maliriofa turmucrunt. Defecerunt culi corum: quia fellicet. [pes corum a be-quod intendebat, coruit; Qui temporalia diligens prefilolar atteran neglexit: etterrena, ideo quia Deo prapofuir, amilit. Dizerunt enim: Si dimit: hantif in muse um fic, ormes credent in cum, et venient Romani, et tollen noftrum locum: et genem. Timuerunt ne locum non occifo Domino perderent, et tanen occifo perdiderum. Sed cur if fam ifierite sucentriu fudire. Quia non crat heba, id eft, quia co-

rum cordibus defuit atentitats (cientia, e mullo cos refecis pabulo viriditats interpare dortina. Neo igiuni loco quida aliud vinente herbas, a nii fiankei dortina ficientiam, vel congrusa operationes accipinus l'Deferta igiun terra compluitur, vra bea
virentes herba producantur t quida dum fanche pradicationis imbrem gentilitas percepit, vitix opera et doftrina verba getruinaut. Jila viriditas voce prophetica defertz terra politeura, v cum diciture: 1 en cubilibus, in quibus prina dracones habitasbant, orietur vitor calami etiunci. Quid enim per calamum nii pradicatores: quid
per iuncum, qui uixara quas humomer fenoperancièriur, niifi pufili, at eneri audiopera facri eloquij defuganarur l'In draconum ergo cubilibus viore calami et iunci oritur, qui ai nie spopuls, quos anniqui hoftis matita poffideba, et doctorum (cientia,
et audiorum obedientia coaceruatur. Hec tamen, qua generaliter de gentilitate cilda funt, filo fetter infelicinus; jurna faunu finale Eccletia ga ji infigulis viderus.

28 Sunce aim plerique ad verba Dei valde indenfabiles, qui fied quidem nomine cenferurt, verba vite auribus audium, fed ex transfire vique ad interna cootis minime permittunt. Hi quid aliud quam deferra terra funt PQus feilitet etera hominem non habest quia corum mens fenit arisonica sere. Er multis morealium in hac terta commoratur quia etti qua nodo in corum conficienti a rationabilium fenitum cogitaziones ve
niun, non perfitum o Peaua e mine diederia in corum cordibus fedem in uneniunt, reclavero fi quando venerina, eti impellantur, decurrunt. Sed cum miferioros Deus imbri
fiuo curfiume t'en fonanti conitruo visum da redigatuari, compunchi per internam graziam
verbis vite uures cordia sperium. Et impletur eera intua quia dum prebet aditum
verbo, cumulaturum/Heio. Et producti berbas vitenest; quia per graziam compunachionis infuis praedicanois verba non folum liba tere recipit, fed etaam vbertim reddite ver quod atudie non poteras, fami bequi concepticate et que non audiendo estima

# S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXIX.

Pfal 103.

2.Cor.6.c

114.66.4

intrinsecus aruerat, iam loquendo quæ sancta sunt, viriditate sua quoslibet esurien- A tes pascat. Vnde bene per Prophetam dicitur : Emitte spiritum tuum et creabuntur. et renouabis faciem terra. Sic enim sic facies terra virtute renouationis immutatur, dum ficca dudum mens graria veniente compluitur, et post ariditatem pristinam. quasi productis herbis scientia viriditate vestitut. Qua conditoris nostri gratia adliuc nobis altius commendatur, cum subditur:

Quod a Deo patre et gratia est doctrina, et ipse omnis creatura sit conditor, non tantum hominum, fed angelorum : nontantum fanctorum angelorum , fed malignorum fpi-

Vis est pluuiæ pater, vel quis genuir stillas roris? ] Ac si diceret, nisi ego : qui siccam terram humani cordis guttis scientiæ gratuito aspergo. De hac enim plu-Tfal.67. uia alias dicitur: Pluuiam voluntariam segregabis Deus hereditati tua. Voluntariam quippe pluuiam hereditati suz Dominus segregat : quia non cam nobis pro noftris meritis, fed pro fuz munere benignitatis praftat. Et ideireo hoc loco parer pluuiæ dicitur, quia superna nobis prædicatio non de nostro merito, sed de eius gratia generatur. Stillæ enim roris ipfi fancti prædicatores funt, qui arua pectoris noftriinter mala vita prafentis, quasi inter tenebras sicca noctis arentia, gratia superna-Hier.3-s

largitatis infundunt . De his stillis contumaci Iudaa dicitue: Propterca prohibita funt ftillæ pluuiarum, et ferotinus imber non fuit . Ipfæ quippe ftillæ roris funt , quæ stillæ pluuiarum. Quando enim dispensatione aliqua prædicationem temperant, C quasi rorem tenerum aspergunt. Quando vero ea quæ de supernis sentiunt, virtute qua præualent loquuntur,quasi vbertim manantem pluuiam fundunt. Rorem asper-1.Cor.2.4 gebat Paulus, cum Corinthijs diceret : Non enim iudicaui scire me aliquid inter vos, nifi Christum Iesum, et hunc crucifixum. Etrursum pluuiam manabat dicens : Os nostrum patet ad vos o Corinthij, cor nostrum dilatatum est . Hincest quod Moyses qui et valida fortibus, et tenera infirmis dicturum se nouerat, dicebat. Expectetur. ficut pluuia eloquium meum, et descendent, sicut ros, verba mea. Sed ecce audini-

Deut. 32.4 mus quo munere gentilitas vocatur, audiamus nunc qua districtione Iudza repelli-) tur. Audiuimus quo modo deserta excolat, arentia infundat : audiamus nunc quomodo ca qua quali videntur interna proijciat. Neque enim fic colligit electos fuos, vt. non etiam judicet reprobos, neque fic quibufdam culpas relaxat, vt non et in quibuf- Ddam feriat. Scriptum quippe eft: Misericordia enim et ira abillo: Vnde hic quo-Eccli.s.b que postquam tot dona gratia intulit, etiam ira sua iudicia non abscondit . Nam se-

quitur : [ Decuius vtero egressa est glacies, et gelu de cælo quis gennit ? ] Quid enimaliud in gelu vel glacie, nisi frigida et perfidiæ torpore constricta accipimus corda Iudzorum? Qui quondam per acceptationem legis, per cuftodiam mandatorum, per ministeria sacrificij, per mysteria prophetiæ, sic intra sinum gratiæ, quasi intra vterū creatoris habebantur. Sed quia veniente Domino constricti frigore perfidia, feruorem fidei et charitatis amiserunt, a secreto gratia finu proiecti, quasi glacies de vtero creatoris egressi sunt: [ Et gelu de cælo quis genuit ? ] Quid hic aliud cælum, nis fublimis debet intelligi vita fanctorum ? cui calo dicitut : Attende calum, et loquat. Non enim insensibili, sed rationabili creatura loquebatuc. De hoc calo Dominus E. Dent. 32.4

ait : Cælum mihi fedes eft . De qua fede alias scriptum eft : Anima iusti fedes sapienziweft . Quia ergo sapientia est Deus, fi sedes Dei calumeft, et anima iusti sedes est sapientiæ, cælum est vtique anima iusti. Cælum fuit Abraam, cælum Isaac,cælum Iacob . Sed quia per secutores Domini pontifices Iudzorum perfidiz torpore frigidi , de illoru patru progenie processerunt, quasi de calo gelu exijt: quia de sublimi prole sanctorum processit frigida plebs infidelium. Cum enim de Abraam natus est Caiphas, quid aliud nisi gelu de calo processit. ? Quod tamen gelu ideireo Dominus genuisse se dicit, quia Iudzos, quos naturaliter ipse bonos condidit, iusto iudicio per corum malitiam frigidos a se exire permisit. Dominus enim auctor est natura, non culpa. Genuit ergo creando naturaliter, quos iníquos permisit viuere tolerando patienter. Et quia illa quondam tenera ac fidei penetrabilia corda Iudzorum, in perfidia.

# In trigefimumoctauum caput B. Iob.

A postmodum obstinatione durata sunt, recte subiungitur : [ In similitudinem lapidis aquæ durantur: ] Aquas enim populos accipi iam iæpius edocuisse me memini. În la pide vero pro ipía duritia aliquando gentiles populi designantur. Ipsi quippe lapides colnerunt. Et de his per Prophetam dictum eft : Similes illis fiant, qui faciunt ea,et Pfal. 113. omnes qui confidunt in eis. Vnde Ioannes Iudzos aspiciens se de stemate generationis extollere, et gentiles prænidens ad Abraæ prolem fidei cognitione transire, ait: Ne Mat. 3. b velitis dicere intra vos, patrem habemus Abraam. Dico enim vobis, quia potens est Deus de la pidibus istis suscitare filios Abraæ. La pides veique duros perfidia gentiles vocans. Quia ergo primum Iudæa Deo credidit, gentilitate omni in perfidiæ suæ ob-

Ainatione remanente : postmodum vero ad fidem gentilium corda mollita sunt, et lu dæorum infidelitas obdurata, bene dictum eft: [ In similitudinem lapidis aquæ duran B tur. ] Ac si diceret: Illa mollia ac penetrabilia fidei corda Iudzorum, in intensibilitatem vertuntut gentium. Cum enim misericors Deus gentes traxit, iratus Iudæam repulit. Actumq. est, ve sicut dudum ad percipiendam fidem gentilitas fuerat obdurata,ita postmodum ad sidem gentilitate suscepta, Iudæz populus persidiæ torpore du resceret. Vnde Paulus Apostolus eisdem gentibus dicie: Sicur aliquando vos non cre- Rom, II. d didiftis Deo, nunc autem misericordiam consecuti estis propter illorum incredulitatem : ita et isti non crediderunt in vestra misericordia, ve et ipsi misericordiam consequantur. Conclusit enim Deus omnia in incredulitate, ve omnium misereatur. Quam fententiam suam primum quidem de vocatione ludzorum, et repulsione gentium: postmodum vero de vocatione gentium, et repulsione ludæorum subtiliter pensans.

eq. occulta Dei indicia comprehendere non posse considerans, exclamando subiun-C xit: Oaltitudo divitiarum sapientiæ et scientiæ Dei, quam incomprehensibilia sunt bid. iudicia eius, et inuestigabiles viz eius . Vnde hie quoque cum de Iudzorum perfidia Dominus diceret : In similitudinem lapidis aqua durantur, ve de repulsione corumocculta effe fua iudicia demonstrarer, apre subdidit : [ Et superficies abyssi constringitur. ] Quia superiecto quodam ignorantia nostra velamine, incomprehensibilitatem diuini iudicij humanæ mentis oculus nullatenus penetrat: scriptum quippe esta Iudicia tua abyllus muita. Nemo ergo perscrutari appetat, cur cum alius repellitur, Pfal. 35. alius eligatur: vel cur cum alius eligitur, alius repellatut : quia superficies aby si conftringitur, et atteftante Paulo : Inscrutabilia funt indicia cius, et inneftigabiles viæ Rom. L. eius. Per hoc vero quod dictum est: [De cuius vtero egressa est glacies, et gelu de calo.

quis genuir?] etiam satan in gelu, et glacie nil obstat intelligi. Ipse quippe quasi de D Dei vtero glacies processit i quia a calore secretorum eius malitiz torpore frigidus, magister iniquitatis exiuit. Ipse gelu de calo est genitus : quia constricturus corda. reproborum, a summis cadere est ad ima permissus. Qui bene in calestibus conditus, in culpæ frigore mentes sequacium quasi gelu dum cecinit astrinxit. Qui ad terram veniens, quid in hominibus egerit, expletur cum subditur : [ In lapidis similitudinem, aquæ durantur. ] Per aquas namque populi, per lapidem vero eiusdem saranæ duritia designatur. Illo igitur ad ima veniente, in similitudinem lapidis aqua durata funt: quia eius malitiam imitati homines, mollia viscera charitatis amiserunt. Cuius fraudulenta confilia quia a feductis hominibus deprehendi non possunt, recte subiungitur : [ Et superficies aby si constringitur. ] Aliud quippe ei intrinsecus latet, atque aliud extrinsecus offendit. Transfigurat enim se velut angelum lucis, et callida dece+ 2.Cor. 11. d E prionis arte plerumque proponir laudabilia, vt ad illicita pertrahat . Aby fli ergo fu-

perficies constringitur: quia dum quasi bona persuasionis eius species velut solida defuper glacies oftenditur, in profundo latens eius malitia non videtur. Cundta tamen hæc intelligere et aliter poslumus, si moraliter exquiramus. Mentes namque hominum omnipotens Deus dum in suo timore format, quasi concipit, easq ad apertagvir, tutes, dum prouchit, gignit: fed fi de acceptis virtutibus extolluntur, relinquit. . Et fape quoldam cognouimus malorum fuorum confideratione compungi, diuini terroris panore feruescere, et per panoris exordia vique ad virtutum summa peruenire, fed dum eifdem virtutibus, quasaccipiunt, extolluntur, inanis gloriæ laqueo aftri-Ri , ad antiquum torporem redeunt . Recte ergo cum tales Dominus proijeit , dicite [ De cuius vtero egrefla est glacies ? ]. Quafi enim de Dei vtero glacies egreditur, quando hi, qui jamintus incaluerant, ex virtutum dono frigoscunt : et inde ex-

971

## 972 S. Gregorij Expof. Moralis lib. XXIX.

teriorem gloriam torpentes appetunt, vnde ad interna diligenda ardentins flagrare A debuerunt. Dumq. iste signis, ille scientia, iste prophetia, ille magnis operibus pollet, atque per hæc dona placere hominibus appetit : omne quod prius intimum. caluerat, exteriorem laudem diligens, in torporem vertit, Quafi ergo glacies de vtero egreditur, dum post donorum beneficia a visceribus pietatis supernæ separatur. An non funt glacies qui in virtutibus, quas accipiunt, laudes ab hominibus quarunt? Et tamen venienti iudici dona fua ad eius memoriam reuocantes dicunt: Domine : Domine : nonne in nomine ruo prophetauimus, in nomine tuo demonia ejecimus, et in nomine ruo virtutes multas fecimus? Sed quo modo hanc glaciem Dominus projeciat oftendir, dicens : Nescio vos vnde sitis, discedite a me omnes operarii iniquitatis. Hanc glaciem nunc in vtero Dominus portat, quia intra finum Ecclesiæ tolerat. Sed tunc aperte cijcit, cum tales a secretis cælestibus per extremum B et publicum iudicium repellit. His itaque verbis quid aperte agitur, nifi vt beatus lob de fummis suis virtutibus humilietur, ne in hoc quod bene viuendo caluerat, superbiendo frigescat, et a divinitatis vtero repulsus exeat, si intra sinum sui cordis se tumidus extollat.? Et quia iusto iudicio superbas mentes ad culpam egredi ex accepra virtute permittit, recte adhuc subiungituc: [ Et gelu de cælo quis genuit.? ] Plerumque enim facri eloquij scientiam præstat, sed dum de cadem scientia, is qui accipit, extollitur: ira districti iudicis in ipio facro eloquio cacatur, ve exteriores fauores per illam fequens cius iam interna non videat, et qui intus manens calere poterat, exeundo frigescat, duratusq. in ima corruat, qui ad cognitionem Dei prius tractabilis in fummis liquidus stabat. An facrum eloquium celum non est, quod diem nobis intelligentiæ aperiens, fole nos iuftitiæ illustrat, quod dum nos vitæ præsentis nox & continet, stellis nobis mandatorum fulget? Sed quia oportet esse hæreses, ve prox. Cor. 11.d bati manifesti fiant, cum ab intellectu sano mens superba repellitut, vitione diffrici iudicis gelu de cælo generatut : vt cum ipfa scriptura facra in electorum cordibus caleat, cos, qui se superbe scire appetunt, a se frigidos emittat. Ibi quippe errant, viti corrigere errata debuerant, et dum a superna intelligentia resplendentis eloquij, et obdurati ipfi, et feducturi ceteros corrunt, ad ima venientes ve gelu, et alios aftringunt. Semetipsum tamen Dominus hoc gelu gignere perhibet, non quo prauorum mentes ipfe ad culpam format, fed quo a culpa non liberat, ficut fcriptum eft: Ego obdurabo cor Pharaonis. Quod quia misericorditet emollire noluit, prosecto Exed.10.4 diffricte se obdurare nunciauis. Quia vero cum inchoata divini timoris virtus amirtitur, propter humanas laudes virtutis imago retinetur, recte subiungitur .: [ Infi- D militudinem lapidis aquæ durantur, et superficies abyssi constringitur. ] Aquæ enim pet glaciem in superficie durescunt, sed fluida in intimis remanent. Et quid per aquas nifi fluxa accipimus corda reproborum ? Quæ cum ex propofito virtutem deferunt, fortes fe in bonis operibus per hypocrifim oftendunt : dumq. in intimis fuis ad vitia defluunt, et foris fe fanctorum ac fortium imitatores fingunt, aquæ in fimilitudinem lapidis dutantur, et superficies aby si constringitut : quia per superductam fanctitatis speciem fluxa ac instabilis corum conscientia hominibus tergitur. Nam cum fibimetipfis intrinfecus turpes fint, ante alienos tamen oculos quadam viuendi venustate vestiuntut. Sed ne quis hac verba Domini in bonam intelligi partem ve-Las mode lie, debemus fic etiam quærentibus aftruere, dummodo minime iudicemur, quæ perferntanda fuerant neglexisse. Superiori enim versu diciture: Quis est pluniz patet: vel : Quis genuir ftillas roris? ftarimq. additur : De cuius vtero egreffa eft glacies, et gelu de celo quis genuit. & Si ergo dictis præcedentibus fequens fequentia non difpari fensu coniungitut, profecto et in bonam partem nobis eius Intelligentia fine obstaculo difficultatis aperitur. . Tetta enim cum compluitur, iactata in cam femina feracius rigantur... Sed rurium fi illam pluuia immoderatius irrigat, in culmi pinguedinem frumenti virtutem mutat : Sinvero iactatum femen post pluniam gelu premitur, quo foris citius apparere repellitur, co intus fecundius radicatur, et quo vetatur progredi, cogitur multiplicari : quia cum ab lmmaturo ortu restringitur, ex conceptionis fuz tarditate laxatum ad fructum vberius impletur. Quid est ergo quod Dominus prius quidem patrem se pluuix infinuat, postmodum vero de suo eg redi vteto glaciem narrat, feq. gelu gignere de calo pronunciat ? nifi quod miro

### In trigefimumoctauum caput B. Iob.

A modo nostri pectoris terram ad suscipienda verbi semina, et prius per occultæ gratiæ pluuiam infundit, et postmodum ne in conceptis virtutibus immoderatius profluat, disciplina intima dispensationis premit: ve quam accepta gratia plunia irrigat, etiam. disciplina rigor aditringat : ne si aut antequam debet, aut plusquam necesse est concepras virtutes proferat, fruges in herbam vertat. Plerumque enim ab inchoantibus opus bonum dum priufquam oportet oftenditur, a grano perfectionis inanitur, et plerumque wirtutes dum plusquam necesse est exuberant, exhalant. Vnde et electorum suorum Dominus vel ante tempus defideria renuit, vel rurfum in tempore vltra menfuram profe-Etus premit : ne si aut antequam debent, aut plusquam debent proficiant, per profectus ful magnitudinem in elationis defectum cadant . Nam cum cor post peccata compungitur, terra que aruerar, infusione plunie rigatur, et cum relicis iniquitatibis bona exe-

B qui opera proponit, quasi post infusionem semen accipit. Et plerique cum desideria saneta concipiunt, in fummis iam exerceri virtutibus inardescunt, ve non solum culpa operationem non inquinet, sed nec cogitationem pulset. Et adhuc quidem in corpore posisi funt, sed nil iam perpeti de communione præsentis vitæ volunt : irnitari per intentionem internam mentis stabilitatem appetunt, sed interuenientibus tentationibus reuerberantur: vt videlicet infirmitatis fuæ meminerint, et elati de virtutibus, quas accipiunt, non fint . Quod dum mira disciplinæ repressione agitur, quid aliud quam super infusam. terram gelu de cælo generatur? Quid aliud quam de Dei vtero glacies producirur, quando de interno secreto dispensatio egreditur, et voluntates nostra etiam in bonis desiderijs frenantur? Videamus, Paulus infusa videlicet terra, quanta disciplinæ glacie prematur, nom.7. 4 dum ait : Velle adiacet mihi, perficere autem bonum nou inuenio. Qui enim velle habere

C fe afferit, iam per infusionem gratiz, que in se lateant semina, ostendit. Sed dum perficere bonum non inuenit, profecto indicat quanta illum dispensationis supernæ glacies premat. An ifta glacies corum corda non prefferat, quibus dicebat : Vt non quacumque vul Matib. 7. 6 tis, illa faciatis? ac si aperte diceret: Occulta cordis vestri semina iam prodire in frugem quærunt, sed superni moderaminis gelu premuntur, vetanto post sœcundius exeant, quan to diuini iudicij prementia pondera patientius portant. Et quia plerumque humana corda quoniam erumpere ad virtutes, quas appetunt non valent, eo ipío quo ab intentionis fuz perfectione refiliunt, tentationum ftimulis fatigantur, sed tamen easdem tentationes cogitationum comprimunt, seq. per exercitationis vsum in quodam viuedi rigore compo nunt, bene subditur: [In similitudinem lapidis aque durantur.] Quia etsi fluxe cogitationes interius laceffunt, nequaquam tamen vique ad confenium praui operis trahunt.

D Sed mens sub inolita bene viuendi consuetudine quasi sub quadam duritia exterius abscondit quidquid intus ex tentationis pulsatione mollescit. Vnde et bene subiungitur: Et superficies abyssi constringitur. ] Quia praua cogitatio et si vsque ad suggestionem venit, vsque ad consensum non profilit, quia sluctuantes motus animi superductus rigor fancte deliberationis premit. Potest etiam in gelu, vel glacie præsentis vitæ aduersitas designari, quæ dum asperitate sua sanctos comprimit, valentiores reddit. Dum. enim nos omnipotens Deus moleftijs exerceri permittit, atque ad melioris viræ statum. interueniente tristitia prouehit, miro consilio super futuram frugem gelu et glaciem gignit, vt electus quiíque in hac vita tamquam in hieme aduería ventorum et frigorum toleret, et velut in æstina serenitate postmodum fructus, quos hic conceperit, demonfret. Vnde et sponsi voce vnicuique anima post huius mundi turbines, ad illa ater-

E nitatis amoena properanti dicitur: Surge propera amica mea, formosa mea et veni: iam Cant. 1. 1 enim hiemstransijt, imber abijt et recessit . Et quia si sola nobis assunt prospera, solidamur, recte subiungitur: [In similitudinem lapidis aquæ durantur.] Mentes enim, 27. que per prospeta molliter fluerent, constricte aduersitatibus durescunt : et ad similitudinem lapidis aqua perducitur, quando infirmus qui fque per acceptam defuper tolerantiam passiones sui Redemptoris imiratur. In similitudinem quippe lapidis aqua duruerat, cum ille prius impatiens persecutor, postmodum Paulus dicebat : Impleo ea, qua da. 9. 4 defunt paffionum Christi in carne mea. Et quia cum deprimuntur aduerlis, folertius Colofis, d interna dona cuflodiunt, recte additur : [ Et superficies abyssi constringitur. . ] Solet enim lætitia arcana mentis aperire, atque aperiendo amittere : aduería vero cum nos exterius deprimunt, interius cautiores reddunt. Post gelu itaque vel glaciem superficies abyfli conftringitur, quia mens nostra ad conferuanda profunda dona, que 5. Greg. To. 2. Nnnn

acceperit,

#### S. Gregorij Expof. Moralis lib. XXIX. 974

N4.24. 6

Gcz. 2. b

acceperit, ipfis aduersitatibus munitur. Abyssi enim suz superficiem Isaias confiringerat. A cum dicebar: Secretum meum mihi, secretum meum mihi. Abyssi suz superficiem Paulus confirmaceat, qui tot periculis a caduerfitatibus infudans, fub prætextu cuiuldam de fometipfo loquitur, dicens: Audiuit arcana verba, que non licet homini loqui. Et rurfume 1.Cor.12.4 Parco autem, ne quis me existimet supra id quod videt in me, aut audit aliquid ex me; Qui igitur foris aduería tolerans, ne fortalle in laudibus deflueret, arcana fua aperires metuebat, quid aliud quam secretorum suorum abyssum per constrictam superficiem prefletat . Sequitur :

> Quòd arthurum es pleiades Dominus iungit, eum de dinerfis mundi partibus unit Ecclefiam, et sanctorum vaticinia licet dinersa, una eademq. intentione prolata ostendit . Caput

Nuquid conjungere valebis micantes stellas pleiades, aut gyrum arcturi poteris dif-fipare ? ] Pleiades stella dad to mange, id est, a pluralitate vocata sunt. Ita autem vicinæ libi et diuifæ funt conditæ, ve limul fint, et tamen coniungi nequaquam poffint; quatenus vicinitate quadam coniunciæ fint, sed tactu disiunciæ. Arcturus vero ita nocturna tempora illustrat, vt in cæli axe positus per diuersa se vertat, nec tamen occidat. Noque enim extra se currens voluitur, sed in loco situs, in cunctis mundi partibus nequaquam casurus inclinatur. Quid ergo est quòd homo ex terra factus, atque in terra positus de cælesti administratione discutitur: quia pleiades coniungere non valet, quas vicinas fibimetiplis conditas, et pene coniunctas videt : quia arcturi gyrum diffipare non potest, quem tamen cernere ipla sua vertigine pene dislipatom potest? An vt in issus miniflerijs auctoris potentiam penfans, infirmitatis fuæ meminerit, et eum, quem adhuc in C

majeflate sua videre non poterat quam sit inæstimabilis, in josa ministeriorum cælestium 3 . 28 . 1 gubernatione perpendat? Sed cur iffa loguimur qui stimulo rationis vigemur, vi hac ven ba mysticis sensibus grauida cognoscamus? Quidenim micantes pleiades, quæ et septem funt, aliud quam fanctos omnes denunciant, qui inter præfentis vitæ tenebras feptiformis spiritus gratiz nos lumine illustrant, qui ab ipsa mundi origine vique ad eius terminum diversis temporibus ad prophetandum missi, et iuxta aliquid sibi conjuncti funt, et juxta aliquid ditiuncti? Stellæ enim pleiades, ficut fupra dictum eft, vicinitate fibi coniuncta funt, et tactu difiuncta, Simul quidem fira funt, et tamen lucis fua variatim radios fundunt. Ita omnes fancti alijs arque alijs ad predicandum temporibus apparentes, et disiunchi funt pet visionem sue imaginis, et coniunchi per intentionem men tis. Simul micant, quia vnum prædicant: sed non semetipsos tangunt, quia in diuersis temporibus patiuntur. Quam diuersis temporibus Abel, Isaias et Ioannes apparuerunt. Diui-

Gen.4-4 fi quidem fuerunt tempore, sed non prædicatione. Nam Abel redemptoris nostri passionem fignificans, agnum in facrificio obtulit, de cuius passione Isaias ait: Sicut agnus co-Ma. 53. C ram tondente se obtumescet, et non aperiet os suum. De quo Ioannes quoque ait : Ecloan 1.a ce agnus Dei, ecce qui tollit peccata mundi. Ecce diuisis quidem temporibus missi, et tamen concorditer de redemptoris nostri innocentia sentientes, eundem agnum Ioannes oftendendo, Ifaias pravidendo, Abel offerendo locurus eft: et quem Ioannes in oftentione, quem Isaias in locutione, hunc Abel significando in manibus tenuit. Quia igitur quo modo pleiades stella de humanitate redemptoris sibi concinant, diximus: nune quo modo in oftendenda vnitate Trinitatis concorditer luceant demonstremus. , ... Divertis quippe temporibus huic mundo Dauid, Ifaias, et Paulus apparuit, sed tamen nullus corum alteri diuerium fensit : quia esti semetiplos non nouerant facie , vnum tamen didicerant ex diuina cognitione. Danid quippe ve auctorem omnium Deum Pfal.66. in Trinitate oftenderet, dixit : Benedicat nos Deus Deus noster, benedicat nos Deus, Ac ne tertio Deum nominans, tres Deos dixisse putaretur: illico vnitatem ciusdem.

Trinitatis infinuans, addidite : Et metuant eum omnes fines terra. Qui enim non eos, sed eum subdidit, vnum tria, que dixerat intimauit. Isaias quoque cum laudem de vnitate Trinitatis aperiret , Setaphin voces exprimens , ait : Sanctus , fan-1/4.616. clus , fanctus : ac ne tertio fanctum nominans , vnitatem diuinæ substantiæ scindere videretur, adiunxit: Dominus Deus sabaoth. Quia ergo non Domini dij, sed Dominus Deus addidit, vnum existere quod tettio sanctum vocauerat indicanit. Paulus quoque ve operationem fanda Trinitatis oftenderet, ait : Ex ipfo, et per ipfim, et in Rom.zi. d 6 . . . 4 3-1 22 3

### In trigefimumoctauum caput B. Iob.

97

Ipfo faur omnia, atque vt vairatem eiufdem Trimitatis intimatet, protinus addidit i Ipti gloria in fiecula feculorum, amen. Qui igiur non işie, fedipii faibididit, vanum navaralitet, nit i fecundum perionai innoutiet, quod fisperia terrio dipfinim ditit. Celufi attalia fecundum perionai innoutiet quod fisperia terrio dipfinim ditit. Celufi ipdia non tangun: quia, ficut dicitum efi, per huitu munodi tempera diserfa pentimutr. Quod bene ac beruiner Execulor (propheta deferibit, qui cum diuceri generis a minalla vi Eged. 1.8 dere ef diceres, adiunti: lundray, erant penna cocum alterius ad alterum. Penna quippe animalium alterius ad alterum undra fiint: quia eff diffinilia fant qua agum, voo tamencodemo, fenti fibi fanchorum voces virturese, fociantur.. Et quamuis alius rationabiliter cundra agendo fi thomo, alius in palicinobus fortis adocti amundi non timendo fit keo, alius per abilinentiam feneripitum vitam holtiam offerendo fit virulus, altus fen in a tapiendo concențialitoris voltatis qualui e prina set teamen dum voltan, altus fen altus arpiendo concențialitoris voltatis ficulii expunsite citamen dum voltan,

mendo fir ko, a lius per abilitantiam femeriplium viram holliam offerendo fir virulus, a ilus fei nala rapiendo conemplationis volau fir aquila repanis feamen dan volant, tatigunt, quia et confeifione vocume et viratum fibi vranimitate itinguntut... Quod quia folius diminismo virunis de, redifundis temporius miflos in fale praedicatione contingue, et diffinilibito virunibas peration fulgore intentionis vaire, reche feitorium Pounnia impleo, avegue in vinitatis feitoria feitoria mipriando contingo. In arthuro suttum qui per gyrum fiuum noclurna fipatia non occafirus illultrat, nocquaquam particulatim edita viruni anfontum, feitor occa firma Eccleda defiguatum, que ringationen quidem patitur, noct tamen ad defedum proprij flatus inclinatur, gyrum laborum tolerat, fed ad occafim cum temporibus non feitifata. Neque emina dum apoli arthuras cum nothurno tempore ducitur, fed dum ipfe voluitur, nox finitur... Quia nimirum dum fancta. C Ecclefa innument irribulationibus quatitur, præfents vira verbas errimisatur, esq. flamforminatur, and contra contr

no tempore ducitur, fed duni jof voliture, nox finitur... Quia nimirum dun fanda. Ceclefia immente strobulacionisso quatture, prefentis vieu wiba e remmatur, ea, time canox preterit: quia illa in fui incolumitate perdurante, mortalitatis huius vita percurrit... Eli in arbitro quod confideratis poffimis imteri. In fegren quippe feditio de quatture filiperim erigit, et tres infiritus premit... Sanda quoque Ecclefia cum modo infidelibus Trintatis notatism, modo autem fiditibus virutures quatturo; idel prudentiam jortirudinem, remperantiam, iuflitiam predicat, qual irotavo predicationis flatus fini percuritatione, modo autem fiditibus virutures quatturo; idel prudentiam fortirudinem, remperantiam, iuflitiam predicat, qual riotavo predicationis flatus fini percuritatione, modo autem fiditibus virutures quatturo richastificit dum quodam anodo insulario inclusivite dum quodam anodo insulario inclusivite dum quodam anodo mono opera non hamitti en felia sardunus clesara, quatturo inclusatificit dum quodam anon opera non hamitti en felia sardunus clesara, quatturo inclusatificite dum quodam anon opera non hamitti en felia sardunus clesara, quatturo inclusatificite dum quodam bona opera non hamitti en felia sardunus clesara, prefuti mortanti fundi quatturo inclusatifici dum quodam bona opera non hamitti en felia sardunus clesara, prefuti mortanti fundi en de opera face inclusivativa di un seculazione del con de conse face organizatione del un seculazione del con de conse face organizatione del un seculazione del conservativa del conservat

D attuta acturus racin ani quartuori tecias engicires aeponire viacamus quo mono tres cieuet, quartuori deponat. Ecce per Paulum contra falme de opere figure/bientibus dictiur: Si Rom., 4
Abraam ex operibus iufilicatus elf, jabere gloriam, fed non apud Deum. Quid enim feriprura dicti? Credidir Abraam Doco, er reputarum elli liad iultiriam. Videamus quo modo quartuore leure; tres deponat. Ecce per lacobum de fide fine opere fuperbientibus diRom., 4 dirux. Sicux copps fine fiprium montuum eft, ira dises fine operbien mortus eft. 4. Iraque voluturuquia fancă Ecclefia iutex auditori fuorum menes in diucrio latere pradicazionis arre verfatur. Archurus voluturi equi abaci no. Ozis haisus tribulationibus rofatura. Sed hume archuri gyrum quandoque Dominus diffipra: qui a labores Ecclefia arcquiem permutato. Tunce et pleciades plenius inunți; cum gyrum archur deffiniri; quia
requiem permutato. Tunce et pleciades plenius inunți; cum gyrum archur deffiniri; quia

# S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXIX.

plaga torpens, et velut a fole charitatis aliena, præceptorum suorum semina plus pre- A mebai ex frigore, quam ex calore nutriebat. Cuius oppressionis pondus Petrus horruerat, cum dicebat: Quid tentatis Deum imponere iugum super ceruicem discipulorum, A8.15. 6 quod neque patres nostri, neque nos portare potuimus? Nec mirum quod per arcturi septem stellas Testamentum vetus exprimitur, quia et veneratione legis dies septimus extitit venerabilis, et per liebdomadam integram constituti sacrificij vota tendebantur. Pleiades vero, quæ ipíæ quoque, sicut superius diximus, septe sunt, Testameti noui gratia tanto a pertius indicant, quanto cucti liquido cernimus, quod per illa fideles suos Spiritus fanctus feptiformis muneris lumine illustrat. Quaqua igitur se arcturus parte vertit, pleiades oftendit: quia per omne quod Testamentum yetus loquitur, Testamenti noui opera nunciantur. Sub textu enim litteræ, tegit mysterium prophetiæ. Et quasi inclinat se ar-Aurus et demonstrat : quia dum ad spiritalem intellectu flectitur, significata per illud lux B

gratiæ feptiformis aperitur. Et propinquante diei luce, stellarum eius ordo distenditur : quia possquam per semetipsam nobis veritas innotuit, ab obsequijs carnalibus litterz præcepta laxauit. Redemptor autem noster in carne veniens, pleiades iunxit, quia operationes septiformis Spiritus simul in se et cunctas, et manentes habuit. De quo per l'aiam dicitur : Egredietur virga de radice Iesse, et flos de radice eius ascendet, et requiescet Na. 11. 4 fuper eum Spiritus Domini, spiritus sapientia et intellectus, spiritus consilij et fortitudinis, spiritus scientia et pietatis, et replebit cum spiritus timoris Domini. De quo Zacharias Zach.3.d ait : Super lapidem vnum septem oculi sunt . Atque iterum: Et in candelabro aureo lucer-Zach.4.4

næ septem. Nullus vero hominum operatione sancti Spiritus simul omnes habuit, nisi folus mediator Dei et hominum, cuius est idem spiritus qui de patre ante sæcula procedit. Bene ergo dicitur : Super lapidem vnum septem oculi sunt. Huic enim lapidi septem @ 1.Tim.2.b oculos habere, est simul omnem virturem Spiritus septiformis gratiz in operatione retinere: Alius namque prophetiam, alius scientiam, alius virtutes, alius genera linguarum, 1. Cor. 12.4

alius interpretationes fermonum iuxta distributionem sancti Spiritus accipit: ad habenda vero cuncta eiufdem Spiritus munera nemo pertingit. At vero conditor noster infirma noftra suscipiens, quia per diuinitatis sua potentiam simul se habere omnes sancti Spiritus virtutes edocuit, micantes proculdubio pleiades iunxit. Dum vero pleiades iungit, arcturi gyrum diffipat: quia dum semetipsum factum hominem habere cunctas sancti Spiritus operationes innotuit, in Testamento veteri littera laborem soluit, ve fidelis quisque iam cum libertate spiritus illud intelligat, cui prius in formidine inter tot discrimina seruiebat. Audiat itaque beatus Iob : [ Nunquid coniungere valebis micantes stellas pleiades? ] Ac fi aperte diceretur: Habere quidem lumina quarundam virtutum potes, sed nun- D quid exercere fimul omnes operationes fancti Spiritus fufficis? Me ergo coniungentem pleiades in cunctis virtutibus contemplare, et tu de paucis ab elatione compescere. Audi quod dicitur: [ Aut gyrum arcturi poteris diffipare? ] Ac fi ei aperte diceretur: Et fi ipfe iam que recta funt fentis, nunquid virtute tua ctiam in alienis cordibus laborem groffioris intelligentiz destruis? Me iraque considera, qui carnalium sultitiam corrigo, dum me per carnis stultitiam manifesto: vt tanto magis hac, que puras virturum tuarum fortia, humilies, quato nec vestigia meæ infirmitatis apprehendis. Quia vero in ipso Dominicæ incarnationis myflerio alijs lux veritaris oftenditur: aliorum vero per fcadalum corda tenebrantur, recte fubiungitur:

Quod cum uenit plenitudo temporis, misit Deus filium suum natum ex muliere, fallum sub lege : & co apparente in fine mundi , reuelabitur homo peccati filius per-Caput XVII.

Nuquid producis luciferum in tempore suo, et vesperum super filios terræ consurge re facis ?] Pater quippe in tempore suo luciferum produxit, quia scriptum est: Cum venit plenitudo temporis, milit Deus filium fuum, natum ex muliere, factum fub lege, vt cos qui sub lege crant, redimeret. Qui natus ex virgine, velut luciser inter tenebras nostræ noctis apparuit: quia fugata obscuritate peccati, æternum nobis mane nunciauit. Luciferum vero se innotuit : quia diluculo ex morte surrexit, et fulgore sui luminis mortalitatis nostra terram caliginem pressit. Cui bene per Ioannem dicirur: Stella splen-Apoc. 22.4 dida matutina. Viuus quippe apparens post mortem matutina nobis stella factus est: quia dum in semetipso exemplum nobis resurrectionis prabuit, qua lux sequature

Gal. 4.4

## X In trigefimumoctauum caput B. Iob.

A indicauit. Vesperum vero super terræ silios Dominus consurgere facit: quia insidelibus Judzorum cordibus dominari antichristum corum merito exigente permittit. Qui ideirco a Domino huic vesperi iuste subduntur : quia ipsi sponte sua filij terræ esse voluerunt, Terrena quippe et non caleftia requirentes, a perspicienda luciferi nostri claritate excacati funt : et dum præesse sibi vesperum expetunt, subsequentis damnationis æterna nothe merguntur. Hinc in Euangelio Dominus dicit: Ego veni in nomine patris mei, et non loen, 5, g accepilis me: alius veniet in nomine suo, et ipsum recipietis. Hine Paulus ait: Eo quòd 2. Thes. 1. e charitatem veriratis non receperunt, ve salui sierent, ideo mittet illis Deus operationem erroris, ve credant mendacio, ve iudicentur omnes, qui non crediderunt veritati, fed consenserunt iniquitati. Nequaquam ergo super eos vesper consurgeret, si cali filij esse

31.

S. R. 20 R. S. Ja

voluissent : Sed dum visibilia appetunt, amisso cordis lumine, sub noctis duce tenebre-B scunt. Quod tamen si moraliter discutimus, quo modo quotidie agatur inuenimus: quia nimirum et electis lucifer oritur, et reprobis Deo permittente vesper dominajur. Vnus enimatque idem sermo Dei est in ore prædicantis. Quem dum isti gaudendo, illi vero inuidendo audiunt, claritatem fibiluciferi in vesperitenebras vertunt. Dum isti humiliter vocem sancta prædicationis accipium, quasi ad stellæ lucem oculos cordis aperiunt : dum vero illi bene dicenti inuident, et non falutis causam, sed elationis gloriam quarunt, prorumpente iniquitatis ina vespere in somnum mortis oculos claudunt. Per occulrum ergo iudicium is , qui electis est lucifer , reprobis auditoribus sit vesper ; quia exhortatione sancta qua Boni ad viram redeunt, praur deterius in culpa moriuntur . Vn- 1.Cor.2, d de bene per Paulum dicisur: Christi bonus odor sumus Deo in his, qui salui fiunt, et in his, qui pereunt : alijs quidem odor mortis in mortem , alijs autem odor vitæ in vitam . Ver-

C bum itaque suti auditoribus esse luciferum simul et vesperti vidit, per quod alios ab iniquitate suscilari, et contra alios sopiri iniquitate conspexit. Quod quia occultis Dei iudiciis agitur, quæ in hac vita ab hominibus comprehendi non possunt, recte illic subdidit: [ Et ad hæc quis tã idoneus? Ac si diceret: Idonei quidem sumus ad hæc consideranda quæ siunt. fed idonei non fumus ad hac inuefuganda cur fiant. Vnde hic quoque Dominus, quia alijs produci luciferum, alijs vero confurgere vesperum dixerat, ne perserutari homo occulta Dei iudicia audeat , illico fubiungitur:

9 mod causas indictorum Det vel pradesinationem eins in hac vita nemo cognoscat. XVIII.

Neguid nosti ordinem cali , et pones rationem enis in terra ? ] Ordinem celi nosse; est supernarum dispositionum occultas prædestinationes videres. Rationem vero eius in terra ponere, est ante humana corda ralium secretorum causas aperire. Rasionem videlicet cæli in terra ponere, est supernorum iudiciorum mysteria, vel considerando discutere, vel loquendo manifestare o Quod vrique facere in hac vita positus núllus potest. Ve enim a paruis ad maiora veniamus, quis intelligat que esse secretorum subtilitas potefl, quod fape vir justus a judicio, non folum non vindicatus, sed etiam punitus. redeat, et iniquus eius aduerfarius non folum non punitus, fed etiam victor abicedat Quis intelligat cur viuit alius infidians mortibus proximorum, et moritur alius, qui profuturus effet vitæ multoru Alius culmen poteftatis affequitur, qui non nifi lædere ftudet : alius rantummodo læsos defendere concupiscit, et rame ipse oppressusiacer. Alius vacare

appetit, et innumeris negotijs implicatur: alius negotijs implicari defiderat, et coactus vacat. Alius male inchoans, víque ad vita fua terminu ad perora protrahitur: alius bene incipiens, per longitudine temporti proficir ad augmenta meritorum. At contra alius male vinens din refermatur, vt fe corrigatialius vero bene quide videtur vinere, fed in hac vita eo usque durat, quo ad peruersa prortipat. Alius in errore infidelitatis natus in errore deficits alius in carholicæ fidei rectitudine genitus, in catholicæ fidei rectitudine confummatur. Econtra vero alius catholice matris ventre editus, iuxta vinæ terminū erroris voragine deuoratur: alius aurem viram fuam iri catholica pietate confummat, qui ortus in perfidia cu lacte matris hauferat virus erroris. Alius celifitudine bene viuedi appetereet vult, et valets alius nec vult, nec valet. Alius vult et non valet, alius valet et non vult. Quis ergo ifta iudiciorum calellium fecreta discuriat ? Quis intelligat discretam lancem aquitaris occulta? Ad cognofcendos quippe istos judiciorum secretorum sinus nullus ascendit. Dicatur ergo S. Greg. Tom. 2. Nnnn 3 homini,

# 978 S.Gregorij Expos. Moralis Lib. XXX.

LIBRI VIGESIMINONI MORALIVM SANCTI GREGORII FINIS.

# SANCTI GREGORII MORALIS EXPOSITIONIS

IN BEATVM IOB

LIBER TRIGESIM V.S.

Continuans caput trigelimumoclauum textus.

# 会無無法

Quod ludeit in anigmatibus et nebula multipliciter per patres locutus fit Deus : et quod contra illum fenseus popularum turba furrexit , clemaneritg. Crucifige . Capit I.

EATVS lob talia verumne fecerit Domino interrogante, requiritur, B qualia vtique facere non potest homo: vt dum se ista facere non posse deprehendit, adeum refugiat, quem folum talia quia facere possit in-telligit, atque ante oculos indicis sui magis potens appareat, si sua ve rius infirma cognoscat. Quod ergo mire a Domino fieri non ignoratur, de co diuina Ioh voce requiritur. Diciturq. ei: [ Numquid eleuabis in ne bula vocem tuam, et impetus aquarum operiet re? ] Vocem quippe suam in nebula Dominus leuat, quando per prædicatorum suorum linguas ad caliginosa corda insidelium exhortationem format:eumq. aquarum impetus opent, dum bene agentia membra eius turba refistentium populorum premit. Hinc estenim quod scriptum est : Factum est verbum Domini ad Hieremiam prophetam, dicentis: Sta in atrio domus Domini, loquent ad omnes ciuitates Iuda, de quibus veniune, ve adorent in domo Domini, vniueríos fermones, quos ego mandaui tibi. Es paulo post: Es audierunt sacerdotes et propheta, et omnis populus Hieremiam loquentem verba hac in domo Domini. Cumq. compleuisset Hieremias loquens, apprehenderunt eum facerdotes et propheta, et omnis populus, dicens: Morte moriatur. Quare prophetauit in nomine Domini? Ecce in nebula Dominus vocem leuauit, quia obscuras mentes superbientium directo propheta corripuit. Ecce aquarum impetus eum protinus operuit: quia ab infurgentibus populis, et causa sua cotreptiouis infligatis; iple in Hiererniam cuncta pertulit, qui correptionis verba manda-uit. Per semeripsum quoque Dominus in nebula voce leuauit, quado præsentem se etiam assumpto corpore exhibens, multa suis persecutoribus, sed figuris enigmatum velataprædicauit. In nebula autem vocem leuauit, quia veritatem luam non fecuturis infidelibus quasi per caliginem sonuit. Vade et bene in libris Regum scriptum est: Nebula im-

Hicr. 16.4

1.Reg. 8.6

# In trigelimumo ctauum caput B. Iob.

pleuit domum Domini, et non poterant sacerdotes ministrare propter nebulam. Exigentibus enim meritis, dum superbi ludæorum pontifices diuina mysteria per parabolas audiunt, sacerdotes in domo Domini quasi propter nebulam ministrare nequiuerunt. Qui et in Testamento veteri, dum sensus mysticos littera velamine coopertos inter obseuras allegoriaru caligines inuestigare despicium, debitum fidei sue ministerium propter nebulam perdiderunt. Quibus et nunc in nebula doctrinæ suæ vocem Dominus protulit, cum de se etiam aperta narrauit. Quid est enim apertius quam : Ego et pater vnum sumus? loen. 10. f Quid apertius diceret , quam : Antequam Abraam fieret , ego fum ? Sed quia auditorum 601.8 g menres infidelitatis ealigo repleuerat, quasi emissum solis radium nebula interiacens abfcondebau. Ad hanc namque elationem vociseum aquarum impetus operuit, quia contra illum mox fæuiens populorum turba furrexit. . Scriptum quippe eft : Propterea ergo lass jet quærebant eum Iudæi interficere, quia non folum foluebat fabbatum, fed et patrema uum dieebat Deum, æqualem se faciens Deo. De hoc aquarum impetu per Propheram

clamat : Circumdederunt me fimul. Et rurfum : Saluum me fac Deus, quoviam intra- Pfal. 87. uerunt aqua víque ad animam meam. Quas profecto aquas in semetipso ante mortem, Tfal. 68. in suis autemet post ascensionem pertulit. Hinc est enim quod et de supetioribus clamat: Saule, Saule, quid me perfequetis? Ecce iam calum conscenderat, et tamen adhuc eum All 9.4 Saulus aquarum infidelium impetu persequens, et tumidior ceteris vnda tangebat. Ipse quippe est qui per bonos recta loquitur, ipse qui in bonorum passione laceratur. Vr ergo mirifica Dominus charitatis vnitate monstraret se esse qui indignis auditoribus per san-

forum suorum ora prædicaret, ait: [ Numquid eleuabis in nebula vocem tuam?] Vt vero ostenderet se esse qui in sanctis suis omnia aduersa pateretur, subdidit. : [ Et impetus aquarum operiet te? ] subaudis, vt me : quem iniqui omnes, neque per prædicantes sanctos loquentem intelligunt, neque per morientes patientem vident : Narrat ergo Dominus quod ab hominibus patitur, vt dolor afflicti hominis mitigetur, ac fi illi aperte dicat: Mea subtiliter pensa, et tua aquanimiter tepera: Multo enim minus est te vulnera quam me humana tolerare. Adhuc tamen verba hec subtilus perserutari possumus, si inter dona cæleftia nostra solicite corda pensamus. Iam quidem fideles sumus, iam quæ audimus, superna credimus, iam quæ credimus, amamus. Sed dum quibufdam fuperuacuis curis premimur, obducta confusione caligamus, et cu nobis etiam talibus mira quædam Dominus de se sentienda insinuat, quasi in nebula vocem leuat. Du caliginosis nostris mentibus per femetipfum loquitur, velut in nebula is, qui non cernitur, auditur. Summa funt namque

quæ de illo cognoscimus, sed rame adhuc eum in secreta inspiratione qua instruimur, non videmus. Quisigitur cordibus nostris præbet quidem locutionem, sed occultat speciem, velut in nebula format vocem. Sed ecce iam verba Dei intrinseeus per semeripsum loquentis audimus, iamq. amori eius qua continuatione, quo studio inhærere debeamus agnoscimus, et tamen ab interna considerationis culmine ad consueta nostra ex iplamortalitatis huius mutabilitate relabimur, et imminentium peccatorum mole fedula importunitate tentamur. Cum ergo cacis nostris mentibus subtilia de semetipso insinuat, in nebula vocem leuat. Cum vero tentatione vitiorum ipfe de Deo noster intellectus opprimitur, quasi aquarum impetu in voce sua Deus operitur. Tot enim super illum aquas admittimus, quot post inseparationem eius gratia, cogitationes illicitas in corde versamus. Nec tamen nos vel oppressos deserit : nam illico ad mentem redit,

tentationum nebulas discutit, imbrem compunctionis infundit, et subrilis intelligentia folem reducit, atque sic oftendir quantum nos diligit, qui nos nec eum respuitur relinquit: vt faltem sic erudira humana conscientia ad se tentationes erubescar admittere qua redemptor fuus et vagantem non cessat amare. Hoc in nobis per semetipsum tolerat, hoc ab infidelibus per fuos quotidie prædicatores portat. Eius enim donum fuborta in nobis tentatione repellitur, et tamen ab infundendo intrinsecus munere nequaquam nofira infirmitatereuocatur. Eius publice verba respuuntur, et tamen aberogandæ gratiæ largitate nulla infidelium iniquitate compescitur. Nam cum praus homines prædicamenta despiciunt, adiungit etiam miracula, que venerentur. Vnde post editam vocem ; post inundantium aquarum impetum apte liibiungitus:

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXX. 080

Qued pradicatores sancti a Deo miss, non sibi , fed Deo profectum pradicationis ascribuns . Caput II; 7 Vnquid mirres fulgura, et ibunt, et reuerentia dicent tibi : Assumus?] Fulgura

quippe ex nubibus excunt, cum mira opera ex fanctis prædicatoribus oftenduntur. Qui yt fæpe diximus, idcirco nubes vocari folent, quia et corufcant miraculis, et verbis pluunt . Et quia humana corda possquam per pradicationem mota non fuerint, istis Pfal. 17. miraculorum fulgoribus conturbantur, Propheta attestante, didicimus, qui air: Fulgura multiplicabis, et conturbabis cos: ac si diceret. : Dum verba prædicarionis tuæ non audiune, per predicantium miracula perturbantur. Vnde alias scriptum est: In lumine Abanza iacula tua ibunt, in splendore fulgoris armorum tuorum. Iacula Dei in lumine ire, est B verba cius aperta verirate resonare. Sed quia sæpe homines verba vitæ etiam intellecta despiciunt, adiunguntur etiam miracula. Vnde illic subdit: In splendore fulgoris armorum tuorum . Fulgor quippe armorum est claritas miraculorum. . Armis namque nos tuemur, iaculis aduería destruimus. Arma ergo cum iaculis, sunt miracula cu prædicamentis Sandi enim pradicatores verbis fuis quali quibufdam jaculis aduerfarios feriunt: armis vero, id est, miraculis semetipsos tuentur : et quantum sint audiendi , sonent per im-4. peruntiaculorum, vt et quantum fint reuerendi, clarefcant per arma miraculorum. Diciturergo ad beatum Iob: [ Nunquid mittes fulgura, et ibunt, et reuerentia dicent tibi : Affurnus? I fubaudis, mihi. Vadunt enim fulgura, cum prædicatores miraculis corufcant, et superna reuerentia auditorum corda transfigunt. Reuerentia vero dicunt: Assumus.cum non fibi, fed Dei viribus tribuunt , quidquid fe fortiter egiffe cognofcunt. C Quid eftenim Deordicere: Affumus? Quoddam namque in hoc verbo obsequium declaratur. Reuertentesitaque prædicatores fanctos dicere, affumus, est illi laude tribuere gratiæ, a quo se accepisse sentiunt victoriam pugna, ne sibi tribuant quod operantur. Er ire quidem fulgura operando possunt, sed reuerts superbiendo non possunt. Videamus itaque 18.3.6 fulgur vadens. Claudo cuidam ait Petrus: Argentum et aurum non est mihi, quod autem habeo, hoc tibi do . In nomine lefu Christi Nazareni surge et ambula'. Er apprehensa cius manudextra alleuauir eum, et protinus consolidara sunt bases eius et planta, et exiliens stetit, et ambulabat... Sed cum hoc de facto Iudzorum fuisset turba commota, videamus nunc fulgur rediens, quod ait: Viri Ifraelitæ quid admiramini in hoc, aut nos quid intucmini, quati nostra virtute aut potestate secerimus huncambulare ? Deus Abraam, Deus Isac, Deus Iacob, Deus patrum nostrorum glorificauit filium saum Iesum. Et D paulo post: Cuius nos testes sumus, et in side nominis eius hunc, quem vidistis et nostis, confirmauit nomen eius, et fides, que per eum est, dedit integram sanitatem istam in conspectur omnium vestrum. Luit ergo fulgur, cuin Petrus miraculum fecit, redit cum non fibitribuit, fed auctori quod fecit. Vadunt fulgura'eum prædicatores fancti mira opera oftendunt, fed reuertendo dicunt, affumus, cum in co, quod faciunt, ad potentiam auctoris recurrent. Quodramen intelligi et aliter potest. Fulgura etenim, sicut superius dichum eft, fancti viri mittuntur er eunt, cum a fecreto contemplationis in publicum. operationis excunt. Mittuntur et vadunt, cum de abscondito speculationis intima in actium vira latitudinem diffundutur. Sed recertentes dicunt Deo, affumus, quia post opera exteriora qua peragunt, semper ad sinum contemplationis recurrunt : veillic ardoris sui flaimma reficiant, et quafi ex ractu fupernæ claritatis ignescant. Citius enim inter ipsa licet bona exteriora opera frigescerent, missintentione solicità ad contemplarionis ignem incessanter rediret. Vinde bene per Salomonem dicitur : Ad locum, de quo exeunt flumina, reuertuntur, ve iterum fluant. Ipli quippe illic flumina, qui hic fulgura funt voca-

ti. Quia enim corda audientium rigant, dicuntur flumina: quia vero accendut, fulgura vo-

cantur. De quibus alias scriptum est: Eleuauerunt flumina Domine, eleuauerunt flumina

voces fuas. Et rurfum: Illuxerunt fulgura cius orbi terra. Ad locum ergo, de quo excunt, flumina reuerruntur: quia fanchi viri etfi a conspectu creatoris sui, cuius claritatem mente conspicere conantur, foras propter nos ad actiuz vitæ ministerium veniunt, incessantes ramen ad sanctum conremplationis studium recurrunt, et si in prædicatione sua exterius nostris auribus per corporalia verbase fundant, mente tamen tacita ad considerandum femper ipfum fontem luminis reuertuntur. De quibus et bene dicitur : Vt iterum fluant.

Nifi

Eccls. 1. b Pfel. 92.

T/41.96.

ik Nife enim ad concemplandum Deum folicita Emper mente recurrenci, indirutmiserna acesties etime zeratoro pregletarioni corona verba focareza. Sed dium videre Deum indefinenter fituites e, quati decurfura foras flumina intus femper oriuntur, quarensi lilic amando fumant, vede ad nos practicando delbuar. Diezure ipiur refete[Numquid mitres filiqura, eribunt et reuertentia dicent this sallimma?] Subandis, ve ego, qui pradicatore mosa cum voluere, opde contemplationis gratiam, ad efiluse vita midiles ium compono i quos tramen femper a bonis exterioribus adinternum culmen contemplationis reucco, ve trundo iuliu ad extercendo appera extent, modoreucora ind fipculationis inditum apud me familiarius viunta. Reuertentes itaque dicunt, affumus, qui aquis per exterior a acep arum qui contemplationi delle videatum, per andocent tamen defiderii, quem in mente fua continua accendunt, obfequentes Deo futum pracfentiant. Do flendunt. Affumus, namque citere, ef pracfentes fe amando monfirare, Sequiture.

Qued sapientia , nel doctrina sanctorum a Deo eft. " Caput 111.

Qui hoc loco alij galli nominis sapientiam, vel quis dedit gallo intelligentiam?] catores fancti, qui in tenebras vitæ præsentis student venturam lucem prædicando, quafi cantando, nunciare ? Dicunt enim : Nox præcessit, dies autem appropinquauit. Qui Rom. 13.4 vocibus suis somnum nostri torporis exciunt, clamantes: Hora est iam nos de somno sur- Ibid. gere. Et rurfum : Euigilate iufti, et nolite peccare. De hoc gallo rurfum scriprum est: Tria funt que bene gradiuntur, et quartum quod feliciter incedit:Leo fortifimus bestia- Pros. 30. d C rum, qui ad nullius pauebit occurium : Gallus fuccinctus lumbos: Et aries, nec est rex qui resistat ci. Ipse quippe hoc loco leo ponitur, de quo scriptum est : Vicir leo de tri- Apoc, a bu Iuda. Qui fortissimus bestiarum dicitur, quia in illo hoc quod infirmum est Dei fortius est hominibus. Qui ad nullius pauce occursum. Dicit enim : Venit princeps 1.Cor.1. d mundi huius, et in me non habet quidquam. Gallus succinctus lumbos, id est, pra- forn, 14 d dicatores fancti, inter huius noctis tenebras verum mane nunciantes. Qui succinchi lumbos funt: quia a membris fuis luxuriz fluxa restringunt. In lumbis quippe luxuria eft. Vnde et cifdem a Domino dicitur : Sint lumbi vestri præcinch . Et aries, nec Luc. 12.e est rex qui resistat ei. Quem alium hoc loco arietem accipimus, nisi primum intra Ecclesiam ordinem sacerdotum. De quibus scriptum est: Afferte Domino silios arietum. Pfel, 28, qui per exempla sua gradientem populum, quasi subsequentem ouium gregem trahunt. D Quibus spiritaliter recteq, viuentibus nullus rex sufficit omnino resistere : quia quilibet persecutor obuiet, intentionem corum non valet prapedire. Sciunt enim ad cum

fecundus gallus, tertius aries. Apparuit enim Christus, deinde sancti prædicatores Apostoli, et tune demum spiritales patres Ecclessarum prapositi, videlicet duces gregum, quia doctores sequentium populorum. Sed hac adhuc melius affirmamus, si eiusdem loci etiam reliqua exponendo subijcimus. Nam quia post hac et antichristus apparebit, hoc illic quartum subdidit, dicens: Et qui stultus apparuit, postquam eleuatus est in sublime. Si enim intellexisset, ori imposuisset manum. Ipse quippe infublime eleuabitur, cum Deum se esse mentietur. Sed eleuatus in sublime stultus apparebit, quia in ipfa eleuatione sua per aduentum veri iudicis deficiet. Quod si E intellexisset, ori imposuisset manum, id est, si supplicium suum cum superbire exorsus est , præuidisset , bene aliquando conditus , in tantæ iactationem superbiæ non fuisset. elatus. De quo nequaquam moueat quod superius dictum est: Quartum quod incedit feliciter: Tria quippe incedere bene dixit, et quartum feliciter. Non enim omne quod feliciter, bene : neque in hac vita omne quod bene, feliciter. Nam leo, gallus, et afies bene incedunt, sed non hic feliciter : quia persecutionum bella patiuntur . Quartum vero feliciter, et non bene incedit: quia in fallacia fua antichriftus graditur, fed iuxta breue tempus vitæ præsentis ipsa illi fallacia prosperatur, sicut de eo sub Antiochi specie per Danielem dictum est: Robur datum est ei contra juge sacrificium, pro- Dan.8.2 pter peccata, et prosternetur veritas in terra, et faciet et prosperabitur. Quod Salomon ait:Incedit feliciter, hoc Daniel dicit: Prosperabitur-luxta hoc itaque testimonium, quod per Salomonem diciture: Gallus succinctus lumbos, apte etiam hoc loco gallumo

quem desiderant, et anxie currere, et moriendo peruenire. Ponitur ergo primus leo,

# 982 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXX.

fandos pradicatores actipimus. Ad fe ego cunda referens Dominus dicir. Quis politir. In invierribus hominis fapientian, vei Quandelar gallo intelligentian à se didicerco: In cor hominis humana fapientis siperme sipentus gratiam quis infadir? vei fipis fancis is pradicatoribus qui suli ego intelligentian addei, v. v. iciarq quando vei quibu debean venurum mane nancare? Idiciroc neim quandose quid agant fentiunt, quia hoci intrinciem ne reuclane cognosiume. Nonadum vero eft, quod fapienta dui-nius infigitats in visceribus hominis ponieur equia minirum quantum ad eledorum numerum speciale, non in folis voolus, fed etajam in fansibus datur, v. v. iutraq quod loquirum ligus, yiuar conficientia, yei lux cius tanto clarius resplendear in superficie, quantus veine sanedes cir in corto.

• Quòd pre qualitate andientium formari debeat ferme doctorum, et pre perfenis, et efficije, et atatibus alter, atque altere admonendi fins bomines.
Capai 1111.

M Agni autem laboris est hoc quod additut [ : Vel quis gallo dedit intelligentiam , ] fubtiliori adhuc expositione discutere. . Intelligentia quippe doctorum tanto esse fubtilior debet, quanto se ad penetranda inuisibilia exercet, quanto nil materiale discutit, quanto et per vocem corporis loquens, omne quod est corporis transit. Que profecto nullatenus fummis congrueret, nisi cantanti cam gallo, idest, prædicanti do-Aori iple fummorum conditor ministraret. Intelligentiam quoque gallus accepit, vt prius nocturni temporis horas difeutiat, et tune demum voces excitationis emittat: quia videlicet sanctus quisque prædicator in auditoribus suis prius qualitatem vitæ con-C fidetat, et tunc demum ad erudiendum congruam vocem prædicarionis format. Quasi enim horas noctis discernere, est prædicatorum merita dijudicare. Quasi horas noctis discernere, est actionum tenebras apta increpationis voce corripere. Gallo itaque intelligentia desuper tribuitur: quia doctori veritatis, virtus discretionis, vt nouerit, quibus, quid, quando, vel quo modo inferat, diuinitus ministratur. Non enim vna eaderng, cunctis exhortatio conuenit, quia nec cunclos par morum qualitas aftringit. Sæpe enim alijs officiunt quæ alijs profunt. Nam et plerumque herbæ, quæ hæc animalia reficiunt, alia occidunt : et lenis fibilus equos mitigat, catulos infligat : et medicamentum quod hunc morbum imminuit, afteri vires iungit : et panis qui vitam fortium roborat , paruulorum necat. Pro qualitate igitur audientium formari debet fermo doctorum, vt et ad sua singulis congruat, et tamen a communis ædifica- D tionis arte numquam recedat. Quid enim funt intente mentes auditorum , nifi quafi quædam in cithara tensiones stratæ chordarum? quas tangendi artifex, vt non sibimetipfis diffimile canticum faciant, diffimiliter pullat. Et idcirco chordæ confonam modulationem reddunt, quia vno quidem plectro, sed non vno impulsu feriuntur. Vnde et doctor quisque, vt in vna cunctos virtute charitatis adificet, ex vna doctrina non vna eademq. exhortatione tangere corda audientium debet. Aliter namque viri, alirer admonendæ sunt feminæ: aliter iuuenes, aliter senes: aliter inopes, aliter locupletes : aliter læti, aliter trifles : aliter fubditi, aliter prælati : aliter ferui, aliter domini: aliter huius mundi fapienres, aliter hebetes: aliter impudentes, aliter verecundi: aliter proterui , aliter pulillanimes : aliter impatientes , aliter patientes : aliter beneuoli , aliter inuidi : aliter fimplices , aliter impuri : aliter incolumes , aliter ægri : aliter qui E flagella metuunt, et ptopterea innocenter viuunt, aliter qui fic iniquitate duruerunt, ve nec per flagella corrigantur: aliter nimis taciti, aliter multiloquio vacantes: aliter timidi , aliter audaces: aliter pigri , aliter præcipites: aliter mansueti , aliter iracundi: aliter humiles, aliter elati: aliter pertinaces, aliter inconstantes : aliter gulæ dediti, alirer abstinentes: aliter qui sua iam misericorditer tribuunt, aliter qui aliena rapere contendunt: aliter qui nec aliena rapiunt, nec sua largiuntur: aliter qui et ea que habent sua tribuunt, et aliena rapere non desistunt ; aliter discordes, alirer pacati : aliter seminantes iurgia, aliter pacifici : aliter admonendi sunt qui facræ legis verba nonrecte intelligunt, aliter qui recte quidem intelligunt, sed hæc humiliter non loquuntur: aliter qui cum prædicare digna valeant, præ nimia humilitate formidant, aliter. quos a prædicatione imperfectio, vel ætas prohiber, et tamen præcipitatio impellit:

1

A aliter qui in hocquod temporaliter apportunt prosperantur, aliter qui quidem qua mundi funt concupifcunt, fed tamen aduerfitatis labore fatigantur : alirer coniugijs obligati, aliter a coningij nezibus liberi : aliter commixtionem carnis experti, ali-·ter ignorantes: aliter qui peccata deplorant operum, aliter qui cogitationum : aliter qui commissa plangunt, nec tamen deserunt, aliter qui deserunt, nec tamen. plangunt: aliter qui illicira quæ faciunt, etiam laudant, aliter qui accufant praua ; nec tamen deultant : aliter qui repentina concupifcentia superantur , aliter qui in culpa ex confilio ligantur: aliter qui licet minima, crebro tamen illicita faciunt, atque aliter qui se a paruis custodiunt, sed aliquando in grauibus demerguntur : aliter qui bona nec inchoant, alitet qui inchoara minime confummant: alirer qui mala occulte agunt, et bona publice : aliter qui bona que faciunt abscondunt, et ta-

B men quibusdam factis publice male de se opinari permittunt. Et quidem de fingulis, quis sit admonitionis ordo subtiliter infinuare debuimns, sed formidata locucionis prolixitate præpedimue. Auctore autem Deo in alio opere id explere appetit animns, fi tamen laboriofe hujus vire adhuc aliquantulum tempus refiterit. Habemus vero aliud quod de galli huius intelligentia confiderare debeamus, quia profundioribus horis noctis valentiores, ac productiores edere cantus folet : cum vero matutinum iam tempus appropinquat, leniores et minutiores omnimodo voces format. In quibus galli huius intelligentia quid nobis innuat, confiderata prædicatorum discretio demonstrat. Qui cum iniquis adhuc mentibus prædicant, altis et magnis vocibus æterni iudicij terrores intimant, quia videlicet quasi in profundæ noctis renebris clamant. Cum vero iam audirorum fuorum cordibus veritatis lu-

C cem adesse cognoscunt, clamoris sui magnitudinem in lenitatem dulcedinis vertunt : et non tam illa quæ funt de pænisterribilia, quam ea quæ funt blanda de præmijs proferunt. Qui etiam minutis tunc vocibus cantant : quia appropinquante mane, fubrilia quæque de my sterijs prædicant, vr sequaces sui co minutiora quæque de calestibus audiant, quo luci veritatis appropinquant, et quos dormientes longus galli clamor excitauerat , fuccifior vigilantes delectet : quarenus correcto cuiliber de regno cognoscere subtiliter dulcia libeat, qui prius aductsa iudicij formidabat. Quod bene per Moyfen exprimitur, cum ad producendum exercitum tubæ clangere concisius iubenrut. Scriptum namque est : Fac tibi duas tubas at- Non. 10. a genteas ductiles, Et paulopost ; Cum concisus clangor increpuerit, mouebuntur. caftra . Per duas enim tubas exercitus ducitur, quia per duo præcepta charitatis

p ad procinctum fidei populus vocatur. Qua idcitco argentea fieri pracipiuntur, ve prædicarorum vetba lucis nitore pateant, et auditorum mentem nulla lui obscuritare confundant. Idcirco autem ductiles: quia necesse est vt hi, qui venturam vitam prædicant, rribulationum præsentium tunsionibus crescant. Bene autem diciture: Cum concifus clangor increpuerit, mouebuntur caftra : quia nimirum prædicarionis fermo cum fubtilius ac minutius agitur, auditorum corda contra tentationum certamina ardentius excitantus. Est adhuc aliud in gallo solerter intuendum, quia cum iam edere cantus parat, prius alas excutit, et semetipsum seriens, vigilantiorem reddit. Quod patenter cernimus, si fanctorum prædicatorum vitam vigilanter videmus. Ipfi quippe cum verbum prædicationis mouent, prius fe in fanêtis actionibus exercent, ne in semetipsis torpentes opere, alios excitent voce: sed ante se per sublimia facta excutiunt, et tunc ad bene agendum alios solicitos reddunt,

中国は

Prius cogitationum alis semetipsos feriunt : quia quidquid in se inutiliter torpet, solicita inuestigatione deprehendunt, districta animaduersione corrigunt. Prius sua punire fletibus curant, et tunc que aliorum funt punienda denunciant. Prius etgo alis infonant, quam cantus emittant : quia antequam verba exhortationis proferant, omne quod locuturi funt, operibus clamant, et cum perfecte in semetiplis vigilant, tune dormientes alios ad vigilias vocant. . Sed vade tanta hae doctori intelligentia, ve et fibi perfecte vigilet, et dormientes ad vigilias sub quibusdam clamoris profectibus vocet, vt et peccatorum tenebras prius caute discutiat, et discrete postmodum lucem prædicationis ostendar, vt singulis iuxta modum, et tempora congruat, et fimul omnibus que illos fequantur oftendat. ? Vade ad tanta et ram Subtiliter tenditur, nifi intrinsecus ab co, a quo est conditus, doceatur. ? Quia ergo

hit red

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXX. 084

laus ranta intelligentia non pradicatoris virtus est, sed auctoris, recte per eundem au- A Etorem dicitur: [ Vel quis dedit gallo intelligentiam? ] ac fi diceret : Nifi ego, qui doctorum mentes, quas mire ex nihilo condidi, ad intelligenda que occulta funt, mirabilius inftruxi. Vnde bene vt in dictis prædicantium, non folum infpiratorem fe intelligentiæ, fed etiam auctorem locutionis oftendat, adiungit:

Quod redempsor cum in fua maiefiate videbitur, filebit omnis dollrina, et quo modo wnum dinifibiliter tria fint , et indinifibiliter tria vnum , et manifefia-10 ipfo, qui eft canfa canfarum, creaturarum ratio palam Caput V.

Vis enarrabit calorum rationem ? 7 Quorum tamen verba, quia cum sese nobis B per speciem ostenderit, subtrahit, protinus subdidit : [ Et concentum cæli quis dormire faciet ? ] In hac enim vita infirmitati nostra Dominus non aperta specie maiestatis sua, sed prædicatorum suorum voce locutus est, vt cotda adhuc carnalia carnalis lingua pulsarer, et tanto facilius insueta perciperet, quanto ea per sonitum confuetæ vocis audirent. At postquam per mortem in puluerem caro resoluitur, et per refurrectionem puluis animatur, tunc de Deo audire verba non quærimus : quia vnum ipfum, quod implet omnia, iam per speciem Dei verbum videmus. Quod nobis tanto altius fonat, quanto et mentes nostras vi intimæ illustrationis penetrat. Sublatis namque orientibus et occidentibus verbis, quali quidam fonus æternæ prædicationis fit iplaimago interna visionis. Vnde et recte nunc ad beatum Iob Dominus dicit: [ Quis enarrabit calorum rationem, et concentum cali quis dormire faciet. ? ] Quid enim calorum C ratio accipitur, nisi vis superna secretorum? Quid pet cæli concentum, nisi concors prædicantium fermo fignatur? Conditor igitur nofter cum calorum rationem narrare corperit, dormire cæli concentum facit : quia cum iam nobis per speciem oftenditur, nimirum prædicantium verba subtrahuntur. Hinc enim per Hieremiam Dominus dicit : Non docebit vltra vir proximum fuum, et fratrem fuum, dicens: Cognosce Dominum. Omnes enim cognoscent me, a minimo eorum vsque ad maximum, dicit Dominus Hinc Paulus ait; Siue prophetiæ euacuabuntur, fiue linguæ ceffabunt, fiue fcientia dex.Cor.13. € £ 5. 8. flruetur. Vel certe calorum ratio, estipsa viuificatrix virtus, qua spiritus format angelorum. Deus enim sicut est causa causarum, sicut vita viuentium, ita etiam ratio rationabilium creaturarum. Tunc ergo calorum rationem Dominus narrat, cum femet-

Hier. 38.f

Inan. 16. d.

ipfum nobis, quo modo electis spiritibus præsit, insinuat. Tune cælorum ratione narrat, D cum deterfa mentis nostra caligine, clara se visione manifestat. Vnde et in Euangelio Dominus dicit : Venit hora cum iam non in prouerbijs loquar vobis, sed palam de patre annunciabo vobis . Palam quippe de patre annunciare se asserit : quia per patefactam tunc maiestatis sue speciem, et quo modo ipse genitori non imparoriatur, et quo modo verorumque spiritus verique coaternus procedat, ostendit. Aperte namque tunc videbimus, quo modo hoc quod oriendum eft, ei, de quo otitur, fubfequens non eft : quo modo is, qui per processionem producitur, a proferentibus non præitur. Aperte tunc videbimus quo modo et vnum diuifibiliter tria fint, et indiuifibiliter tria vnum. Lingua ergo tunc narrantis Dei, est visa claritas subleuantis. Et concentus cæli tunc dormiet, quia apparente in iudicio retributore operum, exhortationum iam verba cessabunt. Vnde et aperte ipsum resurrectionis tempus adiungitur, cum illico profertue: [ Quando E fundabatur puluis in terram, et gleba compingebatur?] More enim suo que adhuc futura funt, quasi iam præterita diuinus fermo describit, hoc in se videlicet seruans, quod per eum dicitue : Qui fecit que futura funt . Puluis itaque tunc in terra fundatur : quia in folida membra corpus reducitur. Et glebæ compinguntur : quia nimirum firma corpora ex puluere collecta confurgunt. Sed postquam verba hac dominica quo modo de futuro intelligenda fint diximus, nunc etiam quid de præsenti infinuent, indicemus. [Quis enarrabit calorum rationem, et concentum cali quis dormire faciet ?] Calorum rationem Dominus narrat, dum nunc infinuando superna secreta electorum suorum mentes illuminat. Concentum vero cæli dormire facit, dum concordes angelorum hymnos,

atque illa cælestium virtutum gaudia reproborum cordibus iusto iudicio abscondit. Qui concentus cali, quamuis in le intrinsecus vigilet, in ipsa tamen reproborum ignorantia

extrinfe-

#### In trigelimimoctauum caput B. lob.

A extrinsecus dotmit. Enarratur ergo secteti calestis ratio, et tamen concentus cali dormite permittitut : quia et alijs per inspirationem supernæ retributionis scientia. panditur, et aliis que fit interne laudis fuauitas occultatur. Narratur celorum ratio, quia electorum mentibus quæ fit supernorum tetributio indefinenter aperitur:ve nimirum fine cellatione proficiant, et transcurrentes visibilia, sese ad invisibilia exten dant. Omne enim visibile quod in hac vita reprobos figit, hoc electos ad alia impellit: quia dum bona, que facta funt, respiciunt, in eum a quo facta sunt inardescunt, tantog, eum præstantius amant, quanto illum hoc, quod ipse bonum condidit, præire considerant. Loquitur quippe hoc eis intrinsecus, quod silenter sonat inuisibilis lingua compunctionis. Quam tanto plenius intus audiunt, quanto ab exteriorum. delideriotum ftrepitu perfectius auertuntur. His iraque concentus cali non dormita B quia corum mens, que fit laudis superne suauitas, apposita amoris aute cognoscit. lutus enim quod appetunt audiunt, et de cælestium bonorum præmijs ipso desiderio dininitatis inftruuntur. Vnde et præsentem vitam, non solum adversantem, sed etiam fauentem grauiter tolerant : quia eis onerolum est omne quod cernitur, dum ab co quod intus audiunt, differentur. Omne quod fibi præfto eft, graue æftimant : quia illud non est ad quod anhelant : indefinenter autem corum mens infis temporalitatis laboribus fessa, in illud cæleste gaudium resumendo suspenditur, dum in aure cordis intro erumpente concentu cæli, focieratem fibi quotidie fupernorum ciuium. præftolantur. Ifte concentus fupernæ laudis in illius voce eruperat, qui dicebat.: In- Pfalat. grediar in locum tabetnaculi admirabilis, víque ad domum Dei . In voce exultationis, et confessionis, sonus ciuitatis epulantis. Qui igitur intus vocem exultatioc nis et confessionis ac sonum ciuitatis epulantis audietat, quid illum aliud , nisi cali concentus excitabat.? Qui tamen concentus reprobis dotmit, quia corum cordibus nequaquam per vocem compunctionis innotefeit. Non enim confiderare illam deli-

derabilem supernorum ciuium frequentiam student, nullo ardoris radio illa solemnitatis internæ festa conspiciunt, nulla in intimis contemplationis penna subleuantur. Solis namque visibilibus feruiunt, et idcirco nil supernæ suquitatis intrinsecus qudiunt : quia eos, ficut superius diximus, in aure cordis curarum facularium surdi tumultus premunt. Quia igitur occulta dispensatione iudicij quod alijs aperitur, alijs. clauditur : quod alijs detegitut, alijs occultatur, dicatut recte . Quis enarrabit calorum rationem, et concentum cæli quis dormire faciet. ? Quod tamen tune nobis latius innotuit, cum redemptor noster per dispensationis mysterium apparens, et indi-D gnis misericordiam præbuit, et eos a se qui digni videbanturexclusit. Vnde hic quo-

que apte subjungitus :

Quod peccatores ad Ecclesiam vocats, per Spiritus fancti gratiam infusi, in collectione funt charitatis units : et quod in dinersis ecclesiafficis. ordinebus peccatores connerfs, samquam dinerfa gleba in unitatis facramenti concordia connenerunt .

Caput VI.

Vando fundabatur puluis in terram, et glebæ compingebantut. ] Quid in puluere, nifi peccatores accipimus? qui nullo rationis pondere folidati, cuiuflibet tentationis flatu rapiuntur. De quibus scriptum eft : Non sic impij non sic , sed tam- Pfd. 13 quam puluis, quem proijcit ventus a facie terræ. Puluis ergo in terram fundatus eft, cum peccatores vocati in Ecclesia, traditæ fidei sunt ratione solidati, vt qui prius inconfranția mobiles tentaționis aura leuabantur, immobiles postmodum. contra tentamenta confifterent, et Deo perseueranter inharentes, fixum bene viuendi pondus tenerent. Gleba vero ex humore coagulantur et puluere. In hac itaque terra glebæ compunctæ funt: quia vocati peccatores et pet Spiritus fancti gratiam. infuli, in collectione funt charitatis vniti. Iftæ glebæ in terra compactæ funt, quando populi prius quasi in dispersione pulueris diversa sentiebant, postmodum sandi Spiritus gratia accepta, in illa pacatissima vnanimitatis concordia conuenerunt: vt cum essent tria millia, vel rursum quinque millia, scriptura teste diceretur, quia erat in eis cor vnum et anima vna . Has glebas ex vno quidem puluere, AR. 41

S.Greg. Tom. 2.

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXX. 086

fed quafi diverfa molediffinctas quotidie Dominus in tetra compingit: quia feruata. vnitate sacramenti, iuxta varieratem morum atque linguarum fideles in Ecclesia po Mat. 14. b pulos colligit. Has glebas iam tunc Dominus delignauir, quando ad esum panis et piscium quinquagenos discumbere, vel centenos iustit. Quas tamen glebas si in Ecclefia ex diuerfitate meritorum attendimus, fortaffe adhuc diftinguere fubtilius valemus. Nam dnm alius eft ordo prædicanrium, alius anditorum, alius regentium, atque alius subditorum : alius coniugum, alius continentium : alius poenitentium, alius virginum quafi ex vna terra est diuerfa glebarum forma distincta, dum in vna fide, in vna charitate disparia demonstrantur bene operantium merita. Has glebas populus ille fignificauit, qui ad constructionem tabernaculi sub vno studio diuersa donaria obtulit.de quo scriptum est: Quidquid in cultu tabernaculi et ad vestes sanctas neces-Exed. 35.6 farium erat ; viri cum mulieribus prabuerunt , armillas et inaures anulos et dextra- B lia . Omne vas aureum in donaria Domini separatum est, si quis habuit hyacinthum, purpuram, coccumq bis tinctum; byflum et pilos caprarum. In ornamento ergo tabernaculi viri dona cum mulieribus offerunt : quia in explendo cultu fancta Ecclefix, et fortium facta sublimia, et infirmorum opera extrema numerantur. Quid autem per armillas, quæ lacertos aftringunt, nifi præ politorum valide laborantium opera demonstrantur? Et quid per inaures, nisi subditorum obedientia exprimitur? Quid per anulos nifi fignaculum fecretorum ? Plerumque enim magistri fignant quod ab auditoribus capi non posse considerant. Er quid per dextralia, nisi prima operationisornamenta memorantur. ? Quid per vas aureum in donaria Domini separatum, nisi diuinitatis intelligentia accipitur? quæ ranto ab inferiorum amore disiungitut, quanto ad fola, que eterna funt, amanda fubleuatur: Quid per hyacinthum nifi spes C caleftium? Quid per purputam nifi cruor ac tolerantia passionum, amore tegni per-

petui exhibita ? Et quid per bis tinctum coccum, nisi charitas demonstratur, que pro perfectione bis tingitur : quia Dei et proximi dilectione decoratur ? Quid per byflum nissimmaculara carnis incorruptio ?- Er quid per pilos caprarum, ex quibus ciliciorum afperitas texitur, nifi dura ponitentium afflictio defignatur. ? Dom igitur alii per armillas et anulos forte magisterium exercent : alii per inaures et dextralia denotam obedientiam rectamo, operationem exhibent: alij per separatum vas aureum præclaram subtilioremo. Dei intelligentiam tenent: alij per hiacynthum purpuram et coccum, audita exlettia sperare, credere, amare non desinunt, etiam qux adhuc subciliori intellectn minime cognoscunt: alij per byssum incorruptionem carnis offezunt: alij per caprarum pilos deplorant afpere, quod libenter commiserunt: quasi ex D vna terra innumeræ glebæ proferuntur, quia ex vno et pari obfequio facta fidelium. disparia procedunt. Que nimirum glebe nequaquam concrete ex puluere surgerent, nisi aquam prius puluis acciperet, et concepto se humore solidaret : quia nisi peccatores quosque sancti Spiritus gratia infunderet constrictos eos ad fidei opera charitatis vnitas non reneret. Quando igitur Dominus enarrabit calorum rationem, vel concentum czli dormire facier, aperiat . Ait enim : [ Quando fundabatur puluis in terram, et glebæcompingebantur.] Ac fi diceret: Tunc primum vocatione, et discretione manifesta secreta spiritalia et non sine misericordia alijs aperui, et non sine iustitia alijs clausi, cum alios respuerem, et alios intra Ecclesiam concordia charitatis adunarem. Que fancta Ecclefia quia perfidia Iudeorum repulfa, ad rapiendas gen-

tes se contulit, atque in suo corpore convertendas, quod quidem non suis, sed Domini Qu'od catuli ecclesiastici noni Testamenti pradicatores intelligantur. Caput

viribus fecit, apre subiungitur:

Bob , 28. 6

TVnguid capies leznz przdam, aut animam catulorum eius implebis? ] 1ftanimirum illa lezna eft, de qua Iob dicebat, cum superbientem Iudzam cerneret. prædicante Ecclesia prætermissam : Non calcauerunt eam filij institorum, nec perranfinit per cam leana. Huic erop leana Dominus pradam capit yt animam carulorum eius impleat : quia ad augmentum huius Ecclesia, innumeros de gentilitate diripuit, et per animarum lucrum esurientia Apostolorum vota satiauit . Ipsi quipa

pe catuli pro mentis teneritudine et formidinis infirmitate vocati funt, qui passo Domino clausis foribus residebant, sicur de illis scriptumest : Cum esset sero die illo vna loan. 20. e sabbatorum, et fores essent clausa vbi erant discipuli congregati propter metum ludæorum, venit Iesus, et sterit in medio corum. Vnde hic quoque de cissem catulis apre fubiungitur: [Quando cubant in antris, et in specubus insidiantur.] Cum enim nequaquam fancti Apostoli contra membra diaboli in voce libera pradicationis exurgeret, et necdum post passionem Domini sancti Spiritus esfusione solidati, redemptorem sust firma auctoritate prædicarent, adhuc comra aduerfarios suos quasi in antris insidiabantur. Clausis quippe foribus quasi in quibusdam abditis specubus suis catuli rapturi mundum cubabant, vt animarum prædam postmodum præsumentes diriperent, de quibus tunc certum est quòd mundi impetum etiam sibimetipsis latendo formida-B rent. Illis foribus clausis isti catuli mortem mortis nostræ insidiati quæsierunt, ve culpam nostram interficerent, omnemq. in nobis peccati vitam necarent. Horum primo illi esurienti catulo, sed iam valenti, ostensa per linteum gentilitate, quasi monftrata præda dicitur : Macta et manduca . His catulis velut adhuc infirmis , vt cubate Aft. 10, b in antrisdebeant iubetur, cum eis dominica voce dicitur : Sedete hic in ciuitate quo- Luc, 24, g adusque induamini virtute ex alto. An non recte leana catuli vocantur, qui in Ecclefia editi, aduersantem mundum ore rapuerunt ? Et hæc quidem facta a sanctis Apostolis nouimus, hac nunc etiam fieri a persectis doctoribus videmus. Ipsi enim etsi subsequentium populorum patres sunt, tamen pracedentium filit, vade et non immerito catuli vocantur. Vel certe quia etfi quorundam fidelium magistri funt, vniuersalistamen Ecclesiæ discipulosse esse gloriantur. Leznæ itaque prædam Dominusca-C pit : quia virtute sua inspirationis ab errore vitam delinquentium diripit, et animas catulorum illius replet, quia conuersione multorum pijs doctorum desiderijs satisfacit . De quibus catulis bene fubiungitur : [ Quando cubant in antris , et in specubus insidiantur.] Neque enim cuncta tempora doctrina sunt congrua. Nam plerumque dictorum virtus perditur, si intempestiue proferantur. Sape vero et quod lenius dicitur, conuentu temporis congruentis animatur. Ille ergo scit recte dicere, qui et ordinate nouit tacere. Quid enim prodest eo tempore irascentem corripere, quo alienata

nit. Deftinal iraque vi peruenire ad cor audientis valeat, que fibi congruta fint temporum momenta perpendat. - Eme ergo de his catulis dicture; ¿ Quando cut D bant in autris, et in specubus infidiantur. - ] Dodtore enim sandi quando eta arguenda compicium, et stamen se per sifientium ia cogitationibus retinent, quad fi in specubus latent, et velut in autris se contegunt: quia in suit scodibus occultentur. Sed unn opportunum tempas iuncentini, repente profisium, et alle quadicenda sint reticent, et ceruleem siperbientium morfu aspera incerpationis tenent. Sicultarque per Apostolos fia deciores quois in Aposlotorum tote pauti, puta control si per si per

mente non folum aliena verba percipere, sed semetipsum vix valet tolerare? Furentem quippe qui per inuectionem corripit, quasi ei, qui non sentiar, plagas ebrio impo-

Quòd non tantum ex Iudais, sed etiam ex gentibus Ecclesia doctores accepis, quarum pulli in discussione Euangely longe lateq.euagati sunt. Caput

O vis praparatecturo escam fuam, quando pulli cius ad Deum clamant, vagantesco, quado non habeane cinos è ? D quid cimin corti pullorum, cius nomine, nis peccatis ni gra gentilitas designatur Pbe qua per Prophetam dicitur : Qui dat in- 7jda, 146 mentis escam piotrum, et pullis convourum inuocantibus cum. Jumenta quippe escam accipiunt, dum facra feriptura pabulo mentes dudum brura fatiantur . Pullis verrocorourum, pilis felicites genotime feca datur , como corum desiderium nostra conucriatione reficitur. Ille corusu esca faiti, ddi psum fancia Ecclesa quareree. Sed nune S.Greg. Toma. Ross, z. b

Col. 2. 4

prædicatores ex eo editi, non in se præsumunt, sed in viribus redemptoris sui. Vnde ene dicitus: [ Quando pulli eius ad Deum clamant. Nihil enim fua virtute poffe fe sciunt. Et quamuis animarum lucra pijs votis esuriant, ab illo tamen qui cuncta intrinsecus operatur, hæc fieri exoptant . Vera enim fide comprehendunt, quia neque qui plantat est aliquid, neque qui rigat, sed qui incrementum dat Deus. Quod R.Cor.z.b vero dictum est : [ Vagantes eo quod non habeant cibos : ] In hac vagatione nihil aliud quam aftuantium pradicatorum vota fignantur . Qui dum in Ecclefia finum recipere populos ambiunt, magno ardore succensi, nunc ad hos, nunc ad illos colligendos desiderium mittunt. Quasi quada quippe vagatio est ipsa cogitationis astuatio, et velut ad loca varia mutatis nutibus transcunt, dum pro adiquandis animabus 13

in modos innumeros, ac in partes diversas esuriente mente discurrunt . Hanc vagatio- B nem pulli coruorum, id est, filij gentilium ab ipso gentium magistro didicerunt. Ipse quippe quam valida charitate flagrat, tam nimia ex locis ad loca se vagatione permutat, transire ad alia ex alijs appetit : quia ipsa eum que implet , charitas impellit. Longe namque a Romanis polirus scribit: Memoriam vestri facio semper in orationibus meis, obsecrans si quo modo tandem aliquando prosperum iter habeam in voluntate Dei veniendi ad vos , desidero enim videre vos . Retentus Ephesi Corinthijs 2.Cor.11. 6 seribit: Ecce tertio paratus sum venire ad vos. Rursum Epheli commorans, Galatis loquitur, dicens: Vellem modo effe apud vos, et mutare vocem meam. Roma quo-

Gal. 4. 6 que custodia carceris clausus, quia ire ad Philippenses per semetipsum pon permitri-Philip.z. ¢ tur, transmittere se discipulum pollicetur, dicens: Spero in Domino Iesu Timotheu me cito mittere ad vos, ve et ego bono animo fim, cognitis que circa vos funto. Con- c. strictus etiam vinculis atque Epheli retentus, Colossensibus scribit: Nam si corpore ablens fum, fed fpiritu vobiscum fum. Ecce quo modo fancto desiderio quasi vagatur: hic corpore tenetur, illuc spiritu ducitur : et paterni amoris affectum iftis præsenti-· bus exhibet, illis absentibus ostendit: coram positis impendit opera, audientibus exprimit vota, efficaciter præfens eis cum quibus erat, nec tamen illis absens cum quibus non erat. Cuius vagationem melius cognoscimus, si eius adhuc ad Corinthios 2.Cor. 16. b verba pensamus . Ait enim: Veniam ad vos,cum Macedoniam pertransiero . Nam-

Macedoniam pertransibo, apud vos autem forsitan manebo, vel etiam hiemabo. Perpendamus quælo,quæ fit ifta vagatio. Ecce alio interim manet, alio fe iturum perhibet, atque alio deflexurum promittit. Quid est, quod tam anxie per tot loca partitut, nisi quòd circa omnes vna charitate constringitur. ? Charitas enim qua divisa vnire D consueuit, vnum cor Pauli per multa diuidi compellit. Quod tamen tanto arctius in Deo colligit, quanto latius per fancta desideria spargit. Prædicando igitur Paulus vult simul omnia dicere, amando vult simul omnes videre: quia et in carne permanedo, vult omnibus viuere, et de carne transeundo per sacrificium fidei vult omnibus prodesse. Vagentur itaque pulli cotuorum, id est, magistrum suum imitentur filij gentium, torporem mentis excutiant, et cum animarum lucrum,id eft, cibum fuum minime reperiunt non quiescant: ad profectum se ex profectibus extendant et astuan tes in vtilitate multorum, refectionem fuam quafi vagantes efuriant. Quia vero per prædicationum opera discurrendo, refectione fidei gentilitatem satiare non cessant, dicatur recte: [ Quis praparat coruo escam suam , quando pulli eius ad Deum clamant, vagantes co quod non habeant cibos ? ] Poteff etiam corui nomine nigra per infidelitatis meritum plebs Iudaica defignari. Nam pulli eius ad Deum clamare referuntur, vt eidem coruo a Domino esca præparetur : quia nimirum sancti Apostoli

plebis Ifraelitica carne generati, dum pro gente fua preces ad Dominum funderent. quali pulli cornorum cum de quo carnaliter editi funt , spiritali intelligentia parentem populum pauerunt . Igitur dum pulli eius clamant, coruo esca præparatut : quia dum Apostoli exorant , plebs dudum perfida , ad cognitionem fidei ducitur , et ex pradicatione filiorum quafi ex pullorum voce satiatur. Illud tamen in hoc versu de-bemus solerter intueri, quod huic coruo esca dicitur primum pullis clamantibus, et postmodum vagantibus przparari. Clamantibus naque pullis coruo esca przparata eft, cum prædicantibus Apostolis verbum Dei ludæa audiens, modo in tribus millibus, modo in quinque millibus spiritali est intelligentia satiata . Sed cum reprobotu mulA sinudo erudelitatem (unum contra pradiciantes executes, esquafi pullorum vitam mecaret, idem pulli vi mineri kumudi fipaia differif funt...) Ande erci diem carrailitus
patribus fpirtrali pradicationi refifentibus dicunt... i Vobis oporrebat primum loqui... vdl.11.5.c
yerbum Dei: fed quia repellitus ilud, eri adiquos vosi oniciani serenza vita, execuuertimur ad gentes; ficientes profecto, quòd poltquam genitificas credere; eriam fudara di fidem veniret. Vnde et (ripium eft. 1) Donce plonitudo genitum introiret. et Repatt...
ficomais ifrael faltus feret. Quia igitur fummopere fandi Apoftoli, et fluduerunt
prius audientibus praedicare, e poffmodum refifentibus exermipla connerfa genitistatis oftendere: quafa efturientes pulli huic corus efcam fuam prius clamando, et poftmodum vagando quaferent. Vnde enim vaganur pulli, inde e Genm corus insuenit

quia dum per laborem predicantium conuerfam ad Deum gentilitatem Iudaicus po pulus refipiri, ad extremum quandoque flutilitatim fue infidelitatis emblecti: et reite lettopruer facte fenentias intelligit, cum prindquam fibi eas gentibus innomific cognofici, aquevecpleat vagatione pullorum, a de percipienda face aloquia os cordis a aprite; quia praedis in mundum curfibus Apofilolorum, fore ca fipiritalitre percipit, a quibus dui le perfidia abtiringene icieunatu. Que quia omnia folius diume porentia vitrus operatur; refle digitur: [ Quis praparat coruo efcam fuam, quando pulli ieus ad Deum claman, vagatares co quod son mis Abanen cibos ] Subuduis, sinfeep, qui indidelem populum filis fuis et ecorambus rolero, es practicantibus parco, arque ad alia vagatubus conuerrendum, quandoque in fine futino. E fla dunc aitud, quod de coruo moralitre pofili intelligi. Editis namque pullis, yr ferur, efcam plene prabere diffinulas, prindiquam plumefeendo nigreferan; codi, neida affici patture, quo-

30

ġ

bere dimmutat, principam piumienendo nigreteant, coto, inceia aino pastiur, quocadiquie inili per pennarum ingedinenti asi fimiliundo videatur. Qii hucilitecci,
vagarunt in nido, et ciborum capetum a pierto ore libidium. Arcum in jerefere, cortentili, Cormis profich ed doctiva culifuse predictoro, qui magara vo este cituat utili
regiona proficio producto sulpiuse predictoro, qui magara vo este cituat utili
peccatorum fuorum memoriam atque cognitionem infirmitatis propria quali quandam coloris ingredinem porta. Cui quidam andicuntur in fide dileptani, Ied forrafica
adhue confiderare nigredinem infirmitatis proprias factioner forrafic a peccatis prateritis memoriam auertum, e per hoc cam, quan affumi oporter contra buius umudi gloriam humilitatis nigredinem non oftendunt. Hi velut ad accipiendas efeas os
aperium, fid doctor i de Ceresti fullimibus quarum. Sede is adoctor fiusa alimenta praparamenta diocori de fecresti fullimibus quarum. Sede is adoctor fuusa alimenta pradicamentori lubilimi tanto minus tributi, quanto illos peccata praxerita minus didicamentori lubilimi tanto minus tributi, quanto illos peccata praxerita minus di-

generate coja out. The characteristic author and the contract per pentients plans per pentients lamenta niger clannet unic demit congrun predications is chairful authorized per pentients pentients per pentients pentients per pentients p

Bulli autem dum nigro fe penasum colors veliturs, de fe etiam volasum promisturs: quia quo mag dicliqui haicida de fe intuin, quo magis fed defipicienes affliguut, amplius co fem profettur fui in altiora pollicentur. Vnde et curat dottor festimantius sleet, quoi sim per que quadamindicia providet polfe et align prodefic. Hine enim Timotheum Patulus admones, velus plumelcentes pullos folicitius nutrire, dum deit: Que auditià am per multos ettles, hace commenda fadellus hominibus , qui idonei enunt et alios docters. Que doctrina diferetio dum eautra practicatore cultodiume diminima la gelor copis predictionisti datur. Dum enim per charitatem comdumenti della si gelor copis predictionisti datur. Dum enim per charitatem comte delligitajfe non folium profe, fed etiam pro eis, quibus laboris fiul fludia impendit, schipping della contra della professionistica datur. On ono 3 maiora

# 990 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXX.

maiora intelligentie munera percipit. Vade hie quoque apre dictiur: ] Quis præpa- A rat coruo efcam fuam , quando pulli cius ad Deum clamans, vagantes co quoda non habean cibos?] Cumenim pulli vr fatientur, clamant, coruo efca preparaturquia dum verbum Dei boni auditores efuriunt, pro reficiendis eis maiora doctoribus intelligentie dona tribuuntur. Sequitur:

#### CAPVT TRIGESIMVMNONVM BEATI 10B.



Vmquid nosti tempus partus ibicum in petris, vel partutientes ectuas observalti: Dinumetasti menses conceptus earum, p et sellette tempus partus earum? Incuruantur ad terum et pariunt, cer ugitus emitrunt. Separantur silij earum, e pergunt ad paltum esperdinurure, en on reuetrunturad esa Quis dimisti onagrum liberum, et vincula eius qui soluite. Cui dedi

in solitudine domum, et tabernacula eius in terra salsuginis. Contemnit multitudinem ciuitatis, clamorem exactoris non audit. Circumspicit montes pafeux fux, et virentia quaque perquinit. Numquid volet rhinoceros feruire, aut morabitur ad præsepe tuum? Numquid alligabis rhinocerota ad arandum loro tuo, aur confringet glebas vallium post te? Numquid fiduciam habebis in magna fortitudine eius, et derelinques ei labores tuos ? Numquid credes illi quoniam sementem reddat tibi, et aream tuam congregat. ? Penna struthionis similis est pennis herodij et aecipitris. Quando derelinquit oua sua in terra, tu forsitan in puluere calefacies ca. Oliviscitut quod pes conculcet ca, aut beltia agri conterat. Duratur ad filios suos quasi non sint sui, frustra laborauit, nullo timote cogente. Priuauit enim eam Deus sapientia, nec dedit illi intelligentiam. Cum tempus fuerit, in altum alas erigit, deridet equitem et ascensorem eius. Numquid præbebis equo fortitudinem, aut circumdabis collo cius hinnitum? Numquid suscitabis cum quasi locustas? Gloria narium eius terror, terram vngula fodit. Exultat audacter, in occursum pergit armatis . Contemnit pauorem, nec cedit gladio . Super ipsum sonabit pharetra, vibrauit hasta et elypeus. Feruens et fremens sorbet terram, nec reputat tubæ sonate clangorem. V bi audierit buccinam, dicit: Vah. Procul odoratut bellum, exhortationem ducum, et vlulatum exercitus. Numquid per fapientiam tuam plumescit accipiter, expandens alas suas ad Austrum. ? Numquid ad præceptum tuum eleuabitur aquila, et in arduis ponet nidum suum. ? In petris manet, et in præruptis filicibus commoratur, atque in inaccessis rupibus. Înde contemplatut escam, et de longe oculi eius prospiciunt . Pulli eius lambunt sanguinem, et vbicumque cadauer fuerit, statint adest. Et adiecit Do-E minus, et locutus est ad Iob: Numquid qui contendit cum Deo, tam facile conquicscit ? Vtique qui arguit Deum, debet et respondere ei . Respondens autem Iob Domino dixit : Qui leuiter locutus sum, respondere quid possum? Manum meam ponam super os meum. Vnum locurus sum, quod vrinam non dixissem, et alterum, quibus yltra non addam.

17

Qued propositi santta Ecclesia, quia corum onera portant, quos affectu nimio Deo pariunt, cerna vocanine: ibices vero anditores, qui patrum pronocati exemplis, scilices patientia Danid, casiitate toseph, absiinentia Danielis, quasi in huius mundi petris sancta his similia parturiunt opera.

TVmquid nosti tempus partus ibicum in petris, vel parturientes ceruas observafit? Meridiana pars ibices aues vocat, quæ Nili fluentis inhabitant. Orientalis vero Occidentalifq, plaga parua quadrupedia ibices nominat, quibus et moris est in petris parere, quia neque sciunt nisi in petris habitare . Que si quando etiam de altis faxorum cacuminibus ruunt, in fuis se cornibus illæsa suscipiunt. Caput quippe ruen-B tes feriunt cuius dum prima cornua opponunt, fit omne corpus a iactura cafus alienum. Ceruarum vero moris eft, inuentos serpentes extinguere, corumq. membra morfibus dilaniare. Fertur autem, quia fi quando flumina transcunt, capitum suorum. onera dorsis præcedentium superponunt, sibiq. inuicem succedentes, laborem ponderis omnino non sentiunt. Quid est ergo quod beatus Iob de partu ibicum ceruarumq, discutitur, nisi quia in ceruis, vel ibicibus magistrorum spiritalium persona signatur? Ipli quippe velut ibices in petris pariunt : quia in doctrina patrum, qui petræ pro soliditate vocati sunt, ad conversionem animas gignunt. Ipsi velut ibices nullius casus damna sentiunt, dum in suis cotnibus excipiuntur: quia quidquid eis ruinæ temporalis accesserit, in testamentis sacræ scripturæ se suscipiunt, et quasi cornuum exceptione l'aluantur. De his enim testamentis dictum est : Cornua sunt in manibus Abac.34 C cius. Ad scripturarum ergo consolationem refugiunt, dum aliqua temporalis casus iactura feriuntur. An non more ibicum huius mundi aduersitatibus, quasi in suis se cornibuscadens excipiebat Paulus, cum dicerer: Quæcumque scripta sunt, ad nostra Rom. 15.4 doctrinam scripta funt, ve per patientiam et consolationem scripturarum spem habeamus? Ipfi etia ceruz vocati funt, ficut per Hieremia de doctoribus genitos filios incaute desertibus dicirur: Cerua in agro peperit, et reliquit. Ipsi more ceruaru interem Hier. 14.4 ptis vitijs, quasi extinctis serpentibus viuunt: et de ipsa extinctione vitioru, ad fonte vi tæ acrius inardescunt. Vnde Pfalmista ait: Sicut ceruus desiderat ad fontes aquaru, ita Pfal.41. desiderat anima mea ad te Deus. Ipsi etiam du labentia huius teporalitatis momenta, quasi quadă flumina transcunt, compatientes charitate onera sua sibi inuice superponunt : quia cauta observatione custodiunt , id quod scriptum est : Inuicem onera ve- Galat.6.a D stra portate, et sic adimplebitis legem Christi. Quia vero post aduentu Domini spirigales magistri per mundum sparti sunt, qui auditorum animas in conuersione parere prædicando potuissent: et quia hoc idem tempus incarnationis Domini ante prophetarum voces cognitum non fuit, quamuis futura ipfa incarnatio præcognita omnibus electis fuit : bene beatus lob de tempore partus ibicum ceruaruq. discutitur, eiq. dicitur : [ Numquid nosti tempus partus ibicum in petris, vel parturientes ceruas obseruafti?] Ac fi dicatur ei : Idcirco te egiffe aliquid fublimiter credis: quia illud tempus necdum prauides, quo spiritales magistri in mundum missi, per doctrinam antiquorum patrum filios generant, fuifq. laboribus animarum mihi lucra comportant. Nam fi illorum fructum quasi ibicum, ceruarumq, partus aspiceres, valde humilirer de rua virtute sentires. Magna quippe que agimus, quasi minima ducimus, cum hac E per fortia exempla pensamus. Sed tunc apud Deum crescunt per meritum, cum apud nof metiplos per humilitatem decrescunt . Possunt vero ceruarum significatione doctores, appellatione autem ibicum, qui animalia funt minima, auditores intelligi. In petris vero ibices pariunt : quia ad exercenda fancta opera per exempla patrum. præcedentium fecundantur, vt cum fortasse præcepta sublimia audiunt, et infirmitatis proprieconscij, ca se implere posse diffidunt, maiorum vitam conspiciant, atque in corum considerata fortitudine bonorum operum fetus ponant. Vt enim pauca de

21

tumelijs pressus, cum virtutem patientiæ seruare non sufficit, Dauid factum ad memoriam reducit, quem cum tot Semei conuicijs vrgeret, et armati proceres vleisci contenderent, ait: Quid milii et vobis filij Saruiz ? Dimittite eum vt maledicat: Do- 2.Reg. t.6.b minus enim pracepirei,ve maledicerer Dauid . Er quiseft, qui audeat dicere, quare

multis loquar, quatenus studiosus lector multa in paucis intelligat, iste verborum co-

sie secerit ? Et paulo post : Dimittite eum vt maledicat iuxta præceptum Domini : si A forte respiciat Dominus afslictionem meam , et reddar mihi bonum pro maledictione

hac hodierna. Quibus profecto verbis indicat, quia pro perpetrato Berfabeæ scelere, exurgentem contra se filium sugiens reduxit ad animum malum, quod perpetrauir, et æquanimirer pertulit quod audiuit: et contumeliofa verba non tam conuicia, quàm adiutoria credidit, quibus se purgari, sibiq, misereri posse iudicauit, Tunc enim illata conuicia bene toleramus, cum in secreto mentis ad mala perpetrata recurrimus. Leue quippe videbitur, quòd iniuria per cutimur, dum in actione nostra conspicimus, quia peius est quod meremur : sicq. sit, vt contumelijs gratia magis quam ira debeatur, quarum interuentu Deo iudice pœna grauior declinari posse confiditur. Ecce alius dum mundi huius successibus proficit, lenocinante cordis lætitia tentari se luxuriæ stimulis sentit: sed si Ioseph factum ad memoriam reuocat, in arce se castiratis seruat . Qui dum sibi a domina conspiceret pudicitiz damna suaderi , ait : Ecce dominus meus omnibus mihi traditis, ignorat quid habeat in domo sua, nec quid qua est quod non in mea fit potestate, vel non tradiderit mihi præter te, quæ vxor eius es: quo modo ergo possum hoc malum facere, et peccare in Dominum meum. ? Quibus verbis oftenditur, quia bona, que affecutus fuerar, repente memoria intulir, et malu quod se pulsabat, euicit: quia percepta gratia meminit, vim culpa imminentis fregit. Cum enim voluptas lubrica tentat in prosperis, hæc ipsa sunt prospera aculeo tenrationis opponenda, ve eo erubescamus praua committere, quo nos a Deo meminimus gratuito bona percepisse, et illatam gratiam exteriorum munerum vertamus in arma virtutum, vr fint ante oculos que percepimus, et que nos alliciunt, subigamus, Quia enim voluptas ipfa ex prosperitate nascitur, eiusdem prosperitatis est conside- C ratione ferienda, quatenus hostis noster vnde oritur, inde moriatur. Considerandum quippe eft, ne acceptum munus vertamus in vitium, ne per fauorem vitæ nos absorbeat vorago nequitiæ. Iram namque contra nos superni iudicis inextinguibiliter accendimus, si contra benignitatem illius, etiam ex ipsa sua largitate pugnamus. Alius interna scientia dulcedinem quarens, nec tamen secreta eius contingere praualens, Danielis vitam ad imitandum conspicit, et desideratum scientiz culmen apprehendit. Ille quippe qui postmodum voce angelica pro cognitionis internæ concupiscen-

Dan, 10.6 Dan, 1.6

Ge# 39.6

mera mera die endechabilisat chia armore proportioni anternate complication mora mera della complication mora mera della complication della complexione della complexione della complexione della complicat

Heb.12.4

Hohs, b. tiam curramus ad propofirum nobis certamen. Et rurfum: Quorum intuintese exirid

19 conterfationis, imitamin fidem. Sed cum diuna precepa code concipiumus, non
flatim quafii am folide cogitata parturimus. Vade et bestus lob non de partu libid,
fed de rempore partus inquiritur. Quod videlicte tempus, dum in nobifiumețifus vix
compechendimus, multo magis in aliena mente nefermus, Prius enim fupertui timoris femina verto codit fuferpa, per meditationem fludii cogulaturu, yr maneantpoffmodum firida intentione cogretationis affixa, dum ad diferetionem rationis tem-

comprehendimus; multo magis in alsena mente neclemus. Prius enim fuperni timoris femina verco cordis fucepas, per mediatatome fludi; cogulamus, yr maneantpoffmodum firida intentione cogitationis affixa; dum ad difererionem rationis tendunt, quali in memboroum difinidonem formantur edinur vila prefuerantise con firmara, yelut in foliditatem offium veniunt: ad extremum vero perfeda auforitate roborata, quali in partum procodunt . Qua incrementa diunorum feminum nullus in allena mente confiderat, inflipfe qui creat. Nam etil quemlibre i am vim fupernæconcusificatiis conceptific quittudam retum artefatione cognoficiums; quando ta-

men

A men in partu erumpat, ignoramus. Sæpe autem concepta mente semina peruenire ad perfectionem nequeunt, quia oriendo tempus partus antecedunt. Et quia necdum ple ne in cogitatione formata ante humanos oculos prodeunt, velut abortiua moriuntur. Bona quippe a dhuc tenera plerumque humana lingua, dum iam quasi fortia lau dat, extinguit. Tanto enim celerius occidunt, quanto ad fauoris notitiam intempeftiue prorumpunt. Nonnumquam vero imperfecta nostra cogitatio necdum roborata.dum citius hominibus oftenditur, refiftentium aduerfitate diffipatur : et cum conatur ante tempus videri quia lit, quali agitur vt non lit. Sancti autem viri, quia cuncta, que bene cogitant, student vt occulte conualescant, et quasi processuros fetus. prius intra vecrum mentis formant : recte beatus Iob de partus tempore discutitur, quod videlicet vnicuique quando fit congruum, nifi a creatore nescitur. Qui dum pe netralia cordis aspicit, quando ad humanam notitiam bona nostra congrue nascantur, apprehendit. Bene itaque dicitur : [ Numquid nosti tempus partus ibicum in pe-. eris?] Ac si aperte dicat : Vtego, qui idcirco electorum fetus viuaces facio, qui a prascito in tempore produco. Bene autem expleto fetu auditorum subditur: [ Vel patturientes ceruas observasti? Parturientes enim ceruas observare, est illos labores patrum, qui spiritales filios generant, cauta consideratione pensare. Solerter quippe intuendum eft,quod hic sermo tam vigilanter imprimitur, vt dicatur. [Observafti: ] Quia vtique perpaucorum est pensare quis labor sit in prædicationibus patrum: quan tis doloribus, quasi quibusdam conatibus animas in fide et conversatione parturiunt, quam caura se observatione conspiciunt : vt sint fortes in præceptis, compatientes in infirmitatibus, in minis terribiles, in exhortationibus blandi, in oftendendo magic fterio humiles, in rerum temporalium conremptu dominantes, in tolerandis aduersitatibus rigidi : et tamen dum vires suas sibimet non tribuunt infirmi : quantus sit eis dolor de cadentibus, quantus sit de stantibus timor, quo seruore alia adipisci appetunt, quo pauore alia adepta conservant. Quia igitur perpaucorum est ista pensare, bene ei dicitur : Vel parturientes ceruas obseruafti? Nil vero obstat, quod verba Deus de doctoribus, faciens non ceruorum, sed ceruarum cos specie delignat : quia nimirum illi veri doctores funt, qui cum per vigorem disciplina patres funt, per pietatis viscera esse matres nouerunt. Qui labores sancta conceptionis tolerant, et proferendos Deo filios intra vterum charitatis portant. In edenda enim prole amplius mattes laborat, quæ crescentem intra vterum conceptionem , longo mensium tempore suftinent : et que ex vtero procedentem non fine magnis doloribus deponunt. Vnde et hic apta con p sideratione subjungitut:

Quod difereti viri non pafim ad pradicandam exitunt, fed in tempore men faram tritici erogandam per conceptum difacram intra fe fusam, dance congrat farinent, fimiliem in amuibus faram nifitita prabentes: quaram melim frattus fed etiam pies qualas, iquisa dinamera dribier. Copat X.

# 994 S.Gregorij Expos. Moralis Lib. XXX.

fes noua regenerationis creatura fignetur. De qua Paulus apoftolus dicit : In Chrifto le- A Galat 5-4 et.6.4 fu neque circuncisio aliquid valet, neque praputium, sed noua creatura. Sancti igitur viri cum sead prædicandum parant, prius se interius virtutibus innouant, vt ad hoc quod loquendo docent, viuendo concordent. Prius fua interna confiderant, atque a cunctis se vitiorum fordibus emundant, curantes summopere ve contra iram patientia luca resplendeant:contra carnis luxuriam, etiam cordis munditia fulgescant:contra torporem zelo candeant : contra confusos præcipitationis motus ferena grauitate rutilent : contra superbiam vera humilitate luceant : contra timorem radijs auctoritatis clarescant . Quia ergo tanta in se prius studia congerunt, quasi in conceptu sancta pradicationis menses virtutum fiunt. Quos menses Dominus solus dinumerat: quia cadem bona in corum cordibus non nifi qui dedit, penfat. Et quia iuxta menfură virtutum, effectus etiam fubfequitur fructuu, recte subiugitur: [Et scisti tempus partus carum?] Subaudis, vt ego, qui dum in B cogitatione virtutu menses dinumero, quando hoc quod implere appetunt, parere valear, fcio: quia nimirú dum cordis occulta conspicio, futurú foris effectum operis, intus in pondere cogitationis penso. Sequitur: [ Incuruantur ad fetum, et pariunt, et rugitus emittunt.] Rugiunt quippe dum per incuruationem fuam in conversatione lucis auditoru animas gignunt: quia ab æternis nos supplicijs remouere, nisi flendo et dolendo non possunt. Prædicatores enim fancti nunc in lacrymis feminant, vt fegetem postmodum gaudiorum metant. Nunc quasi ceruæ in dolore partus sunt ve spiritali prole postmodum sint fecundi . Vt enim yourn de multis loquar , video Paulum qualiquandam ceruam quoldam in partu suo magni doloris rugitus emittentem. Ait enim : Filioli mei, quos iterum parturio, donec formetur Christus in vobis: vellem esse apud vos modo, et mutare vocem mea, quoniam confundor in vobis. Ecce mutare vult vocem in partu fuo, vt prædica- c tionis fermo in rugitu vertatur doloris. Vult mutare vocem fua: quia quos iam pradicando pepererat, reformando gemens iterum parturiebat. Qualem rugitum hac cerua pariens emittebat, quando essdem post se redeuntibus exclamare cogebatur, dicens: Oin-Galat. 3.4 fensati Galatæ, quis vos fascina uit:et sic stulti estis, vt cu spiritu coeperitis, nunc carne con-Galat. 5.b fummamini? Vel certe: Currebatis bene, quis vos impediuit veritati non obedire? Qualis in huius ceruz partu rugitus fuit, quz diu conceptos filios cum tot difficultatibus peperit, et quandoque partus ad malitiæ vteru rediffe cognouit? Cosideremus quid doloris habuerit, quid laboris, que et postqua potuir concepta edere, rursum compulsa est extincta suscitare. Notandum vero summopere est, quod ista cerua incuruantur ve pariant: quia nimirum fi erecta ftarent, parere non valerent. Nifi enim prædicatores fancti ab illa immenfitate contemplationis internæ, quam capiunt, ad infirmitatem nostram humillima prædi- p catione quasi quadam incuruatione descenderent, nunquam vtique in fide filios procrearent. Nobis quippe prodesse non possent, si in sua altitudinis crectione persisterent. Sed videamus ceruam sese vt pariat incuruantem : Ego, inquit, non potui vobis loqui 1.Cor.3.4 quasi spiritalibus, sed quasi carrialibus : tamquam paruulis in Christo lac vobis potum. · Zbidem. dedi, non escam. Atque mox eiusdem incuruationis causas exequitur, dicens: Nondum enim poteratis, sed nec adhuc quidem potestis. Sed hanc ceruam, quæ propter nos incuruata est, quaso videamus erectam. Air: Sapientiam loquimur inter perfectos. Er rur-1.Cor. 1.b fum : Siue mente excedimus Deo . Cum vero mente excedit Deo , excessim eius nos om-2. Cor. 5.6 nino non capimus. Vt ergo nos lucretur, incuruatur ad nos. Vnde illic apte subiungit: Siue fobrij fumus vobis. Si enim fancti viri ea nobis prædicare vellent, quæ capiunt, cum Bidem, in superna contemplatione debriantur, et non magis scientiam suam quodam modera- g mine, et sobrietate téperarent, adhuc angusto intelligentiæ sinu illa superni sontis sluenta quis caperet ? Incuruatæ autem ista ceruz, alias cæli vocatæ funt, de quibus dicitur. Pfal.143. Domine inclina człos tuos, et descende. Cum enim inclinantur czli, descendit Dominus: quia cum se in prædicatione sua sancti doctores attrahunt, divinitatis notitiam nostris cordibus infundunt . Nequaquam quippe ad nos Dominus descenderet, si prædicatores eius in contemplationis rigore inflexibiles permanerent. Inclinantur ergo cali vt descendat Dominus, incuruantur ceruz vijnos in noua fidei luce nascamur. Ista incuruatæ ceruæ in Canticis canticorum sponsæ vbera sunt vocatæ, sicut scriptum est: Melio-Cant.1.4 ra funt vbera tua vino. Ista enim funt vbera, quæ in arca pectoris fixa lacte nos potant: quia ipsi arcanis summa contemplationis inharentes, subtili nos pradicatione nutriunt.

Vt igitur ab zterno gemitu et dolore nos retrahant, nunc incuruantur ceruz, atque in

## .X In trigelimumnonum caput B. Iob.

995

A partu rugitus emittuar. Qui a vero ipfi, qui fancta patrum prædicatione nafcuntur; aliquando doctores fuos patiendo præueniun, yr eis adhuc in hac vita durantibus, ipfiam marty eio confummentur, apre fequitur:

Quòd qui ad pascua aterna vira siverins separati , destrina temporali visra non indigent , quibus in ipso vita libro cunsta perspecua erunt . Caput XI.

CEparanur filipearum, et pergunt ad paffum : egrediuntur, et non reuertuntur ad Deas. ] Paffum feriptura facra illud viriditatis atema pabulum vocat, vibi iamnofitra terfedio nullius defedus ariditate marcefect. De quo paffu per Pfalmifiamdicitur: Dominus regit me, et nihil mihi deerit, iu loco pafcuz ibi me collocautiv. 76/4-19. B. Erunfum: Nosa urem ponquis citius, exnosa fadicue sius. De quibus ninirum nafetura Fádos.

B. Erruefinn' Nos surein popular situs er oues pafetur eins. De quibus aimirum pafetui 1746/94, veriras par femeiofiam dicit. Fe men diquis introdiris, faluabuiru est ingredieru, es than, to a geredierur, est pafetua inueniet. Pergunarego ad paftum quia de corporibus exeunses, illa pabula internas viridentsi inueniune. Espedientur et non cuertuntur ad eas quia in illa fufecpti contemplatione gaudiorum, iam nullatenus indigent verba aus dire docensium. Egredii ratuge ad eas sia mon ora fedunti quia angulita vite prafentis euadentes; yltras a docloribus pradicationem vite accipere non requirutur. Tunc quippe impletar quod feriputum elt. Non docebris viter si pe zoituma fuum, evit itier, 31 feerima dicit. Palamente de la contemplatione quod in Eunapelio verirat dicit. Palame da patre mon annunialo volts. Fillus quippe da patre palam an-hounted.

C nuncia: quia ficut fuperius diximus, per hoc quod verbum elt, ex atura nor diunistatis illustrat. Verba caim tunch coccatum, quafquodam humana linguar citudio.

nunciar; quia ficut fuperius diximus, per hoc quod verbum eft, can atura nos dianatais illuftera. Verba sinim una doccanium, qual quodaba humana l'agui titulos non quartun, quando de i plo lam veritats fonte doctantur. I gitu nel politum figurata incurvatione cettacum, muka de magilfrorum virtute narrata lunt, nunc a de partum viam, qui centos consultationis feceta appetun, verba vertumer qui et i pla vacandi oria, quia divino adiutorio et non fuis vinbus affequuntur, decis a Domino dicituu:

Quèd viri contemplatini falitudinem mentis inhabitent, et liberi a facularium negotiorum tumulitbus, Deum fisidus. ... Caput XII.

Vis dimitic onagrum liberum in folitudinem, ex vincula eius quis foluit?) Subpa audis, nife ço. Onag er enim, qui in folitudine commoratur, non incongrue vitam corum fignificat, qui remori a tutbis fiecularibus connectantur. Qui aprectiam
liber dicture; equi amgan ed freutius fecularium negoriorum, quibus mens vehemen
ter atteritur, quamuis in eis foonte deluder. Cuius feruituris conditione caree, eft in
mundo iam nil occupificere. Quifi enim quodam ingo feruituris premuus profipera,
dum appetuntur; premuus aduetia dum formidantur. At fi quis femel a dominatiomedicalicorum con consultaturi della del

gmeente, et mercitera necepitera simuno uteretta a diguim menta tuate et accidente miscolori del compositori d

#### S. Gregorij Expos Moralis Lib. XXX. 006

, modo futura aduería formidare. Qui in certa mala dum quali cauti profpiciunt, in A peccatorum suorum vinculis incauti retinentur. Multa enim ante oculos ponunt que fi eis in conversatione eveniant, sublistere se non posse formidant. De quibus bene Sa-Premerb.15.c lomon ait: Iter pigrotum, quasi sepes spinarum. Nam cum viam Dei appetunt,eos velut spina obstantium sepium, sic formidinum suarum opposita suspiciones pungunt . Quod quia electos præpedire non folet, bene illic fecutus adjungit : Via iuftoru absque offendiculo, lusti quippe in conversatione sua quodlibet eis adversitatis obuiauerit, non impingunt : quia temporalis aduerfitatis obstacula, æternæ spei et Internæ contemplationis saltu transcendunt . Soluit itaque Deus onagri vincula, quando ab electi vniuscuiusque animo, infirmarum cogitationum nodos rumpit, et propitius dissipat omne quod illectam mentem ligabat. Sequitur: [Cui dedi in solitudine domum, et tabernacula eius in terra salfuginis . ] Hoc loco pro solitudine corporis & debemus intelligere solitudine cordis. Quid enim prodest solitudo corporis, si solitudo defuerit cordis? Qui enim corpore remotus viuit, sed tumultibus conuerfationis hu mane, terrenoru defiderioru cogitationibus fe inferit, no est in solitudine. Sivero prema tur aliquis corporaliter popularibus turbis, et tamé nullos curaru faculariu tumultus in cotde patiatur, no est in vrbe. Itaque bene couerfantibus primu folitudo mentis tribuitur, vt exurgente intrinsecus strepitu terrenoru desiderioru premant: vt ebullientes ab infimis curas cordis per superni gratia restringant amoris, omneso, motus importune se offerentiù leuium cogitationù, quasi quasdam circumuolantes muscas ab ocu lis mentis abigant manu grauitatis, et quoddam fibi cam Domino intra fe fecretum quærant, vbi cum illo extetiori cessante strepitu, per interna desideria silenter loquatur . De hoc fecreto cordis, alias dictum eft : Factum eft filentium in calo, quali dimidia hora. Calum quippe Ecclesia vocatur electorum, qua ad aterna sublimia du per fubleuationem contemplationis intendit, furgentes ab infimis cogitationum tumultus premit, atque intra fe Deo quoddam filentium facit. Quod quidem filetium contemplationis, quia in hac vita non potelt effe perfectum, factum dimidia hora dicitur. . Nolenti quippe animo dum cogitationum tumultuofi fe strepitus ingerunt, etiam sublimibus intendentem, rursum ad respicienda terrena cordis oculum violenter trahunt. Vnde scriptum est : Corpus quod corrumpitur, ag grauat animam, et deprimit terrena inhabitatio fenfum multa cogitantem . Bene ergo factum hoc filentium non integra, sed dimidia hota describitur : quia hic contemplatio nequaquam perficitur, quamuis ardenter inchoetur. Quod etiam per Ezechielem Prophetam co gruenter exprimitur, qui pro menfura ciuitatis in monte condita, in manu viri cala- p mum sex cubitorum et palmi, se vidisse testatur. In monte quippe electorum Ecclesia fita est, quia fundata in infimis desiderijs non est . Quid autem per cubitum nisi operatio, quid per fenarium numerum nisi perfectio operationis oftenditur : quia et fexto die cuncta opera Dominus explesse memoratur? Quid ergo super sex cubitos palmus infinuat, nifi contemplationis vim, que iam initia eterne et septime quietis demonftrat? Quia enim eternorum contemplatiohic minime perficitur, menfura feptimi cubiti non expletur. Electorum itaque Ecclesia, quia cuncta, que operanda sunt, perficit, in fex cubitis fese in monte posita ciuitas ostendit . Quia vero hic adhuc sola initia contemplationis inspicit, de septimo cubito, non nisi palmum tangit. Sciendu yero est, quia nequaquam culmen contemplationis attingimus, si non ab exterioris cura oppressione cessemus. Nequaquam nosmetipsos intuemur, ve sciamus aliud in g nobis effe rationale quod regit, aliud animale quod regitur, nifi ad fecretum huius filentij tecurrentes, ab omni exterius perrurbatione sopiamur. Quod silentium nostru bene etiam Adam dormiens figurauit, de cuius mox latere mulier processit quia quisquis ad interiora intelligenda rapitur, a rebus visibilibus oculos claudit:et tunc in semetipfo, vel que præeste viriliter debeant, vel que subesse possint, infirma distinguit: vt aliud in illo fit quod regere valeat tamquam vir , aliud tamquam femina quod regatur. In hoc itaque filentio cordis, dum per contemplationem interius vigilamus, exterius quasi obdormiscimus. Quia ergo remoti viri, id est, a desiderijs carnalibus alieni, hoc filentium mentis inhabitant, huic onagro Dominus in folitudine domum dedit, vt turba desideriorum temporalium non prematur. Sequitur: [ Et tabernacu-

la cius in terra falfuginis. ] Salfugo accendere fitim folet. Et quia fancti viri quandiu

Apoc.8.4

Sap.9.4

Execb.40.4

Gen.s.a

Gen.z.d

#### In trigefimumnonum caput B. Iob. ?

is buits vite zabernaculis degunt, ad fuperaam pariam definériji fais quotidanis affibus accondume, in erra faliquii nebenacula haive penbloame. Inceffante quippea econdunur ve fiziate, fritum ve faitenur s'feuz feripum est. Beati qui estrium est. Mat. 5. a tunti ustituiam, quoniam pis faturabunne. Sequiure ! Contennia tuntirudimem ciui-tatis [Multitudimen ciuitatis contemnere, esthumane conuer faitonis praus fluidi deutrire, viciam non librat etrenoum bonnium, qui prae abundantis intiquitatis multi faita, perdios mores imitari. Cum paucis namque ingredi angustam portam desiderant: Mat. 5. a tenno cum multi lata interiam decum. Solere quippea quo et ad quid fina ereati, confipciumi es rebata confiderazione accepte imagini, sequivaligi multimaleme deligana nur. Vode est positi voce fonsiti in Capiticis Canis. Centu. e rum dicume Nisi cognome reo, pulchra inter multeres, ogredore e abi post veligia gregura, e pasi e bodos tunos. Sementigiam anaquese, que est politica inter multeres, o

g um, et pafet hados ums. Semeripfam namque ca, que eft pulchra inter mulieres, cognofeit, quando clefa querque anume ateim inter peccarates pofits; qui ad authori fiu Gn. 1. 4
imaginem ac fimilirudimen ît condita memini, et îuxta per cepta fimilirudinis ordinem
incedir. Que fi ê non cognofeit, egredirur quist a fecreto fui ordite repulfa, în exteriombus concupifac diplipatur. Egrefla vero abit pol velleja regum, quia fia înterna
deferena, ad latam vichicet viam duciner, et fequirut exempla populorum. Nec iamagnos, fed hados pafeit rețita on innostais cogratiatoses mentis, fed untriet pratum nutua caratis intendit. Quia egro efedus quafque ac cominens abite poli gregum vefligia dețieit, dicatur rote. Concennul multivadimen cinitatis. Vbie a pre fubiumgitur.

Quid viri abilinentes ventris garrius non audiant, sed gula stemmam, qua si nutriatur, omnem virtusum mossem exarit, studios erspringunts stemeta quid Nabuchadan ser vincente, princepe ecorum literajalem mareta despraxeru. Capat XIII.

"Lamorem exactoris non audit. ] Quis intelligi exactor alius nifi diabolus poteft, qui Gent,

femel in paradifo homini mala perfuationis nummum contulit, et quoudie ab eo huius debiti exigere reatum quarit? Huius exactoris fermo est mala fuggestionis inchoatio. Huius exactoris clamor eft iam non leuis fed violenta tentatio. Hic exactor loquitur, cum leniter fuggerit. Hic exactor clamat, cum fortiter tentat. Clamorem ergo exactoris non audire, est violentis tentationum motibus minime consentire. Audiret enim, fiea, quæ fuggerit, faceret. Sed cum peruerse agere despicit, recte dicitur. [Clamorem exactoris non audit. ] Nonnulli vero hoc loco per exactorem intelligi ventrem volunt . Ipfe namque a nobis quoddam debitum exigit : quia quotidianum fructum fibi humani D laboris impendi etiam per naturam quarit. Abstinentes igitur viri, qui hoc loco onagri vocabulo figurantur, dum violenta gulz desideria reprimunt, quasi clamantis exactoris verba contemnunt . Sed cum continenti viro contra innumera vitia niulta virturum cerzamina supperant, cur sub exactoris clamore contempto, de solo hic ventre dicitur quòd eius impetum impulsumq. restringar, nisi quod nullus palmam spiritualis certaminis apprehendit, qui non in semetipso prius per afflictam ventris concupiscentiam, carnis incentiua deticerit. ? Neque enim ad conflictum spiritalis agonis assurgirur, si non prius antra polmetiplos holtis politus, gulæ videlicet appetitus edomatur : quia fi non ea, quæ nobis funt viciniora, profternimus, nimirum inaniteradea, qua longius funt, impugnanda transimus. Incassum namque contra exteriores inimicos in campo bellum geritur, fi intra ipfa vrbis mornia ciuis infidians habetur. Mens quoque ipfa certantis sub graui confusionis dedecore a spiritalis certaminis congressione repellitur, quando infirma in carnis pralio, gula gladijs confossa superatur. Nam cum se paruis profterpi conspicit, confligere maioribus erubescit. Nonnulli vero ordinem certaminis ignorantes, edomare gulam negligunt, et iam ad spiritalia bella consurgunt. Qui aliquando multa ctiam, que magne funt fortitudinis, faciunt : fed dominante gule vitio, per carnis il-Iccebram omne, quod fortiter egerint, perdunt : et dum venter non restringitur, per carnis concupifcentiam fimul cuntiz virtutes obrumntur. V nde et de Nabuchodonofor vincente feribirur : Princeps cocorum deffruxit muros Hierusalem. Quid enim per muros Hierusalem fignificans scriptura exprimit, nisi virtutes anima, qua ad pacis visionem tedit? Aut quis cocorum princeps nifi venter accipitur, cui diligetiffima a coquentibus cura feruitur: Muros igitur Hierusale princeps cocorum destruit: quia virtures anima dum non restringirur venter, perdit. Hinc eft quod Paulus contra Hierufalem moenia decertanti vires co- 1.cor. 9.

S.Greg. To.2.

# 998 S. Gregorij Expos. Moralis lib. XXX.

count princips fubrtahebat, cum diceres: Caffigo corpus meum, et kruituti fibijicio ne A forte alişi predicians, işfe reprobuse eficatar. Hine etiam præmité dicers 5 sic curro, nod quali in incertum is fegupo, o, noquali rarerom verberana. Quala cum carmen refiningi-mus, işfeis abilinentis notire ichibus non acrem, fed inmiundos fipritus verberanus: et particular predicional designatura predicional designatura predicional designatura predicional designatura per a sipris abilinentis percentis pugnata danue. Hine efiquod cum rex Babylons fuccendi fornacem inbet, naphthe, flurpe, pica et malleoi multifaricoogreem precepti fed name abilinentes paeros hoc igam eminier confinuir quan antiquus bolis licet innumeras cilcorum concupicentis notiris obruibus oppositud quan antiquus bolis licet innumeras cilcorum concupicentis notiris obruibus oppositud di distribus di principal de la carnalis concupicentis efilibus iller perduentes i ve reli vique a di etazionem condis flum distribus di carnalis concupicentis efilibus iller perduentes i ve reli vique a di etazionem condis flum distribus di carnalis concupicentis efilibus iller perduentes i ve reli vique a di etazionem condis flum distribus di carnalis concupicentis efilibus iller perduentes i ve reli vique a di etazionem condis flum distribus di carnalis concupicentis efilibus iller perduentes i ve reli vique a di etazionem condis flum distribus di carnalis concupicanti e di quandi con condisionali mano entration ono exprare. Sciendum pretere cal equin di protecti di quan di carnalis con considerati di carnalis con contrato di carnalis contrato di carnalis con contrato di carnali

De confectat. quinque nos modis gulæ vitium tentat. Aliquando namque indigentiæ tempora præuediftin.s. Quinnit: aliquando vero tempus non prauenit, fed cibos lautiores quarit: aliquando qualiques. bet fumenda fint præparari accuratius expetit: aliquando autem et qualitati ciborum. et tempori congruit : sed in ipsa quantitate sumendi mensuram moderatæ resectionis excedit. Nonnumquam vero et abiechius est quod desiderat : et tamen ipso æstu immensi de-1.Reg. 14. g fiderij deterius peccat. Mortis quippe sententiam patris ore Ionathas meruit : quia in qui Nume. 11. g flu mellis conflitutum edendi tempus anteceffit. Et ex Aegypto populus educius, in ero mo occubuit : quia despecto manna, cibos carnium petijt, quos lautiores putauit. Et pri 1.Reg.2. 6 ma filiorum Heli culpa fuborta est, quòd ex corum voto facerdotis puer non antiquo mo re coctas vellet de facrificio carnes accipere, fed crudas quareret, quas accuratius exhibe-Ezech.16 g ret . Et cum ad Hierusalem dicitur : Hac suit iniquitas Sodoma fororis tua, superbia, fa

ma filiorum I seit citigà iniocra et e, quod et corum voto facciones puer non anniquo mo
ma filiorum I seit citigà iniocra et e, quod et corum voto facciones puer non anniquo mo
Egenta e
fert. Et cum ad l'Herufalem dicitur : Hac fiur iniquitat Sodom e forosi sur , finperbia , faituriza panis, e a tabondanta a aperen de findriu quod dictro o filieme predistri ; qui a cum 
d'un reprista vicio mefiura mi moderale refectionis excefit. El printogenitorum gloram Edu
ad muir quia mago ad tud decider) vilente chom , fellice refeneulam concuprint ; qualitati
dum vendendis et am primogenitis pretuits, quo in illam appetru anhelare i midicaut;
Priperia. Ne eque cum inclus, fed appetrusia nivino del . Vinde et l'aumore cibos plenunque fine cul-

Projection. Neque entim cibus, fod appetutus in viuo ett. Vinde et l'autorea choro pierumque time culministration. Le consiste de l'accompany de l'accompa

Tre er non dando gulan refiniogene, et dando naturam nutrile. Que fortalfe diferrilo fubinistrur, cum dicture. Clamorem exchoris non audi: 3 fermo namque huisus exaño sis elt necellaria politulato natura. Clamor vero cius, ell nenfura ma eccilitatis tranfiens appetitus gula. Hi ci staque onaget exaĥos huius fermonem audit, clamorem non audit: qui diferetus vir a continens es viltue ad temperandam necellitatem ventrem reficia, et a voltupate audit, clamorem non audit: qui diferent vir a continens es viltue ad temperandam necellitate per interesti de la continenta establication de continenta establication establication de la continenta establication establication de la continenta establication e

A vtramque per experientiam fibi coniunctam nouimus, in hoc quod extra metas rapimur, libere reficiendo fallimur : et dum fibi mens ex necessitate blanditur, ex voluntate decipitur . Scriptum quippe est: Carnis curam ne seceritis in desiderijs . Quæ igitur fieri in: Rom. 13. d defiderio prohibetur, in neceffitate conceditur. Sed fape dum incaute neceffitati condefcendimus, defiderijs deferuimus. Nonnumquam vero dum defiderijs immoderatius obuiare nitimur, necessitatis miserias augemus. Sic enim necesse est vt artem quisque continentiæ teneat, quatenus non carnem, sed vitia carnis occidar. Nam plerumque dum plus iusto caro restringitur, esiam ab exercitatione boni operis eneruatur: vt ad oraționem quoque vel prædicationem non fufficiat, dum incentiua vitiorum in fe funditus fuffocare festinat. Adjutorem quippe habemus intentionis interna, hunc hominem quemexterius gestamus: et ipsi insunt motus lasciuiæ, ipsi effectus suppetunt operationis bo-B næ. Sæpe verodum in illo hostem insequimur, etiam ciuem, quem diligimus, trucidamus; et sepe dum quasi conciui parcimus, ad prælinm hostem nutrimus. Eisdem namque alimentis viria superbiunt, quibus nutritæ virtutes viuunt. Et cum virtus alitur, plerumque vires vitijs augentur. Cum vero immenfa continentia vitiorum vires extenuat, etiam virtus deficiens anhelat. Vnde necesse est vt interior homo noster aquus quidam arbiter præsideat inter se, et eum, quem exterius gestat : quatenus ei homo suus exterior et

femper ad debitum miniferium fernire fufficiar, et numquam fuperbe libera ceruice contradicar; ne moueat foquid fuggerendo fubmurmus; dummode ume fimper fuperpo flat cake dominationis premat; sice, fit vt dum reprefu vini a renit quidem nobis patimum; et tamm hac nobicum ongegide ax quo probibemus, nee vitai contra virtuemperus laent, nee rurfum virtus cum viriocum omnimoda extractione fuccumbat. Qua in C re fold achie finditus non extinguiure; quia quamia victoriar ferniar, ad edomandam tamme roogitationum fuperbiam continua nobis pugna fernatura. Vinde bene hie quantim vivo continua delictur. Clamarome teadors non audit. Qua intendidenti vivo comminica dictiur. Clamarome teadors non audit. Qua intendidenti vivo continuit ad incliur. Clamarome teadors non audit. Qua intendidentiar vice oad intelligenda superiora fe elevat, quoi ni fe carnis incentiua calligar; recle post contrappum exactoris calmorem debiditur. 2

Circumshicit montes pactuae fux. J Montes pactuae funt alte contemplaziones intereuna recteoionis. Santle ninn viri quanto magis e cretrius despiciendo dei cientum and promopius interius reutelationum contemplatione pactumtur. Vnde feriptum ell: A fecta-19/al. 5; fins in orde ei aut olipodin in consume la leary martine, giuta quote settemis in fletu continue contemplationis. Montes etiamus pacture funt febilimes virtures Angelorum. Que dicirco hie nos ministrando er adiumado e reficiune; quia illic interno contemplazionis rore pingueclum. Que quia largiente. Deoi nomain socerramine proteguar, recele circumsfipci dicuntur. Vndique enim nobis adefficierum fipciemus, quotum defensione contra aduerfarios ex omni latere munimur. Possium admites montes pactuse accipi alte fenticis feriputure facta, de quibus per Palin-fam dicitur: Montes excelli ceruis: quia hiquitam dare contemplationis islutus nouerunt, altos fententarium diutamum vertices, qual cacumiam montinum, afendum. 1 ad que profecto exatumia, quia infirmi peruenire non valent, recle illic fibidiur: Petra reE fignium crinacis; quia valeliere i tunalidos non fibilimeter inculligentia exerces, les dios in

E fugium erinaciis: quia videlicet imatidos non fublimiter intelligentia exteres, fed foia in Christo fidos humiltere condici secquiure; I Vienta quesque perquiti. J Arentia quipa pe funtomia, qua temporaliter condita; venturo fine a lucundirate vite pracinas quada affuto fode lecanture. Vientenia attem funto vocata; qua multa temporalitate maracefum: Huic ergo onagro virentia attem funto vocata; qua multa temporalitate maracefum: Huic ergo onagro virentia perquitere, eff fantlo vaticuique viro defechis rebus transflorigi; in a termum manifure dedicirare. Cunta vero base, qua de onagro dicht funto, intelligi eriam et aliter pofilut. Qua repetto fuperiori verfue zoniuma, vielciori sudicion quada figuendum credderit; relinquamus. Eguru pofiquam pracedectorum dispensariori de consideration de consideration de deministrative rantones fubbeclitur; videature; [Quis dimiti onagrum liberum!] Noe indigum quis indicet per tela animal intera natum Dominia foff fupurari dum conflat omnibus, qua per figuificationem quandă in Stefe; Toa. Pppp 2 firipura.

#### . S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXX. 1000

Pld. 21. scriptura facra et vermis et scarabæus ponatur : sicut scriptum est : Ego autem sum ver- A mis, et non homo. Et sicut apud septuaginta interpretes per Prophetam dicitur: Scarabæus de ligno clamauit. Cum ergo nominatis rebus tam abiectis et vilibus figuratur: quid de illo contumeliose dicitur, de quo constat quod proprie nihil dicarur? Vocatur etenim agnus, sed propter innocentiam. Vocatur leo, sed propter potentiam. Aliquando etiam terpenti comparatur, sed propter sapientiam . Atque ideo per hæc omnia dici figuraliter potest, quia de his omnibus credi aliquid essentialiter non potest. Si enim vnum horum quodlibet essentialiter existeret, alterum iam dici non posser. Nam si agnus proprie diceretur, leo iam vocari non poterat. Si leo proprie diceretur, per serpentem signari non postet. Sed hæc in illo omnia dicimus tanto latius in figura, quanto longius ab essentia. Potest ergo onager incarnatum Dominum designare. Agreste quippe animal eft onager. Et quia incarnatus Dominus gentilitati magis quam ludze profuit, ani- 8 male corpus assumens, quasi non in domum, sed potius in agrum venit. De quo agro Tfal. 49. gentilitatis per Pfalmiffam dicitur: Species agri mecum eft. Incarnatus itaque Dominus qui in forma Dei æqualis est patri, in forma serui minor est patre, qua minor est etiam Philip, 1, 4 seipso. Dicatur ergo a patre de filio secundum formam serui : [ Quis dimisit onagrum liberum, et vincula eius quis soluit ? ] Omnis quippe qui peccat, seruus est peccati. Et quia Ioan. 8. d incarnatus Dominus particeps nostræ factus est naturæ, non culpæ, liber dimissus dici-Pfal. 87. tur, quia sub peccati dominio non tenetur. De quo alias scriptum est: Inter mortuos liber. Dimissus dicitur, quia naturam nostram suscipiens, iniquitatis iugo nullo modo tenetur. Quem quamuis macula culpæ nostræ non attigit, passio tamen nostræ mortahtatis affrinxit. Vnde et poffquam liber dimiffus dicitur, recte de illo adjungitur: [ Et-

vincula eius quis foluit? ] Vincula quippe eius tunc foluta funt, cum infirmitates passio- G nis illius in resurrectionis sunt gloriam commutatæ. Quasi quædam vincula Dominus habuit ca, que nos nequitie merito patimur, nostre mortalitatis infirma, quibus et vique ad mortem sponte ligari se voluit, et que per resurrectionem mirabiliter soluit. Esusire enim, sitire, lassescere, teneri, flagellari, crucifigi, nostræ mortalitatis vinculum. fuit. Sed cum expleta morte velum templi rumperetur, scinderentur petræ, monumenta panderentur, inferni claustra patescerent: quid aliud tot argumentis tantæ virtutis oftenditur, nisi quòd illa infirmitatis vincula soluebantur, vt is qui ad suscipiendam serui formam venerat, in ipfa ferui forma ab inferni vinculls abfolutus, ad calum etiam. AB.2. d cum membris liber rediret? De quibus eius vinculis Petrus Apostolus attestatur, dicens: Quem Deus suscitauit solutis doloribus inferni, iuxta quod impossibile erat illum teneri ab eo. Et quia post mortem suam atque resurrectionem ad gratiam fidei gentilitatem. Q vocare dignatus est, postquam dicta sunt soluta eius vincula, apte subiungitur: [Cui dedi in solitudine domum, et tabernacula eius in terra salsuginis. Il n genulitate enim inqua patriarcha non fuit, propheta non fuit; quia ad intelligendum Deum, qui tatione

vteretur non fuit, homo pene non fuit. De hac solitudine per Isaiam dicitur: Latabitur Na. 35. 4 deserta et inuia, et exultabit solitudo, et florebit quasi lilium. Et rursum de Ecclesia dicitur: Ponet desertum eius quasi delicias, et solitudinem eius quasi hortum Dominia Na. 51. 4 Terra vero salsuginis hæc eadem solitudo repetita est, quæ priusquam veram Dei sapientiam cognosceret, salsuginem protulerat: quia nullam viriditatem boni intellectus proferens, peruersa sapiebat. Domum ergo in solitudine et tabernaculum in terra saliuginis accepit : quia incarnatus pro hominibus Deus, derelicta Iudza gentilitatis corda pof-Pfal. 2. fedit. Vnde ei patris voce per Prophetam dicitur : Postula a me, et dabo tibi gentes hereditatem tuam, et possessionem tuam terminos terra. Qui juxta hoc quod Deus est. cum patre dat omnia : iuxta hoc vero quod homo est, a patre accipit omnia, sicut scriptu

eft : Potestatem dedit ei et judicium facere, quia filius hominis est. Et rursum scriptum est: loan. s. e. Ioan. 13. a Sciens quia omnia dedit ei pater in manus. Vel sicut ipse dicit. Omne quod dat mihi patet, Joan. 6. d ad me veniet, lam vero si quæritur quid inter domum ac tabernaculum diftet: domus in habitatione est, tabérnaculum in itinere. Corda itaque gentilium quasi quadam tabernacula habust veniedo, sed ea per justitiam firmans, domum fecit habitando. Et quia corú vi ță ad quos venerat, imitari despexerit, recte dicirur : [Contemnit multitudine ciuitatis.] Id est, mores despicit humana: conversationis. Homo quippe inter homines sactus, vsum te nere hominu noluit. Ideirco namque inter nos homo factus est: vt non solum nos sanguine fuso redimeret, sed etiam oftenso exemplo commutaret. In conversatione igitur nostra et veniendo

### In trigelimumnonum caput B. Iob.

1001

A et veniendo alia inuenit, et viuendo alia docuit. Studebant enim omnes fuperba Adam stirpe progeniti prospera vitæ præsentis appetere, aduersa deuitare, opprobria fugere, gloriam fequi. Venit inter eos Dominus incarnatus aduería appetens, prospera spernens, opprobria amplectens, gloriam fugiens. Nam cum Iudzi illum regem fibi confti- lam 6. 6 tuere voluissent, fieri rex refugit. Cum vero eum interficere molirentur, sponte ad crucis patibulum venit. Fugit ergo quod omnes appetunt, appetijt quod omnes fugiunt. Sed cum fugit quod omnes appetunt, appetijt quod omnes fugiunt, fecitquod omnes mirarentur, vt et mortuus ipse resurgeret, et morte sua alios de morte refuscitaret. Duz quippe vitz sunt hominis in corpore consistentis, vna ante mortem, alia post resurrectionem, quarum vnam omnes agendo nouerant, alteram nesciebant, et humanum genus soli huic quam nouerat intendebat . Venit per carnem Dominus , et dum fuscepit vnam, alteram demonstrauit. Dum hanc nobis cognitam suscepit, illam, quæ nobiseft incognita, oftendit. Moriendo quippe vitam exercuit quam tenemus, refurgendo aperuit quam quæramus: exemplo fuo nos docens, quod hæc vita, quam ante mortem ducimus, non propter se amanda sit, sed propter alreram toleranda. Quia ergo noua conucrfatione vius inter homines, motes Babyloniz fecutus non eft, bene de eo feriprum est: [ Contemnit multitudinem ciuitatis. ] Vel certe quòd multos per spatiosam Met. 7. 1 viam vagantes deseruit, et per angustam gradientes paucos elegit. Multitudinem namque ciuitatis contemnere, est humani generis partem quæ laram viam ingreditur, quæ et pro abundantia iniquitatis multa eft, a regni fui forte reprobare. Sequitur: [Clamorem exactoris non audit.] Sicur supra dictum est, quis hoc loco exactor accipi, nifi diabolus potest? Qui male suadendo spem contulit immortalitatis, sed decipiendo C exigit tributum mortis, qui fuadendo intulit culpam, fauiendo exigit poenam. Huius exactoris sermo, est ante mortem hominis astuta persuasio. Clamor vero eius, est violenta iam rapina post mortem. Quos enim ante mortem latenter intercipit, hos ad supplicij fui confortium post mortem violenter rapit. Sed quia ad mortem veniens Dominus huius exactoris violentos impetus non expauit, ficut ipfe ait : Venit enim princeps Itan, 14. d huius mundi, et in me non habet quidquam, bene dicitur : [ Clamorem exactoris nonaudit. I Venit quippe ad cum exactor humani generis, quia illum hominem vidit. Sed quem infirmitate despectum hominem credidit, virtute fupra hominem fensit. Quid fit quod Laban idola apud Yacob pofita non reperit . Caput XVI. T Vius nimirum exactoris typum Laban tenuit, quando cum furore veniens, sua apud Gene. 32. Vius nimirum exactoris typum Laban tenuit, quando cum furore veniens, lua apud Iacob idola requiliuit. Laban quippe interpretatur dealbatio. Dealbatio autem non inconvenienter diabolus accipitur, qui cu sit tenebrosus ex merito, transfigurat se velut an gelum lucis . Huic feruiuit lacob , id est, ex parte reproborum Iudaicus populus, cuius ex 2. Cor. 11. d carne incarnatus Dominus venit. Poteftetiam per Laban mundus hic exprimi, qui cum furore Iacob persequitur, quia esectos quosque qui redemptoris nostri membra sunt, per-fequendo opprimere conatur. Huius filiam, id est, siue mundi, siue diaboli Iacob abstulit, cum fibi Christus Ecclesiam ex gentilitate coniunxit. Quam et de domo patris abftrahit, quia ei per Prophetam dicit : Obliuiscere populum tuum, et domum patris tui. Pjal. 44. Quid vero in idolis, nili auaritia designatur ? Vnde per Paulum dicitur: Et auaritia, quæ est idolorum seruitus. Laban ergo veniens apud Iacob idola non inuenit: quia Colos 3. 4 oftensis mundi thesauris, diabolus in redemptore nostro vestigia concupiscentiæ terrenæ non reperit. Sed que lacob non habuir, ea Rachel fedendo cooperuit. Per Rachel quippe, quæ et ouis dicitur, Ecclesia figuratur. Sedere autem est humilitatem poenitentie appetere, sicut scriptum est: Surgite postquam sederitis. Rachel ergo idola fe- Pfal. 126. dendo operuit : quia fancta Ecclesia Christum sequens, terrenæ concupiscentiæ vitia poenitendo texit. De hac coopertione victorum per Pfalmiflam dicitur: Beati quorum re- Pfal, 31. miffæ funt iniquitates, et quorum tecta funt peccata. Nos igitur Rachel illa fignauit, qui idola fedendo premimus, si culpas auaritiz poenitendo damnamus. Que vtique auaritia illis non folet euenire, qui in via Domini viriliter currunt, quibus dicitur: Virl- Pfal.30. liter agite, et confortetur cor vestrum. Sed his maxime qui quali effeminato gressu gradientes, per blandimenta fæculi refoluuntur. Vnde et illic eiusdem Rachelis hæc verba Gene 31. 0 funt : Iuxta consuetudinem feminarum nunc accidit mihi. Apud Iacob ergo idola Laban

non reperit : quia exactor callidus quid in redeptore nostro reprehenderet, non inuenit. Do S. Greg. To.2.

Pppp 3

## 1002 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXX.

quo caa Oore Recemptori noftro gentiliratem ab eiu dominio liberanti per Prophesum A

deinver lugum entim ocensici sun, et vigam humerious 4, et ferprum eradoris eau fupemili, fieut no die Madian. Eripiens quippe gentilitatem Dominus fuperanti siqum ontrie sius, cum eam aducutt unda silla demoniace stynantidis frentiure liberanti. Superanti
virgam humeri cius, cum percuffionem illius, que ex peruerfo opere graniter deprimebat, ab humano gener redempore compeferuie. Superanti feoptrum eradoris eius, cum
regnum eiusfem diaboli, qui pro petificra perpetratione vitiorum exigere confinuentadebita tributar pomanum, de fischlum ocede definaxir;

Quid sit quid Gedeen contra Masian dimicaturus, per praceptum Domini quoscumque stexis genibus ad bibendum aquas haurire conspexts , repuls a constittu : cos vero, qui stantes manibus aquas quass canes Lumbebant , tubis et lampadibus , et laganis

32: SEd quomodo hze ačla funt audiamus. Subiunčtum eftillico: Sicut in die Madian.
Nona hz arbitros fi hoe Madianitarum bellum quod in comparatione aduentus Dominicia Propheta vigilanteur llatum eft, aliquanto latus diferamus. In libropo quipe ludicum, Gedoon courta Madianitas dimiciale deferbitur. Is cum exercitus multitudiame
dicum, Gedoon courta Madianitas dimiciale deferbitur. Is cum exercitus multitudiame
nes, quos fietis genibus aquas haurire conficeres, hellorit confictu remourert. Actumq
eft, yet recenti visi tantummodo, qui flantes manibus aquas hauferant, remanent.

Cum his ad prælium pergit, cofq. non armis, fed tubis, lampadibus et lagænis armauit. Nam ficut illic fcriptum est : Accensas lampades miserunt intra lagunculas : et tubas in dextra, laganas autem in finistra tenuerunt, et ad hostes suos cominus venientes cecinerunt tubis, confregerunt lagunculas, lampades aperuerunt : et hinc tubarum sonitu, illinc lampadum coruscatione territi hosses sunt in fugam conuersi. Quid hoc est quod tale bellum per Prophetam ad medium adducitur, et aduentui redemptoris nostri istius pugna victoria comparatur? An indicare Propheta nobis studuit, quòd aduentum redemptoris nostri contra diabolum illa sub Gedeon duce pugnæ victoria designauit? Talia illic nimirum acta funt: que quanto magis víum pugnandi transeunt, tanto amplius a ptophetandi mysterio non recedunt. Quis enim vmquam cum lagenis et lampadibus ad prelium venit? Quis contra arma veniens, arma deseruit? Ridicula nobis hac profecto fuerant, si terribilia hostibus non fuissent. Sed victoria ipsa testante didicimus ne parua hac, qua facta funt, perpendamus. Gedeon itaque ad prælium veniens, redemptoris nostri signataduentum : de quo scriptum est : Tollite portas principes vestras, et eleuamini porta ater D nales, et introibit rex glorie, Quis est iste tex gloriz? Dominus fortis et potes, Dominus potens in prælio. Hic redemptorem nostrum, non folum opere, sed etiam nomine prophetauit. Gedeon namque interpretatut citcumiens in vtero. Dominus enim noster per maieflatis potentiam omnia complectitur, et tamen per dispensationis gratiam intra vterum Virginis humanitatem fumens venit. Quis est ergo circumiens in vtero nisi omnipotens Deus sua dispensatione nos redimens, diuinitate cuncta complectens, et humanutatem intra vterum fumens ? In quo vtero et incarnatus est, et claufus non est : quia et intra vterum fuit per infirmitatis substantiam, et extra mundum per potentiam maiestatis. Madian vero interpretatur de judicio. Vt enim hostes eius repellendi destruendiq. essent , non de vitio repellentis, sed de iudicio iuste iudicantis suit. Et ideireo de iudicio vocantur: quia alieni a gratia redemptoris, iusta damnationis meritum etiam in vocabulo nominis trahunt. Contra hos Gedeon cum trecentis pergit ad pralium. Solet in centenario numero plenitudo perfectionis intelligi. Quid ergo per ter ductum centenarium numerum

Pfalm.23:

Zuc. 9. €

non de vino repellentis, sed de indicio infle indicannis fut. Et ideireo de indicio vocanure quia allenia gratia recomptoris, infle damanationi sencirum etian ini vocabulo no33. minis trabunt. Contra hos Gedeon cum recentis pergit ad pralium. Soles in entenanio 
numero plentudo perfectionis intelligio, Quide gopo rete duchum centenarium numerum 
defignatur, anti perfecta cognisio T ministris P Cum his quippe Dominus nofter aduentăs 
reso fiele defurat: cum his ad predecariuno is bela defecende, qui poffunt duina cognotrecentenarium numerum T ani litera contineture, que crucis fipeciem tener. Cui fi fuger 
transfuerfam linearum, quod ci cruce emines, adoretur, non americio fisceis, fedi pla crux elfet. Quia ergo ifle trecentorum numerus in T au litera 
figurationi finea de la companio de la continea de la continea 
literam, ficur dizirums, fipecies excite of finedium, non immerition in his trecentis Gedeome fequentibus illi defignati funs, quibus dichum elt. Si quis vult poft me venire, abneger femențifum, et tolar recume fiam; per Gquatur me. Qui fequente Dominium.

# In trigefimumnonum caput B. Iob. 1003

A tanto verius crucent tollunt, quanto actiuse fe e domant; et erga proximos fuos charitatis compadinos cuudantu. Vode et per Eacchielem prophetam dicture Signa Tau Egydo 4 fuper frontes virorum gementium et dolentium. Vel ceret in his trecentis, quim Tau littera continentu, poc exprimitur, quid ferrum hollum crucis ligno fupereutr. Dallofantad fluuium, yr aquas biberen, qui aquas flexis genibus hauferunt, a bellica intention emoti fium. Aquin anameu odoftria faipeintir, fanta eutre gena refe a operatio defignatus. — Qui ergo dum aquas bibunt , genufexifi perhibentur, a bellorum, certamine probibiti retefferunt rejuia cum illis Chrillas contra holes fiele perfiared pralium, qui cum dochriar fluenta haurium, reditrotinem operum non infactum. Omnes quippe tum biblifi caquam, felto non omnes gedo genu flettifica raria futur. Reprobatiq-

funt, qui genus, dum aquas biberentiniflexerunt; quia atteflante Apoficlo, non auditoBres legis utili finar apud Deum, fedi factore telegi utiliticabnutur. Quia entim y rd dixtimus. Rem. 1, b
diffolutio operum in ipfa genuum incuruatione fignatur, refe rurfum per Paulum dicitecht. 2 deur Remilias manuset diffoluta genua rigite; et greflus rebots factie pedibus vefilisHiergo Chrillo duce ad bellum procedum, qui hoe quod or annunciant, opere oftendunt, qui fluenta doctrine figurimaliter haurium, nectamen in praisi operbus infeduntur camaliter, qui a feu feriptum efit Non efi fiecio fa lus in ore peccatoris. Itum zetila; bergo efilad presilum cum tubis, cum lampadibus, cum lagamis. I annuitatus ifit, vr tidzumus, fuit ordo praeliandi. Cecinerunt tubis, et finifiris lagarna tenebantur, intra lasgansa autem funt mifile lampadas, confradis vero lagarna lampades oftenfic funt.,
quarum corucanne luce, hodies territini fugam vertunotu. Delignatur licaque in tubis clamor perdicantum: in lampadibus, claritas miraculoym: in lagarnis, fragilis clamor perdicantum.

on common Tales qui per secum dux nother ad predicativo premim durit; qui decero positivo de la presenta del presenta del presenta de la presenta del presenta

De foltra funt, yr miraculis corulcarent: conticauerum miraculis, w holfes luos ex dutus a luce profilemenent: quaterum an equaquam Deo redit refilterent, fed eum idulitios-midarent. En norandum quòd licterum holfes ante lagrans, fugerum ante lampades; quia minirum perfectuores fanta Ecclefa fedi predicatoribus adune incorpore pofitis refilterum; polf foltrionem vero corporum apparentibus miraculis in fugan verti funt, quia pauser conterrita perfectuores faitament ampadius miraculis in miraculis contentis perfectuores faitament ampadius miraculorum. Intendum, effettiamid quod illic feriptum ell: quia indextera tubas, lagransa sutem in finifia tenuerum. Prodextero enim habere dicimum, quidquid pro magno penfamus: pro finifico resucurum. Prodextero enim habere dicimum, quidquid pro magno habera prodesse in significante min finifia tenuerum. Prodextero enim habere dicimum, quidquid pro magno habera predicationis in finifia tubum, arque in dextera tubas, lagransa sutem in finifia tubum, prapien dictoris in finifia tubum, arque in dextera lagranam tenet. Si enim priori loco gratia pradicationis attenditur, et politriori villiascorporis, cerum ell quia in dextra tubas, traiti lagrante reneamur. Hino Dominus in

mann tenet. Sienim pioro loo gratia pradicationis attendium, er politerior viilitas coporis, certum ell quia in dextus tuba, et dinfilita alganes tenename. Hine Dominus in Euangelloairi Nequea eccendunt luceraam, er ponunteam fub modio, fed fuper candela-Mat-1, abrum. In modio enim commondum temporale, in luceraa autem luce pradicationis met pradicationis ablomdere, quod enemo vique electrorum facir. E bene illie aditum: Sed super candelabrum. In candelabro enim fattus corporis defignatur, cul luceras furer pradicationis alteratives de luceras autem luceras furer producera de luceras furer produceras de luceras autem luceras furer produceras de luceras autem luceras furer produceras de luceras de lu

## 1004 S. Gregorij Expos. Moralis lib. XXXI.

loan. 4.6

Joan.6: 6

Pfal. 94.

Pfal.96.

Cant. z. b

Luc. s.f

Quod onager iste ad Christum referatur, qui vocem exactoris diaboli non audinit, qui a in illo nil malienus innenit . Capus XVIII.

I Gitur postquam dictum est: [Clamorem exactoris non audiuit:] quia videlicet anti-qui hostis insidias Dominus in carne manifestatus despexit, quid etiam de electio fuis fecerir, recte subiungit, dicens: [Circumspicit montes pascuæ suæ.] Montes accipimus omnes elatos huius fæculi, qui in corde fuo altitudine terrena tumuerunt. Sedquia etiam tales Dominus Ecclesia sua corpori conuersos inuiscerat, cosq. a priori elatione commutans, in sua membra transformat, isti montes pascuæ eius sunt: quia nimirum de conversione errantium, et de superborum humilitate satiatur, sicut ipse ait: Meus cibus est, vt faciam voluntarem eius, qui me misit. Et sicut Apostolis ad prædicationem miffis pracepit, dicens: Operamini non cibum qui perit, fed qui permanet in vitam ater- B nam . De his montibus per Prophetam dicitur : Non repellet Dominus plebem fuam. quoniam in manu eius funt omnes fines terra, et altitudines montium ipfe confpicit. Altitudines enim montium, elationes funt vrique superborum. Quas Dominus conspicere dicitur, id est, ab iniquitate sua in melius commutare. Convertit namque Dominus cumquem conspicit. Vnde scriptum est: Conversus Dominus respexit Petrum, et recordatus Luc. 22. g eft Petrus verbi Domini ficut dixerat : Quia priufquam gallus cantet, ter me negabis: et Pros. 20.b egressus foras fleuit amare. Et sicut Salomon ait : Rex qui sedet in solio judici, dissipatomne malum intuitu fuo. De hoc respectu montium rursum per Prophetam dicitur: Montes sicut cera fluxerunt a facie Domini: quia post peruersitatis sue duritia, diuina formidine liquefacti, ab illo prius rigido tumore fubtracti funt. Intuendum etiam quòd non ait infpicit, sed circuspicit motes pascuæ suæ. In Iudça quippe incarnatus est Dominus, quæ po- C fita in medio gentium fuit. Atque inde circumspexit moutes : quia elatos huius saculi circumquaque politos ex gentilitatis vniuerlitate collegit. In his itaque montibus pascitur : quia bouis operibus conversorum quasi herbis virentibus satiatur. Hincest quodei. fponsæ voce in Canticis Canticorum dicitur : Indica mihi vbi pascas, vbi cubes in meridie. Pascitur quippe Dominus, cum bonis nostris actibus delectatur. Cubat vero inmeridie, cum ex desiderijs carnalibus ardenti corde reproborum, apud electorum suorum pectora refrigerium inuenit cogitationis bonæ. Monsenim quidam Matthæus fuerat, quando in telonij lucris tumebat: de quo et scriptum est: Quia postquam credidit, inuitato in domum suam Domino, conuiuium magnum fecit. Mons itaque iste huic onagro virentis pascuæ herbas protulit : quia et foris eum conuiuio, et intus epulis virtutum pauit . Quod adhuc plenissime expletur, cum subditur: [ Virentia quæque perquirit.] A- D rentia enim deserit, et virentia quæque perquirit. Arentia namque corda sunt hominu, quæ in huius sæculi spe peritura plantata, æternitatis siduciam non habent. Virent autem que illi hereditati inhærent, de qua Petrus apostolus dicit : In hereditatem incorruptibi-3. Pet. 1. 4 lem, et incontaminatam, et immarceffibilem. Tanto enim verius quique virentes funt. quanto in hereditatis immarceffibilis forte cogitationis radicem figunt. Quifquis itaque intrinsecus arere formidat, arentia extrinsecus mundi huius desideria fugiat. Quifquis à Domino perquiri desiderat, aternam patriam appetens, in interna cordis plantatione viridefcat. Hac autem de onagro exposita sub duplici intellectu sufficiant. Lectoris vero iudicio relinquendum est, quid magis duxerit eligendum. Et si vtriusque expositionis intelligentia fortasse despexerit, libenter ipse lectorem meum subtilius veriuso. fentientem velut magistrum discipulus sequar : quia mihi proprie donatum credo, quidquid illum me melius sentire cognosco. Omnes enim qui fide pleni de Deo aliquid sonare: nitimur, organa veritatis fumus, et in eiusdem veritatis potestate est, vtrum per me sonet alteri, an per alterum mihi. Ipfa quippe in medio nostri, etiam non æque viuentibus omnibus a qua eft, et sæpe alium tangit, vt bene audiat quod per alium ipsa sonuerit : fæpe vero alum tangit , vt bene quod ab alijs audiatur , fonet . Sæpe doctori verbum pro gratia tribuitur auditoris, et sape propter auditoris culpam subtrahitur sermo doctori . In his ergo quæ vbertim prædicat doctor , nulla elatione se efferat , ne fortasse non: pro fua, fed pro auditoris gratia cius repleatur lingua, et in his que doctor fleriliter dicit, auditor non succenseat, ne fortasse doctori lingua non pro sua, sed pro auditoris reprobatione torpefeat. Pro auditoris namque gratia dator bonus etiam malis fermo doctoribus, ficut posuerunt Pharifæis suppetere verba prædicationis, de quibus scriptum

#### In trigelimumnonum caput B. Iob. 1005

A eft:Omnia ergo quacumque dixerit vobis, seruate & facite, secundum vero opera corum, Mat. 23.4 nolite facere. Propter auditorum vero reprobationem bonis etiam doctoribus fermo fubtrahitur, sicut ad Ezechielem contra Israel dicitur : Linguam tuam adhærere faciam Ezetha f palato tuo, & eris mutus, nec quali vir obiurgans, quia domus exasperans est. Aliquando autem fermo prædicationis propter vtrosque datur, aliquando propter vtrosque subtrahitur. Propter vtrofque enim datur, ficut diuina voce Paulo apud Corinthios dicitur: Noli 48.18. timere: sed loquere. Et paulo post: Quia populus multus est mihi in hac ciuitate. Propter verofque vero fubtrahitur, ficut Heli facerdos, & prauam filiorum cognouit actionem, & 1.Reg. 3. e 7 dignam increpationis non exercuit vocem, cum profecto futurum effet, vt in mortis fupplicio, et istos reatus flagitij, et illum filentij poena mulctaret. Inter hæc igitur cum vel

pro quo fermo detur, vel propter quem fubtrahatur ignoramus; vnum est falubre remedium, nec de his quæ aliis magis accepimus, nofmetiplos extollere, nec de eo alteru quod minus acceperit irridere, sed fixo humilitatis pede, grauiter et constanter incedere : quia in hac vita tanto veracius docti fumus, quanto doctrinam nobis a nobifinetipfis fuppetore non posse cognoscimus. Cur ergo quilibet de doctrina superbiat, qui occulto iudicio, vel cui quando detur, vel quando cui subtrahatur ignorat? Quamuis enim securitati timor femper longe videatur abeffe, nobis tamen nihil est securius, quam sub spe semper timere,ne incauta mens, aut desperando se in vitiis deiiciat, aut extollendo de donis ruat, Ante districti enim ac pij iudicis oculos quanto de se sub spe humilius trepidat, tanto in illo robustius stat.

LIBRI TRIGESIMI MORALIVM SANCTI GREGORII FINIS.

# SANCTIGREGORII MORALIS EXPOSITIONIS

ATVM

LIBER TRIGESIMVSPRIMVS.

'N paradifo fano homini diabolus inuidens superbiæ vulnus inflixit, vt Gen. 3.4 qui mortem non acceperat conditus, moreretur eleuatus. Sed quia diuina potentiæ suppetit, nonfolum bona de nihilo facere, sed ea etiam ex malis, quæ diabolus perpetrauerat, reformare: contra hoc inflictum vulnus fu-k perbientis diaboli, medicina apparuit inter homines humilitas Dei, ve auctoris exemplo humiliati furgerent, qui imitatione hostis elati cecides rant. Contra ergo superbientem diabolum apparuit inter homines homo factus humilis Deus. Hunc porentes huius faculi, idest, membra diaboli superbientis, eo despicabilem crediderunt, quo humilem conspexerunt. Vulnus enim cordis corum quanto magis tumuit, tanto amplius medicamentum vitæ despexit. Repulsa igitur à vulnere superbotum medicina nostra peruenit ad vulnus humilium: Infirma quippe mundi elegit Deus, vt 1.Cor. 1.d confundat fortia, actumq est cum pauperibus, quod post etiam diuites elati mirarentur. Nam dum nouas in illis virtutes a spiciunt, corum, quorum prius contempsere vitam, postmodum obstupnere miracula. Vnde mox pauida ad sua corda redeuntes, extimuerunt sanctitatem in miraculis, quam despexerant in praceptis. Per infirma ergo confusa sunt fortia: quia dum in venerationem vita surgeret humilium, elatio cecidit superborum. Igi-

will this

### S. Gregorij Expos. Moralis lib. XXXI.

tur quia beatus lob fanctæ Ecclesiæ typum tenet, et omnipotens Deus præuidit quod in A

primordiis nascentis Ecclesia, potentes huius seculi leue eius iugum suscipere crassa cordis ceruice recufarent, dicat : [Nunquid volet rhinoceros feruire tibi ? ] Rhinoceros enim indomitæ omnino naturæ est: ita vt si quando captus fuerit, teneri nullatenus possit. Impatiens quippe, yt fertur, illico moritur. Eius vero nomen Latina lingua interpretatum fonat, in nare cornu. Et quid aliud in nare, nisi fatuitas: quid in cornu, nisi elatio designatur? Nam quia in nare fatuitas folet intelligi, Salomone atteftante didicimus, qui ait: Circulus Tres. 11-6 aureus in naribus fuis, mulier pulchra et fatua. Hæreticam namque doctrinam nitore vidit eloquij resplendere, nec tamen sapientiæ apto intellectu congruere, et ait : Circulus aureus in naribus fuis, ideft, pulchra et circunflexa locutio in fenfibus mentis stultæ: cui ex eloquio aurum pendet, sed tamen ex terrenæ intetionis pondere, more suis, ad superiora non respicit. Quod secutus exposuit, dicens: Mulier pulchra et fatua, id est, doctrina ha- B retica:pulchra per yerbum, fatua per intellectum. In cornu veto, quia elatio frequenter accipitur, Propheta atteffante didicimus, qui ait : Dixi iniquis, nolite inique agere, et delinquentibus, nolite exaltare cornu. Quid ergo in rhinocerote hoc nisi potentes huius se-

culi designantur, vel ipsæ in eo summæ principatuum potestates, qui typo fatuæ iactationis elati, dum faltis exterius inflantur honoribus, veris miferiis intus inanefcunt? Quibus Eccli, 10. a bene dicitur: Quid superbis terra et cinis? In ipsis vero initiis nascentis Ecclesiæ, dum contra illam diuitum se potestas extolleret, atque in eius necem immensitate tantæ crudeliratis anhelaret, dum tot cruciatibus anxia, tot perfecutionibus pressa succumberet : quis tunc credere poruit, quòdilla erecta et aspera superborum colla sibi subiceret, et iugo sanchi timoris edomita, mitibus fidei loris ligaret. Diu quippe in exordiis fuis rhinocerotis huius cornu ventilata, et quasi funditus interimenda percussa est. Sed diuina gratia dispen- C fante, et illa moriendo viuificara conualuit et cornu fuum rhinoceros ifte feriendo laffatus inclinauit: quodq. impossibile hominibus fuit, Deo difficile non fuit, qui potestates huius mundi rigidas non verbis, fed miraculis fregit. Ecce enim quotidie feruire rhinocezotes agnoscimus, dum potentes mundi huius, qui in viribus suis fatua dudum fuerant elatione confisi, Deo subditos iam videmus. Quasi de quodam indomito rhinocerote Dominus loquebatur.cum diceret: Diues difficile intrabit in regnum calorum. Cui cum ref-Mat. 19.6 ponfum effet : Et quis poterit saluus fieri? illico adiunxit : Apud homines hoc impossibile est, apud Deum autem omnia possibilia sunt. Ac si diceret : Rhinoceros iste humanis viri-

Tfal.74.

Pfal. 67.

Luc. 2. b

Epbe.4.c

bus mansuescere non potest, sed tamen divinis subdi miraculis potest. Vnde hic quoque apte beato lob fanctæ Ecclefiæ typum tenenti dicitur: Duod potestates huins faculi in statu suo elata nec dottrina nec ratione Sed miraculis connerse suns ad fidem Christi. Capus

TVnquid volet rhinoceros seruire tibi? ] Subaudis: vt mihi, qui eum prædicamentis quidem hominum diu resistere pertuli, sed tamen repente cum volui miraculis straui. Ac si apertius dicat. Nunquid hi, qui fatua elatione superbiunt, sine meis adiutoriis tuæ predicationi fubduntur? Per quem itaque preualeas confidera, et in omne quod preuales, elationis fenfum inclina. Vel certe ad beati lob notitiam pro humilianda eius virtute deducitur, quam mira quandoque per Apostolos agantur, qui mundum Deo subiiciunt, eiqedomitam potentum huius faculi fuperbiam flectunt : vt tanto de se beatus Iob minus æstimet, quanto aggregari Deo tam difficiles animas per alios videt. Dicat ergo: Nūquid E volet rhinoceros seruire tibi ? Subaudis, sicut per eos, quos misero, seruit mihi. Sequitur :

Aut morabitur ad præfepetuum?] Præfepe hoc loco ipfa fcriptura facra non inconuenienter accipitur, in qua verbi pabulo animalia fancta fatiatur, de quibus per Prophetam dicitur: Animalia tua habitabunt in ea. Hinc etiam natus Dominus a pastoribus in prafepi reperitur : quia eius incarnatio in ea qua nos reficiunt prophetarum feriptura cognoscitur. Rhinoceros itaque iste, videlicet omnis elatus in primordiis nascentis Ecclesia, cum patriarcharum dicta cum prophetarum mysteria cum Euangelii arcana audiret, irridebat : quia tanto in prædicatorum præsepi claudi satiariq. contempserat, quanto in voluptatibus propriis dimiffus desperationis sua campum tenebat. Quem superborum campum bene Paulus infinuat dicens: Qui desperantes semetipsos tradiderunt impudicitiz in operationem immunditiz omnis, in auaritiam. Tanto enim se quisque in malis

præsentibus

# . In trigelimumnonum caput B. Iob. 2 1001

A pizefinibu latin relaxar, quianto pofi hanc vitam fe affoqiu bona atema defirera. Sed omnipoens Dosu din quidem riminocertoren hune per praus voluptaria campum vagamem perculti, et tamen cium voluti, e peneta ad dium prec'hep religiaule: v v tius pablulum bene clautin accipiat, poi team findiets manel liber amitrat. Exce enin iam cernimus quod potentes busus frecul eisti-, principes predicamenta dominios libenter audiunt, confinante igant, pabliq, a prezigi o no excuntequi poecepo Evaque ast ingendo, antica confinante i gant pabliq, a prezigi o no excuntequi poecepo Evaque ast ingendo, antica clautifiatar expaniminer rollerane, v redendo et permanendo pinguefont. Quod cum Deoageme concipiciums, quidadiu qu'um rimicocreom hune da prefepo moranem videnus è Quia vero polt acceptum pabulum predicationis rhinoceros ille fruc'um debeto clinerico reportas cele faining iltur z

B Quadfidei perfecusvez falli fun pradicatores, & principez mandi lam fubditi nomini Christiano, vebellet quosque qui quust gleba in Ecclesta campo alias impediunt, ne fratificent

Deo, pede possifiatis terrena premant, quae Ecclesta françese un poniti
dicipilme.

Capat 111.

Vaquid alligabis rhinocerotem ad arandum loro tuo? ] Lora funt Ecclefix, pra-

cepta disciplinæ. Arare vero est per prædicationis studium humani pectoris terram vomere linguæ profeindere. Hie igitur rhinoceros quondam superbus ac rigidus, iam nunc loris fidei tenetur ligatus, atque a præfepi ad arandum ducitur : quia cam prædicationem, qua ipfe refectus est, innotescere et aliis conatur. Scimus enim, rhinoceros iste terrenus videlicet princeps, quanta prius contra Dominum crudelitate fæuierit, et nunc C agente Domino cernimus quanta se ei humilitate substernit. Hic rhinoceros non solum ligatus, fed eriam ad arandum ligatus eft : quia videlicet disciplina loris aftrictus, non solum se a prauis operibus retinet, sed etiam in sanche fidei prædicationibus exercet. Ecce enim ficut fuperius dictum eft, ip fos humanarum rerum rectores ac principes dum metuere Deum in fuis actionibus cernimus, quid aliud quam loris ligatos videmus ? Cum vero eam fidem, quam dudum persequendo impugnauerant, nunc prolatis legibus prædicare non ceffant, quid aliud faciunt, nisi aratri laboribus insudant? Libet videre hunc rhinocerotem,id eft, terræ principem fidei loris ligatum, quemadmodum et cornu portat per posentiam faculi, et iugum fidei fustinet per amorem Dei. Timeri iste rhinoceros valde poserat, nifi ligatus effet. Cornu quippe habet, sed ligatus eft. Habent ergo in loris eius quod humiles diligant, habent in cornu eius quodelati pertimescant. Strictus enim loris, feruat D pietatem mansuetudinis, sed fultus cornu terrenz gloriz exercet dominium potestatis. Plerumque autem cum exigente ira ad feriendum rapitur, diuino timore reuocatur. Et quidem per exasperatam potentiam in surorem se eleuat, sed quia aterni iudicis reminisciens cornu ligatus se inclinat. Sape ipse vidisse me memini, quòd cum ad se feriendum grauiter hie rhinoceros accenderet, et quasi eleuato cornu bestiolis minimis mortes, exi-Lia damnationeso, subjectis immensis terroribus intentaret, repente fronti signo crucis impresso,omucin le incendium suroris extinxit, conuersus minas depositifet quia ad deliberata progredi non posset, ligatus agnouit. Et non solum in se iras edomat, sed in subiectrorum etiam fentibus omne, quod rectum est, inferere festinat ; ve quia omnes fanctam Ecclesiam exintima cogitatione venerentur, exemplo ipse sua humilitatis demonstret. Dicatur igitur beato lob: [Nunquid alligabis rhinocerotem ad arandum loro tuo?] Ac fi E aperte dicat: Numquid potentes huius faculi in fua fatua elatione confidentes, ad laborem prædicationis dirigis, et sub disciplinæ vinculo restringes? Subaudis, vt ego: qui id egi cum volui, qui perfecutores meos quos prius hoftes pertuli, ipios poltmodum refix fidei defenfores feci. Sequitur. [ Aut confringet glebas vallium pofited] Solent excultæ terræ fuperiacentes gleba iactara femina premere, et nascentia suffocare. Quibus glebis hoc loco illi signantur,qui per duritiam fuam,arque pefitieram vitam, nec ipii femina verbi recipiunt nec receptorum feminum fructus alios ferre permittunt, Sanctus enim quifque prædicator in mundum veniens cuangelizando pauperibus, quali molles vallium terras araucrat, fe d quorundam duritiam elarorum Ecclesia rumpere non valens, cos quasi superieetas labori suo glebas oppressa tolerabat. Multi enim peruerse mentisipsa terrenorum principum infidelitate conssis, surgentem Ecclesiam male viuendi pondere premebant. sum diu quos possent modo damnabilibus exemplis, modo minis, modo blandimentis destrucrent,

# 1008 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXXI.

destruerent, ne terra cordis auditorum, ad spiritalis seminis fructum exculta perueniret. At A cum omnipotens Deus hunc rhinocerotem loris suis subdidit, per eum illico glebarum duritiam fregit. Mox quippe terrenu principatum fuz fidei fubiugauit, dura perfequentiu corda contriuit, vt quasi confractæ glebæ non iam obduratæ premerent, sed ad percepta verbi femina refolutæ germinarent. Vnde recte nunc ait : Aut confringet glebas vallium poff te? Ac fi diceret : Sicut poff me, qui postquam mentem cuiuslibet clata potestatis ingredior non folum cam mihi fubditam reddo, fed etiam ad conterendos fidei hostes exerceo, yt potentes huius faculi mea formidinis loris ligati, non folum in me credentes permaneant, sed et pro me alieni cordis duritiam zelantes frangant. Hoc autem quod de infidelibus diximus in plerisque etiam, qui fidei nomine censentur, videmus. Multi namque in medio humilium fratrum positi, sidem verbotenus tenent, sed dum elationis typhum non deserunt, dum quos possunt illatis violentiis premunt, dum fructificantibus B aliis ipfi nequaquam femina verbi recipiunt, fed ab exhortantis voce aurem cordis auertunt : ifti quid aliud quam obduratæ glebæ in exaratis vallibus iacent? Qui eo nequiores funt, quo nec ipfi humilitatis fructum proferunt, et quod eff deterius, proferentes humi-les premunt. Ad horum duritiam diffoluendam nonnumquam fancta Ecclefia, quia propria virtute non fufficit, rhinocerotis huius, id eft, terreni principis opitulationem quarit, vt ipfe superiacentes glebas conterat, quas Ecclesiarum humilitas quasi planities vallium portat. Has itaque glebas rhinoceros pede premit ac comminuit, quia prauorum potentiumq.duritiam cui Ecclesiastica humilitas resistere non valet, principalis religio expotestate dissoluit. Quod quia sola diuinavirtute agitur, ve terreni regni culmina ad perfectum regni cæleftis inclinentur, rectè nunc dicitur : [ Aut confringet glebas vallium post te?] Vt verò de suis virtutibus beatus Iob humilia sentiat, et adhuc de huius mudi po- C teflatibus fub rhinocerotis nomine fublimia cognoscat. Sequitur: [ Nunquid habebisfiduciam in magna fortitudine eius, et derelinques ei labores tuos? ] In rhinocerotis fortitudine fiduciam Dominus habere se afferit : quia vires, quas temporaliter terreno principi contulit, ad cultum sue venerationis inclinauit : yt ex accepta potestate per quam dudum contra Deum tumuerat, religiosum nunc Deo obsequium latiusimpendat. Quo enim in mundo plus potest, eo pro mundi auctore plus præualet. Nam quia a subiectis ipfe metuitur, tanto facilius perfuadet, quanto et cum potestate indicat qui vere metuatur. Dicat ergo: Nunquid habebis fiduciam in magna fortitudine eius? Ac si diceretur : vt ego, qui vires terrenorum principum meocultui feruituras aspicio. Tanto enim ea, que nunc agis, minora estimo, quanto iam prevuideo, quia et maiores huius mundi mihi potestates inclinabo. Bene autem subditur : Et derelinques ei labores tuos ]Labores enim D. suos huic rhinoceroti Dominus reliquit, quia conuerso terreno principi eam, quam sua morte mercatuseft, Ecclesiam credidit : quia videlicet in eius manu quanta solicitudine. pax fidei fit tuenda commifit. Sequitur:

Quod principes huius mundi semen werbi duim multiplicant, dam pro Ecclesia contra investicos, & tyrannos leges promulgant. Caput 1111.

%. Mat. 13.d Ifa. 32.d Mat.3.6 N Vaquid credes ci quòd redat émentem tibi, et aream tuam congeget ? Quid allud émen mis verbum practication à accipiur rêue in Eunapidi veritas ducit Etil qui éminas, feminareser ficur Prophera air: Beati qui éminatis luper omnes aquas. Quid allud area mi face fleta debet me lingli? peu parcut foris voe editure. Et permund dabit aream finam. Quise repoi in nitio na feemit Eccleia crederes, dum contra cam ille indomrus principaru terrare or minis e creuciatibus ficurier qui ar hincorres ili CP to formemen redderes, del qui acceptum practication averbum operibus repenfaret l'Quis pode la general del proposition de la companio de la companio del proposition del pr

### In trigefimumnonum caput B. Iob.

1009

A qui habet in aliji exemplum qui acti tune el fimilem Dominus non vidit, multoratmen pet quot cius glonant retunderen pratidis. Igiur quia terrem piracipet magna
fe Do humilitate infermus peut homine qui dolfi contra Ecclarati, in inferiate politi, a pertra aderetti se faushan, finde ad la fraculoi ar gumenti mi melleneam tillos religionem venerati comficienta fine dicultum religionis affinmum, est dicueam tillos religionem venerati comficienta fine cultum religionis affinmum, est dirum viasan dos defrechts rebibus inquis morbis permunt. Mundi quippe dileberer
funt, hocc, in fe quod homines veneratur oftendure, avque eis, qui vere femetifot
deficienta, non mane, fod verb couplantur. Culsi emit prafemen gloritam amanes
affequi non poffunt, quafi deficientes fequuntuz. Qui quid femireta contra bono
oftenderen fi, aptum acquisite remposi une mens. Sed hece ettam argumenta pranorum and eledrorum falurem proficium. Sancha enim Ecclefa transfre tute labore retustionismo nouel fremmosa peserginationis, une set fioris ascernas dottes non habe; in
tenision nouel fremmosa peserginationis, oua est fioris ascernas dottes non habe; in

B tioni: non poteth tempora peregrinationis, qua etili foria a percos holtes non habet, inties tamen tolera fickos fratera. Nam contra vitie (femper in acie etile, in labet esta me pot in tempore bellum futum: et fortafie grazius affligitur, cum non extranocum ichibus, fed fuorum morbus impagnatur. Suite iraque illo feu illo tempore, eft ansi femper in labore. Nam eti n perfecutione principum toimet, ne amittant boni quod futur, et in conuterino principum tolera, quia mali finultar bonosi eftel, quod non futur. Vandeomnipoteni Deus, quia rhinocerotem hune loris ligatum dixir, illico prauordi hyportifim futbiditi, dicens: a

Quad hypocrita santitatis speciem habeans, sed charitatem supernam non habent : es in bis, quos verbo doctrina gignunt, qua sua sunt quarunt, non qua tesu

PEnna flruthionis fimilis est pennis herodij et accipieris. J Quis herodium et accipieriem nesseita aues reliquas quanta voltaus fui velocitate transcendan. J Sruthio vero penna count fimilitudiem habes, fed voltaus sorum celeiremes en on fabet. A tetra quippe eleuari non valec, et alsa quast ad voltaum specierems erigis, sed tamen munquams et acre voltands fuipendie. La funt minimu momes hypocitas, qui dum stemporare de la compania del compania de la compania del compania de la compania del compania de

Jarum pondere pragrauar, mulatenus a terra luoteaunur. Speciem namque phariframe probasa Dominus quali fruthrionis pemann redarguir, qua in opere aliud
exercuji, et incolore aliud oftendit, dicent: Va volis (ribe et pharifai ly pocrita), infa, issa erico fun plean offitius mortuorum is et vos foris apparatis hominibus infi istudio vero pleni efitis suaritia et iniquitate. Ac fi diceret: Subleuare vos videtur fpe
eies puez, fed in infinits vos deprimit pondus vise. De hoe pondere per Prophetadicietus. Filiy hominum viquequo graui corde ? Huius fruthionis connerfurum fe
hypocrifim Dominus pollicerur, cum per Prophetam dici et Golficabunt mebellis fig. 43,4
agri d'aconst et fruthiones. Quid enim draconum nomine, nifi in aperto malitoide
mentes exprimentus, qua per exerum femper in infinit cogritationibus repuat? Quid
vero per firuthionum vocabulum, nifi in , qui fe bonos firulant, defignaturs, qui
vero per firuthionum vocabulum, nifi in , qui fe bonos firulant, defignaturs, qui
centr's Clorificant inquie fe Dominus ad racone, vei flutuhione afferir quia et a sperte
malos, et fifte bonos plerumque ad fius obfiquia ex inima cogitatione couerriti.
Vel corret agrip feithe Dominus in , de fl., dracoses firuthionelle, glorificant, cum fi-

cent ? Glorificari íraque fe Dominus a dracobe , vel firuthione afferir ; quia er a perte malos , et fife bonos plermuque ad suo fofequia ex inima cogitarione couserir. Vel corre a gri beltia Dominum , id eft , dracones firuthionefic glorificant , cum fidem qua im illo eft , eaq use in hos mando dudum membrum disboli fueraz gentilias exaltat . Quam et propter malisiam draconum nomine exprobrat , et propter hypocrifirm , vocabol i truthion di vocate. Qual enim pennas accepte gentilias , fet volura non portuiquue et naturan rarioni in buiste atfroem rationi ignorais. Habemus produstrus . Accipitati quippe e in bendi parana fum corpora , fed pennis denfinolvus fullata, et ideiro cum celerriase transfullate: quia eis parum ineft quod aggrauar, multum quod leura. Accorna fruthio caris pennis indutiune; tummai corpore granultum quod leura. Accorna fruthio caris pennis indutiune; tummai corpore granultum quod leura. Accorna fruthio caris pennis indutiune; tummai corpore granultum quod leura. Accorna fruthio caris pennis indutiune; tummai corpore granultum quod leura. Accorna fruthio caris pennis indutiune; tummai corpore granultum quod leura. Accorna fruthio caris pennis indutiune; tummai corpore granultum quod leura. Accorna fruthio caris pennis indutiune; tummai corpore granultum quod leura.

S.Greg. Tom. 2.

# 1010 S.Gregorij Expof. Moralis Lib. XXXI. uatur: vt. etfi volate appetat, jpfa pennarum paucitas molèm tanti corporis in aere la non suspendat. Bene ergo in herodio et accipitre electoris persona signatur, qui qui ana-

diu in hac vita funt, fine quantulocumque culpæ contagio esse non possunt . Sed cum eis parum quid ineft, quod deprimit, multa virtus bona actionis suppetit, qua illos in fuperna suftollit. At contra hy pocrita, etsi facit pauca, que eleuent, perpetrat multa quæ grauent. Neque enim nulla bona agit hypocrita, sed quibus ea ipsa deprimat, mul ta peruerfa committit . Paucæ igitur pennæ corpus struthionis non subleuant, quia paruum bonum hypocrita, multitudo prauæ actionis grauat. Hac quoque ipfa ftruthionis penna ad pennas herodij et accipitris fimilitudinem coloris habet, virtutis vero similitudinem non habet. Illorum namque conclusa er firmiores sunt, et volaru aerem premere virtute sux soliditatis possent. At contra struthionis penna dissoluta. eo volatum fumere nequeunt, quo ab ipfo, quem premere debuerant, acre transcen- B duntur. Quid ergo in his aspicimus, nisi quod electotum virtutes solidæ euolant, ve ventos humani fauoris premant? Hy pocritarum vero actio quamlibet recta videatur, volare non sufficit : quia videlicet fluxæ virtutis pennam humanæ laudis aura pertransit. Sed ecce cum ynum eundemg, bonorum malorumg, habitum cernimus cum ipfam in electis ac reprobis professionis speciem videmus, vnde nostræ intelligentiæ fuppetat, vt electos a reptobis, a falíis veros comprehendendo difcernat? Quod ramē citius agnoscimus, si internetata in memoriam preceptoris nostri verba signamus, qui ait: Ex fructibus corum cognoscetis cos . Neque enim pensanda sunt, qua ostendunt in imagine, fed quæ seruant in actione. Vnde hic postquam speciem struthionis huius intulit, mox facta subjungit, dicens: [ Quæ derelinquit in terra oua sua. ] Quid enim per oua nisi tenera adhuc proles exprimitur, quæ diu fouenda est, vt ad viuum volati- C le perducatur? Oua quippe insensibilia in semetipsis sunt, sed tamen calefacta, in viuis volatilibus conuertuntur. Ita nimirum paruuli auditores ac filij certum eft, quòd frigidi insensibilesq. remaneant, nisi doctoris sui solicita exhortatione calesiant . Ne igitur derelicti in sua insensibilitate torpescant, assidua doctotum voce souendi sunt, quousque valeant, et per intelligentiam viuere, et per contemplationem volare. Quia vero hypocritæ quamuis peruerfa femper operentur, loqui tamen recta non definunt: bene autem loquendo in fide, vel conuerfatione filios pariunt, fed cos bene viuendo nutrire non possunt recte de hac ftruthione dicitur : [ Quæ derelinquit in terra qua fua. ] Curam namque filiorum hypocrita negligit : quia ex amore intimo rebus fe exterioribus subdit, in quibus quanto magis extollitur, tanto minus de prolis sua defectu cruciatur. Oua ergo in terra dereliquisse, est natos per conuersionem filios nequaquam a terrenis actibus interposito exhortationis nido suspendere. Qua in terra dereliquisse, est nullum calestis vita filijs exemplum prabere. Quia enim hypocrita per charitatis viscera non calent, de torpore prolis edita, id est, de ouorum suorum frigore nequaquam dolent : et quanto se libentius terrehis actibus inserunt, tanto negligentius cos, quos generant, a gere terrena permittunt : fed quia derelictos hypotris filios fuperna cura non deferit: nonnullos namque etiam ex talibus intima electione præscitos, largitæ gratiæ respectu calefacit, tecte subiungitur: Quod cos, quos prauorum doctorum negligentia in puluere peccati innificatos deferit , gratia Dei

Mat. 7.0

15a.65.d

Pfal. s.

Quòd cas, quas prauvrum desterum un efficantia in palaere peccai i unificatos deferit », gratia Dei calefacis: es fine bousi nam minificros, multor deferatos per fe Dens vificas es vinsficas. Capat V 1.

T'V forfitse in pulurer calefacies ea?] A c îl dicatve go, qui illa în pulner calefa-L cio qui a cliucte prauuloum anima, et în medio peccantium pofitsa, amoris mei igne încendo. Quid enim puluis îni peccator a ceiptrus? V nde et îlle holit huius peccatoris pectitione fatatur, de quo per Poperia diciture. Seperati puluis pansi eius. Quid per pulurerem, nîti pis îniquorum înfabilitea demonfratur ? D equa Dauid ais : Non âc împij non încței damquam puluis, quem poiciți vermus a facte rerra. Oua er go Dominus în pulurer derelică calefacit quia paruulorit animas predicatorrum florum folicitudiu de divituras, ștrain in medio peccantip Optica samoris futi profucecutii. Hin celt, quid plerofque ceruimus, et in medio populorum viuere, et ramen vitam torpenis populi non tenter, Hince ef quid plerofque ceruimus, et malor

#### .IX In trigetimumnonum caput B. Iob.? IOI

A ruin surbas hon fugere, et tamen superno ardore flagrare. Hinc est, quod plerosque cernimus lve ita dixetim,in frigore calere. Vnde enim nonnulli in terrenorum hominnm torpore politi, fupernæ (pei delideriis inardelcunt: vnde et inter frigida corda fuccenfi funt, nifi quia omnipotens Deus derelicta oua feit eriam in puluere calefacereset frigoris priffini infenfibilitate difcuffa,per feufum foiritus vitalis animare, ve nequaquam iacentia in infimis torpeant: fed in viuis volarilibus versa, sese ad celestia contemplando, id est, volando suspendant ? Notandum vero est, quod in his verbis, no folum hypocritarum actio peruería reprobatur, sed bonorum etiam magistrorum si qua fortaffe subrepserit elatio premitur. Nam eum de se Dominus dicit: quòd derelicta oua in puluere, ipfe calefaciat : profecto aperte indicat , quia ipfe operatur intrinfecus per verba doctoris, qui et fine verbis vilius homiuis calefacit quos voluerit in fri gore pulueris. Ac si aperte doctoribus dicar: Ve sciaris quia ego sum , qui per vos loquentes operor; ecce cum voluero, cordibus hominum etiam fine vobis loquor / Humiliata igitur cogitatione doctorum, ad exprimendum hypocritam fermo conuertitur, et qua fatuitate torpeat, adhuc sub struthionis facto plenius indicatur. Nam

-11 Quòd hypocrita nulla folicitudine infirmis provideant, nec aliquam charitatis affectionem impendant his, quos bestiurum morfibus expositos vident : fed duri ad butto ocil filios, quafi fui non fiut, reputant alienos, una up som mont e . tout Capation V.II. . . . . . bil.

C OBliuiscitur, quod pes conculcet ca, aut bestia agri conterat. ] Quid in pede nisi transitus operationis accipitur. ? Quid in agro nisi mundus iste signatur. ? De quo in Euangelio Dominus dicit : Ager autem est muudus . Quid in beitia , nisi Mat. 13.e antiquus hostis exprimitur, qui huius mundi rapinis insidians, humana quotidio -morte fariatur ? De qua per Prophetam , pollicente Domino, dicitur : Et mala be- 1/a.35.d ftia non transibit per cam. Struthio itaque oua sua desereus, obliviscitur, quòd pes conculcer ea : quæ videlicet hypocritæ eos; quos in conuerfatione filios generant derelinquent, et omnino non curant, ne aut exhortationis solicitudine, aut disciplinæ enstodia destitutos, prauorum operum exempla peruertant. Si enim oua, que gignunt diligerent, nimirum metuerent ne quis ea peruerfa opera demonstrando calcaret. Hunc Paulus pedem infirmis discipulis, quasi ouis quæ posuerat metuebat, D cum diceret : Multi ambulaut quos fæpe dicebam vobis , nunc autem et flens dico Phil. 3.d inimicos crucis Christi. Et rursum : Videte canes , videte malos operarios . Et Bid.

rurfum : Denunciamus vobis fratres in nomine domini noftri lefu Christi, vt fub. 2, Thef. 3.6 grahatts vos ab omni fratre ambulante inordinate, et non secundum traditionem; quam acceperunt a nobis . Hunc pedem Ioannes Gaio formidabat, qui cum multa Diotrephis mala præmisisset , adiunxit : Charissime , noli imitari malum, sed Epistola quod bonum est . Huncipse synagogæ dux infirmo suo gregi metuebat , dicens : loan-3.d Quando ingressus fueris terram, quam Dominus Deus dabit tibi , caue ne imitari ve- Deut. 18.6 lis abominationes illarum gentium. Obliniscitur etiam quod bestia agri conterat: quia nimirum fi diabolus in hoc mundo fæuiens editos in bona conuertione filios rapiat, hypocrita omnino non cutat. Hanc autem agri bestiam Paulus ouis, que pofuerat metuebat, diceus : Timeo ne ficut ferpens Euam feduxit aftutia fua, ita corrum. 1.Cor.11.4 pantur fenfus veftri a charitate,quæ eft in Christo Iefu . Hanc agri bestiam discipulis Gen.3.4 metuebar Petrus cum diceret : Aduerfarius vester diabolus quasi leo rugiens circuit, 1.Pet 5.6 quærens quem deuoret, cui resistite fortes in fide . Habent ergo veraces magistri super discipulos timoris viscera ex virtute charitatis : hypocritæ autem tanto minus commiffis fibi mernunt, quanto nec fibimetipfis quid timere debeant deprehendunt. Et quia obduratis cordibus viuunt, ipfos etiam, quos generant filios, nulla pietate debiti amoris agnoscunt . Vnde adhuc sub struthionis specie subditur. : [ Duratur ad filios quali non fine fui. ] Quem enim charitatis gratia non infundit, proximum fuum etia fi jose hunc Deo genuit, extra neum respicit; ve prosecto funt omnes hypocritz, quoru

videlicet mêtes dum femper exteriora appetunt, intus in fensibiles fiunt : et in cunctis, quæ agunt,dum fua femper expetunt, erga affectum proximi nulla charitatis com-

Q999 2

S.Greg. Tom. 2.

paffione

### S. Gregorij Expol. Moralis Lib. XXXI.

I. Thefa.b Phil. 1.b

Ezec.8.a

paffione mollescunt. O quam mollia viscera gestabat Paulus, quando circa filios A fuos tanto æftu amoris inhiabat, dicens : Nos viuimus, fi vos statis in Domino: et restis mihi est Deus, quo modo cupiam omnes vos in visceribus Christi Iesu . Roma-Rom. 1.4 2.Tim.1.4

nis quoque ait : Teftis est mihi Deus, cui seruio in spiritu meo, in Euangelio filij eius, quod fine intermissione memoriam vestri semper facio in orationibus meis cobsecras fi quo modo tandem aliquando prosperum iter habeam in voluntate Dei veniendi ad vos: desidero enim videre vos. Timotheo quoque ait: Gratias ago Deo meo, cui sepnio a progenitoribus meis in conscientia pura, quia fine intermissione habeam tui me moriam in orationibus meis, nocte ac die desiderans te. Thessalonicensibus quoque amorem fuum indicans, dicit : Nos autem fratres desolati a vobis ad tempus horaaspectu, non corde, abundantius festinauimus faciem vestram videre cum multo de-

1.Tbcf.1.d siderio. Qui duris persecutionibus pressus, et tamen de filiorum falute solicitus, adiun B xit: Misimus Timotheum frattem nostrum, et ministrum Dei in Euangelio Christi, ad confortandos vos, et exhortandos pro fide veftra, vt nemo moueatur in tribulatio-Epb. 3.¢

nibus iftis, Ipfi enim fcitis, quòd in hoc positi sumus. Ephesiis quoque ait. : Peto ne deficiatis in tribulationibus meis pro vobis, que est gloria vestra . Ecce in tribulatione politus, alios exhortatur : et in hoc quod ipfe fultinet, alios roborat. Non enim filiorum fuorum fuerat more firuthionis oblitus, fed metuebat nimis ne cius discipuli in prædicatore suo tot persecutionum probra cernentes, fidem in eo despicerent, contra quam innumera passionum contumelia pravalerent. Et ideireo minus dolebat in tormentis, fed magis filijs de tormentorum suorum tentatione metuebat. Paruipendebat in se plagas corporis, dum formidaret in filijs plagas cordis. Ipse pariendo fuscipiebat vulnera tormentorum, sed filios consolando, curabat Vulnera cordium. Pensemus ergo cuius chariratis fuerit, inter dolotes proprios alijs timuifse : pensemus cuius charitatis fuerit, filiorum salutem inter sua detrimenta requirere, et statum mentis in proximis etiam ex sua dejectione custodire. Sed hac hypocritæ charitatis viscera nesciunt: quia corum mens quanto per mundi concupiscen-

tiam in exteriora resoluitur, tanto per inaffectionem suam interius obduratur : et torpore infensibili frigescit intrinsecus, quia amore damnabili mollescit foris, seq. ipfam confiderare non valet, quia cogitare se minime studet. Cogitare vero se mens non potest, que tota apud semetipsam non est. Tota vero esse apud semetipsam non fufficit: quia per quot concupifcentia rapitur, per tot a femetipfa species diffipatur.et (parfa in infimis jacet, que collecta fi vellet, ad fumma confurgeret. Vnde juftorum mens, quia per custodiam disciplina, a cunctorum visibilium fluxo appetitu con D ftringitur collecta apud semetipsam intrinsecus integratur : qualifo. Deo, vel proximo effe debeat, plene confpicit, quia nihil fuum exterius derelinquit; et quanto ab exterioribus abstracta compescitur, tanto aucta in intimis inflammatur:et quo imus ma gis ardet, co ad deprehendenda vitia amplius lucer. Hinc est enim, quod sancti viri du se intra semetipsos colligunt, mira ac penetrabili acie occulta etiam aliena delista deptehendunt. Vnde bene per Ezechielem prophetam dicitur : Emissa similitudo manus apprehendit me in cincinno capitis mei, et eleuauit me spiritus inter terram, et calum, et adduxit me in Hierufalem in visione Dei iuxta oftium interius, quod re-

spiciebat ad aquilonem: vbi erat statutum idolum zeli, ad prouocandam amulationem. Quid est enim cincinnus capitis, nisi collecta cogitationes mentis : vt non sparsæ diffluant, sed per disciplinam constrictæ subsistant ? Manus ergo desuper g mittitur, et propheta per cincinnum capitis eleuatur : quia cum nostra mens sese per custodiam colligit, vis superna sursum nos ab infimis trahit. Bene vero inter terram et cælum sublatum se afferit : quia quilibet sanctus in carne mortali positus , plene quidem adhuc ad superna non peruenit, sed tamen ima dereliquit. In visione vero Dei in Hierusalem ducitur: quia videlicet vnusquisque proficiens per charitatis zelum, qualis effe Ecclesia debeat contemplatur. Bene quoque additur. : Quia iuxta oftium interius ductus eft, quod respiciebat ad aquilonem : quia nimirum sancti viri dum per aditum internæ contemplationis aspiciunt, plus praua intra Ecclesiam sieri quam recta deprehendunt: er quasi in aquilonis parte oculos, id est, ad solis sinistram flectunt : quia contra vitiorum frigora , charitatis fe ftimulis accendunt. Vbi et reete subiungitur.: Quia illic etat statutum idolum zeli ad prouocandam amulatione.

# IX In trigefimumnonum caput B. Iob. 2 101301

A Dum enim intra fanctam Ecclesiam a nonnullis specie sola sidelibus , rapinas et vitia perpetrari confiderant, quid aljud quam in Hierufalem idolum vident ? Quod idolum zeli dicitur, quià per hoc contra nos amulatio fuperna prouocatur: et ranto di-Arichius derelinquentes ferit, quanto nos charius redemptor amat. Hypocritæ igienr, qui a cogitationes mentis non colligunt, per cincinnum capitis minime tenentur, Et qui fua nesciunt, commissorum sibi quando delicta deprehendant? Hi itaque torpent a cælestibus, ad quæ slagrare debuerant, et slagrant terrenis rebus anxie, a quibus laudabiliter torpuissent :: Postposita quippe filiorum cura , sape cos videas se contra pericula immenti laboris accingere, maria transmeare, adire iudicia, pulsare principatus, palatia irrumpere; inrgantibus populotum cuneis intereffe, et terrena patrimonia laboriofa observatione defendere. Quibus si fortasse dicatur, cur iffa vos agitis qui faculum reliquiftis ? respondent illico Deum se metuere , et idcirco tanto studio defendendis patrimonijs infudate. Vnde bene adhuc de firuthionis hujus stulto 

Qued hypocrita animarum damna non curant, fed temporalium rerum laftura anxie 5 perturbantur, Juliat. Capit VIII.

Rustra laborauit, nullo timore cogente. Illic namque trepidanerunt timore, vbi non erat timor . Ecce enim diuina voce præcipitur : Si quis tibi tulerit tunicam, et Pfd. 13. voluerit recum iudicio contendere , dimitte illi et pallium . Et rurfum . Si quis quod Mat. s.f tuum eft tulerit, ne repetas. Panlus quoque Apostolns discipulos suos cupiens extes Luc.6.6 c riora despicere, ve valeant interna seruare admonet dicens: lam quidem omnino de- 1.Cor.6.6 lictum eft in vobis, quod iudicia habetis inter vos: quare non magis iniuriam accipizis,quare non magis fraudem patimini? Et tamen hy pocrita affumpto fanctæ conuer fationis habitu, filiorum cuftodiam deserit, et temporalia quaque defendere etiam inc gijs quærit. Exemplo fuo corum perdere corda non trepidat, et quafi per negligentia amittere patrimonia terrena formidat. . In errorem discipulus labitur, et tamen con hypocritæ nullo dolore fauciatur. Ire in iniquitatis voraginem commissos sibi conspi cit, et hæc quafi inaudita pertranfit : at fi quod fibi leuiter inferri temporale damnit fenferit, in vitionis iram repente ab intimis inardefeit. Mox patientia rumpitur, mox

dolor cordis in vocibus effrenatur: quia dum animarum damna æquanimiter tolerat. iacturam vero rerum temporalium tepellere, etiam cum spiritus commotione festinat, cunclis veraciter indicat tefte mentis perturbatione quid amat. Ibi quippe eft. grande studium defensionis, vbi et grauior vis amoris. Nam quanto magis terrena diligit, tanto priuari eis vehementius pertimescit. Qua enim mente aliquid in hoc mundo possidemus, non docemur, nisi cum amittimas . Sine dolore namque amittitur, quidquid fine amore possidetur. Qua vero ardenter diligimus habita, grauiter suspiramus ablata. Quis autem nesciat quia nostris vsibus res cerenas Dominus condidit, fuis antem animas hominum creauit ? Plus ergo Deo fe amare conuincitur, qui negleetis his, qua eius funt, propria tuetur. Perdere namque hy pocrita ea qua Dei funt, id eft,animas hominum non timent,et ca quæ fua funt, amittere videlicet res cum mundo transeuntes, quasi districto iudici posituri rationes timent, ac si placatum inueniat, cui defideratis rebus, id est rationalibus perditis, insensibilia et non quasita conseruat.

Possidere aliquid in hoc mundo volumus: et ecce veritas clamat; Nisi quis renuncia- Luc. 14.5 uerit omnibus, quæ possider, non potest meus esse discipulus. Perfectus igitur Chriftianus quo modo debet res terrenas iurgando defendere, quas nune præcipitur non possidere ? Itaque cum res proprias amittimas, si perfecte Deum sequimur, in huius vi tæ itinere a magno onere leuigati fumus. Cum vero curam rerum elufdem nobis itineris necessiras imponit, quidam dum cas rapiunt, solummodo toleradi sunt: quidam vero conservata charitate prohibendi, non tamen fola cura ne nostra subtrahant, sed ne rapientes no fua, femetipfos perdant. Plus quippe ipfis raptoribus debemus metuere, quam rebus irrationabilibus defendendis inhiare. Ista namque etia non rapta morientes amittimus, cum illis vero et nunc conditionis ordine, et il corrigi fludeant, post perceptionem muneris vnum fumns . Quis autem nefciat, quia minus ea quibus vtimur, et plus debemus amare quod fumus ? Si ergo et pro fua vrilitate raptoribus lo-S.Greg. Tom. 2.

### S. Gregorij Expos. Moralis Lib, XXXI.

quimur, non jam folum nobis que temporatia, sed ipsis etiam que sunt eterna, ven- A dicamus. Qua in re illud est solerter intuendum, ne per necessitatis merum, cupiditas furtepat rerum : et zelo fuccenfa prohibitio, impetu immoderatione diftenfa, vfoue ad odiofa verba, et surpitudinem contentionis erumpat. Dumq. pro terrena re pax a corde cum proximo scindirur, liquido apparet, quia plus res quam proximus amatuc. Si enim charitatis viscera etiam circa raptorem proximum non habemus, nofmetip fos peius ipfo raptore perfequimur, grauiufq. nos quam alter poterat, deuaflamus: quia dilectionis bonum sponte deserentes, à nobiliplis intus est quod aniittimus, qui ab illo fol a exteriora perdebamus. Sed hanc hypocrita formam charitaris ignorat : quia plus terrena quam cælestia diligens , contra cum qui temporalia diripis, sese in intimis immani odio inflammar. Sciendum vero est, quia sunt nonnulli quos charitatis gremio nutriens mater Ecclesia tolerat, quousque ad spiritalis atatis incrementa perducat, qui nonnumquam et sanctitatis habitum tenet, et perfectionis meritum exequi non valent. Ad dona namque spiritalia minime assurgunt, et idcirco his, qui fibi coniuncti funt, ad tuenda ca, quæ terrena funt, feruiunt, et nonnumquam in defensionis eiusdem iracundia excedunt. Hosnequaquam credendum est hypocritarum numerum incurrere: quia aliud est infirmitate, aliud malitia peccare. Hoc itaque inter hos et hypocritas diftar, quod ifti infirmitatis sua conscij malunt a cunctis de culpa fua redargui, quam de ficta fanctirate laudari: illi vero et iniqua fe agere certi funt, et tamen apud humana iudicia de nomine sanctitatis, intumescunt.

I dem lib. g. Mer.4.24

Isti non metuunt prauis hominibus etiam de bona actione displicere, dum supernis tantummodo iudicijs placeant : illi vero numquam quid agant, fed quo modo de actione qualibet hominibus possint placere considerant. Isti iuxta modum sua intelligentia etiam in rebus faculi militant causis Dei : illi vero pro causis Dei , intentioni deseruiunt sæculi : quia inter ipsa quoque, quæ se agere sancta opera oftendunt, non conversionem quærunr hominum, sed auras fauorum. Igitur dum quosdam non despecta conversationis viros, iracunde vel nimie defendere terrena conspicimus debemushoc in illis per charitatem reprehendere, nec tamen eos reprehendendo desperare: quia plerumque vni cidemq. homini et infunt quædam iudicabilia quæ apparent, et magna quæ latent. In nobis autem fæpe magna in facie prodeunt, et nonnumqua quæ reprehendenda funt occultantur . Hinc ergo humilianda est nostræ mentis elatio, quod et illorum infirma funt publica, et nostra secreta; et rursum fortia illorum fecreta funt, et in publico poftra vulgantur. Ouos ergo de aperta infirmitate reprehendimus, superest ve de occultæ fortirudinis æstimatione veneremur : et si de aper- D ta fe firmitate nostra mens eleuat, occulta sua infirma considerans, sese in humilitate premat. Sape enim nonnulli multis praceptis obsequentur, et quadam pauca pratercunt: et nos multa prætermittimus, enm pauca feruamus. Vnde fit plerumque, vt quia quod feruare nos nouimus, hoc præterire alios videmus, illico nostra se in elatione mens cleuet, obliuiscens quam multa prætereat, cum valde sint pauca, quæ seruat. Necesse estigitur vein quibus atios reprehendimus, elationem folicite nostra cogitationis inclinemus; quia si sublimiorem se ceteris noster animus conspicit, quasi in præcipitio fingularitatis ductus, co peius ruit. Sed cur hypocrita cælestia lucra deserens, terrena elaboret, fub struthionis adhuc nomine subjungit, dicens : Quod hypocritas dedit Deus in reprobum sension, et ita excacati sunt mente, ut ele-

Ctorum fanctitatem, et corum rectorem Deum contemnant.

Exod.7.4

PRivauit eam Deus fapientia, nec dedit illi intelligentiam. J Quamuis aliud fit privare, aliud non dare: hoc tamen repetijt subdendo, non dedit, quod præmisit, priuauit. Ac si diceret: Quod dixit, priuauit, non iniuste sapientiam abstulit, sed inste non dedit . Vnde et Pharaonis cor Dominus obduraffe describitur , non quòd ipfe duritiam contulit, sed quod exigentibus eius meritis, nulla illud desuper infusi timoris fensibilitate molliuit. Sed nunc hypocrita, quod fanctum se simulat, quod sub imagine boni operis occultar, fanctæ Ecclefiæ pace premitur, et ideireo ante noftros oculos religionis visione vestitur. Si qua vero tentatio fidei erumpat, ftatim lupi mens rabida, habitu se ouina pellis expoliat: quantumq. contra bonos sauiat, persequens de-

## In trigesimumnonum caput B. Iob. ? 1015:

A monstrat . Vnde et recte subditur : [ Cum tempns fuerit, in altum alas erigit, deridet equitem, et ascensorem eius. ] Quid enim alas huius struthionis accipinnus, nisi presfas hoc tempore quasi complicitas hy pocritæ cogitationes? Quas cum tempus fuerit. in altum eleuat, quia opportunitate comperta, cas superbiendo manifestat. Alas in ale tum erigere, est per effrenatam superbiam cogitationes aperire. Núc autem quia san-Anm le simulat, quia in semetipso stringit, quæ cogitat, quasi alas in corpore per humilitatem plicat. Notandum vero est quod non ait : Deridet equum et ascensoremt fed equitem et ascensorem eius . Equus quippe est vnicuique sanitæ animæ corpus fuum , quod videlicet nouit et ab illicitis continentia freno restringere, et rursum cha sitatis impulsu in exercitatione boni operis relaxare. Equitis ergo nomine anima san &i viri exprimitur, que iumentum corporis bene subditum regit. Vnde et Ioannes B apostolus in Apocalypsi Dominum contemplatus ait : Et exercitus, qui sunt in calo, specios. sequebantur eum in equis albis. Multitudinem quippe sanctorum, que in hoc mateyrij bello sudauerat, recte exercitum vocat, qui idcirco in equis albis sedere referuntur : quia nimirum corum corpora et luce iuftitiz et castimoniz candore claruerunt. Deridet ergo hypocrita equitem : quia cum iple in aperto iniquitatis eruperit, electorum despicit sanctitatem : et elatus fatuos appellar, quos pace pressus fidei, callida arte simulabat. Quis vero alius huius ascensor est equitis, nisi omnipotens Deus, qui et ea que non erant preuidens condidit, et ea que funt possidens regit? Ascendit quip pe equitem : quia iusti vniuscuiusque viri animum possidet, sua bene membra possidentem . Huic ergo hy pocritæ deridere equitem eft, sanctos despicere : deridere vero ascensorem equitis, est prosilire vique ad iniuriam creatoris. Quia enim in vnoquo-C que lapfu a minimis semper incipitut, et succrescentibus defectibus ad grauiora peruenitur, recte hy pocrita huius iniquitas per supposita detrimenta distinguitur:vt dicatur priusbonum se quod non sit ostendere, postmodum vero bonos aperte despicere : ad extremum quoque víque ad iniuriam conditoris exilire. Numquam quippe illic anima quo ceciderit iacet, quia voluntarie semel lapsa ad peiora pondere suz iniquitatis impellitur: yt in profundum corruens semper adhuc profundius obruatur. Eatergo hypocrita, et nunc suas laudes appetat, postmodum vitam proximorum-premat, et quandoque se in irrisione sui cordis exercent: vt quo elatiora semper excogitat, co se supplicijs atrocioribus immergat. O quam multos tales nunc sancta Ecclesia tolerat, quos cum tempus eruperit, tentatio aperta manifestat. Qui voluntates suas, quia contra eam modo non exerunt, quasi complicitas interim alas cogi-D tationum premunt . Quia enim a boais malifq. hac vita communiter ducitur, nunc Ecclesia ex verorumque numero visibiliter congregatur, sed Deo inuisibiliter iudicante discernitur, atque in exitu suo a reproborum societate separatur. Modo vero esse in

ea, nec boni fine malis, nec mali fine bonis possunt. Hoc enim tempore coniuncta vtraque pars sibi necessario congruit : ve et mali mutentut per exempla bonorum, et boni purgentur per tentamenta malorum. Atque ideo Dominus postquam sub struthionis specie multa de hy pocritarum reprobatione intulit, mox ad electorum sortem verba convertit: vt qui in illis audierant, quod fugientes tolerent, in istis audiant, quod imitantes ament . Sequitur . .

Quod ea qua de rhinocerote ditta funt, intelligi et aliter possunt.

Nonquid præbebis equo fortitudinem, aut circumdabis collo eius hinnitum. ?]
Sed fortalle prius quàm huius equi fortitudinem hinnitumg, differamus, ab aliquibus quæritur,vt aliter etiam moralitate postposita, et rhinocerotis virtus, et struthionis huius fatuitas exponatur. Manna quippe eft verbum Dei , et quidquid bene Exed. 164. voluntas suscipientis appetit, hoc profecto in ore comedentis sapit . Terra est verbu Dei, quam quanto labor inquirentis exigit, tanto largius fructum reddit. Debet ergo intellectus facri eloquij multiplici inquifitione ventilari: quia et terra, que fæpius arando vertitur, ad frugem vberius aptatut. Que igitur et aliter de rhinocerote ac ftruthione fentimus, sub breuitate perstringimus : quia ad ea , que obligatoria fint, enodanda properamus. Rhinoceros iste, qui etiam monoceros in Gracis exemplaribus nominatur, tanta effe fortitudinis dicitur, vt nulla venantium virtute capiatur.

6.Q. I

# S. Gregorij Expof. Moralis Lib. XXXI.

Pfal.21.

Galat, 1.6

.48.9.4

Bid.

Galat.2.4

2.Cor.9.b

Sed ficut hi afferunt; qui describendis naturis animalium labotiofa imiestigatione su- A dauerunt, virgo ei puella proponitur, qua venienti finum aperit, in quo ille omni ferocitate postposita caput deponit, sicq. ab eis a quibus capi quæritur, repente velut inermis invenitur. . Buxei quoque coloris effe describitur, qui eriam cum elephantis quando certamen aggreditur, eo cornu quod in nare fingulariter geftat, ventrem aduerfantium ferire perhibetur, vt cum ea quæ molliora funt vulnerat, impugnantes fe facile sternat : Potest ergo per hunc rhinocerotem, vel certe monocerotem, scilicet vnicornem, ille populus intelligi, qui dum de accepta lege non opera, fed folam inter cunctos homines elationem fumplit, quati inter ceteras bestias cornu fingulare gestanit . Vnde passionem suam Dominus Propheta canedre pronuncians, ait : Libera me de ore leonis, et de cornibus vnicornium humilitatem meam. Tot quippe in illa gen-201 200 te vnicornes, vel certe rhinocerores extiterunt, quot contra prædicamenta veritatis de B legis operibus, lingulari et fatua elatione confisi funt. Beato igitur Iob fancta Ecclefix typum tenenti dicitur : Numquid voler rhinoceros feruire tibi? Ac fi aperte dicatur: Numquid illum populum, quem superbire in nece fidelium stulta sua elatione confideras, fub iure tuæ prædicationis inclinas: fubaudis, vt ego, qui et contra me illum fingulari cornu extolli conspicio, et tamen mihl cum voluero, protinus subdos Sed hoc melius oftendimus, fide genere ad speciem trauseamus. Ille ergo ex hoc populo et prius în superbia, et postmodum pracipuus testis in humilitate nobis ad medium Paulus ducatur, qui dum contra Deum, se quasi de custodia legis nesciens extulit, cornu in nare gestauit. Vnde et hoc ipsum naris cornu per humilitatem postmodum inclinans, dicit: Qui prius fui blasphemus et persecutor, et contumeliosus, sed mi fericordiam confecutus fum, quia ignorans feci . În nare cornu gestabat, qui placituru e se Deo de crudelitate confidebat, sicut ipse postmodum semetipsum tedarquens dicit: Et proficiebam in ludaismo supra multos coataneos meos in genere meo, abundantius amulator existens paternarum traditionum. Huius autem rhinocerotis fortitudinem omnis venator extimuit : quia Sauli fauitiam vnufquifque pradicator expauit. Scriptum namque est: Saulus adhue spirans minarum er cædis in discipulos Domini, accessit ad principem sacerdorum, et partit ab co epistolas in Damascum ad fynagogas, yt fi guos inueniffet huius viz viros, ac mulieres, vinctos perduceret in Hierusalem . Com flatus nare reddendus trahitur, spiratio vocatur, et illud sæpe per odorem nare deprehendimus quod oculis non videmus. Rhinoceros ergo iste nare gestabat cornu, quo percuteret: quia minarum et cadis in Domini discipulos spirans, poliquam præfentes interfecerat, absentes interbet. Sed ecce omnis ante illum venator absconditur, id eft, omnis homo rationale sapiens, opinione timoris eius effugatur. Vt ergo hunc rhinocerotem capiar, finnm fuum virgo, id est fecretum fuum ipfa per se inuiolata in carne Dei sapientia expandat. Scriptum quippe est, quod cum Damascum pergeret , subito circumfulsit illum die media lux de calo, et vox facta eft , dicens : Saule Saule, quid me persequeris ? Qui prostratus in terra respondit: Quis es Domine ? Cui illico dicitur: Ego sum lesus Nazarenus, quem tu persequeris. Virgo nimirum rhinoceroti sinum suum aperuit, cum Saulo incorrupra Dei sapientia incarnationis sua mysterium de calo loquendo patefecir: et fortitudinem suam rhinoceros perdidit, quia prostratus humi, omne, quod superbum tumebat, amilit . Qui dum sublato oculorum lumine, manu ad Ananiam ducitur , patet ia rhinoceros iste, quibus Dei loris astringitur : quia videlicet vno in tempore cacitate, g prædicatione, baptismate ligatur. Qui etiam ad Dei præsepe moratus est, quia ruminare verba Euangelij dedignatus non eft. Ait enim: Aicendi Hierofoly mam cum Batnaba, assumpto et Tito . Ascendi autem secundum reuelationem, et contuli cum illis Euangelium. Et qui prius iciunus audierat : Durum est tibi contra stimulum cal-MADELIX citrare: mira postmodum virtute præsidentis pressus, ex verbi pabulo vires obtinuit, et calcem superbiæ amist. Loris quoque Dei non tantum a feritate restringitur, sed quod magis sit mirabile, ad arandum ligatur, vt non solum homines crudelitatis cornu non imperat, sed corum etiam refectioni seruiens, aratrum prædicationis trahat. Ipse quippe de cuangelizantibus quasi de arantibus dicit : Debet enim in spe, qui arat arare, et qui triturat, in spe fructus percipiendi. Qui igitur tormenta prins fidelibus irrogauerat, et pro fide postmodum flagella libenter portat, qui scriptis etiam epistolis

#### In trigesimumnonum caput B. Iob. ? 1017

A humilis ac despectus prædicat, quod dudum terribilis impugnabat, prosecto bene ligatus sub aratro desudat ad segetem, qui viuebat in campo male liber a timore.De quo recte dicitur : [ Aut confringet glebas vallium post te ? ] Iam sijlicet Dominus quorandam mentes intrauerat, qui illum veraciter humani generis redemptorem credebant . Qui tamen cum nequaquam a priffina observatione recederent, cum dura littera pradicamenta custodirent, eis pradicator egregius dicit:Si circucidamini, Chri Gelet, 5.6 stus vobis nihil proderit. Qui ergo in humili mente fidelium legis duritiam redarque do contriuit, quid aliud quam in valle post Dominum glebas fregit? ne videlicet gra na feminum, quæ excifus aratro fidei fulcus cordis exciperet, per custodiam litteræ pressa depetitent. De quo bene adhuc subditut : [Numquid siduciam habebis in magna fortitudine eius, et derelinques ei labores tuos?] In rhinocetotis hujus fortitudine fiduciam Deus habuit : quia qua nto illum crudelius fibi dura inferentem pertulit, tanto pro se constantius tolerantem aduersa præsciuit. Cui labores etiam quos ipse in carne pertulerat dereliquit : quia conversum illum vsque ad imitationem propria passionistraxit. Vndeet per eundem rhinocerotem dicitur: Suppleo ea quæ defunt Celofit.d passionum Christi in carne mea. De quo adhuc subditur : Numquid credes ei, quòd reddat sementem tibi, et aream tuam congreget ? Consideremus Saulum quis fuerit, AR.7.5 cum ab ipfa adolescentia lapidantinm adiutor existeret, cum alia Ecclesia loca vasta- 6.94 ret, et acceptis epistolis vastanda alia peteret, cum mors et sidelium nulla sufficeret, sed semper ad aliorum interitum alijs extinctis anhelaret: et profecto cognoscimus, quia nullus tunc fidelium crederet, quòd ad iugum Deus fuz formidinis, vim tanta elationis inclinaret. Vude et Ananias voce Dominica hunc et postquam conuersum C audiuit, extimuit, dicens: Domine audiui a multis de viro hoc, quata mala fanctis tuis All. 9.6 fecerit in Hierusalem. Qui tamen repente commutatus ab hoste prædicator efficitur, et in cunctis mundi partibus redemptoris fui nomen infinuat, fupplicia pro veritate to lerat, pati se quæ irtogauerat exultat, alios blandimentis vocat, alios ad fidem terroribus reuocat. Istis regnum pollicetur cælestis patriæ, illis minatur ignes gehennæ. Hos pet auctoritatem cotrigit, illos ad vitam rectitudinis per humilitatem trahit, atque in omni latere ad manti fe fui rectoris inclinat, et tanța arte Dei aream congregat, quanta illam prius elatione ventilabat. Sed neque hoc abhorret a Paulo, quod rhinoceros buxei coloris dicitur, et elephantorum ventres comu ferire perhibetur. Quia enim viuere sub rigore legis assueit, arctius ceteris in illo custodia vniuscuiusque virtutis inoleuit. Quid enim per colorem buxeum,nifi abstinentiz pallor exprimitur ? Cui ipse D tenaciter adharere testatur dicens : Castigo corpus meum, et servituti subijcio, ne for a.Cor.g.d te alijs prædicans, ipse reprobus efficiar. Qui diuinæ legis eruditione præditus, dum aliorum ingluuiem redarguit, cornu elephantes in ventrem ferit. In ventrem quippe elephantes percusserat, cum dicebat: Multi ambulant quos sape dicebam vobis:nunc Phil.3.d autem et flens dico inimicos crucis Christi, quorum finis interitus, quorum Deus venter est, et gloria in confusione ipsorum . Et rursum : Huiusmodi Christo Domino non Rem. 16.6 seruiunt, sed suo veneri. Cornu suo igitur rhinoceros iste no iam homines, sed bestias percutit : quando illa Paulus doctrinz fuz fortitudine nequaquam perimendos humi les impetit, sed superbos ventris cultores occidit. Que ergo in Paulo scripta cognouimus, superest vt facta et in alijs credamus . Multi quippe ad humilitaris gratiam ex il-lius populi elatione conuersi sunt, quorum sæuiriam Dominus dum sub iugo inspirati E timoris edomuit, nimirum rhinocerotis sibi fortitudinem subegit . Sed quia mira Dei potentia, quid de electis egerit audiuimus, nunc mira eius patientia in his, quos reprobat, quid tolerauerit, audiamus: [ Penna struehionis similis est pennis herodij et accipieris. ] Quid struthionis nomine nisi synagoga signatur? qua alas legis habuit, sed corde in infimis repens, numquam fe a terra subleuauit. Quid vero per herodium er accipitrem, nisi antiqui patres exprimuntur, qui ad ea que potuerunt intelligedo perspicere, valuerunt etiam viuendo peruolare? Penna igitur struthionis, herodij et accipitris pennæth fimilisquia fynagogævox priorum doctrinam loquendo tenuit, fed viuendo nefeiuit. Ynde et eiufdem fynagogæpopulos de pharifæis atque (ferbis ve-ritas admoner, dicens: Super cathedram Moyfi federuut feirbære pharifæi. Omnia e<u>r</u> Mata 1-4 go quæcunque dixerint vobis, seruate et facite : secundum opera vero corum nolite sa

cere . Multa autem dicere de herodij vita potuimus, sed quia penna eius tantummo

I42.mo%

# 1018 S. Gregorij Expof. Moralis Lib. XXXI. ad memoriam deducitur, de vita logul prohibemur. [Quando derelinquit in terra A

16 Rom.S.s:

on finant forfitan in pultere calefaciera P.]. Inouis allud eft quod cerintur, aliud quod fiperaut et videri fices non poreth, Paulo aretlanteq uit ai. 1 Quod enium videt quist, quid fiperaut Pouli ergo pet trutthonis oua, mid de fynag ogs e carne edint Apollo il defignanter quid until ein mundo defpedos angue humiles estibilers, fiperare gletim in dispernis decent. Abieti namque et quali nullius momenti apud elatos fibbit, interra vetto cua iz acurum i fod insuis niest attes two ved viverente eftibileus if pet pennis ad calefina volarent. Guse oua fiturbito in terra derelinquit quia coaguos carne egueura fripago qu'a politolos sadire courements, vocarde gentilitati deferuit. Alira autem potenta Dominus hec cadem in pultere oua calefact equa vinos Aperloloum fettur in illa sòtic decens, più mune in veheratione gentilitati defermitatione in un illustrativa decens, più mune in veheratione gentimis per doctimis a mangue predicatod (pragoga genuit, a terretai deficieri indime fulpredit. Qua nimirum defideria quia antiquus holits concepta in corde inuentir, ebbiefils mentes ettam in feelerbusta rapit. Volare eftibileure. El Oblitificium quod per conculere ea, es

nes quos predere un anniques hostis concepta in corde innenit, oblidis mestes animirum detections raje. Vander infibirum c. Oblinitifurun quod per conculer ea, et concepta in control per concepta cap extended per concurse cap extended per concurse cap extended per concurse cap extended per control per con

nagoga nou dedir, hanc polinoodum inuidit, dum molirctul perfequendo extriguere, quois é adona o pera non meminere focurbo genuile. Vodect a pre de hoc fire 
thione fibilitar : [Duratura di filise quait non tifat fui.] Quaft non fitos despicit, quo 
alirer vitures, quaim docut i pia deprehendir : et durefrente sefunit aerorea admouer, 
feo, in cotum cruciaribus exerce, aquie sindide facibus inflammats, in quiba mon 
laboratur ve pofinit viture: [aborat ve debeam interior e cum Bomini membrafequitur, placere feo per hoc Domino fuipieratur. Viterur obfequitum feo perfater Dec. 
Quia ergo dum cruditatur. Port feo per impulQuia ergo dum cruditatur. Perfe fubinogium : [Fruttra laboratur, pulle greet impulguente.] In labore qui per allam perfecturious annuales non timor, fed cruditus congreet. In labore qui per allam perfecturious annuales non timor, fed cruditus escogiet. Sed quia plerumque vitia colore virturum tincha, tanto nequiora funt, quanno et 
ett e vità minime cogo porcunur: eso in perfecturione fyrango d'uniore activit, quo relagioforem fe feri fidelium mortibus arlimanit : et idaire qua agerte, dificenter omnino no pouti: quia lumen fibi intelligentia per fuereitas abbettonem claufis. Va-

de et bene subditur : [ Priuauit eam Deus sapientia , nec dedit illi intelligentiam. ] Districtum quippe eft occultæ retributionis examen : et quia sciens humilitatem perdidit, etiam veritatis intelligentiam nesciens amisit . Valde autem minora sunt vulnera,quæ in Redemptoris aduentu fidelibus intulit,quam ea quibus sanctam Ecclesia adhuc per aduentum antichristi ferire contendit . Ad illud namque se tempus præparat, vt vitam fidelium coaceruatis viribus premat . Vnde et apte subditur : Cum tem pus fuerit, ln altum alas erigit : deridet equitemet ascensoremeius . ] In altum ftru- E thio alas erigit, quando suo Conditori synagoga non vt antea formidando, sed aperte iam repugnando contradicit. In membra quippe diaboli transiens, et mendacij homi nem Deum credens, contra fideles tanto in altum extollitur, quanto et Dei corpus se esse gloriatur. Qua quia non solum humanitatem Domini, sed ipsam etiam diuinitatem despicit, non tantum equitem, sed ascensorem etiam equitis irridet. Nam custodita vnitate personæ valet intelligi:quia verbum Dei tunc equitem ascendit, quando animatam carnem sibi intra vterum Virginis condidit. Tunc equitem ascendit, quan do humanam animam propriz carni prasidentem, diuino cultui semetipsum creando fubiugauit. Carnem quippe diuinitas anima mediante suscepit, et per hoc totum fimul equirem tenuit : quia in semetipso non folumillam , que regebatur , sed hanc etiam, quæregebat, aftrinxit, Iudza igitut per aduentum fuperbientis antichristi laA queo seductionis capta: quia redemptorem nostrum humilem suisse inter homines despicit, derider equitem : quia eius in omnibus diuinitati contradicit, deridet nihilominus et ascensorem . Sed Redemptor noster vnus idemq. eques, et equiris est ascenfor : et cum in mundum venit, fortes contra mundum prædicatores exhibuit; et cum in mundi termino antichristi fallaciam tolerat, virturem pro se certantibus subminiftrat : vt cum antiquus hostis in illa sua cirius finienda liberrate laxatur, sideles postri tanto maiores vires accipiant, quanto contra aduerfarium folutum pugnant . Vnde hic cum struthio alas eleuare, ascensorem et equitem deridere describitur, illico fortium prædicatorum memoria subrogatur, et dicitur: [ Nunquid præbebis equo forrirudinem : aut circumdabis collo eius hinnitum. ? ] In scriptura sacra equi nomine aliquando lubrica vita prauorum, aliquando digniras temporalis, aliquando hocip-B sum præsens seculum, aliquando præparatio rectæ intentionis, aliquando sanctus præ dicator exprimitur. Equi enim nomine lubrica prauorum vita fignatur, ficut feriptă

eft : Nolite fieri ficut equus et mulus . Et ficut per Prophetam aliu dicitur : Equi ama- Pfel 31. sores, er emissarij facti sunt: Vnusquisque ad vxorem proximi sui hinniebat. Equi no. Hier. 14 a mine dignitas temporalis accipitur, Salomone attefrante, qui ait: Vidi fetuos in equis, Eccls. tol et principes ambulantes quali leruos super terram. Omnis quippe, qui peccat, setuus s. Aug. in Pf. eft peccati : er ferui in equis funt, cum peccatores præfentis viræ dignitatibus efferung sarrier 146. tur . Principes vero quali fetui ambulant, cum multos dignitate virtutum plenos nullus honor erigit : sed summa hic aduersitas velut indignos deorsum premit. Hinc rur sum dicitur: Dormitauerunt qui ascenderut equos, id est, in morte anima mentis ocu- Pfal.75. los a veritatis luce clauferunt, qui in præfentis vitæ honore confissunt . Equi nomine

C hoc ipfum præfens fæculum delignatur, ficut Iacob voce dicitur: Fiat Dan coluber in Gen. 49.6 via, ceraftes in femita, mordens vngulas equi, ve cadat afcenfor eius retro. Quo in testimonio quid equus significer melius ostendimus, si et ea que circunstant, paulo subtilius exponamus . Nonnulli enim de tribu Dan venire antichristum ferunt : pro eo. quòd hoc loco Dan et coluber afferitur et mordens. Vnde et non immerito dum Ifraeliticus populus terras in castrorum partitionem susciperet, primus Dan ad aquilone Numa.e castrametatus est : illum scilicet signans, qui in corde suo dixerat: Sedebo in monte to- 1/4, 14, 4 Ramenti, in lateribus aquilonis : alcendam super alzitudinem nubium, similis ero Altissimo. De quo et per Propheram dicitur: A Dan auditus est fremitus equorum eius, Hier. 8, f Qui non folum coluber, sed etiam cerastes vocatur, Cerata enim Græce cornua dicuntur, serpensq. hic cornurus esse perhiberur, per quem digne antichristi aduentus asseri-

D tur: quia contra fidelium viram cum morlu pestiferæ prædicationis, armatur etiam. cornibus potestatis. Quis autem nesciar semitam angustiorem esse, quam viam. ? Fit ergo Dan coluber in via: quia in presentis vitæ latitudine eos ambulare prouocat, quibus quasi parcendo blanditur : sed in via mordet : quia eos quibus libertatem tribuit, erroris sui veneno consumit. Fir cerastes in semira : quia quos sideles reperit, et sese ad præcepti cælestis angusta itinera constringentes non solum nequitia callidæ persuadionis imperit, sed etiam terrore potestatis premit : et in persecutionis languore, post beneficia fictæ dulcedinis, exercet cornua potestatis. Quo in loco equus hunc mundu infinuat, qui per elationem fuam in curfu labentium temporum spumat. Et quia antichristus extrema mundi apprehendere nititur, cerastes iste equi vagulas mordere perhibetur. Vngulas quippe equi mordere, est extrema saculi feriendo contingere. Vt cadar afcenfor eius retro. Afcenfor equi est quifquis extollitur in dignitatibus mun-

di. Qui retro cadere dicitur, et non in faciem : sicut Saulus cecidisse memoratut. In fa- Aliga ciem enim cadere, est in hac vita suas vnumquemque culpas agnoscere, easq. poeniten do deflere. Retro vero, quo non videtur, cadere, est ex hac vira repente decedere, et ad que supplicia ducatur ignorare. Et quia Iudea erroris sui laqueis capta, pro Christo antichriftum expectat, bene Jacob codem loco repente in electorum voce conuerfus est, dicens : Salutare tuum expectabo Domine, id est, non sicut insideles antichristum, Gen. 49. e sed eum, qui in redemptionem nostram venturus est, verum credendo sideliter Chriftum. Equi nomine præparatio recta intentionis accipitur, ficut scriptum eft : Equus Pron. 21.4 paratur in diem belli, sed Dominus falurem tribuit : quia contra tentationem quidem le animus præparat, sed nisi adjuuetur desuper, salubriter non decertat. Equi nomine fanctus quilque prædicator accipitur, Propheta attestate, qui ait: Milisti in mare equos

# S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXXI.

Abat.3.b

tuos, turbantes aquas multas . Quieta quippe aqua iacuerunt : quia humana men- A tes diu sub vitiorum suorum torpore sopira sunt . Sed equis Dei mare turbatum est: quia missis fanctis prædicatoribus, omne cor, quod pestifera securitate torpuit, impulsu salutiferi timoris expauit. Hoc itaque loco equi nomine fanctus prædicator accipitur, cum beato Iob dicitur :

> Qued pradicasores a Deo et vitam habeant et dolfrinam . :Caput XI.

19 Vnquid præbebis equo fortitudinem, aut citcumdabis collo eius hinnitum. ? ] collo eius hinnitum circumdare afferit? Hinnitu emim vox pradicationis exprimitur. B Verus autem quisque prædicator ante fortitudinem, et post hinnitum accipit: quia cum in fe prius vitia extinxerit, tunc pro erudiendis aliis ad vocem prædicationis venit . Equus iste habet forritudinem : quia aduersa constanter tolerat . Habet hinnitus quià ad superna blandiens vocat. Huic equo Dominus et fortitudinem et hinnitum le dare restatur : quia in prædicatore eius nisi et vita et sermo conuenerint , nequaqua virtus perfectionis apparebir. Non enim multum prodest si sublimis vira operatione suffultus sit, si ramen loquendo non valet ad hoc alios excitare quod sentit. Vel quid prodest bene loquendo alios accendere, si semetipsum indicat male viuendo torpuisfe ? Quia ergo in prædicatore necesse est, vt ad perfectionem vtraque conueniant, equo fuo Dominus et cum actionis fortitudine hinnitum vocis, et cum hinnitu vocis fortitudinem ministrat actionis. Et notandum cur hinnitus, qui interius nimirum per gut- C tur ducitur, equi colto circumdari, id est, quasi per gyrum trahi exterius dicatur: quia videlicet prædicationis vox de internis emanat, sed extra circumdat . Nam quo alios ad bene viuendum suscitat, co ad bene agendum et opera prædicantis ligat: ne extra setmonem actio rranscat, ne voci vita contradicat. Collo ergo equi hinnitus circumducitur : quia ne ad peruería opera prodeat, firis vocibus etiam vita prædicantis obsidetur. Hinceft enim quod potenter dimicantibus in munere torques datur: vt quia figna virrutum gestant, maiora semper exerceant, et debilitatis crimen incurrere metuant, dum in femetiplis iam forritudinis est præmium, quod ostentant. Vade recte in laude sapientiæ auditori cuilibet per Salomonem dicitut : Coronam gratiarum accipies capiti tuo, et torquem auream collo ruo. Sequitur:

Prov. 1.4

Quod fantii viri in tentationum ardoribus feruentiores inneniuntur et impellentes fe validis conatibus ad calestia rapiuntur. Caput

Mat. 3-4

N Vnquid fuscitabis eum quasi locustas?] Locustarum nomine aliquando Iudai-cus populus, aliquando conuersa gentilitas, aliquando adulantium lingua, aliquando vero per comparationem refurrectio Dominica, vel predicatorum vita fignatur. Quia enim Iudxorum populum locusta exprimant, vita Ioannis signat, de quo scriptumest: Locustas et mel siluestre edebat. Joannes quippe eum, quem prophe-tiæ austoritate pronunciat, etiam specie ciborum clamat. In semetipso enim designauit Dominum, quem præuenit. Qui nimirum in redemptionem nostram veniens. quia infructuose gentilitatis dulcedine sumpsit, mel siluestre edit. Quia vero Iudzo- p rum plebem in suo corpore ex parte conuertit, in cibo locustas accepit. Ipsos naque locustæ significant, subitos saltus dantes, sed protinus ad terram cadetes. Saltus enim dabant, cum præcepta Domini se implere promitterent : sed citius ad terram cadebat, cum per praua opera hæc fe audiffe denegarent. Videamus in eis quafi quendam locustarum saltum: Omnia verba qua locutus est Dominus, et faciemus et audiemus. Videamus autem quo modo citius ad terram ruunt: Vtinam mortui essemus in Ægypto, et non in hac vafta folitudine. V tinam pereamus, et non inducat nos Dominus in terram istam. Locustæ ergo erant, quia habebant saltum per vocem, et casum per actionem. Locustarum quoque nomine gentilitas designatur, Salomone attestante, ui ait: Florebir amygdalum, impinguabitur locusta, dissipabitur capparis. Amygdalum quippe florem prius cunctis arboribus oftendit. Et quid in flore amy gdali, nifi

Exod.24.4 Num.14.4

Eccls. 12,b

. IX In trigelimumnonum caput B. Iob. 1021

A fanda Ecclesia primordia designantur? qua in pradicatoribus suis primitiuos virtutum ·flores aperuit, & ad inferenda poma bonorum operum, venturos fanctos quasi arbusta fequentia pratienit. In qua mox locusta impinguata est: quia sicca gentilitaris sterilitas pinguedine est gratia ca lestis infusa. Capparis distipatur: quia cum gratiam. fidei vocata gentilitas attigit, Iudæa in sua sterilitate remanens, bene viuendi ordinem amisst. Hinc rurfum per eundem Salomonem dicitur:Regem locusta non habet, et egreditur vniuersa Pron. 30. 4 per turmas suas : quia videlicer derelicta gentilitas, aliena dudum a diuino regimine exti- 2.11.75 ( rit : fed tamen ordinata postmodum: contra aduersantes spiritus ad fidei bellum procesfit. Locustæ vocabulo lingua adulantis exprimitur : quod exhibitæ cælitus Aegyptiæ plaga teffantur, qua exigentibus meritis corporaliter femel illata funt : fed qua mala

prauas mentes quotidie feriant, spiritaliter lignauerunt. Scriptum namque eft: Ventus Exol, 10. d B vrens leuabat locustas, que ascenderunt super vniuersam terram Aegypti: operueruntq. vniueriam faciem terræ, vastantesomnia. Deuorata est igitur herba terræ, & quidquid pomorum in arbonibus fuic. His enim Aegyptus plagis affecta eft, in quibus exteriori percussione commota, dolensq. perpenderet qua deuastationis dampa, interius negligens toleraret : vt dum foris perire minima , fed amplius dilecta cerneret , per corum fpeciem, que intus pertulerat grauiora sentiret. Quid autem per significationem locustie portendunt, que plusquam, cetera minima que que animantia humanis frugibus nocent : nifi linguas adulantium, qua terrenorum hominum mentes, fi quando bona aliqua proferre conspiciunt, hac immoderatius laudando corrumpunt ? Fructus quippe Aegyptiorum est operatio cenodoxorum, quam locusta exterminant, dum adulantes lingua ad appetendas laudes transitorias cor operantis inclinant. Herbam vero loculta

les

C comedunt, quando adulatores quique verba loquentium fauoribus extollunt. Pomaquoque arborum deuorant, quando vanis laudibus quorundam iam quali fortium. & opera eneruant. Locustæ nomine per comparationem redemptoris nostri resurrectio defignatur. Vnde et voce eius per Prophetam dicitur: Excussus sum sicut locusta. Teneri Pfal. 108, enim a persecutoribus víque ad mortem pertulit : sed seur locusta excussus est : quia ab corum manibus saltu subitæ resurrectionis euolauit. Quod reserri quoque ad prædicatorum numerum potest. In ipsis quippe sicur locusta excussus est e quia ludrea in sua persecutione fæuiente, dum per diuerfa fugiunt, quali quosdam recessionis sua faltus dederunt. Quia vero ille prædicator ad perfectionis culmen erigitur, qui non actiua folummodo, fed etiam contemplatiua vita solidatur. : reche ipsa prædicatorum perfectio locustis exprimitur :quæ quoties se in aera attollere conantur, primum se cruribus impellentes suble-

D uant, et postmodum alis volant. Ita nimirum sunt sancti viri: qui dum superna appetunt, primum quidem actiuze vitze bonis operibus innituntur : et tunc demum fe ad fublimia per conremplationis faltum, volando suspendunt. Crura figunt, et alas exc-runt : quia recte agendo stabiliuntur, et alra videndo subleuantur. Qui in hac vita possiti, in diuina contemplatione manere non possunt: sed quasi locustarum more, a saltu onem dederant, in pedibus suis se excipiunt, dum post contemplationum sublimia, ad necessaria, actiuz vita opera reuertuntur: nec tamen in eadem vita actiua remanere contenti funt. Sed dum ad contemplationem desideranter exiliunt, quasi rursus aera volantes petunt, vitamq. fuam quali locultæ afcendentes descentesq. peragunt adum fine ceffatione femper et summa videre appetunt, et ad semetipsos natura corruptibilis pondere renoluuntur. Est adhuc aliud quod locustæ simile sanctis prædicatoribus gerunt. Matutinis nam-E que horis, id est, teporis tempore vix a terra le subleuant : cum vero æstus exarserir;

5 . 1 mi T . 5

ranto altius, quanto alacrius volant. Sanctus autem quisque pradicator dum quieta fidei tempora conspicit, humilis despectus aspicitur, et locusta more quasi vix a terra subleuatur. Si autem persecutionis ardor incandeat, corde calestibus inharens, mox quanta fit fublimitatis oftendit : et pulsarus alis in altum rapitut, qui quietus in imis torpuisse videbatur. De hoc ergo equo , id est , prædicatore suo beato lob Dominus dicit: [Nunquid fuscitabis eum quasi locustas?] Subaudis, vt ego: qui co illum ad altiora, excitando fubleuo, quo grauiore perfecutionis aflu exeruciari permittos ve tune d. p.q. 19 in illo robustior virtus enigilet, cum se ei ardention infidelium crudelitas illidio. Sed cum multa exterius fanctus prædicator patitur, cum dira perfequentium, vexatione cruciatur. : quis intueri valet quid est quod intus conspicit. , qui tot sua exterius damna non sentit? Nisi enim essent mira, que salubriter intus pascerent : ea proculdubio S. Greg. To.2,

Rrrr

# 1022 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXXI.

quae admouentur exterius, vifque ad cot tormenta peruenirent. Sed in arce fiei fe animus fubleaux, et ideiro obiedir keldirons iscula minimi formidas. Vrake et hoc loso Dombusto de la compartica del compartica de la compartica del compartica del compartica de la compartica del compartica de la compartica del comp

nonnullæres etiam cum longe jaceant, fragrantiam nobis fuæ qualitatis innotescant :

lob 41. b

Ka. 2. d

dumq.per nares spirirum ducimus, plerumque aliqua et inuisa præscimus. Redemptoris ergo nostri spiritus esse in eius naribus dicitur : vt videlicet scientia illius esse in prascientia designetur: quia quæcumq, se scire in natura humanitatis innotuit, hæc nimirum ante facula ex diuinitate prafciuit. Qui vude spiritum in naribus habuerit, mox per Prophetam subjunxit, dicens: Quia excelsus reputatus est ipse. Ac si diceret: In inferioribus ventura defuper præsciuit: quia ad ima de cælestibus venit. Sancti etiam viri, quia ab illo audita crediderunt, ipli quoque iam ventura præsciunt : dumq.eius fideliter præceptis inferuiunt, aduentum illius spe certa præstolantur. V nde et hoc loco equi huius naribus, prædicatoris fancti præscientia ac præstolatio designatur. Dum enim venire extremum iudicium, oftendi cælestem patriam, persolui iustis præmia appetit, quasi per nares spiritum de futuris trahit. Sed gloria narium eius terror est: quia vitionem districti iudicis, quam iuflus vehementer expectat, iniuftus venire formidat. Ifte namque labores fuos confiderans: mercedem retributionis quærit:et causæ suæ meritum sciens, præsentiam iudicis expetit, eumq.vt veniat in flamma ignis dans vindictam impiis, et contemplationis suz speciem in retributione deserens, pijshimo ardore concupiscit. Ille vero, qui iniustitiz suz meminit, venire iudicium perhorrefeit, actusq. suos examinari metuit: quia damnari, si examinentur, nouit. Gloria ergo narium eius terror est: quia iustus inde gloriatur, vnde peccator poenæ addicitur. Videamus equum quo modo de his, quæ adhuc non videt, iam per nares spiritum trahit. Videamus quanta gloria attollitur, cum iam ventura præstolatur. Ecce

Jakones fiore intuene pradicator egregius dieit Ego iam delibor, et tempus tree refuise toinsi inflat. Boutum eretamen certau, curfum contimmanti, fider fersaui. De rediguo repolita efl mihi corona iuffitia, quam reddet mihi Dominus in illa die iufus index. Vbi ca apre fibuingui? Non folum autom mihi, fed et his, qui diligum aduentum eius. Acf die cartied et omnibus, qui fibi de bona operatione funt confeit, Aduentum eium indicie non digiona, niti qui cauta fius el babere iuffitius meritum eficum. Qui a ginut vode gloriatur iuflus, inde terretur innibuts, dicatur reche; Gloria narium eius terror.) Sed fantius ille pradicatore divini ventura in gloriam perfolutur, dum ventur ang foriam perfolutur, dum ventur ang foriam perfolutur, dum ventur ang foriam initur, die deliberatur in deliberatur in have vita interim poffusu qui agar audiamus.

Said fauti viri quess fedientes paten, terrenes ceptiationes de cordibus auditorum excitum : nec Allophylis volentibus implere que esfedient, de 176 esfessione quiessant. Capat XIII. TT Erram vugula fedit. I Solet in equi vugula laboris fortitudo cognosci. Quie ergo

. Î per vagulam, nii în pradicatore fan îto virtuta perfecito defignatur. P Qua videlice var pula terran fodir, cum de corde audenitum exemplo futorum operum terrans cogrationes cilcit. Vagula terran fodir, cupit a auditorum corde a facular bus curi esacuas, cum considerat de comparate de c

de huius vngulæ effossione tractemus. Sancti enim viri quamuis intento mentis oculo in super-

# In trigefimum nonum caput B. Iob.

in supernis euigilent, quamuis cuncta que in ima præterfluunt, pede rigidi contemptus calcent, ex corruptione tamen terrenæ carnis, cui adhuc allegati funt, plerumque cogitationum puluerem in corde patiuntur. Cumq. foris aliis ad appetenda coelestia persuadent, femetiplos semper intrinsecus subtili inquisitione discutiunt: ne qua immorante in se diu infima cogitatione polluantur. Equus ergo ifte vngula terram fodit.cum predicator quifque inquilirione forti terrenas in se cogitationes discutit. Equus vngula terram fodit quando is, cui iam Dominus præsider, que sibi moles congerituren vetusta cogitatione, confiderat, feq. ab illa flendo enacuare non ceffat. Vnde bene et Isaac apud alienam gen- Gen. 26.4 tem puteos fodisse describitur. Quo videlicet exemplo discimus:vt in hac peregrinationis ærumna politi, cogitationum nostrarum profunda penetremus: et quousque nobis veræ intelligentizaqua respondeat, nequaquam nostra inquisitionis manus ab exhaurienda cordisterra torpescar. Quos tamen pureos Allophyli infidiantes replent, quia nimirum foid, immundi spiritus cum nos studiose cor fodere conspiciunt, congestas nobis tentationum cogitationes ingerunt. Vnde femper mens euacuanda est, incessanterq. fodienda : ne si indiscussarelinquitur, vique ad tumorem peruerforum operum, cogitationum super nos terra cumuletur. Hinc ad Ezechielem dicitur. Fili hominis fode parietem id eft, cordis du. Ezec. 8. c ritiam crebris perscrutationum ichibus rumpe. Hinc ad Isaiam Dominus dicit: Ingredero 1/4, 2.6 in petram, abicondere fossa humo, a facie timoris Domini, et a gloria maiestatis eius. Petram quippe ingredimur, cum cordis nostri duritiam penetramus: atque a facie timoris Domini fossa humo abscondimur, si terrenas cogitationes egerentes, ab ira districti iudi-

mentum femper inferius demonstratur. Vnde et nos si a nobis studiosius terrenas cogira-C tiones ejicimus, quo apud nofmetipfos abfcondamur, humilius inuenimus. Ecce enim quia diuini iudicij dies imminet, quasi ipsa iam timoris eius facies apparet : tantoq.magis necesse est, ve vnusquisque illum terribilius timeat, quanto iam gloria maiestatis eius appropinquat. Quid ergo agendum est, quove fugiendum? Quo enim quis latere potest eum; qui vbique est: Sed ecce petram ingredi, fossa humo occultari præcipimur; vt videlicet cordis nostri duritiam dirumpentes, co iram inuisibilem declinemus, quo ab amore rerum vifibilium apud no finetiplos in corde fubtrahimur : vt cum prauz cogitationis terra eiicitur,mens apud semetipsam tanto tutius, quanto et humilius abscondatur. Hinc Israeliti- pent, 23.6 co populo per Moyfen a Domino inbetur, vt cum egreditur ad requifita natura, mittat paxillum in balteo : et fossa humo abscondat que egesta fuerint. Nature enim corruptibilis pondere grauati, a mentis noftræ vtero quædam cogitationum fuperflua quasi ven-D tris grauamina erumpunt. Sed portare paxillum sub balteo debemus, vt videlicet ad te-

cis in humilitate nostræ mentis celamur. Quo enim plus terra fodiedo proiicitur, co paui-

prehendendos nosmetipsos semper accincti, acurum circa nos stimulum compunctionis habeamus : qui incessanter terram mentis nostra poenitentia dolore confodiat, et hoc quod a nobis fueridum erumpit, abscondat. Ventris quippe egestio fossa humo per paxillum tegitur, cum mentis nothræ fuperfluitas fubtili redargutione discussa, ante Dei oculos per compunctionis suz stimulum celatur. Quia igitur sancti viri quaque inutilia cogitant, reprehendere ac diiudicare non ceffant, de equo fuo Dominus dicat: Terram yngula fodit, id est, quidquid in menre sua terrenum versari conspicit, hoc nimirum superducta poenitentiæ duris percuffionibus rumpit. Cum vero se interius districta subtilitate diiudis cant, iam nihil eft quod exterius pertimescant. Tanto enim minus ad mala præsentia trepidant, quanto semetipsos plenius bonis venturis parant. Vnde et subditur:

30 10

Qued fancti viri cum locus & canfa exigit, pro defensione pietatis debent semesipses perfecutaribus obiicero es cliam cum non queruntur obniare. Caput X 1111.

Xultat audacker, in occurfum pergit armatis.] Exultat audacker: quia sic aduersis non frangitur, sieut nec prosperis eleuatur. Aduersa namque non deiiciunt quem prospera nulla corrumpunt. Equusitaque iste et fortis et sub freno est. Ne ergo prematur aduerlis, habet vim fortitudinis:ne eleuetur prosperis,habet pondus desuper insiden tis. Decurrunt quippe tempora, sed ideireo iustum trahere non valent, quia leuate non poffunt. Illos nimirum, trabunt, quos leuant : irata deiiciunt, quos blanda fuflollunt., Vir autem bene Deo fubditus fcit inter transcuntia stare, scit inter lapsus decurrentium. temporum mentis greffum, figere, scit nec ad sabiecta se erigere, nec ad objecta trepidare, S.Greg. To.z. Ritt 2

# 1024 S. Gregorij Expos. Moralis lib. XXXI.

Plerumque aurem quia exerceti se villius contritionis sua laboribus nouit, in aduersis A hilarescit:quæ dum constanter pro veritate tolerat , augeri fibi virtutis meritum lætatur . Hinc est quod tunc Apostolos exultasse legimus, cum pro Christo illos contigit flagella tolerasse, licut scriptum est: Ibant gaudentes a conspectu concilii, quoniam digni habiti 18.5.2 funt pro nomine lesu contumeliam pati. Hinc Paulus cum duris in Macedonia fuillet persecutionibus pressus, in eo quod se afflictum insinuat, etiam incundatum demonstrat, dicens: Nam cum venissemus Macedoniam, nullam requiem habuit caro nostra. Ac si 2. Cor. 7.b aperte diceret : quia spiritus requiem habuit, dum per profectum animæ, persecutionum supplicia caro tolerauit. Contra huncitaque equum ab aduersariis sanctæ Ecclesiæ parantur gladij de dolore poenarum:parantur arma de patrocinijs facularium potestatum. Solent namque hæretici potentum mundi defensionibus, quasi quibusdam armis, se tegere: folent omnes infideles prædicatione fidei excitatis etiam feculi potestatibus impugna- B re. Sed equus Dei exultat audacter, et exteriora tormenta non metuit : quia intetnam delectationem quærit, potestatum mundi iracundiam non formidat : quia ipsius quoque vi-Proser, 12.6 tæ præsentis desiderium per mentis excessium calcat. Hinc per Salomonem dicitur : Non.

Proser. 18.4 contriftabit iustum quidquidei acciderit. Hincin eo rursum scriptum est : Iustus quasi leo confidens absque terrore erit. In occursu bestiarum idcirco leo non trepidat, quia præualere se omnibus non ignorat. Vnde iusti viri securitas recte leoni comparatur: quia contra fe cum quoslibet insurgere conspicit, ad mentis sua considentiam reditiet scit quia cuclos aduerfantes superat, quia illum solum diligit, quem inuitus nullo modo amittat. Quisquis enim exteriora, que et nolenti subtrahuntur, appetit, sua se sponte extraneo timori subfternit. Infracta autem virtus est concupiscentia vita aterna, terrena contemptus: quia et in alto mens ponitur, cum a rebus infimis spei sux iudicio subleuatur: atque a cunctis aduerfantibus tanto minus attingitur, quanto in supernis sita tutius munitur. Equus itaque iste non folum contra se venientes minime meruir, sed eis etiam in occursum pergit. Vnde bene hic additur: [In occur fum pergit armatis.]Plerumque enim quieti atque incocussi relinquimur, si obuiare prauis per iustitiam non curamus. Sed si ad æternæ vitæ desiderium animus exarsit, si iam verum lumen intrinsecus gespicit, si in se stammam sancti feruoris accendit:inquantum locus admittit, inquantum causa exigit, debemus pro defensione iustitia nosmetipsos obucere et peruerus ad iniusta erumpentibus, etiam cum ab eis non quærimur obujare. Nam cum iustitiam, quam nos amamus, in aliis feriunt, nos nihilominus fua persecutione confodiunt, etiam si venerari videantur. Quia ergo vir sanctus prauis ac male agentibus sescetiam cum non quaritur opponit, recte de equo Dei dicitur [ In occursum pergit armatis. ] Intueri liber illum sessoribus sui calcaribus excitatum D contra armatos hostes, quantus Paulum feruor accenderet, quando eum Ephesi ad irrumpendas theatri turbas zeli flamma rapiebat. Scriptum quippe est: Repleti sunt ira, et excla mauerunt dicentes: Magna Diana Epheliorum: et impleta est ciuitas confusione, et impe-

contra armatoi holles, quantus Paulum fentor accenderet, quando eum zipheli aditrumila 19.7

main sharituria se del ilamma rapabelia Seripum quippe elle Repeti fuir inste et exismauerun dicentes MagnaDiana Epheliorumet impleta efi cuitas confusione, et impomu fentoria vio animo in theatumi, rapor Caio & Antiarto holacedombu, esti mpopauli. Acque mos fubdituri Paulo anti volente intrate in populi quida aute et de Aire principibago, quanti en proprio de la composito di dicipili. Cuita aute et de Aire principibago, esta apmolimiza dei cum, organies inc
le daret in heast vitte in pente principibago de la principibago dei principibago dei cui principibago dei cui principibago dei cui pente contra cuinos adle daret in heast vitte di plan partere, di nofinettro a apmolimiza qui pente contra cuinos adle daretti in contra di del per a micros et dicipulos charitatis frena tenuidente. Sedi fobiuma
bodibusal vitto ropagama petere, di nofinettro fos empre reinance fine contra delemus, qui del fliquid cidem pradicator cgregius de femenpio fateura, datense Damas for
debemus, qui del fliquid idem pradicator cgregius de femenpio fateura, datense Damas for
principio de la distributa del principio del pr

### IX In trigefimumnonum caput B. Job.

& et aut nullis se ibi, aut paucis prodesse. Secessium ergo acertamine petijt, et pugnaturum felicius ad alia se bella seruauit. Non enim loco virtus, sed locus virtuti defuit : et idcirco fortissimus miles ab obsidionis angustia, certaminis campum qualitit. Vbi autem subjuganda regi proprio multa aduerfariorum colla conspexit, subire bellum vel cum morte non timuit : sicut ipse cum Hierosolymam pergerer , eumq. discipuli passione illius per 2.11. Eleprophetiam præscita prohiberent, tibimetipsi attestatur dicens : Ego non solum alligari], All. 21,6 fedet mori in Hierusalem paratus sum pro nomine Domini lestr. Neque enim facio anis mam meam pretioflorem quam me. Qui igitur hic hoftiles cuncos etiam præscita passione sua imperterritus perijt, illic de dispensatione suisse edocuit, non de timore quod fugit; Qua in re pensandum ost :quia ille labores quosdam per dispensationis iudicium laudabi-

liter declinat, qui pro Deo maiores alios fortirer tolerat . Nam fæpe ab hominibus timor. B debilis cauta dispensatio vocatur et quasi prudenter impetum declinasse se asserunt, cum fugientes turpiter in terga feriuntur. Vnde necesse est vr in causa Dei,cum res dispensazionis agitur, metus cordis subrilissima dibratione pensetur: ne per infirmitatem timor furrepar, et sese per dispensationis imaginem, rationem confingar, ne culpa se prudentiam nominer siamo, necad poenirentiam animus redeat, quando hoc quod inique perpetrat. virtutem vocat. Restat igitut vt in dubiis quisque deprehensus, cum qualibet sibi aduersitas imminet, prius intra semetipsum contra formidinem et precipitationem pugnetrquatenus nec formidolose se subtrahat, nec pracipitanter opponat. Valde enim praceps est qui semper se aduersis obiicir, et valde pauidus, qui semper abscondit, Sed hæc melius in bellis spiritalibus discimus, si formam exercitij a corporalibus bellis trahamus. Non enim ille dux sapiens est, qui semper contra hostiles cuneos exercirum praceps admouet:neque

C ille dux fortis, qui semper hunc ab hostis facie cauendo subducit. Scire namque dux debet modo ab hofuli impetu exercitum caute subtrahere, modo hossem circunfusis cornibus coarctare. Quod nimirum folicite perfecti prædicatores exhibent: cum modo perfecutionis rabiem declinantes, nouerunt lapienter, sed non eneruiter cedere : modo autem persecutionis impetum contemnentes, nouerunt ei fortiter, sed non pracipitanter obuiare. Quia autem sanctus vir eum congruum cernit, iclibus pectus obiicit, et venientia iacula vel moriens retundit, recte dicitur: [ In occurfum pergit armatis. ] De quo adhuc bene fubditur: [ Contemnit pauorem, nec cedit gladio: ] Videamus quo modo pauorem defpiciatiqui ipios aduerfariorum gladios enumerans, calcat. Ait enim: Quis nos feparabita Rom. 8. f charitate Dei, tribulatio, an angulia, an fames, an persecutio? In pauore autem ventura poena metuitur: in gladio vero iam dolor de præfenti percuffione fentitur. Quia ergo vir D fanctus ventura aduería non metuit, pauorem despicit : quia vero nec superueniente per-

cussione vincitur, nequaquam gladiis cedit. Contra hunc itaque equum tot sunt gladij hostium, quot genera perfecutionum, quæ cuncta obuians superant, quia amore vinæ sese ad interitum parat. Sed quia tam robushissimum pectus quo modo se iaculis opponat audiumus:nunc quid ab aduerfariis agatur audiamus Sequitur: [Super ipfum fonabit pharetra. ] In scriptura sacra pharetra nomine aliquando iustum Dei occultumq.consilium; aliquando vero clandestina prauorum machinatio designatur. Per pharetram iustum Dei occultume, confilinm exprimitur, ficut idem beatus lob superiore parte testatur dicens:Pharetram enim suam a peruit, et afflixit me, id est : occultum suum consilium detexit, et publica me percussione vulnerauit. Sieut enim in pharetra fagittæ, sie in occulro Dei confilio latent sententia: et quasi ex pharetra sagittà educitur, quando ex occulto E confilio apertam Deus sententiam iaculatur. Pharetra: quoque nomine prauorum machinatio designatur, sicut per Prophetam dicitur: Parauerum sagittas suas in pharetra, ve fa gittent in obscuro rectos corde. Îniqui enim cum dolos, quos bonis excogitant, secretis machinationibus occultant, quasi in pharetra fagittas parant, et in hac præsentis vitæ caligine, velut in obscuro, rectos corde feriunt: quia malitiosa corum iacula et sentiri per vulnus possunt, et tamen venientia deprehendi non possunt. Igitur quia equus Dei nulla aduersitate rerretur, eiq. quo magis obuiatur, co vi intentionis suz super armatos hostes

feruentior ducitur:persecutores eius, qui se etiam serientes vinci sentiunt, turbati ad consihum reuertuntur, dolos præparant, et velut lex longinguo mittendo vulnera occultant. Sec . .

25.

Vnde nunc recte dicitur:

#### . S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXXI. 1026

Qued Cantti viri nec infidigs, nec minis, nec difputationibus, nec panis terrentur. Caput XV. A CVper ipfum fonabit pharetra: ] vt eum ex abkonfa machinatione longe feriant , cui Dapertis congressionibus inaniter appropinquant. Hac tune super equum Dei pharetra sonuerat, cum quadraginta viri, qui in eius morrem coniurauerant, educi de carcere A7.13.6 2, 16,800 Paulum querebant: ve confiliorum fuorum ictibus quafi clam fagittarum dolo interfices rent quem congressione persecutionis publicæ superare nequaquam possent . Pharetra ergo fonuit: quia occultæ machinationis ad Paulum caufa peruenit. Quamuis si vigilanter quærimus, adhuc in pharetræ sonitu aliquid subtilius inuenimus. Sæpe enim aduersarij confilia contra bonos incunt, prauis inuentionibus innituntur, ad excogitandos dolos fe conferunt : sed tamen qui cosdem dolos prodere bonis debeant, ipsi instituunt latenter, ipfi transmittunt : ve crudelis suppliciorum praparatio dum quasi furtim innotescitur, E amplius timeaturiec audientis animum plus suspecta vulnera quam percepta perturbent. In pharetra enim fagirtæ dum latent & fonant, mortem etjam non vilæ denunciant. Pharetra ergo contra equum sonitum reddit, cum contra predicatorem sanctum occulta prayorum machinatio confilium (uum,quod fraudulenter operit,fraudulentius innotescit:ve præmissis quasi ex sonitu pharetra terreat, cum prædicator Dei apertas contume-lias velut cominus serientia iacula non formidat. Cum vero eistem minis minimeterretur, mox persecutorum crudelitas ad supplicia manifesta perducitur. Vinde bene postquam dictum est: Super ipsum sonabit pharetras illico additur: [Vibrauit hasta: ] Contra prædicatorem Dei post pharerræ sonitum hasta vibratur, quando post terrores exhibitos e vicino iam feriens aperta poena producitur. Prædicatores autem fancti cum pro defenfione fidei supplicia subeunt, ad candem fidem, quos valent, rapere & inter verbera non C desistant: & cum patienter vulnera suscipiunt, prudenter contra corda infidelium sagittas. prædicationis reddunt. Vnde nonnunquam agitur, vtipfi qui in persecutione seuunt, non tam doleant quòd cor prædicatoris non emolliunt, quàm quòd per eius verba etiam alios amittant. Quia igitur eum feriendo non superant, ne fortasse et alij, qui illum au-

apponitur. Habent namque defenfores Dei in prælio fagittas fuas, quas co citius auditorum cordibus iniiciunt, quo illas de spiritali arcu, id est, de intima cordis tensione distrin-3. Tima.b gunt. His quippe se in bello sidei Paulus armauerar, cum dicebat: Laboro vique ad vincu- Di la quasi male operans, sed verbum Dei non eff alligatum. Ac si diceret : Hasta quidem fuppliciorum ferior, sed tamen verborum fagittas emittere non desisto. Vulnera crudelitatis accipio, sed cor infidelium vera loquendo transfigo. Dicatur ergo: [Super ipsum sonabit pharetra, vibrauit hasla et clypeus. Contra equum quippe Dei quia prauorum confilia perstrepunt, pharetra sonat: quia aperta poena exquiritur, hasta vibratur: quia vero ei etiam disputatione resistitur, cly peus antefertur. Sed nunquid a feruore suo per ista com pescitur? Vir enim sanctus quo maiore persecutione premitur, eo ad prædicandam veritatem acrius instigatur:et cum patienter persecutores tolerat, ardenter ad se auditores trahere festinat. Vnde et bene adhuc de equo Dei subditur: [Feruens et fremens sorbet terra, nec reputat tubæ sonare clangorem.] Primo namque peccanti homini dictum est: Terra Gen. 2. d es, et in terram ibis. Tubæ autem clangunt, cum huius fæculi potestates loqui sanctos ter-

diut, se derelinquant:mox contra loquentis verba scutum responsionis parant. Vnde cum diceret: Vibraunt hasta; recte subjungit: [ Et clypeus, ] Persecutor enim sauiens postquam prædicatoris corpus supplicio percutit, auditorum cor quasi clypeo verbis sua disputationis munit. Vir igitur fanctus vt feriri debeat, hasta vibratur : sed ne audiri possit, clypeus

ribiliter prohibent. Quia igitur predicator zelo fancti Spiritus inflammatus, vel inter supplicia positus, quossiber peccatores ad se trahere non desistit, feruens proculdubio terram forbet : quia vero perfecutorum minas minime formidat , clangorem tuba fonare non reputat. Tuba enim, quæ discrimen belli denunciat, quid est aliud quam vox secularium poteflatum, que contempta resistentibus mortis certamen parat? Hec a principibus sacerdotum tuba fonuerat, cum flagellatos Apostolos de Deo loqui prohibebant, sicut scriprumestr Cæsis denunciauerunt, ne loquerentur in nomine Iesu. Sed videamus quo modo 18.12 equum Dei clangor tubæ non terreat. Ait Petrus : Obedire oportet Deo magis quam hominibus. Qui aliis quoque persequentibus dicit: Non enim possumus que vidimus et audi-18.4.4 uimus, non loqui. Equus ergo clangorem tube fonare non metuit : quia predicator egregius despectis potestatibus seculi, nullos minarum sonitus pertimescit. Videamus alium equum E-100 A

Ibid.

# In trigesimumnonum caput B. Iob. 1027

A equum Dei quo modo terram forbeat , quo modo nullus cam tube terror attingat , ficut fcriptum est: Superuenerunt quidam ab Antiochia et Iconio Iudei, et persuasis turbis lapis All. 14. e dantes Paulum traxerunt extra ciuitatem, aftimantes eum mortuum effe. Circundantibus autem eum discipulis, surgens intrauit ciuitatem; et postero die profectus est cum Barnaba in Derben. Cumq.euangelizassent ciuitati illi, et docuissent multos, reuersi sunt Lyfram et Iconium & Antiochiam, confirmantes animas discipulorum. Perpendamus ergo que hunc possent equum minæ compescere, quando eum ab intentione sua non valet mors ipsa prohibere. Ecce lapidibus obruitur, nec tamen a veritatis sermone remouetur. Occidi potest, superari non potest: velut extinctus extra vrbem proiicitur, sed intra vrbem die alio illæfus prædicator inuenitur. O quam fortis huic viro inest infirmitas! o quam victrix poena lo quam dominatrix patientia! Ad arguendum repulsione prouocatur, ad prædicandam falutem plagis erigitur, ad propellendam laboris laffitudinem pæna refouetur. Quæergo hunc aduerfitas superet, quem poena souet ? Sed equus Dei est, et pharetræ fagittas despicit: quia malitiæ confilia contemnit. Vibratam hastam superat: quia et contra aperta persecutionis vulnera pectus firmat. Oppositum clypeum rumpit : quia disputationem resistentium ratiocinando subigit. Terram sorbet : quia peccatores in suo corpore exhortando conuertit. Clangorem buccinæ fonare non reputat : quia vocem quamlibet terribilis prohibitionis calcat. Minus eff autem quod dicitur quia fortis perfe-

Quid fautti abfque villa formidine estam inter tormenta fint: et possítatibus hains faculi pradicare.
probibe usibus, non destitum: nectam terrentur periculo, quam gloriacum vottoria
triumpho: et quasi aderantes bellum,praparant se in persecutionis oc-

uerat in laboribus:adhuc, quod maius eft, exultat in aduerfis. Vnde fequirur :

W Bi audierite buccinam, dicit vah.] Quibus profecho verbis et illud oftenditur quòd hoo loco a Domino de equo irrationabili ni dicatur. Neque caim wah diecre butum animal poetfiel dium afferitur diecre, quod omnino dicere non valet, inniuniur quem defignet. Vah quippe fermo exultazionis eth. Equus ergo cum audit buccinam, vah dicits quia fortis quidue practicator cum ecramen paffinonis fib propringuare conificara, ed exercitico virtutus exultazimec terretur pupins periculo, quia victoria letatur triumpho. Equoi asque eft wah dicere, preficiatorem fandum de ventura paffinone gaudere.

Sect a pradictave fortis gloriam patflonis appetit, il diferimen mortis fishire por Do 26, D mino lauss quarie; qui del quòdi pir fortifilmo predictaori, qui est robullo crode virutem trazti nominis Jeno veritas dixit: Cum foueris, extender manus trus, et alius te Jone 31, et et aliquet de discussiva de la pier quodi ciruz non volezbedi prafamus qualiter asimus appropinquante patflone, et mortis metu quatitur, et arem de venutro regui premio lazarur, intelligiums quo modo glorio i
certaminis fishire periculum volens nolit e qui e ei mnorte confiderat quod toleran pateut, et in futul morta sfisire quod apperens quarra. Videamus Paulum quo modo
amet quod refugier quo modo refugia quod amat. Ali enim 12 befiderium habens difiol- yaz, 1, d
u, et cum Chrillo eff. Eemishi vivere Chrilius effe ento il ucum et et amen deiri Qui fior
mus in hoc habitaculo, ingemifcimus graaust ico quod nolumus expoliari, fed figeruscum et alique de came a meter de came a meter.

Boliari formidat. Cut hoc? Quia effi vidoria in perpetuum lexificat, ji fia nihilominus adpræfens pena peturbaere quantuis vineat amor fibe quents immens; angit tamen non fine mecrore animum pullus doloris. Sicutenim vir fortis cum vicino iam belli ceramine armis accingitus, explaipitate ef felinat, returnite feuite; quali paute per pallorem cernitus, fed per iram vehementer vygetur: ita via fancus cum palfioni fe propriquare configici, et nature faut infimitate conotutus; et fei fuit foolitater roboratus; et ed vicina morte trepidat, et tanten quod moriendo verius vituat, extutate. Adregnum quippe non poterfui ini increpióra morte transfice: et dicirco considendo quali ambigis; et quali ambigundo confidiret gaudens metuit, et metuene gaudes; quia feit quod ad bratium quieis non peruniata, ini fine quod nitratisce, cum labore transfendat. Sie nos cum morbos a corpore repellere cujnima, trifles quidem amarum purgationis poculun fiminimus certi atume flui follogurate falsue gaudemna. Qua entim peruniere corpus all'eminimus territ atume flui follogurate falsue gaudemna.

## S. Gregorij Expof. Moralis Lib. XXXI.

ter ad falutem non valet, in poru libet esiam quod cardet. Cumq amaritudini ineffe vitam A

animus confpicit, morrore turbatus hilare kit. Dicatur orgod Vbi audierit buccinam, dicit vah : ) quia prædicator fortis cognito cortaminis nuncio etfi vt homo ad vim percufficnis trepidat, per spei tamen certitudinem ad præmium remunerationis exultat. Sed nequaquam ad hoc paffionis bellum inconcuffus existerer, mis candem passionem intenta cogitatione meditando przueniret. Malum namque quod confilio przuenitur, decertans ti contra fe animo ex ratione fublicitur i quia tanto quifque minus aduerfitate vincitur; quanto contra illam præsciendo paratus muenitur. Sæpe enim graue timoris pondus vsu leuigatur: fæpe mors ipfa ficut inopinata perturbat, ita deliberatione præuenta lætificat ? Vinde et recte de hoc equo subiungitur: [Procul odoratur bellum. ] Ac si apertius dicatur? Ideirco quodlibet certamen exsuperatiquia mentem certamini ante certamen parat. Bellum quippe procul odorari, est aduersa quaque longe adhuc posita cogitando pranosce: B re, ne fortafle valeant improuifa superare. Hoc bellum procul odorari discipulos Paulus 2.Cor. 13.b admonebat, cum diceret: Volmetiplos tentate fi estis in fide, ipsi vos probate. Ac si aperto præciperet dicens: Persecutionum certamina ad mentem reducite, et cordis vestri intima arque occulta pensantes, quales inter supplicia existere valeatis, inuenite. Hoc bellumfancti viri procul odorantur, quando et in pace vniuerfalis Ecclesia positi, vel hareticorum bella, vel imminentia ab infidelibus perfecutionum tormenta confpiciunt. Qui dum recte viuunt, sepe pro bonis mala, recipiüt, detractionum contumelias aquanimiter fetunt, yt si persecutionis occasio suppetat, tanto illos fortiores aperti hostes inueniant, quanto eos et intra Ecclesiam falforum fratrum jacula non expugnant. Nam qui a statu parientiz ante linguarum vulnera corruit, iple fibi teftis eft, quia contra manifelta percuftionis gladios non subsistit. Quia ergo vir Dei exercitatus presentibus contra ventura, et exer- Q ciratus minimis contra maiora nititur: recte de equo Dei dictum est, quòd bellum procul odoratur. Sequitur: Exhortationem ducum, et vlulatum exercitus. Duces aduerfæ partis Pfsl.106. funt erroris auctores, de quibus per Pfalmistam dicirur : Effusa est contentio super principes corum, et seduxerunt cos yana corum, et errare fecit cos in inuio; et non in via. De Blat. 15. b quibus per semetipsam veritas dicit: Cacus si caco ducatum prabet, ambo in foucam cadunt. Hos autem duces exercitus fequitur, prauorum feilicet turba, quæ iniquiseorum praceptionibus famulatur. Notandum quoque quòd duces exhortari, exercirum vero dicit ylulare: quia videlicet hi, qui infidelibus vel hareticis prafunt, praua qua teneri pracipiunt, quafi ex ratione perfuadent. Turba vero eis fubdita, quia fine iudicio eorum voces fequitur, dum per confusionis infaniam perstrepit, bestiali mente viulare perhibetur. Lu-

pis quippe proprie viulatus conuenit. Et quia cateruæ reproborum contra vitam moresq. D. fidelium foli rapacitati inhiant, quafi per viulatum clamant. Equus ergo Dei exhortationem ducum, et viulatum exercitus procul odoratur, dum fanctus quifque pradicator longe ante confiderat, quid vel auctores errorum contra electos valeant pracipere; velturba eis subdita quam possit immaniter insanne. Hanc exhortationem ducum odoraba-Rom. 16.c tur Paulus, cum diceret: Per dulces fermones et benedictiones feducunt corda innocetium. Hunc viulatum exercitus odorabatur dicens : Intrabunt post discessionem meam lupi All 20. f graues in vos. Exhortationem ducum odoratus est Petrus, cum de quibusdam discipulos admoneret dicens : In auaritia fictis verbis de vobis negotiabuntur. Vlulatum quoque 2.Pet, 2-4 exercitus odorabatur, cum præmitteret dicens : Et multi fequentur eorum luxurias , per quos via veritatis blasphematur.

Ibid.

Quòd ea que de equo Dei ditta funt , moraliter ad vnumquem que militem Christà referri poffunt.

Gitur quia fanctus quifque prædicator atque in perfecutionis bello dux fidei, qualem fe possir exhibere narrauimus : nunc sub huius equi specie vnumquemque Christi militem describamus : vt et qui ad prædicationis culmen necdum se peruenisse considerat. hac tamen voce Dominica, fi iam bene viuere coeperit, expressum se esse cognoscat: quatenus hine colligat quantum Deo notus fit, fiad majora peruenerit, quem figuanter Deus eloqui nec in minimis prætermittit. Singula itaque quæ de equo dicta funt repetentes, inrimemus quo modo miles Dei a primava converfatione proficiat : quo modo a minimis ad maiora fuccrefcat, vel quibus gradibus ab infimis ad fuperna perueniat. Dicatur ergoz-[ Nunquid præbebis equo fortitudinem, aut circundabis collo eius hinnitum?] V nicuique anima .

In trigefimumnonum caput B. Iob. 2 1020

A anima, cui Dominus misericorditer prasidet, anteomnia sidei sortitudinem prabet, de qua Petrus air: Aduerfarius vester diabolus, sicut leo rugiens, circuit quærens, quem de- 2.Pet. 5. 6 uoret, cui resissite fortes in fide. Huic autem fortitudini hinnitus iungitur, dum fit quod feriptum eft: Corde creditur ad iustitiam, ore autem confessio fir ad falutem . Sequitur 1 Rom. 10. b [Nunquid suscitabis eum quasi locustas?] Vnusquisque qui Deum sequitur, in ipso suo exordio vt locusta suscitatur: quia etsi in quibusdam actionibus locustarum more slexis poplitibus terræ inhæret, in quibusdam tamen expansis alis sese in aera suspendit. Conuersionum quippe initia, bonis moribus malisq. permixta sunt: dum et noua iam per intentionem agitur, et vetus adhuc vita ex viu retinetur. Tanto autem minus permixtis interim malis ladimur, quanto contra illa quotidie fine ceffatione pugnamus. Nec fuos nos iam culpa vendicat, cuius prauo viui nostra folicita mens resultat. Minus itaque no-

bis inchoantibus terrena opera officiunt: quia in nobis diutius demorari prohibentur. Proinde quoniam in ipso nostra conuersationis initio insirma quadam pie de nobis Dominus tolerat, ve nos quandoque ad cælestia ex perfectione perducat, quasi locustas nos in exordio suscitat: quia etsi in volatu virtutis subleuat, non tamen de terreni operis casu desperat . Sequitur : [Gloria narium eius terror . ] Pro eo quòd non visa res odore deprehenditur, non immerito narium nomine, spei nostræ cogitationes exprimuntur: quibus venturum iudicium, quod etsi oculis adhuc non cernimus, iam tamen sperando præuidemus. Omnis autem qui bene viuere incipit, audiens quod per extremum iudicium iusti ad regnum vocentur, hilarescir: sed quia quadam mala adhuc ex reliquijs sibi inesse. considerat, hoc ipsum iudicium, de quo exultare inchoat, appropinquare formidat. Vitam quippe suam bonis malisq. permixtam conspicit, et cogitationes suas aliquo modo

C speet timore confundit . Nam cum audit quæ sint regni gaudia , mox mentem lætitia fubleuat : et rurfum cum respicit que fint gehenne tormenta, mox mentem formido perturbat. Bene ergo gloria narium eius terror dicitur : quia inter spem et metum positus, dum futurum iudicium mente conspicit, hoc ipsum timet vnde gloriatur. Ipsa ei sua. gloria terror est: quia inchoatis iam bonis, spe de iudicio lætus est: et necdum finitis omnibus malis, perfecte securus non est. Sed inter hac solicite ad mentem reuertitur, et procellas tantæ formidinis renuens, feq. in folius pacis tranquillitate disponens, totis viribus a districto iudice inueniri liber conatur. Seruile quippe astimae Dominicam prasentiam formidare: ac ne conspectum patris metuat, illa agit per quæ se filium recognoscat. Discit ergo iudicem tota expectatione diligere : atque, vt ita dixerim, timendo renuit timere. Oriri autem cordi formidinem pro carnali actione confiderat : et idcirco ante om-

n nia carnem fortiedomitione castigat. Vnde postquam dictum est: [Gloria narium eius terror . ] refte subiungitur : [Terram vngula fodir . ] Vngula namque terram fodere, est Bierdo 100. 19 districta abstinentia carnem edomare. Quo autem plus caro premitur, eo de cælesti speanimus securius latatur. Vnde effossa terra apte subnectitur: [Exultat audacter.] Quia enim valenter reprimit quod im pugnat, audacter exultat de his, quæ in æterna pace defiderat : tantoq, mens melius ad superna appetenda componitur, quanto ab illicitis arctius corpus edomatur. Vnde recte per Salomonem dicitur : Diligenter exerce agrum tuum, Pron. 24. e ve postea ædifices domum tuam. Ille quippe bene mentis domum ædificat, qui prius agrum corporis a spinis vitiorum purgat : ne si desideriorum sentes in carnis agro prosiciant, intus tota virtutum fabrica fame boni operis crescente destruatur. In ipio autema quisque belli certamine positus, tanto subtilius fraudem hostium conspicir, quanto et

districtius corpus proprium quasi quendam hostium adiutorem premit. Vnde et post contritionem corporis, post lætitiam cordis recle subiungitur: [ In occursum pergit armatis.] Hostes armati sunt immundi spiritus, innumeris contra nos fraudibus accincti. Qui cum fuadere nobis iniqua nequeunt, ea sub virturum specie nostris obrutibus opponunt, et quasi sub quadam arma se contegunt, ne in sua malitia a nobis nudi videantur. Quibus armatis hostibus in occursum pergimus, quando corum insidias longe præuidemus. Esfossa igitur terra, armatis hostibus in occurium pergere, est edomita carnis superbia, dolos immundorum spirituum mirabiliter explorare. Effossa terra armatis hostibus in occurfum pergere, eft deuicta carnali nequitia contra spiritalia vitia certamen subire. Namo qui adhuc secum eneruiter pugnat, frustra contra se bella extra posita suscitat. Qui enim semetipsum carnalibus subiugat, quo modo spiritalibus vitijs resultat ? Aut quo modo de labore externi certaminis triumphare appetit, qui adhuc apud semetipsum dome-

# 1030 S.Gregorij Expos. Moralis Lib.XXXI.

flico libidinis bello fuceumbit. ? Vel certe armatis hostibus in occursum pergimus, quan- A 29. do per exhortationis studium, corum insidias et in alieno corde prauenimus. Quasi enim ex loco in quo fumus, ad locum alium obuiam hoftibus venimus, quando noftra euraordinate postposita, accessum immundorum spirituum a proximi mente prohibemus Vnde fit plerumque vt hostes callidi militem Dei iam de intestino bello victorem, tanto de semetipso terribilius, tentent, quanto illum contra se et in alieno corde præualere fortiter vident : vt dum illum ad fe tuendum reuocant, aliena corda liberius qua exhortatione eius protegebantur, inuadant. Cumo cum superare non possint, saltem occupare conantur, quatenus dum miles Dei de semetipso concutitur, non ipse, sed is quem defendere confueuerat perimatur. Sed mens in Deum immobiliter fixa, tentationum impetum despicit : nee euiuslibet terroris iaeula pertimescit. Supernæenim gratiæ fretus auxilio, fie vulnera infirmitatis fuz curat, vt aliena non deferat. Vnde et bene de hoc R equo fubiungitur: [Contemnit pauorem, nec cedit gladio.] Contemnit pauorem: quià Hier. in leb. nullius tentationis formidine ad hoc vique terretur vt taceat .. Nec cedit gladio : quia etfi violenta illum tentatio percutit, a cura tamen proximi non repellit. Vnde et Paulus exemplum nobis inuicta converfationis infinuans, et quos ab hofte gladios fnícipiat dieit, et quo modo eisdem gladijs non cedat, ostendit. Omni enim iam carnalis operis pugna superata, carnalis tentationis gladium ab hoste suseeperat, qui dicebat : Video aliam legem in membris meis repugnantem legi mentis mez, et captiuum me ducentem in lege peccati, que est in membris meis. Sed eidem gladio, quem in se vicerat, etiam Rom. 6. b in alijs non cedebat, cum profecto proximo diceret: Non regnet peccatum in vestro mor tali corpore, ad obediendum desiderijs eius. Et rursum: Mortificate membra vestra, qua Colof. 3. a funt fuper terram, fornicationem, immunditiam, libidinem, concupifeentiam malam. C Grauis illum tentationum gladius feriebat, de quibus ipse air : în laboribus plurimis, in. careeribus abundantius, in plagis supra modum, in mortibus frequenter. A Iudais quin-

ne confodere. Vnde sæpe contingit vt hi, qui regendis alijs præsunt, tentationum certamina fortiora patiantur: quatenus corporalium more bellorum dum dux infe ad fugam vertitur, resistentis exercitus constipata vnanimitas sine labore dissipetur. Hostis itaque callidus contra exlestem militem diuersa percustionum vulnera exquirens, modo ex pha retra per infidias eum fagitta vulnerat, modo ante eius faciem haftam vibrat: quia videlicet vitia et alia sub virtutum specie contegit, et alia vt sunt aperta eius oculis opponit. Vbi enim infirmari Dei militem conspicit, illie fraudis velamina non requirit. Vbi autem fibi refulere fortem confiderat, illic contra vires proculdubio dolos parat. Nam cum infirmum quempiam in carnis illecebra videt, aperte speciem corporis, quæ concupisci valeat, eius obturibus obijcit. Si autem fortasse validum contra auaritiam cernit, importune eius eogitationibus domesticorum suorum inopiam suggerit: vt dum mens ad prouisionis curam quasi pie flectitur, seducta surtim in rerum ambitu inique rapiatur. Equum ergo Dei sagitta per insidias impetit, quando ei hostis callidus sub virtute vitium abscondit . Hasta autem cominus vulnerat , cum manifesta nequitia etiam seientem tentat . Sxpe vero cælesti militi vno eodemq. tempore vtrumque ab hoste obiicitur : vt in quamlibet vna percussione perimatur. Dolosus namque aduerfarius simul serire nititur, et aperte fauiens, et in infidijs latens: vt dum de occulto fagitta metuitur, minus ante faciento hasta timeatur : vel dum ante faciem hasta resistitur, nequaquam ex occulto veniens sagitta videatur. . Sæpeenim tentationem proponit de libidine: et fubito fraudulentius cessans, elationem suggerit de servata castitare. Et sunt nonnulli, qui dum multosex castitatis arce in elationis soueam cecidisse conspiciunt, vita sua custodiam negligentes, in i mmunA in immunditiam libidinis demerguntur. Sunt vero e diverso nonnulli, qui dum libidinis immunditiam fugiunt, per castitatis culmen in voraginem elationis ruunt. Quasi ergo aperte feriens halfa, est culpa de vitio : et quasi ex occulto vulnetans de pharetra sagitta, est culpa de virtute. Sed equus Dei et ante saciem hastam superat, cum libidinem calcat: et a latere fagittam circumspicit, cum in cassitatis munditia se ab elatione custodit. Vnde et bene inter vtraque certanti per Salomonem dicitur : Dominus erit in latere tuo, Pron 3, c et custodiet pedem tuum ne capiaris. Pes namque in anteriora tendit. Anteriora autem non videt, qui ea que sunt a latere conspicié. Rursumq, qui pedis custodiam pre-uidens anteriora cernit, circumspectionem lateris deserit. Dum vero ante saciem positæ virtutis aliquid agimus, quati quo pes debeat poni prouidemus: sed dum ex virtute

eadem furtim culpa luboritur, quali dum in anteriora respicitur, ad sagittam latus nu-B datur . Sæpe vero dum suborientem culpam metuimus, virtutem quæ agenda est declinamus: et quasi dum latus circumspicitur, nequaquam cernitur pes in anteriora quo modo ponatur. . Beneergo dicitur : Dominus erit in latere tuo, et cullodiet pedem tuum. ne capiaris: quia miles Dei diuinæ gratiæ clypeo protectus, et quæ ex latere possint prodire circumspiciendo considerat, et gressum ante faciem ferre proficiendo non cessat. Cui fraudulentus hoftis inuidens, quia per pharetram er haftam nequaquam se prævalere con ppicits, clypeum opponies svr is resistentis pectus seriendo non persoras, saltene quibusdam obiectionibus probeientis irer interculadas . Quassam namque dissinculeates ipsis eius conatibus obijcit : et cum superare non valet, vel resistit. Sed quid contra tot argumenta. bellorum equus Dei agat audiamus: [Feruens et fremens forbet terram, nec reputat tu-

bæ fonare clangorem. ] Contra equum clangor tubæ infonat, quando electi mentem in C eo quod agit fortiter, e vicino quadam polita culpa terribiliter tentar. Sed feruens forbet terram : quia nimio ardore semetipsum discutit : et quidquid in se terrenum reperit, quotidie proficiendo confumit. Et clangorem tubæ fonare non reputat : quia confideratione forti omne vitium, quod de virtutis gloria nascitur, solicitus declinat. Sonare enim clangorem tubæ reputaret, fi fortaffe propter aliud quod praue suboritur, alia agere recta merueret.Quia ergo ad agenda fortia ante infonantia tentamenta non trepidat : in feruore suo positus, clangorem tubæ minime formidat. Sæpe autem dum prosperari se virtutibus conspicit, ne ipsa illum virtutum prosperitas eleuet, pulsari se tentationibus gaudet. Vnde et apte subiungitur : [Vbi audierit buccinam, dicit vah.] Multosenim peius sua felicitas ftrauit, multos diuturna pax inertes reddidit: eoq. illos inopinatus hoftis grauius perculir, quo longo quietis viu negligentes inuenir. Vnde fancti viri cum multa fe proficere

D virtutum prosperitate considerant, quodam dispensationis supernæ moderamine, exerceri se etiam tentationibus exultant : quia tanto robustius acceptam virtutum gloriam cuftodiunt, quanto tentationis impulsu concussi infirmitatem suam humilius cognoscunt . Equus ergo audita buccina, vah dicit: quia videlicet præliator Dei cum vim tentationis incumbere conspicit, vtilitatem supernæ dispensationis considerans, ex ipsa validius aduerfitate confidit. Cuius aduerfitatis certamina ideireo illum non superant : quia numquam improuisa tentant. Longe quippe prænotat ex vnaquaque re, cuius vitijs pugna fuccrefcat. Vnde et fequitur: [Procul odoratur bellum.] Bellum namque procul odoraris eft ex causis præcedentibus, quæ vitiorum pugnæ subsequantur, a gnoscere . Quia enim si- Hier. in Inl. cut iam fæpe dictum eft, odore res non vifa cognofcitur : bellum procul odorari, eft ficut 19.

flatu narium, sic prouisione cogitationum nequitias latentes indagare. De quo odoratu Dominus recte in Ecclefiæ fuæ laudibus dicit : Nafus tuus ficut turris, quæ eft in Libano. Cant. 7. b Per na sum quoque odores fætoresq. discernimus. Et quid per na sum nisi sanctorum prouida discretio designatur? Turris vero speculationis in altum ponitur, ve hostis veniens longe videatur. Recte ergo nastas Ecclesia turri in Libano similis dicitur: quia sanctorum prouida discretio dum solicite circumquaque conspicit in altum posita, priusquam veniat culpa deprehendit : eamq. quo vigilanter prænotat, eo fortitet declinat . Hine Abacuc ait: Super custodiam meam stabo . Hinc, vniuscuiusque electi animam Hiere- abacuc.a. a mias admonet dicens : Statue tibi speculam, pone tibi amaritudines . Speculam quip- 31. pe fibi flatuere, est ventura vitiorum certamina ex alta consideratione prænoscere. Sibiq. Hier. 31. d electi mens amaritudines ponit, quando et in virtutum pace conflituta, dum mala infidiantia conspicit, secura quiescere non consentit. Primo autem ne mala quælibet, secundo veto loco considerat, ne bona incaute faciat : et possquam praua subegerit, ipsa

### 1,032 S. Gregorij Expos. Moralis lib. XXXI.

etiam fibi fubijcere recta contendit a ne fi mentis dominium transcant, in clationis cul- A pam vertantur. Quia enim, ficut superius dictum est, plerumque ex bonis per incuria vitium mala nascuntur: vigilanti studio contemplatur, quo modo ex doctrina, arrogantia : ex iustitia, crudelitas : ex pictate, remissio : ex zelo, ita : ex mansuetudine, torpor oriatur. Cumq. bona hac agit, quòd hi contra se hosses per hac exsurgere valeant, conspicit. Nam cum adipifcendis doctrinz fludijs elaborat : mentem folicite contra certamen arrogantia praparat. . Cum culpas delinquentium iufte vleisei desiderat : fagacisfime cuitat ne modum iustitiæ crudelitas vindictæ transcendat. Cum pietate frenare fe nititur: folerter prospicit ne qua disciplinæ dissolutione vincarur. . Cum se recti zeli stimulis excitat : fummopere prouidet ne plufquam necesse est it a se stamma succendat. Cum magna mansuctudinis tranquillitate se temperat: vigilanter observat, ne torpore frigescat. Quia ergo spiritalis militis cogitatione omne vitium priusquam surrepere polfit afpicitur, recte de equo Dei dicitur : [ Procul odoratur bellum.] Perpendit etiam que turba iniquitatum proruat, si mala ad se ingredi, vel pauca permittat. Vnde et sequisur: [Exhortationem ducum et vlulatum exercitus.] Tentantia quippe vitia quæ inuifibili contra nos prælio regnanti fuper fe fuperbiæ militant, alia more ducum præcunt, alia more exercitus subsequuntur. Neque enim culpæ omnes pariaccessu cor occupant. Sed dum maiores et paucæ neglectam mentem præueniunt, minores et innumeræ ad illa se catequatim fundunt . Ipsa namque vitiorum regina superbia cum devictum plene conceperit, mox illud septem principalibus vitijs, quasi quibusdam suis ducibus deuastandum tradit. Quos videlicet duces exercitus fequitur: quia ex eis proculdubio importuna vitiorum multirudines oriuntur. Quod melius oftendimus, fi ipios duces atque exercitum fpecialiter, vt possumus, enumerando proferamus. Radix quippe cuncti mali superbia est, C de qua, scripiura attestante, dicitur : Initium omnis peccati est superbia. Primæ ausem eius Eccl.10. b foboles, feptem nimirum principalia vitia, de hac virulenta radice proferuntur: feilicet. inanis gloria, inuidia, ira, triffitia, auaritia, ventris ingluuies, luxutia. Nam quia his feptem fuperbiæ vitijs nos captos deluit, ideirco redemptor noster ad spiritale liberationis prælium spiritu septiformis gratiæ plenus venit . Sed habent contra nos hæc singula exercitum suum. Nam de inani gloria, inobedientia, iactantia, hypocrisis, contentiones, pertinacia, discordia, et nouitatum prasumptiones oriuntur. De inuidia odium, sufurratio, detractio, exultatio in aduersis proximi, afflictio autem in prosperis nascitur. De ira rixæ, tumor mentis, contumeliæ, clamor, indignatio, blasphemiæ proferuntur. De triftitia malitia, rancor, pufillanimitas, desperario, torpor circa pracepta, vagatio mentis erga illicita nascitur. De auaritia proditio, fraus, sallacia, periuria, inquietudo, D violentiæ, et contra misericordiam obdurationes cordis oriuntur. De ventris ingluuie inepta latitia, feurrilitas, immunditia, multiloquium, heberudo fenfus circa intelligentiam propagantur. De luxuria cacitas mentis, inconsideratio, inconstantia, pracipitatio, amor sui, odium Dei, affectus præsentis sæculi, horror autem vel desperatio suturi generantur. Quia ergo septem principalia vitia tantam de se vitiorum multitudinem proferunt, cum ad cor veniunt, quali subsequentis exercitus cateruas trahunt. Ex quibus videlicet septem quinque spiritalia, duoq. carnalia sunt. Sed vnumquodque corum tanta fibi cognatione jungitur, vt non nifi vnum de altero proferatur. Prima namque fuperbiæ foboles inanis est gioria, quæ dum oppressam mentem corruperit, mox inuidiam gignit: quia nimirum dum vani nominis potentiam appetit, ne quis hanc alius adipifci valeat tabescit. Inuidia quoque iram generat : quia quanto interno liuoris vulnere animus saucia- E tur, tanto etiam mansuetudo tranquillitatis amittitur : et quia quasi dolens membru tangitur, idcirco opposita actionis manus velut gravius pressa sentrur. Ex ira quoque tristitia oritur ; quia turbata mens quo se inordinate concutit; eo addicendo confundit:et cum dulcedinem tranquillitatis amiferit, nihil hac nifi ex perturbatione subsequens mæror pafeit. Triffinia quoque ad auaritiam derivatur : quia dum confusum cor bonum latitua in femetipfo intus amiferit, vnde confolati debeat, foris quarit : et tanto magis exteriora bo na adipisci desiderat, quanto gaudium non habet, ad quod intrinsecus recurrat. Post hac vero duo carna lia vitia, id est, ventris ingluuies, et luxuria supersunt. Sed cuctis liquet quod de ventris ingluuje luxuria nascitur, dum in ipsa distributione membrorum vetri genitalla fubnexa videantur. V nde dum vnum inordinate reficitur, aliud proculdubio ad contume-

lias excitatur. Bene autem duces exhortari dicti funt, exercitus vlulare : quia prima vitia

3:

#### In trigefimumnonum caput B. Iob.

A decepta menti, quafi fub quadam ratione fe inferunt, fed innumer a, qua fequuntur, dum hanc ad omnenu infaniam pertra hunt, quafi befilail clamore confundum. Inains namque gloria desiriam oroquafic x ratione folet exhorari, cum dicti. 2 Debe maiora a ppetere, ye quo pote fiate valueris multos excedere, eo etiam valea militis prodelle. Inudia quoque, deutific oroquafic x ratione folet exhorari, cum dicti. 2 In que illo, vel illo minor es l'eu retgo eis yel aqualis, yel fuperior non es l'Quanta vales que illi non valent l'Noergovit bius ufuperiores effe, aut etiam aquale deben: I la reil deutifum cor, quasi extratone folet exhorari, cum dicti. Que erga te a guntar, aquamimiter fetri rom polfitis ; immo hac patienter tocherare peccar de l'equi et filo noi eu ummagna exaferatione refifitiut, contrate deinceps filo menfur a cumuliur. Tri-filiti a quone deutifum cor, quafe extratone folet exhorare deinceps filo menfur a cumuliur. Tri-filiti a quone deutifum cor, quafe extratone folet exhorare deinceps filo menfur a cumuliur. Tri-filiti a quone deutifum cor, quafe extratone folet exhorare, deutific quafi la bet va

B degaudeas, cum tanta maia de proximis portas? Perpende cum quo matoro omnes intuendi funa; quian tanto comt a e mantudiais felle vertunus . Austria quoque deuitlum animum quali ex tationis folet exhortati, cum dicit: y Valde fine culpa ell, quiod quadam habenka concupidis : quia non mitiplicati a popta; fed agre pertimetais: et quod male alius retinet, jole melius expendis . Ventris quoque inglusier de la contineta el qui fatari cito retinit, qui da quam muner i concello contradicità da condidis; et qui fatari cito retinit, qual da land quam muner i concello contradicità Luxuris quoque deuitlum cor, quali ex ex tione fole exhortari, cum dicito : Currein voluprate cum modo non dill'astacum qui de fe quadatti, i gnora ? A feceptum epsita defiderija perdere non debes : quia quàm citius pertranierat, nefcis. Si enim mifeeri Deus hominem in voluprate custi no flecti in plot humani generit excotion mafetum de contra de la contradicita de contradici

Cer feminam non fetillet. Hac est deuam exhoratio, que dum incaute ad secretum Gen. J. cordis admitturi, familiaria iniqua persudacti. Quan vidello et exercitu viduri su fequirur equi a infetix anima semel principalibus visis capea, dum mistiplicatis iniquitatibus in infaniam vertirur, ferali ain immaniate vastatur. Sed miled Dei, qui a foliette presudece vistorum certamina nititur, bellum procul odoratur a quis mals forementa de presentia, qui a mals presentia, quid morti persudere vistorum certamina nititur, bellum procul odoratur a quis mals presentia, quid morti persudece vistorum certamina meteritur, doctorado cognoscita; giuri qui atum condisionem conficie, quasi viularim exercitus, doctorado cognoscita; giuri qui aval predicatorem Dei, vel quembler spiritalis certaminis militem descriptum equi aratione cognosiumis, mune cunden i testum nui si sginficatione vidas prementa de consential de cons

tum contra certamina vitiorum vir fanclus per patientiam tolerat, nunc per auium fpeciem cognofcamus, quantum per contemplationem volat. Sequitur:

Quèd non est ex bomine, sed ex gratia Dei, quèd veteris vita pennas peccator connersus ad Deum, abýciat. Caput XV 111.

Nynquid per sapientiam tuam plumescit accipiter, expandens alas suas ad au-strum?] Quia per annos singulos pennam veterem accipitet noua nascente proijciat, ac fine intermissione plumescat, pene nullus ignorat. Non autem hic illud plumæ tempus dicitur, quo in nido vestitur: quia tunc nimirum adhuc videlicet pullus ad austrum alas expandere non valet: sed illa annua pluma describitur, que laxata veteri penna renouatur. Et quide domesticis accipitribus quo melius plumescere debeant, humida ac tepentia loca requiruntur. A grestibus vero moris est, ve flante austro alas expandant, quatenus corum membra ad laxandam pennam veterem venti tepore con calefcant. Cum vero ventus deeft, alis contra radios folis extensis arque percussis,tepentem sibi auram faciunt, sicq. capto tepore, apertis poris, vel veteres exiliunt, vel nouz succrescunt. Quid est ergo accipitrem in austro plumescere, nisi qu'od vnusquisque fanctorum tactus flatu fancti Spiritus concalescit, et vsum vetusta conversationis abijciens, noui hominis formam fumit. ? Quod Paulus admonet dicens : Expo. Col 3.6 liantes vos veterem hominem cum actibus fuis, et induentes nouum. Et rurfum 1 2.cor.4.d Licet is qui foris est noster homo corrumpatut, tamen is qui intusest, renouatur de die in diem. Verustam autem pennam projecte, est inueterata studia dolosa a-S.Greg. Tom. 2. Ssss

1033

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXXI. 1034

33

Thre.4-d

Ctionis amittere : et nouam pennam fumere, est mitem ac simplicem bene viuendo A sensum tenete. Penna namque veteris conuersationis grauat, et pluma nouz immutationis subleuat, vt ad volatum tanto leuiorem, quanto nouiorem reddat. Et bene ait : [ Expandit alas suas ad austrum . ] Alas quippe nostras ad austrum expandete, eft per aduentum fancti Spiritus noftras confitendo cogitationes aperire, ve jam non libeat defendendo nos tegere, sed accusando publicare. Tune ergo accipiter plumescit, cum ad auftrum alas expanderit : quia tune vnusquisque se virturum pennis induit, cum fancto Spiritui cogitationes suas confitendo substernit. Qui enim vetera fa tendo non detegit, nou vita opera minime producitiqui nescit lugere quod grauat, non valet proferre, quod fubleuat . Ipfa namque compunctionis vis poros cordis apesit, et plumas virtutum fundit : cumq. fe studiose mens de pigra vetustate redarquit, alacri nouitate iuuenefeit ... Dicatur ergo beato lob: Nunquid per sapientiam tuam B plumescit accipiter, expandens alas suas ad austrum ? id est : Nunquid cuilibet electo tu intelligentiam contulifti, vt flante fancto Spiritu, cogitationum alas expandat. quatenus pondera vetuftæ conuerfationis abijciat, et virtutum plumas in víum noui volatus fumat ? Vt hinc videlicet colligat quia vigilantiam fenfus in femetipfo ex fe non habet, qui hancex se conferre alijs nequaquam valet . Potest etiam per hune accipitrem, renouata gentilitas delignari, ac si beato Iob aperte diceretur: Futuras virtutum plumas in gentilitate respice, et vetustas superbia pennas amittes Sequirur :- !

Quod viri contemplatini cum mente Deo excedunt, vniuer fam corpoream ereaturam transerediuntur.

Nuquid ad præceptum tuum eleuabitur aquila, et in arduis ponet nidum fibi 🔄 In feriptura saera vocabulo aquilæ, aliquando maligni spiritus, raptores animarum, aliquando præfentis fæculi poteftates, aliquando vero vel fubtiliffimæ fanctorum intelligentia, vel incarnatus Dominus ima celeriter transuolans, et mox fumma repetens designatur. Aquilarum nomine insidiatores spiritus exprimuntur, Hieremia attestante, qui ait : Velociores sunt persecutores nostri aquilis cali . Perseeutores enim nostri aquilis cæli velociores sunt, cum tanta contra nos maligni homines faciunt, vt ipfas etiam acreas poreffates inuentionibus malitiz præire videantur. Aquilæ etiam vocabulo potestas terrena figuratur. Vnde per Ezechielem pto-Ezecb.17.4 phetam diciture: Aquila grandis, magnarum alarum, longo membrorum ductu, D plena plumis et varietate, venit ad libanum, et tulit medullam cedri, et fummitatem frondium eius enulfit. Quæ videlicet aquila quis alius quam Nabuchodonofor

rex Babylonia designatur? Qui pro immensitate exercitus,magnarum alarum: pro diuturnitate temporum, longo membrorum ductu : pro multis vero diuitijs, plenus plumis: pro innumera autem terrenæ gloriæ compositione, plenus varietate deseribitur. Qui venit ad Libanum et tulit medullam cedri, et summitatem frondium eius eunlit : quia ludza cellitudinem perens, nobilitatem regni eius, quafi medullam cedri abstulit: et dum tenerrimam regum prolem a regni sui culmine captiu ando sustulit, quasi summitatem frondium eius euulsit : Aquilæ vocabulo, vel subtilis sanctorum Ezech.1.¢ intelligentia, vel volatus Dominica ascensionis exprimitur. Vnde idem propheta du fub animallum specie Euangelistas quattuor se vidisse describeret, in eis sibi hominis, E leonis, bouis, et aquilæ faciem apparuisse testatur: quattum proculdubio animal loan nem per aquilam defignans, qui volando terram deferuit : quia per fubtilem intelligentiam interna mysteria verbi videndo penetrauit. Cui nimirum prophetica senten tix,ipse quoque loannes in reuelatione sua de semetipso non dissonat, dicens : Animal Apor.4.0

primum simile leoni, secundum animal simile virulo, terrium animal habens faciem quasi hominis, quartum animal simile aquilæ volanti. Et quamuis singula, ad vnumquemque Euangelistam recte conueniant, dum alius humanæ natiuitatis ordinem, alius per mundi sacrificij mactationem quasi vituli mortem, alius potestatis fortitudinem quasi leonis elamorem infinuat, alius natiuitatem verbi intuens, quasi ortum folem aquila aspectat: possunt tamen hæc quattuor animalia ipsum suum caput, cuius funt membra, fignare. Ipse namque et homo est, quia naturam nostram veracites fuscepit:

#### In trigefimumnonum caput B. Iob.

A fuscepit : et vitulus, quia pro nobis patieter occubuit : et leo quia per diuinitatis fortieudinem susceptæ mortis vinculum rupit : et ad extremum aquila, quia ad cælum, de

1035

quo venerat, redijt. Homo ergo nascendo, vitulus moriendo, leo resurgendo, aquila ad calos afcendendo vocatus est. Sed hoc loco aquila nomine, subtilis sanctorum intelligentia, et sublimis corum contemplatio figuratur. Cunctarum quippe auium visum acies aquilæ superat, ita vt solis radius fixos in se eius oculos nulla lucis suæ coruscatione reuerberans claudat. Ad præceprum ergo Dei eleuatur aquila, dum iussionibus diuinis obtemperans in supernis suspenditur fidelium vita. Que et in arduis nidum ponere dicitur: quia desideria terrena despiciens, spe iam de calestibus nutritur. In arduis nidum ponit: quia habitationem mentis suæ in abiecta et infima conversatione non conftruit : Hinceft quod Cinzo Balaam prophetante dicitur : Robuftum quide Nume. 144 B eft habitaculum tuum, sed si in petra posueris nidum tuum. Cinzus namque possessor interpretatur. Et qui funt, qui præsentia possident, nisi hi qui ingenio sapientia sacularis callent? Qui in hoc veraciter robustum sibi habitaculum construunt, si per humi litatem paruuli apud semeti psos facti in Christi sublimitate nntriantur, si semetipsos infirmos fentiant : et in excelfa humilitate cogniti, redemptori fouendam mentis fiduciam ponant: si ima non apperant, si omne quod præterit, cordis volatu transcendant . Videamus aquilam nidum spei sibi in arduis construentem, qui ait : Nostra con- Philip.3.d uerfatio in calis eft. Et rurfum: Qui conresuscitauit et consedere nos fecit in celestibus. Epb. 1.6 In arduis habet nidum: quia profecto in supernis figit consilium. Non vult mentem in ima deijcete, non vult per abiectionem conversationis humanæ in infimis habitare.

Tune Paulus fortaffe in carcere tenebatur, cum se consedere Christo in calestibus te-C ftaretur. Sed ibi erat, vbi ardentem iam mentem fixerat, non illic vbi illum necessario pigra adhuc caro retinebat. Hoc namque esse speciale specimen electorum solet, quòd sie sciunt præsentis vitæ iter carpere, vt per spei certitudinem nouerint iam se ad alta peruenisse: quatenus cuncta, quæ præterfluunt, sub se esse videant, atque omne quod in hoc mundo eminet, amore æternitatis calcent . Hinc eft enim, quod fequenti fe animæ per Prophetam Dominus dicit : Suftollam te fuper altitudines terræ. Quafi quæ. 1/4. 18.4 dam namque inferiora terræ funt damna, contumeliæ, egeftas, abiectio, quæ ipfi quoque amatores fæculi dum per latæ viæ planitiem ambulant, vitando calcare non ceffant. Altitudines autem terræ funt lucra retum, blaudimenta fubditorum, diuitiaru abundantia honor, et sublimitas dignitatum, que quisquis per ima adhuc desideria incedit coipfo alta aftimat, quo magna purat. At il femel cor in caleftibus figitur, D mox quam abiecta fint cernitur qua alta videbantur. Nam ficut qui in montem con-

fcendit, co paulisper cerera subteriacentia despicit, quo ad altiora gressum amplius tendit : ita qui in fummis intentionem figere nititur, dum annifu ipfo nullam præfentis vitæ gloriam effe deprehedit, fuper terræ altitudines eleuatur: et quod prius in imis deliderijs politus luper le credidit, post ascendendo proficiens sibi subesse cognoscito. Que ergo illic Dominus facturum fe effe pollicetur, dicens: Suftollam te fuper altitudines terra, hac apud beatum lob folum fele facere posse testatur, dicens : Nunquid ad præceptum tuum eleuabitur aquila, et ponet in arduls nidum fibi ? Ac fi diceret: Vt ad meum, qui quod exterius pracipio, hoc intrinsecus gratia occulta largitatis inspiro . Sequitur : [ In petris manet .. ] In facro eloquio cum fingulari numero petra nominatur, quis alius quam Christus accipitur ? Paulo attestante , qui ait : Petra autem 1.Cor.10. a E erat Christus. Cum vero petra pluraliter appellantur, membra eius, videlicet fancti viri, qui illius tobore solidati sunt, exprimuntur, Quos nimirum Petrus apostolus la-

pides vocat, dicens : Vos tamquam lapides viui, coædificamini domus fpiritales. Ista 1.Pet.3.4 itaque aquila, que ad veri folis radios oculos exerit, in petris manere dicitur : quia indictis antiquorum, et fortium patrum mentis statione collocatur. Eorum quippe viram.quos in via Dei præisse conspicit, ad memoriam reducit, atque in celsitudine illorum fortitudini studendo, nidum sibiconstruit sancta meditarionis, Cumq. corum afta dictaq, tacite cogitat, cum præfentis vitæ gloriam in comparatione æternæ ex-cellentiæ, quam fit abiocta confiderat, quafi fub fo effe ima terrarum in petris refidens observat . Possunt etiam peter sublimes virturum calestium potestares intelli-gi, quas non iam quasi more arborum huc atque illuc ventus nostra mutabilitatis inclinar:quia velur petræ in arduis sire, ab omni motu mutabilitatis sunt aliene, et ad so-S.Greg. Tom.z. Ssss 2 liditatem

## S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXXI.

1 inde

1200,

pit

hui 1060

202

200

Rech

indi

1 100

less

War.

jan j

m

4

26

20

B

liditatem fixe celfitudinis, ipfa cui inhærent æternitate duruerunt. Vir itaque fanctus A cum terrena despicit, more se a quilæ ad altiora suspendit, et per contemplationis spititum fublenatus, perennem angelorum gloriam præstolatur, atque huic mundo hospes,illa appetendo que aspicit,iam in sublimibus figitur. Recte ergo dicitur: In potris manet,id eft,intentione cordis inter illas caleftes virtutes relider, qua et per aternitatis fuæ fortitudinem tanta iam foliditate fixæ funt, vt in nullo culpæ latere mutabilitatis varietate flectantur. Vnde et apte sequitur: [ Er in præruptis silicibus commoratur, atque inaccessis rupibus. ] Qui enim sunt alij prærupti silices,nisi illi fortissimi angelorum chori, qui quamuis non integri, sed tamen in proprio statu fixi, cadente cum fuis angelis diabolo remanferunt ? Prærupti enim funt : quia pars corum cecidit, pars remansit. Qui integri quidem stant per qualitatem meriti, sed per numeri quantitatem prærupti. Hanc præruptionem restituere mediator venit, vt redempto B humano genere, illa angelica damna farciret, et menfuram cæleftis patriæ locupletius fortasse cumularet . Propter hanc præruptionem de patre dicitur : Proposuit in eo in dispesatione plenitudinis temporum instaurare omnia in Christo, qua in calis, et qua in terra funt in ipfo. In ipfo quippe restaurantur ea, quæ in terra sunt, dum peccatores ad inftitiam convertuntur. In ipio reftaurantur ea, que in celis funt, dum'illuc humiliati homines redeunt, vnde apostaræ angeli superbiendo ceciderunt. Quòd vero aita [ Inaccessis rupibus : ] Nimirum qui prærupti silices, ipsi sunt inaccessæ rupes. Cordi enim peccatorum hominum valde inaccessa est claritas angelorum: quia quo ad pulchra corporalia cecidit, co a spiritali specie oculus clausit. Sed quisquis ita contemplatione rapitur, vt per diuinam gratiam fubleuatus, intentionem fuam iam angelorum choris interferat, et fixus in sublimibus, ab omni se infima actione suspendat, non C ei sufficir gloriam angelicæ claritatis aspicere, nisi cum etiam, qui est super angelos, valeat videre . Sola namque ejus visio , vera mentis nostræ refectio est. Vnde cum dixisser hanc aquilam in petris manere, et in præruptis silicibus, atque in inaccessis rupibus commorari, illico fubdidit:

Qued quantumlibet quis in hac vita per speculum in anigmate Deum videat , et enm degustet, suanitatem tamen illius dulcedinis esuriat adhuc.

Nde contemplatut escam. Ild est, ex Illis choris angelicis tendit oculum mentis ad contemplandam gloriam supernæ maiestaris, qua non visa, adhuc esurit, qua tandem vifa fatiatut . Scriptum quippe eft : Pro eo quod laborauit anima eius, videbit p et faturabitut. Et rurfum : Beati qui efuriunt et sitiunt iustitiam, quoniam ipsi saturabuntur. Quis vero mentis nostra cibus sit, indicatur aperte cum dicitur: Beati mundo corde, quoniam ipfi Denm vibebunt. Et quia Interpolitione corruptibilis carnis grauari, Deum ficur est, videre non possumus, recte subiungirur: [Oculi eius de longe prospiciunt. Quantulibet enim in hac viva positus quisque profecerit, necdum Deum pet specie sed per anigma er speculum videt. E vicino autem cum respicimus, verius cernimus:cum vero longius acië tendimus, sub incerto visu caligamus. Quia igitur fancti viri in alta se conteplatione erigunt, et tamen Deum, seut est, videre non possint, bene de hac aquila dicitur: [Oculi eins de longe prospiciunt.] Ac si diceret: Intentionis ació fortiter tendunt, sed needum propinquum aspiciunt, cuius claritaris magnitudine penetrare nequaquam poffunt . A luce enim incorruptibili caligo nos noftræ corruptionis obscurat, cumq. et videri aliquatenus potest, et tamen videri lux ipsa, sicur est, non potest, quam longe sie indicat. Quam si mens vecumque non cerneret, nec quia longe effet, videret. Si autem perfecte iam cerneret, profecto hanc quali per caliginem non videret. I girur quia nec omnino cernitur, nec rurfum omnino non cernitur, recte di-&u eft: quia a longe Deus videtur; Libet ad medium Ifaiæ verba deducere, arque hær et illa, quia vno spiritu proferantut, indagare, Qui cum actiuz vitz virtutes exprimeret, dicens : Qui ambulat in luftitijs, et lognitur veritatem, qui proijcit auaritiam ex ca lumnia, er excutir manus suas ab omni munere, qui obturat aures suas, ne audiat sanguinem, et claudit oculos fuos ne videat malu i illico ab eiufdem actiuz vitz gradibus ad que contemplationis culmina afcendarur, adiunxit dicens : Ifte in exceltis habitauit,munimenta faxoru sublimitas cius,panis ci datus est, aquæ cius sideles sunt. Rege

6, 610

17a.53.d

Mas 5.4

Toid.

Epbef.1.b

#### In trigefimumnonum caput B. Iob. 1037

A in decore suo videbunt oculi eius, cernent terram de longe. In excelsis namque habitare, est cor in calestibus ponere: Et munimenta saxorum sublimitas nostra est cu fortium patrum præcepta et exempla respicimus, atque ab infima cogitatione separamur. Munimenta faxorum fublimitas nostra est, cum mente choris castrisq. cxlestibus iungimur, et insidiantes malignos spiritus stantes in arce cordis quasi subterpositos expugnamus. Tunc nobis etia panis datur: quia in supernis crecta intentio aternitatis contemplatione reficitur. Aque enim nostræ fideles sunt: quia doctrina Dei quod hic per frem promittit, hoc illic in munere exhibet. Sapientia namque huius mundi infidelis est: quia mansnra post mortem no est. Aquæ nostræ sideles sunt: quia verba vitæ quod ante mortem infinuant, hoc etiam post mortem demostrant. Regem in decore fuo oculi nostri conspicianti quia redemptor noster in iudicio, et a reprobis

homo videbitur, sed ad diuinitatis eius intuedam celsitudinem, soli qui electi sunt subleuantur. Quafi enim quandam foeditatem regis videre, est solam seruilem formam, in qua ab iniquis despectus est, cernere . Sed ab electis in decore suo rex cernitur : quia vltra semetipsos rapti, in ipso diuinitatis fulgore oculos cordis figunt. Qui quamdiu in hac vita funt, quia illam viuentium patriam, ficut est, videre non possunt, recte adiungitur : Cernent terram de longe. Quod ergo hic ait: Eleuabitur aquila, et in arduis ponet nidum fibi, hoc illic dicitur : In excellis habitabit. Quod hic dicitur : In petris maner, et in præruptis filicibus commoratur, atque in inaccessis rupibus, hoc illic Subijeitur: Munimenta faxorum sublimitas eius, Quod rursus hie subinfertur: Inde contemplatur escam : hoc illic quoque subditur : Panis ei datus est, aque eius sideles funt, regem in decore suo videbunt oculi cius. Et quod hic subiungitur : Oculi cius

de longe prospiciunt, hoc illic apre subijeitur : Cernent terram de longe . Consideremus quam sublimis aquila fuerit Paulus, qui vsque ad tertium cælum volauit, sed ta- 1.00.11.4 men in hac vita politus, e longinquo adhuc Deum prospicit, qui ait : Videmus nunc 2. Cor. 13.4 per speculum in anigmate, tunc autem facie ad faciem. Et rursum: Ego me non ar-vbilip.3.e bitror comprehendise. Sed quamuis aterna valde minus, quam sunt, pse conspiciat, quamuis ea se cognoscere perfecte non posse cognoscat, infirmis tamen auditoribus ca ipfa infundere prædicando non poteft, quæ videre faltem per speculum et imagine potest . De semetipso quippe tamquam de alio loquitut, dicens : Audiuit arcana ver- 2.Corin. 12.4 ba,quæ non licet homini loqui. Interna quamuis minima, et extrema videantur, fortibus tamen prædicatoribus fumma funt infirmis vero auditoribus incapabilia. Vnde et prædicatores sancti cum auditores suos divinitatis verbum capere non posse con

p spiciunt, ad sola incarnationis Dominica verba descendunt. Vnde bene hic dum subleuara in arduis aquila longe videre dicitur, illico subinfertur:

Quod dum in hac vita vinimus , nos pulli fantforum , fanguine crucifixi, es morte fal-Caput

VIII eius lambunt sanguinem. ] Ac si aperte diceretur : Ipsa quidem divinitatis co templatione pascitur : sed quia auditores eius diuinitatis percipere arcana nequaquam possunt, cognito crucifixi Domini cruore fatiantur. Sanguinem namque lambere, eft passionis Dominica infirma venerari . Hinc est quod idem Paulus, qui sicut paulo ante iam diximus, ad tertij cæli fecreta volauerat, discipulis dicebat: Non enim 1, corin, 2.4 iudicaui me scire aliquid inter vos, nisi Christum Iesum, et hunc crucifixum. Ac si

E aperte hac aquila diceret : Ego quidem escam meam, divinitatis eius potentiam de longe prospicio, sed vobis adhuc paruulis incarnationis eius tantummodo lambendu fanguinem trado. Nam qui per prædicationem fuam tacita divinitatis celfitudine, infirmos auditores de folo cruore crucis edocet, quid aliud quam fanguinem pullis prebet? Quia vero vniuscuiusque sancti pradicatoris anima cor ruptione carnis exuta, ad eum mox ducitur, qui pro nobis sponte sua in mortem cecidit, et de morte surrexit, apre de hac aquila subditur :

Quod in Christo santi vinificabunsur : et illuc tendit humilitas gregis, vbi secundum carnem eft celfitudo paftoris. Caput

T vbicumque cadauer fuerit, statim adest. ] Cadauer quippe a casu dicitur. Et non immerito corpus Domini propter casum mortis cadauer vocatur. Quod aute S.Greg. Tom, z. Ssss 3

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXXI. 1038

Mat. 24. 6

hic de hac aquila dicitur : Vbicumque cadauer fuerit, ftatim adeft : hoc de egredien- A tibus animabus fieri veritas spopondit, dicens: Vbicumque fuerit corpus, illic congregabuntur et aquilæ: ac si aperte dicat : Qui cælesti sede incarnarus redemptor vester præsideo, electorum quoque animas cum carne soluero, ad cælestia subleuabo. Sed hoc quod de hac aquila dicirur: Vbicumque sueri cadauer, statim adest: intelligi, et aliter potest. Omnis enim, qui in peccati mortem ceciderit, non inconuenienter poterit cadauer vocari. Quali exanimis namque iacet, qui iuftitia viuificantem fpiritum non habet. Quia ergo sanctus quisque prædicator vbi peccatores esse considerat, illuc anxie peruolat, vt in peccati morte iacentibus lucem viuificationis oftendat, bene de hac aquila dicitur : Vbicumque cadauer fuerit , flatim adeft , id est , illuc tendie vbi vtilitatem prædicationis prospicit, vt ex co, quod iam spiritaliter viuit, aliis in morte sua iacentibus prosit, quos corripiendo quasi edit, sed ab iniquitate ad innocen- B tiam permutando, in sua membra quasi edendo conuertit . Ecce ipse, quem ad testimonium iam fape deduximus, Paulus cum nunc Iudzam, nunc Corinthum, nunc Ephelum, nunc Romam, uunc Hispanias peteret, vt in peccati morte iacentibus, aternæ viræ gratiam nunciaret, quid fe aliud,quam effe aquilam demonstrabat, quæ velociter omnia transnolans, vbicumque iacens cadauer quærebat : vtdum voluntatem Dei lucratis peccatoribus faceret, quali escam suam in cadauere reperiret? Esca quippe iustorum, est conucrsio peruersorum, de qua dicitur: Operamini non cibum, qui perit, sed qui permaner in vitam aternam. Auditis iraque rot sanctorum virtutibus bearus Iob obstupuisse intelligitur, et sub admirationis rettore siluisse. Nam sequiturs

> Qued consideratio meliorum multum proficiat ad bumilitatem fanciorum. Capat XXIII. Limbs

Diecit Dominus, et locutus est ad Iob: Nunquid qui contendit cum Deo, tam facile conquiescit ? Vtique qui arguir Deum, debet et respondere illi . ] Vie fanctus tanta hac districtione flagelli non astimauit augeri sibi merita, sed vitia refecari . Qua quia in fe nulla cognouit, percussum iniuste se credidit, er percutientem prorsus arguere, est de percussione murmurare. Considerans autem Dominus, quod ca que protulit, non ex tumore superbie, sed ex qualitate collegerat vite : pie illum increpat dicens : [ Nunquid qui contendit cum Deo, tam facile conquiescit? Vtique qui arguit Deum, debet et respondere illi . ] Ac si apertius diceret : Quitanta de tua actione locutus es, cur audita fanctorum vita filuift? Me enim fuit arguere, de per- 7 cussione mea, an fuerit iusta, dubitare. Er bona quidem tua veraciter protulisti, sed hac quo tenderent flagella nescisti : qui etsi non habes iam quod corrigas, habes adhuc tamen quo crescas. In quanta vero virtutis arce quam plurimos subleuem, me ecce narrante cognotisti . Ipse considerabas tuam, sed aliorum celsitudinem nesciebas. Auditis igirur alienis virtutibus, si quid vales, responde de tuis. Scimus autem quòd cordis sui oculum per elationis tenebras extinguit, qui cum recta agit, considerare meliorum merita negligit. At contra magno humilitaris radio sua opera illuftrat, qui aliorum bona subriliter pensat : quia dum ea, que ipse fecerit, facta foris et ab alijs conspicit, eum, qui de singularitate intus erumpere nititur, superbia tumorem premit. Hincest, quod voce Dei ad Eliam solum se aftimantem dicitur: Reliqui mi-hi septem milia virorum, qui non curuauerunt genua ante Baal: vtdum non solum p se remansisse cognoscerer, elationis gloriam, que ei de singularitate surgere poterat, euitare posset. Beatus itaque lob nihil peruerse egisse reprehenditur, sed de aliorum etiam bene gestis docetur, vt dum se aquales et alios habete considerat, ei qui singuriter fummus est se humiliter fubdat.

LIBRI TRIGESIMIPRIMI MORALIVM SANCTI GREGORII FINIS.

Foam, 6,0

3.Reg. 19.d

# SANCTI GREGORII

IN BEATVM IOB

#### LIBER TRIGESIMVSSECVNDVS.



Quòd fantti ea,qua cum minori felicitudine attendant,quando cogitant, vel agunt,et quafi lenia negligunt,cum fuerint compunțti dininitus , quafi grania illa et mortifera perhorrefennt. Caput 1.

M Anchi viri quo apud Doum altius virtutum dignitate proficiunt, Pfal. 22. eo fubtilius indignos fe esse deprehendunt: quia dum proximi lu- Mat. 5.6 ci fiunt , quidquid eos in seipsis latebat inueniunt : et tanto magis foris sibi deformes apparent, quanto minus pulchrum est, quod intus vident. Vnufquifque enim fibi dum tactu veri luminis illustratur, oftenditur : et vnde agnoscit quid est iustitia, inde eruditur, ve videat quid est culpa . Hinc est quod sape mens nostra quamuis frigida in conversationis humana actione torpescat, quamuis in quibusdam delinquat et nesciat, quamuis peccata quadam quasi pulla perpendat: cum tamen ad appe cenda fublimia orationis compunctione se erigit, ipso suz compunctionis oculo excitata ad circumspiciendam se post fletum vigilantior redit. Nam cum neglectam se deserit, et noxio tepore torpescit, vel otiosa verba, vel inutiles cogitationes minoris esse reatus omnimodo credit. At si igne compunctionis incalescens, a torpore suo ta-B & fubiro afflaru contemplationis euigilet, illa quæ læuia paulo ante credidit, mox vit grauia, ac mortifera perhorrescit. Cuncta enim vel in minimis noxia, quasi atrocissima refugit: quia videlicet per conceptionem spiritus grauida, introire ad se iam inania nulla permittit. Ex co enim quòd intus conspicit, quàm sint horrenda hæc, quæ exterius perstrepunt sentit : et quanto amplius subleuata profecerit, tanto magis refugit infima, in quibus prostrata defecit. Nihil quippe cam nisi id quod interius viderat pascit, atque eo grauius tolerat quidquid se ci extrinsecus ingerit, quo illud no est quod intrinsecus vidit, sed ex his interioribus que raptim videre potuit, ad exteriora,quæ tolerat iudicandi regulam fumit . Super fe enim rapitur dum fublimia conteplatur : et semetipsam jam liberius excedendo conspiciens, quidquid ei cx seipsa sub feipfa remanet, subtilius comprehendit. Ex qua re miro modo agitur, vt sicut superius dictum est, vnde dignior efficitur, inde sibimet indigna videatur: et tunc tectitudini fe longe effe fentiat, cum appropinquat . Vnde Salomon ait : Cuncta tentaui in Ecele. 7.6 C fapienta, et dixi : Sapiens efficiar, et ipla longius recessit a me . Quasita enim sapientia longe recodere dicitur: quia appropinquanti altior videtur. Qui vero hanc nequaquam quærunt, tanto se ci propinquos æstimant, quanto et cius rectitudinis tegulam

appear, et catter a plane unitary populous distanta, procession de la constitución de la

### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXXII.

nescit, sed tamen cut flagella venetatus diuina non fit; filendo redarguit. Diuina A enim iudicia cum nesciuntut, non audaci sermone discutienda sunt, sed formidoloso filentio veneranda: quia et cum caufas rerum conditor in flagello non a perit, eo iustas judicat, quo se eas facere, qui summe justus est demonstrat. Virergo sanctus, et prius de locutione, et post de silentio reprehensus, quid de semetipso sentiat innotescat. Ait enim:

Quod de verbe etiefe nec fantti poffunt excufari, licet manu operis in confectu Del Andeant operire.

Emain

1 fici

110

pul

201

b

131

CCS

iii

( 日本日本日本日本日

H 25 30 H

Vi leuiter locutus sum , respondere quid possum ?] Ac si dicat : Sermonem meum defenderem, si hunc cum tationis pondere protulissem . At postquam lin- B gua leuitate vía conuincitur, quid restat nisi vt conticendo refrenetur ? Sequitur: [Ma num meam ponam super os meum . ] Vsu sacri eloquij in manu operatio, in ore locutio solet intelligi . Manum ergo super os ponere, est virtute boni operis culpas tegere incautæ locutionis. Quis vero inueniri potest, qui quamlibet perfectus sit, de otioso tamen sermone non peccet? Iacobo attestante, qui ait: Nolite plures magistri sieri, in multis enim offendimus omnes. Et rursum: Linguam nullus hominum domare potest. Cuius culpas redarguens per semetipsam veritas dicit: Dico autem vobis quoniam omne verbum otiofum, quod locuti fuerint homines, reddent de co ratione in die iudicij . Sed fancti viri ante Dei oculos student culpas linguz tegere meritis vitz, fludent bonorum operum pondere premere immoderata verborum. Vnde in fancta Ecclesia manus super os ponitur, dum in electis eius quotidie otiosa locutionis vitiu C bonæ actionis virtute operitur. Scriptum namque est : Beati quorum remissæ sunt iniquitates, et quorum tecta funt peccata . Sed rurfum cum scriptum sit : Omnia nuda, et aperta funt oculis eius, quo modo tegi possunt, que eius oculis, cui cuncta nuda funt, abscondi nequaquam possunt ? Sed quia hoc quod tegimus inferius ponimus, atque hoc vnde tegimus nimirum superducimus, vt quod est subterpositum tegamus, tegere peccata dicimur, quæ quali subterponimus dum abdicamus, eisq. aliud superducimus, du bonæ actionis opus ad hoc post eligimus ve præseramus. Qui ergo priora mala deserit, et bona posterius facit, per hoc quod addit, transactam nequitiam tegit, cui boni operis merita superducit. Beatus igitur Iob sancta Ecclesia typum tenens, et in verbis suis sua allegans, nostra designans, dicat ex se, dicat ex nobis: Ma-

in me displicuisse considero, ante eius oculos sub velamine recti operis abscondo. Se-Quod tab correttus non defendit , fed humiliter confitetur fe peccaffe in eo, quod fe credidit influm, et fruftra percuffum: et innocentia propria confcientia contentus, districtionem superni examinis attendit. Caput 111.

num meam ponam super os meum, id est, hoc quod districto iudici de sermone meo D

Num locutus sum, quod veinam non dixissem : et alterum, quibus vitta non addam . ] Si transacta beati Iob verba discutimus, nihil eum nequiter dixisse reperimus. Si vero dicta eius, que cum veritate ac libertate ptolata funt, in aliquo fuperbiæ vitio flectimus, duo iam folummodo non erunt: quia multa funt. Sed quia loqui g nostru est hominibus occultum sensum verbis aperire:loqui vero nostrum ad diuinas aures, est motu mentis etiam expressione actionis oftendere : beatus lob ad libram se fubrilissimi examinis pensans, locutione sua secundo se deliquisse confitetur . Vnum enim loqui illicite, est res flagello dignas agere, aliud loqui illicite, est etia de flagello murmurare. Qui ergo ante increpationem Dominicam in omni opere hominibus prælatus fuit, ipfa in altum increpatione proficiens, et minus fe rectum prius in opere, et minus se patientem post in verbere agnouit . Vnde semetipsum redarguit, dicens: Vnum locutus fum, quod vtina non dixissem, et alterum quibus vltra non addam. Ac fi dicat: Rectum me quidem inter homines credidi, sed te loquente, et ante flagella pra uum, et post flagella me rigidum inueni. Quibus vltra non addam: quia iam quanto nunc te loquentem subtilius intelligo, tanto meipsum humilius inuestigo.

Bero.3.4 Ibid. Mat-12.4

Pfal. 11. Heb.4-d

quitur:

Anidste qu'ed per Moysen agnam, vel capram inbetur osserre, qui bene vel male se satturum iuramento protuleris , et boc ipsum obsinione transsendit. Capat 1111.

E T quia beatus Iob fanctæ Ecclefiæ typum tenet, possunt electis omnibus hæc cius Verba congruere, qui cognoscentes Dominum, in vno et alio deliquisse se sen tiunt : quia se intelligunt, vel in cogitatione et opere, vel in Dei, ac proximi neglecta dilectione peccasse. Quibus se promittunt vltra nil addere: quia per conuersionis gratiam curant poenitendo quotidie etiam transacta purgare. Pet hoc tamen quod beatus Iob de duobus se pœnitendo redarguit, liquido ostendit, quòd peccator omnis in pœnitentia duplicem habere gemitum debet, nimirum quia et bonum, quod oportuit no B fecit: et malum, quod non oportuit, fecit. Hinc est enim quòd per Moysen de co, qui iu ramentum protulit, ve vel male quid vel bene faceret, ct hoc ipsum obliuione transcendit, dicitur: Offerat agnam de gregibus sue capram, orabito, pro co sacerdos, et Lenis b pro peccato eius. Sin autem non potuerit offerre pecus,offerat duos turtures, vel duos pullos columbarum, vnum pro peccato, et alterum in holocaustum. Iuramentum namque proferre,est voto nos diuina seruitutis alligare. Et cum bona opera promitrimus, bene nos facere spondemus. Cum vero abstinentiam cruciatumq. carnis noftræ vouemus, male ad præsens nos nobis facere iuramus. Sed quia nullus in hac vi- Hier in Eger. ta ita perfectus est, qui Deo deuotus sit, inter ipsa quantumcumque pia vota non pec- 46.et 27. cet, pro peccato agna offerri de gregibus siue capra pracipitur. Quid enim per agna nisi actiuz vitz innocentia : quid per capram, que in summis sepe extremiso, rupibus C pendens pascitur, nifi contemplativa vita signatur? Qui ergo se conspicit promissa ac proposita non implesse, ad facrificium Dei sese studiosius debet, vel innocentia boni operis, vel sublimi pastu contemplationis accingere. Et bene agna de gregibus, capra vero offerri de gregibus non iubetur: quia actiua vita multorum est, contemplatiua paucorum. Et cum hæc agimus quæ multos agere, et egisse conspicimus, quasi agna de gregibus damus. Sed cum offerentis virtus ad agnam capramo, non sufficit, in re-

Scimus, quia columbarum pulla, vel curturate pro cansu gennius habene. Quid ergo per duos columbarum pullo, yel duos trutures, nili dupler pontinentia noltra genius defignaturi è vreum ad offerenda bona opera non afing mus, nofinteripios duplicire defiamum s quia e recta non fecinuse, e persua operari fiamus. Vade ev vinus pur proposato altere vero offeri in holocauffum niubrur. Holocauffum panique rotum mendim dicitur. Vinum ergo turturem pro pecato offerimes, cum pro culpa genitum damusde altero vero holocauffum facinus, cum pro culpa genitum damusde altero vero holocauffum facinus, cum pro culpa genitum damusde altero vero holocauffum facinus, cum pro culpa genitum damusde altero vero holocauffum facinus, cum pro culpa genitum damusde altero vero holocauffum facinus, cum pro culpa genitum damusde altero vero holocauffum facinus, cum pro culpa facinus da culpa facinus propriemas facinus, est in aprete dicato : E erga bona per negli gentiam rorpui, er ad mala per audaciam prorupi.

medio poenitentis adiungitur, ve duo pulli columbarum, vel duo turtures offerantur.

#### CAPVT QVADRAGESIMVM BEATI IOB.

Efpondens aurem Dominus Iob de turbine dixit: Accinge ficut vir lumbos tuos, interrogabo te, or indica mihi. Nunquid irritum facis: iudicium meum, et condemnabis me vi ui iultificeris ? Si habes brachium ficut Deus, et voce fimili tonas; circunda sibi decoremțe în fublime erigere, et elbo glotofuis, et fiociofis indurer velibus: Diferege luperbos în

furore tuo, et confunde cos, et respicieus omnem atrogantem humilia. Respice cunchos superbos et confunde costet contret impios in loca foio. Abfondde cos in puluters simul et facies cortum demerge in foucam et eço consiebos quod faluare te possit detecta tua-Ecce Behemoth, quem feci recum, fenum

quali

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib.XXXII.

quasi bos comedet. Fortitudo cius in lumbis cius, et virtus illius in vmbilico A ventris eius. Stringit caudam fuam quafi cedrum, nerui testiculorum eius perplexi funt. Offa eius velut fistulæ æris, cartilago illius quasi laminæ ferreæ. Ipse est principium viarum Dei. Qui secit eum, applicabit gladium eius . Huic montes herbas ferunt. Omnes beltiæ agri ludent ibi . Sub vmbra dormit , in fecreto calami, in locis humentibus. Protegunt vmbræ vmbram eius, circumdabunt eum salices torrentis. Ecce absorbebit fluuium, et non mirabitur, et habet fiduciam, quòd influat Iordanis in os eius. In oculis eius quasi hamo capiet eum, et in sudibus perforabit nares eius. An extrahere poteris Leuiathan hamo, et func ligabis linguam eius? Nunquid pones circulum in naribus eius, B aut armilla perforabis maxillam eius? Nunquid multiplicabit ad te preces, aut loquetur tibi mollia ? Nunquid feriet tecum pactum, et accipies eum seruum sempiternum. ? Nunquid illudes ei quasi aui , aut ligabis eum ancillis tuis ? Concident cum amici, diuident illum negotiatores. Nunquid implebis fagenas pelle eius, et gurgustium piscium capite illius: Pones super cum manum tuam. Memento belli, nec vltra addas loqui. Ecce spes eius frustrabitur eum, et videntibus cunchis præcipitabitur.

Qued qui in flagellis positus murmurat , inflitiam ferientis accusat .

Seq.

R Espondens autem Dominus Iob de turbine dixit: Accinge sicut vir lumbos tuos, interrogabo te, et indica mihi. ] Quid sit Dominum de turbine respondere, quid 509 Jihana. beatum Iob lumbos accingere, quid interrogare Dei, quid hominis indicare, primo iã
Domini fermone tractatum est. Quia ergo lectoris tadio parcimus, curamus summopere ne dicta replicemus . Sequitur: [ Nunquid irritum facies iudicium meum.et con demnabis me, ve tu iustificeris? ] Quisquis contra Domini flagella semetipsum defen dere nititur, flagellantis iudicium cuacuare conatur. Nam cum culpa fua feriri fe denegat, quid aliud quam iustitiam serientis accusat? Beatum itaque lob non ideireo fla gella calestia percusserunt, ve in co culpas extinguerent, sed potius ve merita augerent, quatenus qui tranquillitatis tempore in tanta fanctitate claruerat, et ex percuf-fione patesceret, quæ in eo etiam patientiæ virtus latebat. Qui quidem culpam suam inter flagella non inueniens,nectamen flagella eadem causam sibi esse augendi meriti deprehendens, iniufte se feriri credidit, cum quid in se debuiffet corrigi non inuenit . Sed ne ipfa innocentia in tumorem elationis infletur, diuina voce corripitur, et mens eius ab iniquitate libera, sed verberibus pressa, ad iudicia occulta reuocatur: ye su perna sententia, etsi non est cognita, non tamen credatur iniusta, sed co saltem influm credat omne quod patitur, quo nimirum constat, quia Deo auctore patiatur . Magna enim satisfactio percussionis est, voluntas iusta conditoris. Qua cum iniustum facere nihil folet, iusta ag noscitur etiam si latet. Nam cum pro iniustitic peccato per curimur si in percussione nostra diuina voluntati coniungimur, mox a nostra iniustitia ipsa coniunctione liberamur. Quisquis enim iam percussionem tolerat, fed adhue causas R percussionis ignorat, si instum credens hoc ipsum contra se judicium amplectitur, co ipfo ab iniustitia sua iam correctus est, quo percussum se iuste gratulatur. In vindicta enim fua Deo le focians, fese contra se erigit, et magna est iam iustitia, quòd voluntati indicis concordat in pœna, cui discrepauit in culpa. Vir igitur sanctus, quia in nul la Deo culpa discrepauerat, quasi cum difficultate ei inter supplicia concordabat. Noque enim credidit, quod flagella que solent vitia extinguere, in illo sola merita augerent . Vnde nunc iuste corripitur, ve occultis iudicijs, et nesciens subderetur, eig. dicitur : [ Nunquid irritum facies iudicium meum, et condemnabis me vttu iustificeris? ] Ac si aperte diceretut: Tha quidem bene acta consideras, sed mea occulta iudicia igno ras. Si ergo ex ruis meritis contra mea flagella disputas, quid aliud quam me de iniuftitia addicere te iustificando festinas? Sequitur :

### In quadragelimum caput B. Iob. ?

Quod ex considerata magnitudine, es juffitia creasoris, eniusque meriti sint homines, infirmos se cognoscant et peccatores : et qued Anthropomorphitarum harefis fit, Denm astimare in fua nasura secundum membra humana, et lineamenta corporea.

1 habes brachium ficut Deus, et si voce simili tonas. ] Quia humanum genus bea-Drus lob meritis transcendebat, eum pius conditor, et eruditor ad considerandam fimilitudinem fuæ magnitudinis prouocat, vt cognita tanta diffimilitudine, in humilitare se premar. Sed cum in Deo vox et brachium dicitur, cauendum summopere est, ne quid in co mens corporeum suspicetur. In Anthropomorphitarum namque hærefim cadere, est eum qui incircumscripte implet et circumplectitur omnia intra corpo

B ralia lineamenta concludere. Sed omniporens Deus ad fua nos trahens, víque ad noftra fe humiliat, arque ve alta infinuer, humilibus condescendir: quatenus paruulorum animus rebus cognitis enutritus, ad inquirenda exfurgat incognita, atque ab eo, qui longe super ipsum est, quædam juxta se audiens, quasi quibusdam ad illum passibus moueatur. Vnde fit ve per setipturam suam aliquando a corporibus hominum, atiquando a mentibus, aliquando vero ab anibus, aliquando etiam ab infenfatis rebus quasdam longe dissimiles in se similirudines trahat. Plerumque enim a corporibus hominum in le fimilitudinem trahit, ficut de co propheta ad Ifraelitas dicit : Qui to- Zacha.c tigerie vos, tanget pupillam oculi eius. Et ficut de eo rurfum fperanti homini per pro- Pfal.90 phetam dicitur: In scapulis suis obumbrabit tibi . Constat nimirum quòd in natura fua,nec oculum Deus,nec scapulas habeat; sed quia nos per oculum cernimus, in sca-

C pulis vero onera sustinemus, Deus quod omnia videt, oculu habere perhiberur, quod vero nos tolerat, atque eo ipío quo tolerat feruat, obumbrare nobis in scapulis dicitur. Ait enim : In scapulis suis obumbrabit tibi : ac si diceret peccatori homini, et post peccatum veniam deprecanti: Ea pietate Dominus te protegit, qua te pietate tolerauit . Obumbrat enim in scapulis suis : quia dum portar defendit ... Aliquando vero a mentibus in fe similitudinem trahir, sicut per prophetam ad Ifrael dicit: Recordatus Hier 3.4 fum tui, miferans adolescentiam tuam. Er rurfum per sponsæ comparationem loques 1/4. 49. 4 ait : Et fi illa oblita fuerit , ego tamen non obliui fcar tui , Quis enim nesciat , quia Dei memoria, nec obliuione rumpitur, nec recordatione farcitur? Sed dum aliqua deferes prætermittit, more mentium obliuisci dicitur, et cum post longum tempus, quæ vouerit vilitat, nostræ mutabilitatis consuctudine recordatus vocatur. Quo enim pa-

D &odininitatis cius vim oblinio diffipat, cui ipfa quoque laudabilis memoria effentialiter concordat? Nulla namque nifi aut præferita, aut absentia recordantur. Quo modo ergo Deus præteritorum reminiscitur, cum ipsa, quæ in semetipsis prætereunt, eius nutui semper præsentia assistunt? Aut quo modo absentium recordatur, dum om ne quod eft, per hoc illi præfto eft quod in ipfo eft? Quod fi ei præfto non effet,omnino non effet: nam non existentia videndo crear, existentia videndo continet. Quidquid ergocreator non videt, effentia fubfiftendi caret . Aliquando autem ab auibus in illum fimilitudo trahitur, ficut pet Moyfen dicitur : Expandir alas fuas, et affumplit Deut. 32.6 eos, Et sicut propheta ait: Sub ymbra alarum tuarum protege me. Quia enim nos Pfal.16 paruulos dum protegir nutrit, et non graui atque onerofa, sed leui et blanda protectione nos refouer, dum suas in nos misericordias exerit, quasi more super nos aujum

g alas tendit. Aliquando etiam infenfatis rebus propter infirmitatem noftram alta con descensione se comparar, sicut per Prophetam dicir: Ecce ego stridebo super vos sicut Amora. d ftridet plaustrum onustum feno . Quia enim fenum est vita carnalium, sicut scriptum est: Omnis caro fenum. In eo quòd Dominus vitam carnalium patitut, more plaustri 1fa. 40. b fenum se portare testatur. Cui sub feni onere stridere est pondera et iniquitates peccatium cum querela tolerare. Cum ergo longe dissimiles in se similitudines trahat, solerter intuendum eft quod quædam ralia aliquando dicantur in Deo propter effectum operis, aliquando autem ad indicandam cius substantiam maiestaris. Nam cum in Deo oculus, scapulæ, atque alæ nominantur, effectus quidem operationis oftenditur. Cum vero manus, brachium, dextera vel vox in Deo dicitur, per hac vocabula coufubftantialis ei filius demonstratur. Ipse quippe est et manus dextera , de cuius ascen- Deut.32.f fione per Moyfen pater loquitur, dicens : Tollam in calum manum meam, et iurabo

1044 S. Gregorij Expof. Moralis Lib. XXXII.

18-11.4 per deztrezum meam. I pfe brachium de quo propheza air: Et brachium Domini cui A 79/44.

18-12.4 per deztrezum eff l'ple vois; quia euum pater gi promo dixiri: Filius meus est tu ego hoplante. De propini cui l'appropriet verbam, e verbam eraz a pad

18-12.4 per de propini cui l'appropriet verbam, e verbam eraz a pad

18-12.4 per de propini cui l'appropriet verbam, e verbam eraz a pad

18-12.4 per de propini cui l'appropriet de propini cui l'appropriet de l'appropr

Qu'd fantis in confectin Dei gloria et bonore, et speciosir virsutum vestións induantur: superbos vero extrema confesion maditas maneat.

Capat. VII.

Circunda sibi-decorem, et in fublime etigere, e efto gloriofas, et fipeciofis indueeti Dominus regnauit decorem induit. I fe apud nos in fublime erigirur, cum noftrismentubus in nauru fa usel fein panerabili demonfiratur. I fel vero gloriofus eft, qui
dum ériplo perfraitur, accedenti laudis indigens nos eft liple (pecinis induitur veltidum ériplo perfraitur, accedenti laudis indigens nos eft liple (pecinis induitur veltidum ériplo perfraitur, accedenti laudis indigens nos eft liple (pecinis induitur veltidum ériplo perfraitur, accedenti laudis indigens nos eft liple (pecinis induitur veltidum ériplo perfraitur, accedenti laudis indigens nos eft liple (pecinis indiatur
et veltur quandam veltim gloriofus mibi Eccelfaim exilibre non habentem rugam, aux
maculam. Vnde ci per prophexam diciture. Confedinoem et decorem induifit, amithus gluid un indiatur et liple (pecinis indiatur).

Limine ficu veltimenos - lite quippe confedinoem indiut, litile decorem i quia quos

luminis feuv editimento. His quippe confeffionem induit, illie decorem ; quia quos hic per pomientiam conferente fecericillife fulgentes per decorem itultitize offendes. La conference itultitize offendes delisi lux mundis, in illa attenta gloria velicitume efit Vose efits lux mundis, in illa attenta gloria velicitume acius facili dutte candida ficur inti. In qua transfiguration equid altud, quiam refurrectionis vigitime gloria nunciature. Il nu monte entime transfiguratione quid altud, quiam refurrectionis vigitime gloria nunciature. Il nu monte entime transfiguratione quid altud, quiam refurrectionis vigitime gloria nunciature. Il nu monte entime transfiguratione quid altud, quiam refurrectionis vigitime gloria nunciature. Il nu monte entime transfiguratione quid altud, quiam refurrectionis vigitime gloria nunciature. Il nu monte entime transfiguratione quid altud, quiam refurrectionis vigitime gloria nunciature. Il nu monte entime transfiguratione quid altud, quiam refurrectionis vigitime gloria nunciature. Il nu monte entime transfiguratione qui altud, quiam refurrectionis vigitime gloria nunciature. Il nunciature entime transfiguration della consideratione della considerat

omnes ei luce iustitiæ fulgentes adhærebunt. Sed quia speciosarum vestium nomine iustos sibi quo modo adiungat, infinuat: iniustosetiam quo modo a se disiungat, ostendit. Sequitur : [ Disperge superbos in furore tuo. ] Subaudis, vt ego, qui cos et tranquillitatis tempore vnitos contra me tolero, et districtus quandoque veniens, in meo p cos furore dispergo . Sed inter hac solerter intuendum est, quòd gravis perfidia error admittitur, fi fortaffe quis æftimet, quod in illa divinitatis substantia, furor et tranquillitas varietur. Creator namque omnium eo fumme immortalis est, quo crea-Lec. 1. 6 tura more mutabilis non est. Hinc de illo per lacobum dicitur. : Apud quem non est transmutatio, nec vicissitudinis obumbratio. Hinc rursum scriptum est: Tu autem Do Sap. 12.6 mine, cum tranquillitate iudicas. Hinc propheta air: Deserta facta est rerra a facie ire Hier.25. 2 columba, a facie furoris Domini. Quod iram coluba pradixerat, hoc furorem Domini subiunxit. Columba namque valde simplex est animal, et quia in Deum nulla furoris inæqualitas serpit, surore Domini iram columbæ nominauit. Vt enim diuinæ districtionis vim imperturbabilem demonstraret, et iram dixit, et columbe: acsi apertius diceret: Districtu iudicium inconcussus exerit, qui permanens mansuetus iniustos pu- pr nit. Vnde et in extremo judicio in semetipso incomutabilis manens, nulla vicissitudine ac mutabilitate variatur, sed tamen electis ac reprobis nequaqua sub specie eiusdo

dicerte Diftricia indicium inconculfus ezerit, qui permanens manfuerus iniuftos pumit. Vade et in extremo iudicio in femetiplo incomutabilis manen, ulla vicilitudio ne a mutabilitate variatur, fed tanmen electisa e teprobis noquaqui fub focci eiudici incommutabilitatio flendiure; qui a et tranquillus iuflie, et iratus a papraebi iniufiis. Telle cnim conficienti, intra femetiplos deferunt, vode corum mentes æque voum re fipiciant, efe non equaliter modificentur; quia et fifis euu he neign off offendis anteada iufitis; et illis terriboliem culpa. Quorum pauorem, quia explicat, cum consigerit mieferit, et illis terriboliem culpa. Quorum pauorem, quia explicat, cum consigerit mieferit, et illis terriboliem culpa. Quorum pauorem, quia explicat, cum consigerit mieferit, et illis et culpas acteneçar ante (eiudeem iultium videre ? Hor inniurum quodici in vita vita praefenti agiur, y ved equalitave eventur illusicis mortalium corda do-ceantur. Nam eum duo ad uducitum pergunt, allus innocentis fibi conficies, altus culpa elementi prodatam fententiam adduct accenten indicem virique conficieum, cu t amen culpa elotico graume contra el ferram hor i plim tudicis finettum (differente, Quair differente, Quair differente, Quair differente, Quair differente, Quair differente, Quair differente qu

#### In quadragefimum caput B. Iob.

1045 fibi non dennaciat perturbatio iudicis, fed recordatio prauitatis : quia etfi adhuc foris reum fenrentia non clamat, intus tamen grauiter confcientia accufat. At contra inflitize amicus decernentis vultum conspicit, sed intus de testimonio bonæ recordationis hilarefeit, et quo apud se quod metuat non habet, omne quod er ga semetipsum est, blandum videt. Hoc itaque loco furor Domini dicitur non perturbatio divina fubflantia, fed fuper peccatores male fibi confejos examinatio iusta vindicta. Quamuis enim eum tranquillum in iudicio videant, tamen quia feriendos se ab illo non dubitant, eum suis moribus perturbatum putant. Sequitur : [Et respiciens omnem arrogantem humilia . ] Acsi dicat, vtego. Apte autem ad vindicta ordinem arrogantibus superborum culpa præponitur: quia nimirum non fuperbia de arrogantia, fed generatur arrogantia de fuperbia. Duobus autem modis a Domino peccator vnu fqui fque respicitur cum aut a peccato con-

B uertitur, aut ex peccato punitur. De respectuenim conuertionis dicitur: Quia respexit. Luc. 22. g Dominus Petrum, et recordatus Petrus verbi Iefu fleuit amare. De respectu vitionis rurfus dicitur: Vultus autem Domini super facientes mala: vt perdat de terra memoriano corum. Vtrifque autem modis in humilitate arrogans flernitur: quia aut pœnitendo co- Pfal 33. gnoscit culpam, aut percundo percipit poenam. Sequitur: [Refoice cunctos superbos.et coafunde eos, et contere impios in loco suo. ] Subaudis, vt ego. Superbi enim ex respectu Domini confunduntur, aut hic de pietate Domini cognoscentes, et damnantes crimina, aut illic supplicia de iustitia sentientes. Impiorum vero locus ipsa superbia est : quia cumfcriptum fit : Initium omnis peccati fuperbia : vnde oritur impietas, ibi continetur, quam- Ecclipto. b uis nec quidqua a superbia distat impietas. Valde enim superbire est impia de auctore sentire. Impius ergo in loco suo conreritur: quia ipsa superbia, qua eleuatur, opprimitur: cuq.

cfferendo fe in cogitationibus erigir, lumen fibi iuftitiæ, quod inuenire debuiffet, abfcondit. Sape autem dum contra Deum falfa gloria exterius proficit, vera miferia interius inanescit. Vnde propheta ait : Deiecisti cos dum alleuarentur. Non enim ait : Deiecisti cos Pfal. 72. postquam elevati sunt, sed dum allevarentur: quia hoc ipsum sit superbis interius deijei, quod eisfalsa contingit gloria exterius elevari. Ordinante enim divino judicio, non eis hic aliud culpa eft, atque aliud poena: fed fua illis in poenam vertitur culpa vt elatis faftu fuperbiz, hoc ipsum sit vere intus cadere, quod foris oftenditur profecisse. Sequitur: [ Absconde eos in puluere, simul et facies corum demerge in foucam.] Ac si dicat, vt ego. Superbos enim arque impios iusto iudicio Dominus in puluere abscondit: quia corum corda ipsis, quæ despectu amore creatoris eligunt, terrenis opprimi negotijs permittit. Vnde et illo-Lue, 13. 6 rum vitam cum in extremo iudicio discutit, tamquam sibi absconditam non agnoscit, di-

D cens : Nescio qui estis . Vita prauorum sub puluere absconditur : quia abiectis et infimis desiderijs grauatur. Quisquis enim adhuc ea, quæ mundi sunt appetit, quasi ante faciem veri luminis non apparet: quia nimirum sub puluere terrenæ cogitationis latet . Hunc prauarum cogitationum puluerem oppressa mens tolerat, quem ventus nequissima tentationis apportat. Hinc est enim quod de vnaquaque anima terrenis desiderijs aggranata fub Ephraim specie per prophetam dicitur : Factus est Ephraim panis subcinericius, Ofea.7. b qui non reuersatur. Ex natura quippe bene condita est nobis intentio, que surgat in Deum, sed ex conversatione nequirer assuera inest voluptas, que præsens premat in seculum. Panis autem subcinericius ex ea parte est mundior, quam inferius occultat, atque ex ea parte fordidiot, qua desuper cinerem portat. Quisquis ergo intentionem qua Deum debuiffet quærere negligit, quali more panis subcinerici) mundiorem partem infe-Reuersaretur autem panis subcinericius, si desideriorum carnalium cinerem superius portat.

et intentionem bonam, quam in se dudum despiciendo oppresserat, superius ostentaret. Sed teuerfari renuit, cum mens amore curarum facularium prella, molem foperpositi cineris abijcere negligit i dumq. assurgere in intentionem bonam non appetit , quali mundiorem faciem fubter premit . Apte autem fubiungitur : [ Simul et facies corum demerge in foucam : ] Acfi dicar, vr ego : Iufto namque iudicio superborum facies Dominus in foucam mergit : quia intentionem cordis corum sese vitra homines erigentem inserius deijeit. Ima enim respicir, cuius sacies soucam attendit. Et bene de superbis dicitur quod eorum facies in foueam demerguntur : quia ima petunt , dum superbiendo altiora appetunt: et quo magis extollendo se erigunt, co magistuendo inferius tendunt . Tetrenam quippe gloriam quarunt, et intima. S.Greg. To.2. Tttt

# 1046 S.Gregorij Expof. Moralis lib, XXXII.

funt, que profisciunt dum superbiendo alta sequantur. Vade miro et diuerio modo A crea sgiure, vi humiles catum petant, dum si interirus desiçuato, superbi infina a paperant, dum despiciendo cereros quasi in altioribus extolluntur. Illi si dum despicium, carlestibus inagunur: Illi dam se enjunt, a superconbus duidantur: araque, vira dixtermi, Illi sc. 77/a. 19.6. eleuantes deprimurt, illi deprimentes eleuant. E bene de superbientobus per Platimi-sham dictius: Humilita attem peccatores vique a deterant e quita e que infra si funt ambiente, dam extollendo feeriguur, amilio celto quid aliud quant terram petunt? Qui bus hos pipma inari minis eccedific, el relictis superioribus inquestifier. Se dece ego bus hos pipma inari minis eccedific, el relictis superioribus inquestifier. Se dece ego chuma relictio de la companio del companio del

Pelegianerum harglis prafinit capite dell'uniur, qui ssue adiutorio grasia, propriavirtate qu'umquam pels falturi assirana. Copus VIII.

T ego constitebor quò d'altuare te possiti destreta tua. ] Ac si a perte diceret: Si potes termbilia hac facere, sipe quæ protuli, sibi et non mishi deputo bona omnia quæ

fecifii. Si vero peccantes alios respiciendo non potes perdere, liquet quod a reatu nequitiz tua te non vales virtute liberare. Eccediuina vocead beatum Iob dicitur. C

quod fua dextera non faluetur : et tamen nonnulli hominum , qui ab huius viri viribus longe sunt, despecto Dei adiutorio, sua se fortitudine saluari posse confidunt. Pro quibus quid deprecari aliud debemus, nuli ve si iam dona bonorum operum perceperunt: hoc quoque donum accipiant, vt a quo hæc acceperint discant ? Quia autem præmiffis verbis Dominus potentiam fuæ magnitudinis intulit : nunc in fubfequentibus nequitiam antiqui hostis ostendit : vt bonus famulus et auditis prius virtutibus Domini, sciret quantum diligeret, et cognita post callidrate diaboli, disceret, Amor. 3. b quantum timeret. . Vnde bene per Prophetam dicitur : Leo rugiet , quis non timebit ? Dominus Deus locutus eit : quis non prophetabit ? Postquam enim virtus ei fui conditoris innotuit, nequaquam illum vires aduerfarij latere debuerunt : vt eo magis desensori suo se humilius subderet, quo hostis sui nequitias subtilius agnouisset : D protectoremq. fuum tanto ardentius quareret, quanto terribiliorem hostem cognosceret, quem vitaret. Certum quippe est, quia minus diligit ereptorem suum, qui minus intelligit periculum quod cualit : et vile solatium deputat defensoris, qui virtutem T/al. 17. aduerfarij debilem putat. Vnde bene ereptionem firam Domino tribuens Propheta dicebat : Diligam te Domine virtus meas aperte videlicet dicens : eo te magis diligo, quo infirmitatem propriam fentiens, virtutem meam te effe cognosco. Hinc rurium ait : Mirifica misericordias tuas, qui saluos facis sperantes in te : quia tune nimirum miscricordia Domini mira a pud nofmeripsos, qui eripimur, fiunt, cum per éasdem mifericordias quam grania fuerint pericula, que enalimus, agnoscimus. Et quia sermone przecedenti Dominus beato lob mira opera fanctorum fequentium patefecit, ve his auditis disceret, de virtutum suarum culmine quam humilia sentire debuisset, nuncei cum quo hoste bellum gerat, oftenditur : et vires fraudesq. illius subtilius indicantur. : ve qui ad colloquium auctoris sui perductus est, argumenta aduersarij aperte cognoscat. Verbis enim sequentibus sideli famulo Dominus cunctas hostis callidi machinationes infinuat, omne quod opprimendo rapit, omne quod infidiando circumuolat; omne quod minando terrer, omne quod fuadendo blanditur, omne quod desperando frangit, omne quod promittendo decipit. Cuncta ergo tergiuerfationis eius certamis na exorditur dicens: [Ecce Behemoth quem feci tecum.]

to all the authority of the state of

, i o ol

## In quadragesimum caput B. Iob. 104;

A Quèd Manichaorum hareste, qui astruant duo principia, Deum stilicet, et nessei quam tenebrurum gentem, comincatur: cum manissismo sit, quid in principio Deut omnem spiritalem et corprachem creaturam secerii, primo in substantia materia, deinde in sermarum dissectione.

Caput 11.X.

Vern dib Behemoth nomine, mii antiquum hoslem infinant? qui interpretatus ex 10.

Hebrara voce in Latina liquu animal fonat. Cuitis infiritus dum malitus inhibitum,
patemire periona monthature. Sed cum de Deo (criptum fit, quia fecti ormaia fimul, cur £ctil.2), a
loca animal cum homine fectile fe indicat, dum cundo, quia fimul fecter (contale Ruculium
quarrendum eft, quo modo Deus cunda firmul condidir, dum Moyfes fex dierum mutanone variame dithin decreata deficinate? Quod camen critisus gnofestimus, fi jußas caufas Gen. 1, d

tione variante difinête creata deferibat è Quod tamen citius agno feinus, fi ipfas caufas Gen. 1. A graph originar flobiliteri indagamus. Returm quippe bilahnais fimul creata et fi et fimul 1. a fipecies formata non etli er quod fimul extirit per fibblantiam materia, non simul apparuit per fipecien forma. Cum emin fimul factum cellum terra, de fectivitur, fimul pirintalia arque corporalia, fimul quidquid de carlo oritur, simul factum quidquid de terra-productur, indicatur. Sol quippe luna er fidera quanto die in cola facta perhibertur i fed quod quarro die procedit in specie, primo die in culti fubblantia extirit per conditionem. Primo die creata terra dictur, et retiro a forbuta condita, escunda terra vicintai, defendum turi fed hoc quod die terrio fe in specie protult, simirum primo die in ipsa deguatum terra fibilantia i conditum fiur. Hince flquid Moyfes et diffinête per die singulos condita ominia retulit, et tamen fimul omnia creata fibiumait, dicens: libr sint Gen. 2. a generationes cellit et trae, quando creata finit nel quod foci promiums schum etter de generationes cellit etters, quando creata finit nel quod foci promiums schum etterio.

C et omne virguluum agri antequam oriretur in terra, omnemo, heibam regionis. Qui enim disertis delbus creatum, culum et terra, ny rigulum, herbamam, narrauerat, nune vuo die facta manifelia: v vi liquido oftenderet quod creatura omnis limul per fishilantia exititis, quamus non fimul per fipeciem procedifi. Hine illie quode feriprum eft. Creaturi Dusu hominem ad imaginem fuam 3 dimaginem Dei creaturi illum, mafculum et femiama freit cos. Necdum enim tus facta defeributu, et iam homo mafculur et femiam, petiabetur. Sed quia ex Ade facter procedidabio femina erat proceffura in illo iam competibetur. Sed quia ex Ade facter procedidabio femina erat proceffura in illo iam commismo dell'anti mentioni dell'anticomo dell'anticom

D mul prodeum per temporiri incrementa . Sed quia hare fimul creata per fubriantiam diciniums quar product alu ex atali i mieniums, qua posto cum beato fol Behemoth creatus
affertur, cum neque van afte fubriantia angeliet hominis, neque homo ex angelo, neque
angeliuste homine proferatur 3 viero propera hoc falus Behemoth cum beato fold dicirur, quod creatura o mnisia ba auctore, qui in actione fian ecquaquam temporia prorelatione dillendure, fimuli condra non dubitamur; cur de Echemoth fipecialiter dicitra quod
commune cum creaturia o mnibus generaliter habetur? Sed fi return caufas fubrili dicutcommune cum creaturia o mnibus generaliter habetur? Sed fi return caufas fubrili dicutvuitate temporis, fad cognitione rationis i fimul per acceptam imagium falperitie, etc. 1870/18.18.05.
nonfimul per consunctam fubrila antium fromms. Scriptum namque de honiuse di: Faciacon. 1. de mushomisma ad imagineme et fumilitudiem nonfirm. Expert Exchellem, ad fatand in 2540.18.18.

E einer Tu fignaculum inmilitudinis, plemus fapienta et perfschus decore in delicip paradidi Delifalli. In cunda işture rezarura,homoet a negulus fimul condituse extirist qua abomni creatura irrationabili difindus proceffit. Quia ergo in cundia conditione returnnullum rationale animal nită angelus et homoeft, quidquidratione vito no poteft, cumhomine fachum non eft. Dicaturi taque homiti, dicatur de angelo, qui eti potentiambiblimitatis pedidis, fubilitatent atemen nature rationalismo amiliti z Ecce Behenoth
quem feci tecum s v dum homo cum, qui irratione fecum factus eti, perific coniderat, vicinum fibricatim superiore ex tipla propiqui dia perditione pertinefact. In
lis autem verbis folerter intuendum eft., quod apene voce Dominica nefariamabut mon fafora altravier distruta, qui dum duo principa lo fordi gens nequifimadicitur, dum Behenoth filtum, videlicit autorem nequime per naturam bene conSiger. Tox.

1048 S.Gregorij Expos. Moralis Lib. XXXII.

 ditum fe Dominus fecisse testatur. ? Sed quia Behemoth iste, cum quo sit sactus audiuimus, perditus quid agat, audiamus. Sequitur. :

Quod esca diaboli electa fint , et hypocritarum simulatione maxime sauretur. Cap. X.

Fenum ficur bos comeder. ] Si prophetarum folicite verba difetitimus, hæc et illa vno
fiz. 11. - b

fipiritu prolata reperimus. Ifaias namque étum cernere viram peccâium abantiquo

et infatiabili infot deluorari, ait : Leo ficur bos comoder paleas. Quid aurem feni paleafie ep. 6. trug, nomine nifi caranium via fignaru e D equa per Prophetam dictur : Omnis carofenum. Qui ergo lui: Behemoth, illic leo squilis fenum, illic palea nominantut. .
Sed perferturari mens intirur curi five al pada Idiami leo, ve lib. Dominita voce Behemoth, in comefitione feni vel palea, vtroque loco nonequo, fed boui comparetur. Quod
tamen citiva agnoficimus, fi a traftique annalibus quart inturmientorum dilatria pers B
pendamus . Equi namque fenum quamilibet fordidum comedum, aquam veronom infi
mundam bibunt. E docusaturem aquam quamilibet fordidum tomedum, after the firm of the most most file on non mifi
mundam bibunt. Sociosaturem aquam quamilibet fordidum comedum, after the firm on mifi

mundam bibunt. - Bouesautem ajuam quamillet fordidam bibunt, i éd feno non nifi

\*\*diact.\*\* d. di vo vécinutr. Quidel et gro quod bous, qui mundo palou pacitura, Behemothifi

\*\*diact.\*\* d. via via min hoc quod de tilo antiquo holte per Prophetam alium dicture ! Efacatus

cleal ? Neque enin ée seg gudet rapre, quo paratu as fendida alchonibus implicatos

in imis fecun refigicir voluntarie acere. - Fenuncergo comedere ficus bos appetir; qua
togagelionis fine dence concrete mundam vistam firiralium querti. Sed quarrendam
video quo mondo Pehemothific fenun ficut bos comedens, vistam fipriralium centicatus

video quo mondo Pehemothific fenun ficut bos comedens, vistam fipriralium centicatus

que esta celedia iam non ent, fi firium comedense caratales rapie. - Sod ad hec civius occus
rit; quia nonnulii homirum et apud Deum fenum fint, et apud homines fanélitatis no Co

mine cenfentur : cume et ant humanos contos aliad oftendir vira, et cante diumi anidicia,

altud intendir conficientia. - Ji traque apud humana indicia eleti fint, fed apud fubriles

Domini examen fenum. - An ante diunno soculos Saul fenum on cerate, quo Samuelpro-

antodimento conticenns. a) traugue apou numana nuotica ecert untr. sea apou outrou principal de la conticenta de la contidenta del la contidenta de la contidenta del la contidenta

vandante, ronce quidant in peters sunctarentenes 's ratam (1995; et tima artenain' ratamleundo namque hofpet, ornase muchania dicitar : quia fi adaltare Dei, quis pofitris per Dibona opera gloriam propriam quariti: et de offentatione fancitraris enis las lataris cricardiure, etpis framen apub Deum in numero, cuitum non laberture. Alips etus opinio, paulir quat filaria dice carrateuri (pe permante.) Menimi inaque et malendo decepative quat filaria dice carrateuri (pe permante.) Menimi inaque et malendo decepative quat filaria decentrateuri (pe permante.) Menimi inaque et malendo decerateuri quat filaria decentrateuri (pe et esta del carrateuri et del carrateuri et del mente decurrit o. Quia ergo nonuali mundam quidem viram per fludiam dicunt, fod es il lla insus placere non appetunt, recle et efa eius lecha dicitur: et ratmen fram fitud bos comedere Rehemeth ville petibietur. Quafi cinam ante o a Behemeth films mundum fenum in terra, aque in infinus iacet, cum et vira quafi innoces per mandaroum cultodia agirun, et tamentare adioonen, qua boa on diendiuri, cor ad apperienda fullimia non eleuatur. Quiditaque vultitatis agir qui in fe munditiam vira cultodit, fi per imentionem infinamani nor ele-femorh huitis innocinchum fa in erra deriliquity Quia agirur omnipo. E tena Deus quid hofts nofter agar infinuat, nume quo modo pravaleat innocefcit, vecalliditatis eius sequitat a cuo aperusis coponforiture, percalius fuperetur. Sequitatu-

Quòd malorum mentes diabolus in virtute possideat . Caput X 1.

htb. 7. b vbi rune in Abraz corpore Leui lateret oftendens, aits Adhuc enim in lumbis patris erat. Quia vero feminarium luxuriz feminis in vmbilico continetur, Propheta eteflatur, qui fub

## In quadragesimum caput B. Iob. 104

A qui sub specie seminæ prostitutæ Iudææ petulantiam increpans, air : In die ortus tui, non est præcisus vmbilicus tuus. In die quippe ortus vmbilicum præcidere, est conversionis tempore carnis luxuriam resecare. Quia enim difficile est male inchoata corrigere. et semel formata deformiter in melius reformare : de ostu suo ludata reprehenditur, qua dum in Deo nata est, impræcisum vmbilicum retinuit : quia fluxa luxuriæ non abscidit. Quia igitur potestate diaboli vtriusque generis sexus valde ex luxuriæ infirmitate substermitur, et fortitudo eius in lumbis contra masculos, et virtus illius contra feminas in ymbilico perhibetur. Sed cur cum Behemoth istum fenum comedere intulit, prima deceptionis eius argumenta luxuria damna subiunxit, nisi quòd liquido omnibus patet, quia postquam semel hominis spiritum superbia ceperit, mox se ad corruptionem carnis extendir. 2 Quod in iplis quoque hominibus primis agnoscimus, qui dum post perpetra- Gen. 3. b B tam superbiam pudenda membra contegunt, patenter indicarunt, quia postquam apud femetipios intus arripere alta conati funt, mox in carne foris erubeicenda pertulerunt. Behemoth itaque iste insatiabiliter sauiens, et deuorare totum simul hominem quarens, modo in superbiam mentem erigit, modo carnem luxuria voluptate corrumpit. Bene autem nequaquam fortitudo eius in lumbis vel vmbilico eorum dicitur, qui profternungur: fed fortitudo eius in lumbis eius, et virtus illius in vmbilico ventris eius. Ac si aperze diceretur : Fortitudo eius in lumbis fuis, et virtus illius in ymbilico ventris fui : quia. nimirum eius proprie corpus fiunt, qui suggestionum turpium blandimentis decepti, ei per luxuriæ fluxa fuccumbunt . Sequitur :

Quòd tota virsus diaboli in antichrifto ttringatur, qui in fine buinu mundi caufa omnis erit malitie, et quafi effe Cous immenficate pradegiorum fablimis apparebit. X I I.

¡CTringic caudam fiam quafic cedrum.] Mula: an his fuppetunt, que infiruendis mori-"Duss proferante: l'éd prus Behemon filius violent adicucimus, y profit librillus aftuta detegamus. In ficipiura facra cedri nomine aliquando alta excellentia glorie calcilis exprimitur a lalguando autem pravoum rigida el claim violentia polarie, coli nomine calcifilis gloris cellitudo exprimitur, ficut Pfalmilla tellatur: Julius vo palma florelis, ficut. Pfal. pl. cedrus Elbain mislipicabitura. — Cedi rutris nomine figerba pravoum porentia delgantur, ficut per cundem Prophetam dicitur: Yox Domini confringentis codros. Quid Pfal. 2). autem cauda Behemoth filius, a fili la antiqui hollis extremitis adictur, cum minimum.

D vas proprium illum peculium, hominom ingredium; qui fiocialiter amtichifilm numerpatur. Qui quoinim modo honombus faculi, modolignie terpodigis fiche fanditatis inaumorem potentite eleural permittitur, relle voce Dominica cauda illius ceducocompara tur. Sicut enime cedrus arbutale exerta in altum crieccindo deferie; ita tunc antichrifius mundi foriam temporaliter obtiness, meliura hominum et honorita culmis, et figio-mun potenter ranten cella: Spiritus quippei nilo di, qui in folbimisto condiera, potentium natura fita non perdidir vel deciclus. Culus identification condiera, potentium natura fita non perdidir vel deciclus. Culus identification moderne y voli angelum Apra, i.e. a defendentem de ceclo, habatemen datem abrigi, for extenna misquam in manulus, cultural defendentem de ceclo, habatemen datem abrigi, et catenam magnam in manulus, cultural per anno minile, et misfica umi naprilim, et calcular et fignanti (tracerum. Ligarutequipper anno minile, et misfica umi naprilim, et calcular et fignanti (tracerum. Ligarutequipper anno minile, et misfica umi naprilim, et calcular et fignanti (tracerum. Ligarutequipper anno minile, et misfica umi naprilim, et calcular et fignanti (tracerum. Ligarutequipper anno minile).

Est millius in abyfulm perhaberus: quia retrutus in pranorum condibus, potentia dituira dipientationia stringirus, nei naquarum nocres valet, efficencus: va quamuis perco occulte feriuit; ad voicenta tamen rapinas fuperbia non erumpat. Sed illic quo modo
in mundi fine fi foluendus intimatur, cum dicirus: Es poltquama condimmasi fuerint mille anni, foluetur fatan de carcere fuo, et exibit; et feducet gentes. Millenario namque 1144,
unumeto viniuerium pro perfectione fui hoc quantumible tit Escelafa fancha tempus caprimitur. Quo perado antiquus hofits fuits viribus traditus, pauco quidem in tempore,
fedin multa contra nos virtue l'azuru. Quem quamuis feurita a deradelitatem diatente,
fuiperna tamen mifericordia dierum breuitare coangulat. Hinc enim veritas per femer-1441; p
fujam dicit: Est trus teribulation magna, qualis non fui rab finito mundi, fufue modo, noque fiest-Hinc ruríum aix i Mid breusti fuifient dies illi, non ferre falua omis scaro. Quia 144,
enim et figerobe noso est infirmos Dominus configire, dies quos fingalarier malos inmults,
enim et figerobe noso est infirmos Dominus configire, dies quos fingalarier malos inmults,

S. Greg. To.2, Tett 3 milericorditer

### 1050 S. Gregorij Expos. Moralis lib. XXXII.

A role

des com

conf

44

cite day

hoc

qui

pal

E001

poot

med

Me

m

Dist

C mil

THE

99

D B

voluntatem

miscricorditer brematos dicit: profecto et vt superbram terreat de aduersitate temporis, et infirmitatem refoueat de breuitate. Sed confiderandum valde eft, cum Behemoth ifte caudam fuam ficus cedrum fubleuat: in quo tunc atrocior quam nunc fe exerit furgat. Que enim poenarum genera non noumus, que non iam vires martyrum exercuisse gaudemus? Alios namque improuifo ichi immerius iugulo gladius ftrauir: alios crucis patibulum afflixit : in quo et mors prouocata repellitur, et repulfa prouocatur. Alios hirfutis ferra dentibus attriuit. A lios armato ferro infulcans vngula carpfit : alios belluina rabies morfibus derruncando comminuit : alios ab intimis viscerum per cutem pressa vis verberum rupit: alios effossa tetra viuentes operuit, alios in altum demersos in mortem pracipitium fregit : alios in se proiectos aqua replendo absorbuit : alios edax flamma víque ad cineres depasta consumplit. Cum igitur Behemoth iste caudam suam in fine mundi noquius dilatat, quideft quod in his tormentis tunc atrocius crescat, nisi hoc quod in Euan- B Blat. 24. b gelio veritas per semetipsam dicit : Surgent pseudochristi, et pseudoprophetæ, et dabunt isgna magna et prodigia: ita vt in errorem mittantur, fi fieri poteft, etiam electi? Nune enim fideles nostri mira faciunt, cum peruersa pariuntur: tunc autem Behemoth huius fatellites etiam cum peruerfa inferunt, mira facturi funt . Penfemusergo quæ erit humanæ mentis illa tentatio, quando pius martyr et corpus tormentis fubijcit: et tamen ante eius oculos tortor miracula facit? Cuius tune virtus non ab ipfo cogitationum fundo quatiatur, quando is qui flagris cruciat, fignis corufcat? Dicatur igitur recte; Stringit caudam fuam quafi cedrum : quia nimirum et altus tunc erit veneratione prodigij, et durus crudelitate tormenti . Non enim fola tunc potestate erigitur, sed etiam signorum ostenfione fulcitur. Vnde et per Dauid dicitur: Infidiatur in occulto, quafi leo in cubili fuo. T/41. 9. Ad apertam namque potentiam fuffecisset vt leo effet, etiam fi infidians non fuisset : rur- Q fumq. ad occultas verturias fuffeciflet, vt infidians furriperet, etiam fileo non effet. Sed quia hic antiquus hostis in cunctis suis viribus effrenatur, seuire per vtraque permittitur: vt contra electos in certamine et fraude et virtute laxetur : virtute per potentiam , fraude per signa. Recte ergo et leo et insidians dicitur: insidians per miraculorum speciem, leo per fortitudinem fæcularem. Vt enim eos, qui aperte iniqui funt, pertrahat, fæcularem porentiam oftentat : vt vero iustos etiam fallat, fignis sanctitatem simulat. Illis enimo fuaderelationem magnitudinis, istos decipir oftensione fanctiratis. De hac cauda Be-Apor, 12, a hemoth iftius fub draconis specie per Ioannem dicitur : Er cauda eius trahebat tertiam partem stellarum cæli, et misst eas in terram. Cælum namque est Ecclesia, quæ in hac nocte vitæ præsentis dum in se innumeras sanctorum virtutes continet, quasi radiantibus desuper sideribus fulget. Sed draconis cauda in terram stellas deijeit, quia illa satanæ D extremitas per audaciain assumpti hominis erecta, quosdam quos velut electos Dei in: Ecclesia inuenit, obtinendo reprobos ostendit. Stellas itaque de calo interram cadere, est relicta nonnullos spe calestium illo duce ad ambirum gloria sacularis inhiare. Hinc Daniel fub Antiochi specie contra hanc draconis caudam loquitur, dicens: Deie-Dan. 8. c cit de fortitudine et de stellis, et conculcauit eas, et vique ad principem fortitudinis magnificatusefl, et ab eo abstulit iuge sacrificium, et deiecit locum sanctificationiseius. Robur autem darum est ei contra iuge sacrificium, propter peccata, et prosternetur veritas in terra, et faciet, et prosperabuntur. De fortitudine quippe et de stellis deijeit, cumnonnullos et luce iustitiæ resplendentes, et virtute operis robustos frangit. Qui v sque ad principem fortitudinis magnificatur: quia contra i pfum auctorem virtutis extollitur. luge vero facrificium tollit, quia fludium conuerfationis Ecclefiæ in eis, quos ceperit, interrumpit. Robur vero ei propter peccata contra iuge facrificium datur: quia nifi peteuntium merita exigerent, cos qui recti credebantur, obtinere aduerfarius nequaquam. posset. Veritas in terra prosternitur: quia fides tunc rerum calestium ad desiderium vitæ temporalis inclinatur. Et faciet, et prosperabitur : quia tunc non solum in reproborum mentibus, sed etiam in electorum corporibus crudelitate inæstimabili, sine qualiber obiectione graffatur. Hinc rurfum per Danielem dicitur: Confurget rex impudens facie, et intelligens propofitiones, et roborabitur fortitudo eius, fed non in fuis viribus. Illius namque hominis fortitudo non in suis viribus roboratur: quia satanæ virtute in gloriam perdi tionis attollitur. Hinc rurium ait: Interficiet robuftos et populum fanctorum fecundu vo-

luntatem suam, et dirigetur dolus in manu cius. Robustos namque interficit, cum cos qui mente inuicii sunt, corporaliter vincit. Vel certe robustos et populum sanctorum secundu

#### .H. In quadragefimum caput B. Iob. 1051

A volumatem fuam interficit, cum eos qui robusti ac fancti credebantur, ad nutum sue voluntaxis trahit. In cuius manu dolus dirigitur, quia in illo fraus per opus adiuuatur. Quod eninv fallendo dicit, hoc mira faciendo afferit: nam quidquid mendax lingua fimulat, hoc quali verum esse manus operis oftentat. Hinc rursum dicit: Contra principem principum confurget, et fine manu conteretur. Hinc Paulus air: Ita vt in teplo Dei sedeat, oftendens so feid. tamquam fit Deus. Hinc rurfim ait : Quem Dominus lefus interficiet (piritu oris fui, et 2.Tbef.2.b destruet illustratione aduentus sui. Quod enim per Danielem dictum est: Contra prin- 1bid. cipem principum confurget, hoc per Paulum dicitur : Ita vr in templo Dei fedeat voftendens se tamquam sit Deus. Et quod per Danielem subiungitur: Sine manu conteretur, hoc per Paulum exprimitur: Quem Dominus lesus interficiet spiritu otis sui. Sine manut

quippe conteretur : quia non angelorum bello, non fanctorum certamine, fed per ad-B uentum iudicis folo oris spiritu aterna morte ferietur. De huius Behemoth elatione item per Paulum dicitur. : Qui aduerfatur et extollitur fupra omne quod dicitur. Deus, aut 2. Thef.2.a quod colitur. De quo Daniel cum quartam bestiam diceret decem cornibus fultam, protinus adiunxit. Confiderabam cornua, et ecce cornu aliud paruulum ortum est de Dan.7.6 medio eorum, et tria de cornibus primis euulfa funt a facie eius : et ecce oculi quafi oculi hominis erant in cornu ifto, et os loquens ingentia. Vndecimum quippe huius bestiæ corau effe describitur : quia regni eius potentia iniquitate roboratur. Omne enim peccatum vndenariu eft : quia dum peruerfa agit, præcepta. decalogi transit. Et quia in cilicio Exed. 16. b plangitur, hincest quod in tabernaculo vela cilicina vndecim fiunt. Hincest vndecimum pfalmum dicitur : Saluum me fac Domine , quoniam defecit fanctus. Hinc in vn. Pfal. 11. denario numero remanese Apostolos Petrus metuens, Mathiana duodecimum sorte As. r.d missa requisiuit. Nisi enim signari culpam, per vndenarium cerneret, impleri Apostolo-

rum numerum tam festine duodenario non wraret. Quia ergo per vndenatium transgreffio exprimitur, hnius bestiæ cornu vndecimo ipse auctor transgressionis indicatura Quod videlicet paruulum oritur, quia purus homo generatur; fed immaniter crefcit, quia víque ad coniunctam fibi vim angelica fortitudinis proficit. Quòderia cornua qua ei ante faciem funt euellit : quia ditioni fuz regna totidem, quæ fibi vicina funt, fubigit. Cuius oculi funt vt oculi hominis, sed os ingentia loquitur: quia in illo humana quidem forma cernitur, fed verbis suis vitra homines eleuatur. Quod ergo per Paulum dicitur. 2. Thes. 2, a Extollens se super omne quod dicitur Deus, aut quod colitur, hoc Daniel propheta testatur dicens: Os loquens ingentia. Quod vero illum vel Daniel ingentia loqui, vel Paulus perhibet supra cultum deitatis extolli:hoc est quod a pud beatum Iob diuino eloquio ce-D dro comparatur. More enim cedri ad alta nititur, dum in omni fastu fallaciæ et virtutis robore et culminis elarione prosperatur. Bene autem stringere caudam dicitur : quia tota eius virtus in vno illo damnato homine congesta densatur: vt tanto per illum fortia ac mira faciat, quanto illum collectis fuis viribus inftigat. Sed quia quale fit iniquorum caput audiuimus,nunc huic capiti quæ membra adhæreant,agnoscamus. Sequitur:

Quòd multiplicia fint argumenta diaboli, quibus animas prostratas fibi polluit &

N Erui testiculorum eius perplexi sunt.] Tot iste Behemoth testes habet, quot iniqui-tatis sux prædicatores possidet. An eius testes non sunt, qui prauis persuasionibus E corda hominum virulenta erroris sui semina sundendo corrumpunt? Apre autem dicitur, quod testiculorum eius nerui perplexi sunt: quia videlicet prædicatorum illius argumenta dolofis affertionibus innodantur, vt recta effe fimulent, quæ peruerfa perfuadent : vt allegationum implicatio quasi neruorum perplexitas etsi videri possit, solui non possit. Neruos eius resuculi perplexos habent, quia acumina prædicatorum illius sub argumentis duplicibus latent. Plerumque autem cum verbis corda inficiunt, in opere innocentiam oftendunt. Neque enim ad se bonos persuasione sua traherent, si se et in actionibus peruerfos exhiberent. Sed quia testes sunt huius belluæ et perplexis neruis illigantur, et rectos se ostentant ve lateant, et peruersa prædicant ve corrumpant : ipsum nimirum suum caput imitantes, qui quasi leo in insidijs et sæuit per potentiam terreni culminis, et blanditur per speciem sanctitatis. Sed hac bellua vtinam tunc solum talia ageret, et nunc quoque ad corrumpenda fidelium viscera, hos luxuriæ testiculos non haberer. Neque

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXXII. 1052

enim malum fola locutione oris infunditur, fed peius et a pluribus operisexemplo pro- A pinatur. Quam multi enim antichristum non viderunt, sed tamen testiculi eius sunt : quia corda innocentium actionis sua exemplo corrumpunt. Quisquis namque in superbia extollitur, quifquis auaritiæ defideriis cruciatur, quifquis luxuriæ voluptatibus foluitur, quisquis iniusta arque immoderata ira flagris ignitur, quid aliud quam antichristi testis est? Qui dum se libenter eius vsibus implicat, exemplo suo aliis erroris fetus ministrat. Iste praua agit, ille praua agentibus adhæret, et non folum non obuiat, fed etiam fauet. Quid ergo aliud quam antichristi testis est, qui perdita auctoritate promissa Deo fidei , testimonium perhibet errori? Quos tamen fiquis redarguat, mox se sub quodam velamine dofenfionis occultant : quia videlicet corum nerui perplexi funt, et male impliciti, correctione folui nequaquam poffunt. Sequitur:

Quod offa diaboli harefiarcha fint & principes malitia, qui fiffulis areis comparantur quia bene quidem & sonore loquuntur Sed qua dienns, bac nec aguns, nec fentiunt. XIIII. Sia eius velus fistula aris. ] In corpore offa funt, que continent membra, et que

continentur. Habet ergo carnes hac bellua habet et offa : quia et iniqui funt alii. qui tamen, ab aliis in errore retinentur, et nequiores alij, qui in errore et alios retinent. Quid itaque aliud offa antichrifti, quam quollibet in eius corpore valentiores accipimus? In quorum corde iniquitas dum vehementer induruit, per eos tora eius corporis compago sublistit. Multi namque in hoc mundo diuites videntur, qui dum rebus opibusq. subnixi funt, quasi ex fortitudine solidantur, sed largiendo hæc ipsa quibus fulti sunt, ad suum G alios errorem trahunt. Modo nonnullos ve promi fant, donis illiciunt : modo nonnullos, vt praui permaneant, muneribus aftriogunt . Quid itaque hi nisi antichristi ossa sunt , qui dum malos continendo multiplicant , in eius corpore carnes portant? Hi nonnumquam in decipiendis auditoribus exhibent lingua dulcedines, quia et fpina proferunt flores : et apparet quidem in eis quod oleat, fed latet quod pungat. Amaris dulcia, noxiis blanda permiscent, et potestate quidem admirandi viden appetunt, sed fallendi arte per remissa colloquia quafi humiliter fubfternunturiet per fermonem de fe infinuant, quod per exhi-1.CW.13. a bitionem negant. Vnde et recte offa Behemoth iftius æris fiftulis comparantur:quia nimirum more metalli infensibilis, fonum bene loquendi habeut, sed sensum bene viuendi non habent. Hoc namque quasi humiliter loquendo afferunt, quod elate viuendo contemnunt. Vnde bene per Paulum dicieur: Si linguis hominum loquar et angelorum, charita- D. tem autem non habeam, factus fum velut æs fonans, aut cymbalum tinniens. Bona quippe loquens, fed peramorem cadeni bona non fequens, velut æs aut cymbalum fonitum redditiquia ipse non sentit verba, que ipse facit. Sunt vero nonnulli in huius belluz corpore non honoribus clari, non diuitiis fulti, non virtutum specie decorati, non scientia callidiratis periti, sed tamen videri quales non funt ambiunt, et idcirco contra bonorum vitam

> Quod quidam cum membra diaboli funt , quia ad seditiones , neque per miracula , neque per argumenta sufficient, in contumelias et mortes sanctorum ferro armantur. Caput XV.

17.

nequiores fiunt, de quibus et fequitur:

Artilago illius quali laminæ ferreæ. ] Cartilago namque offis quidem foeciem ha- & bet. fed offis fortitudinem non habet. Quid eft ergo quod cartilago eius laminis ferreis comparatur, nifi quòd hi, qui in illo debiliores funt, ad perpetranda mala nequiores existunt? Ferro quippe cetera metalla conciduntur, et cartilago eius ferro similis dicitur: quia hi qui in eius corpore ad oftensionem virtutum non sufficiunt, contra necem fidelium acrius accenduntur. Quia enim cum eo fe facere figna et prodigia non posse considerant, fideles se illi per crudelitatem probant: et pro eo quòd innocentium corda corrumpere perfuadendo non possunt, multiplicius ceteris bonorum corpora se extinguere gloriantur. Bene ergo dicitur: Cartilago eius vt laminæ ferreæ: quia in eius corpote quo infirmius quisque crediderit,eo nequius incidit. Qui recte non ferro tantummodo, sed laminis ferreis comparantur: quia dum se circumquaque in credulitate dilatare ambiunt, quali in ferri fe laminas extendunt.

2 mid

#### In quadragesimum caput B. Iob. 10531

Quad ea que de Behemath dicuntur, etiam alio intellectu accipi pofint, et ad fantforum tentamenta referri.

Ibet arctiori inquisitionis manu hæc eadem verba conditoris, quæ iam videntur. discussa, distinguere, atque vberiores intelligentie fructus instruendis moribus apportare. Nam quia antiquus hofus quid per affumptum hominem contra homines agat audiuimus: superest vt nunc quid in hominibus etiam per semetipsum fine homine moliatur, exploremus. Ecce enim dicitur : [ Stringit caudam fuam quafi cedrum. ] Primum. quidem serpentis suggestio mollis ac tenera est, et facile virtutis pede conterenda. : sed si hac inualescere negligenter permittitur, eig. ad cor aditus licenter præbetur, tanta se virtute exaggerat, vt captam mentem deprimens, vfque ad intolerabile robur excrefeat.,

B Caudam itaque quali cedrum ftringere dicitur: quia femel eius in corde recepta tentatio.

in cunctis que fublequenter intulerit, velut ex iure dominatur. Huius ergo Behemoth ca- 160 infra lib. put herba eff, cauda cedrus: quia ex prima quidem suggessione blandiens substernitur, sed 34. 6. 3. 6 per vium vehementer inualescens, succrescente tentationis fine roboratur. Superabile, Hier. in Jeb namque est omne, quod initio suggerit: sed inde sequitur quod vinci vix possit. Prius enim quali confulens blanda ad animum loquitur : fed cum femel dentem delectationis infixerit, violenta post consuetudine pene insolubiliter innodatur. Vnde et bene stringere caudam dicitur. Dente enim vulnerat, cauda ligat : quia fuggestione prima percutit, sed percussam mentem ne euadere valeat, inualescente fine tentationis astringit. Quia enim. peccatum tribus modis admittitut, cum videlicet serpentis suggestione, carnis delectatio-

ne, spiritus consensione perpetratur. Behemoth iste prius illicita suggerens, linguam exe-C rit, post ad delectationem pertrahens, dentem figit : ad extremum vero per confensionem possidens, caudam stringit. Hincestenim quod nonnulli peccata longo vsu perpetrata in semetipsis ipsi reprehendunt, atque ex iudicio fugiunt, sed vitare opere nec decertantes possunt: quia dum Behemoth istius caput non conterunt, plerumque cauda et nolentes ligantur.. Quæ contra eos cedri more induruit : quia blanda voluptate exordij víque ad violentiam retentionis excreuit. Dicatur ergo: Stringit caudam fuam quafi cedrum : vt tanto quisque debeat initia tentationis fugere, quanto finem eius intelligit citius solui non posse. Sciendum quoque est, quòd plerumque eis, quos ceperit, tunc grauiores culpas ingerit, cum præsentis vitæ termino illos propinquare cognoscit: et quo se consummaturum tentationem considerat, eo eis iniquitatum pondera grauiora coaceruat. Behemoth igitur caudam fuam quafi cedrum stringit, quia quos per praua initia ceperit, ad finem

D deteriores reddit: vt tentamenta eius quo citius ceffatura funt, eo valentius compleantur. Quia enim suis pœnis eorum satagit æquare supplicium, in eis ardentius ante mortem nititur omne exaggerare peccatum. Plerumque vero Behemoth isle iam cor male subditum possidet, sed tamen diuina illum gratia repellit : et manus misericordiz eijcit, quem ad se captiua voluntas introduxit. Cumq a corde expellitur, acriores infigere iniquitatum stimulos conatur, vt eos tentationum fluctus mens ab illo impugnata sentiat, quos etiam possessa. Quod bene in Euangelio exprimitur, cum exire ab homine immundus spiritus Domino iubente narratur.. Nam cum demoniacus puer fuisset oblatus, feriptum est: Comminatus est lesus spiritui immundo, dicens : Surde et mute spiritus, ego Mar.9.d tibi pracipio, exi ab eo, et amplius ne introcas in cum:et exclamans, et multum discerpens eum, exiuit ab eo. Ecce eum non discerpserat cum tenebat, exiens discerpsit: quia ni-

E mirum tunc peius cogitationes mentis dilaniat, cum iam termino egreffus fui diuina virtute compulsus appropinquat. Et quem mutus possederat, cum clamoribus descrebat: quia plerumque cum possidet, minora tentamenta irrogat:cum vero de corde pellitur, acriori infestatione perturbat. Bene itaque dicitur. Stringit caudam suam quali cedrum: quia et cor possidens semper in malitia ex posterioribus crescit, et cor deserens vehementioribus cogitationum stimulis percutit.

Quod quadam peccataita perplexa fint, ve ca fi fugere appetas, tamen fine alio peccasi laqueo non

Dhuc autem Behemoth iffius mira pietate conditoris assuriora argumenta pan- Parte todiduntur,cum subditur: [Nerui testiculorum eius perplexi sunt.] Nerui testiculorum. Siin. 14. 649. eius funt pestifera argumenta machinationum. Per ipsa quippe calliditatis sue vites exe- Nerni.

### 1054 S. Gregorij Expos. Moralis lib. XXXII.

rii, et d'uxa mortalium corda corrumpit. Telliculi cius funt fuggediones praux, quilus A in Aratics corruption ferucicii, aquei in confluyata anima iniqui operis prolemi gignit. Sed horum telliculorum netui perpleti funt: quia függedionum illius argumenta implicatis inuentionibus illiganut: ver plerofiquei ra peccare faciant, quaetusus fitortali peccarum fugere appetant, hoc fine alio peccari laqueonon cuadant: y et culpam faciantum vianta, aen quaquam fe ab ava avlatari foltere, mili malia confemitari ligari. Quod meliusoftendimus fique x conucrátione horimum illigationis huits exempla proferarums. Quia vero in irribus ordinbus fanda Reclefica contiata, consignatorum vialciect.

Ezecb. 14. d Mat. 14. d

continentium, atque rectorum: vnde & Ezechiel tres viros liberatos vidit, videlicet Noe, Daniel, et Job. Et in Euangelio Dominus dum alios in agro, alios in lecto, atque effe in molendino alios perhibet, tres proculdubio in Ecclesia ordines ostendit: liquido satisfacimus fi fingula, ex fingulis exquiramus. Ecce enim quidam dum mundi huius amicitias B appetit, cuilibet alteri similem, sibi vitam ducenti, quòd secreta illius omni filentio contegat se iureiurando constringit : sed is cui iuratum est, adulterium perpetrare cognoscitur, ita vt etiam maritum adultera occidere conctur. Is autem, qui iusiurandum præbuit, ad mentem reuertitur:et diuerfis hine inde cogitationibus impugnatur, atque hoc filere formidat, ne filentio, adulterij fimul et homicidij particeps fiat : et prodere trepidat, ne reatu se periurij obstringat. Perplexis ergo testiculorum neruis ligatus est: ouia in quamlibet partem declinet, metuit ne a transgressionis contagione liber non sit. Alius cuncta quæ mundi funt deserens, atque per omnia frangere proprias voluntates quærens. alieno fe subdere regimini appetit : sed cum qui sibi apud Deum præesse debeat, minus cauta inquifitione discernit. Cui fortasse is, qui fine iudicio eligitur, cum præesse iam coeperit, agi quæ Dei funt prohibet, quæ mundi funt iubet. Penfans itaque fubditus vel quæ C sit culpa inobedientia, vel quod contagium sacularis vita, et obedire trepidat, et non obedire formidat : ne aut obediens, Deum in suis præceptis deserat: aut rursum non obediens, Deum in electo priore contemnat : et aut illicitis obtemperans, hoc quod pro Deo appetit, contra Deum exerceat: aut rurfum non obtemperans, cum quem fuum iudicem quafierat, suo iudicio supponat. Aperte ergo iste per indiscretionis suz vitium perplexis testiculoru neruis astringitur: quia aut obtemperans, aut certe non obtéperans, in culpa transgreffionis ligatur. Studebat proprias voluntates fragere, et curat cas etiam contento priore folidare. Decreuit mundum funditus relinquere, et ad mundi curas vel ex aliena volutate compellitur redire. Perplexi itaque nerui funt, cum sic nos argumenta hostis alligant, ve culparu nodi quo quaruntur folui, durius astringant. Alius pensare pondus honoris Ecclefiaftici negligens, ad locum regiminis præmijs afcendit. Sed quia omne quod hic eminet. D plus morroribus afficitur, quam honoribus gaudet, dum cor tribulationibus premitur, ad memoriam culpa reuocatute: doletq. se ad laborem cum culpa peruenisse, & quam sit iniquum quod admiscrit, ex ipsa fructus difficultate agnoscit. Reum igitur se cum impentis pramijs agnofeens, vult adeptæ fublimitatis locum deferere, fed rimet ne grauius delictum fit suscepti gregis custodiam reliquisse: vult suscepti gregis curam gerere, sed formidat ne deterior culpa sit regimina pastoralis gratiz empta possidere. Per honoris ergo ambitum ligatum culpa hinc inde se conspicit. Esse quippe sine reatu criminis neutrum videt, fi aut fusceptus semel grex relinquatur, aut rursum sacra actio sæculariter empta teneatur. Vndique metuit, ct suspectus latus omne pertimescit, ne aut stans in empto regimine non digne lugeat, quòd non etiam deserens, dum aliud emendat, aut certo regimen deserens, sere nititur, rursus aliud de ipsa gregis destitutione committat. Quià E ergo Behemoth iste ita inexplicabilibus nodis ligat, vt plerumque mens in dubium adducta,vndc se a culpa soluere nititur, inde in culpa arctius astringarur, recte dicitur. : [Nerui tefficulorum eis perplexi funt. ] Argumenta namque machinationum eius quali quo laxantur vt relinquant, co magis implicatur vt tencant. Est tame quod ad destruendas cius versutias vtilirer fiat, vt dum mens inter minora et maxima peccata constringitur, si omnino nullus fine peccato cuadendi aditus patet, minora femper eligantur, quia et qui murorum vndique ambitu ne fugiat clauditur, ibi se in fugam præcipitat, vbi breuior murus inuenitur. Et Paulus dum quosdam in Ecclesia incontinentes aspiceret, concessit mi-

20. X

ommon attitus inte peccaso cuasicum autrus paret, minora eximper cignantucaçuma et qui munorum vardique ambitum e fligata culaditus, bli e in riguam praceipita, pvib breuior murus inuenitur. Et aulus dum quotdam in Ecelefa incontinentes afpiceret, concelli truitus. 120-17a inina, ya maiora declinarent, dicens 19 Popter fornicationem autem vantiquilique vxorem fluam habeat. Et quia tune follum coniuges in admixione fine culpa funt, cum non proexplenda libidius, fed por fulispienda popte milecantury tho cettam quod concellerar, fi-

ne culpa

An eculya quamuis minima non elfe monfiraret, illico adiuntit.: Hoc autem dico fecundum indu graim, non fecundum imperium. Non en im elfi nei viso quod apnoficiur, et non pracipitur. Peccarum profecto vida, quod polfe indulgrai pravidit. Sed cum in dubija confiringium, viliter minimis Modifirum, en in magin fine veria peccerum. Istaque herumque neruorum Behemoth fillus perplecitus foliutur, dum advirrutes maximas percommilla minora traffiur. Sequirur Offa eius ficer fillulg aris. Quid per offa Behengoth tiflus nif confilia defiganatur-Nam ficur in offitus pofrio corporis roburq. disdifit, rai in fraudulentis confilis rota fe cies matia er giris. Rospe enin vi quempiam premi, federal fraudulentis confilis rota fe cies matia er giris. Rospe enin vi quempiam premi, federal

ifflus afti confilia defiguantur. Nam ficur in offlus poirto corpora voluce fluiditi, ria in fraudulents confilia rota e lei suntità en egis. Nego en invi quempia premi, fol edilidate peffifera perfitadonis interfici. Et runfum, focu offi quui irrigant, medulla confortant, ita eiuconfilia per fipitalis natura potentiam infulia migno libiditian solvata. Hos verto tefficuli cius sò offibus, de fi, fuggethones a coffilia riditati e qui deper illa aper-Be tonoisi nelle i, per hea eutem quala es bono confilians ad culpata trahit, per l'alla portanti de montanti e per l'apprendica de l'apprendica solo della matrit, per l'alla per-

gnädo fuperar, per haz velut confluendo fupplantar. Vnde er benecius offi, si del, haz cadem confluis, are fishulis comparantur. Aers quiper fillus fenoris aparai cantibus folfet, quæ admote auribus dum blandum carmen fibriliter concinum, inteniora mentis in exteriora delectationis trahutur et dem odlec el quod auribus fonant, viviliatento confisi in volupetatis fluxu debilitaran. Cumq, auditus ad delectationem trahitur, fenfui ab flatu fuæ fortirudinis entenatur la quoque affura cius confisi dum quali blandaporusifore confisioni enteriora entre del per de la confisioni del confisioni enterioratione interestationi delicia eficanta, ad noxia inclinatar. Quali ergo aris fillulis finat, que dum libente auditurui a. bin terra inteneriora aintimum incate deceptionem flazgir, v. dum peruerifaris füx confilium quali viole chendir, fusuiter va-fettione delicia qualitariora confisioni della confisioni d

C leat bonare quod dici, quaterius et oftenfa villitate montem mulecat, et abfoonfa iniquitate corumpare, Que apertius in cuntivi oftendimus plaqua breuiter confiliorum cuiu argumena pandamis. Ecce enim quidam rebus contentus propriis, decreuit nullis mundi huius occupationibus implicati, valde formidans quiest fus comundea perdere, et valde bona devocionis fubruar, quali rvilitatis confilium fubruninilitat, dicens: Ea quidem quae funti in prafini, infidienta, fold sich deficientibus quid adunts estis enim polt hex nulla prouidentur, affinir quae ad practiest impendenda funt filip; fol tamen paranda funt quae fermentur. Deeffe protef circuite siqui quod adelli, filiolization prouda celle parare quod deeff.
An non etterrena poetfi actio peragi, et tamen in actione culpa decliniari quae transcribention for monetterrena poetfi actio peragi, et tamen in actione culpa decliniari quae transcribention for monetterrena poetfi actio peragi, et tamen in actione culpa decliniari quae ad present est tente in terma ne et termine filip endice. I Hex internit.

D blandiens infinutie, et forsifim iam in negorio terreno quod prouides, peccati laqueso acultar. Offi arique eius fucut fiftul aris incruça i permiciosi enis cibili auditori fitu consultare. In arique eius fucut fiftul aris incruça i permiciosi enis cibili auditori fitu consultare i permiciosi enis cibili auditori fitu consultare i permiciosi enis cibili arique produce i permicio enis cibili arique primeira non quarene, del crismo cibili enis quarto et expeditori redditus e a qua polifichrenti premore poerana (deferens calcatas. E filiuso con holis inidiana coculta inguefona alloquitus, yi
dicense Vinde hac termeratas i antre furrezia tudacia, y terseder audeas quòd comia relinquendo filiaficia Aliere tre caractor condidit, aque al lerie ra terpifim diponis salenitoren
er totuliboreno, facere, i fequi e fia ve della cum insopia necelitare volutica, con accomia con consideratore del considerator

pens apposituation de delum on a di handimente extrorios permitante intima per general del permitante del perm

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXXII. 1056

necesse est extendere niteris, frangis? Que enim dum voluntate propria viuses, peruet- A sa perpetrasti? Qui ergo tibi plene ad bene viuendum sufficis, alienum super te iudicium cur requiris? Hac blandiens intimat, feorfum vero in voluntatibus eius propriis exercendæ superbiæ causas parat : et dum laudat cor de intestina rectitudine, inuestigat. callide vbi subruat in prauitate. Offa itaque eius sicut fistulæ æris sunt : quia clandestina ejus confilia vnde quafi animum blande delectant, inde perniciose a recta intentione diffipant. Alius fractis plene voluntaribus suis, multa iam vetusti hominis vitia, et mutatione vita, et lamentatione pomitentia correxit : et tanto maiori zelo contra aliena peccata accenditur, quanto fibimetipli funditus mortuus iniquitatibus proprijs nontenetur. Hunc hostis callidus, quia zelo iustitia etiam ceteris prodesse cognoscit, quasi prospere consulentibus verbis impetit, dicens: Quid te aliena curanda dilatas? Vtinam. tua considerare conualescas. An non perdendis, quia cum ad aliena extenderis, erga ea B curanda quæ tua sunt minor inueniris? Et quid prodest alieni vulneris cruorem tergere, et putredinem proprij negligendo dilatare? Hac dum quasi consulens dicit, zelum charitatis adimit, et omne bonum quod prodire ex charitate poterat, gladio subintro-Mat. 19.6.0 ducti torporis extinguit. Si enim proximos ficut nofmetipfos diligere præcipimur, dignum est ve sic corum zelo contra vitia, sicut et nostro flagremus, Quia igitur dum suauiter consulit, mentem ab intentione propria alienam reddit, recte dicitur : [ Offa eius ficut fiftulæ æris.] Quando enim per fraudulenta confilia audientis animo blandum fonat , quali cum fiftula æris cantat , vt vnde mulcet , inde decipiat. Sed Behemoth ifte valde mollius certamen mouet, quando se in insidijs sub prætextu infirmitatis exercet. Tunc autem duriores tentationes excitat, quando ante tentati oculos iniquitatis la-

queos sub specie virturis occultat. Vnde et recte subjungitur: [ Cartilago eius quasi la- C minæ ferreæ. ] Quid enim per cartilaginem nisi simulatio eius accipitue? Cartilago namque offis oftendit speciem, sed offis non habet firmitatem. Et sunt nonnulla vitta. que oftendunt in se rectitudinis speciem, sed ex prauitatis prodeunt infirmitate. Hossis enim nostri malitia tanta se arte palliat, vt plerumque ante deceptæ mentis oculos culpas virtutes fingat : vt inde quisque quali expecter pramia , vnde dignus est æterna inuenire tormenta. Plerumque enim in vlciscendis vitiis crudelitas agitur, et iustitia putatur ; atque immoderata ira, iusti zeli meritum creditur ; et cum a distortis motibus peccantes dirigi caute debeant, violenta inflexione franguntur. Plerumque dissoluta remissio quasi mansuerudo ac pietas habetur : et dum plusquam decet delinquentibus temporaliter parcitur, ad æterna supplicia crudeliter reservantur. Nonnumquam effusio misericordia creditur: et dum male seruare culpa sit, peius spargi quod acceptum est, non timetur. D Nonnumquam tenacia parcitas putatur, et cum graue fit vitium non tribuere, virtus creditur accepta tetinere. Sape malorum pertinacia constantia dicitur, et dum mens a prauitate sua flecti non paritur, quasi ex recti defensione gloriatur. Sape inconstantia quasi tractabilitas habetur, et quo quisque fidem integram nulli seruat, eo amicum se omnibus æstimat. Aliquando timor incompetens humilitas creditur, et cum temporali formidine pressus quisque ad defensionem veritatis tacet, arbitratur, quòd iuxta Dei ordinem humilem se potioribus exhibeat. Aliquando vocis superbia, veri libertas æstimatur : et cum per elationem veritati contradicitur, loquendi procacitas veritatis defensio putatur. Plerumque pigritia quali continentia quietis attenditut, et cum grauisculpa fit, recta fludiofe non agere, magnæ virturis meritum creditur, a praua tantum actione ceffare. Plerumque inquietudo spiritus, vigilans solicitudo nominarur : et cum quietem quisque non tolerat, agendo qua appetit, virtutis debita implere se exercitium putat. Sape adea, qua agenda funt, incauta praccipitatio, laudandi fludij feruor creditur : et cum defideratum bonum intempestiua actione corrumpitut, eo agi melius, quo celerius, assimatur. Sape. acceleradi bonitarditas confiliú putatur:et cum expediatur vt ex retractatione proficiat, hoc infidians mora supplantat. Igitur cum culpa velut virtus aspicitur, necessario penfandum est, quia tato tardius mens vitium suum deserit, quanto hoc, quod perpetrat, non erubescit: et tanto mens tardius vitium deserit, quanto per virtutis speciem decepta, pramiorum etiam de eo retributionem quarit. Facile autem culpa corrigitur qua et erubescitur, quia esse culpa sentitur. Quia itaque error cum virtus creditur, difficilius emendatur recle dicitut: [Cartilago eius quasi lamina ferrea.] Behemoth enim iste quo sub pratextu boni calliditatem firam fraudulentius exhibet, eo in culpa mentem durius tenet.

Hinc

22.d

#### In quadragesimum caput B. Iob. 1057

A Hincest quòd nonnuquam hi, qui quasi viam sanctitatis appetunt, in errore lapsi tardius emendantur. Rectu quippe affirmat effe quod agut, et ficut excoleda virtuti, fic vitio perfeueranria iungunt. Rectum existimant quod agiit, et ideireo suo iudicio enixius seruiunt. Vnde bene Hieremias cum diceret: Candidiores Nazarai cius niue, nitidiores laste, rubicundiores ebore antiquo, sapphiro pulchriores, denigrata est super carbones facies coru, et non sunt cogniti in plateis: illico adiunxit: Adhasit cutis corum ossibus, aruit, et facta est quasi lignum. Quid enim Nazarzorum nomine,nisi abstinentium et continentium. Hirt. in Anne vita fignaturique niue et lacte nitidior dicitur. Nix enim ex aqua congelafeit, que de-

fuper venit: lac autem ex carne exprimitur, que in inferioribus nutritur. Quidergo per niuem, nisi candor vitæ cælestis : quid per lac, nisi temporalis dispensationis administratio demonstratur? Er quia plerunque continentes viri in Ecclesia tam mira opera faciunt, ve B ab eis multi, qui celestem vitam tenuerunt, multi qui terrena bene dispensauerunt, superari videantur, et candidiores niue, et nitidiores lacte referuntur. Qui etiam quia per feruorem spiritus antiquorum ac fortium patrum nonnumquam vincere vitam videntut,

recte subjungitur: Rubicundiores ebore antiquo. Dum enim ruboris nomen imprimitur, sancti desiderij flamma signatur. Ebur vero esse os magnorum animalium non ignoramus. Ebore itaque antiquo rubicundiores sunt: quia sæpe ante humanos oculos nonnullis pracedentibus patribus studij seruentioris existunt. De quibus vt rotum simul ostendatur, adiungitur: Sapphiro pulchriores. Aetherei quippe coloris est sapphirus. Et quia præcedentes multos, atque ad superna tendentes per celestem connersationem videntur vinceremarrantur sapphiro pulchriores extitiste. Sed plerumque dum virtutum copia etiam. plusquam expedit prosperatur, in quandam sui fiduciam mens adducitur, et decepta præ-C iumptione propria, repente peccato surripiente fuscaturs vnde recte subiungitur: Denigra-

ta eft super carbones facies corum. Nigri enim post candorem fiunt : quia amissa Dei iuflitia,cum de se præsumunt, in ea ctiam,quænon intelligunt, peccata dilabuntur: et quia. post amorisignem ad frigus torporis veniunt, extinctis carbonibus ex comparatione praferuntur... Nonnumquam enim dum timorem Dei per sui siduciam deserunt, etiam frigidis mentibus frigidiores fiunt. De quibus recte subiungitur : Non sunt cogniti in plateis. Platea quippe sermonis graci ratione pro latitudine dicitur. Quid vero est humana menti angultius, quamvoluntates proprias frangere? De qua fractione veritas dicit: Intra-Matth.7.6 te per angustam portam. Quid autem latius, quam nullis propriis voluntaribus reluctari, et quaquauersum impulsus arbitrij duxerit, se line retractione diffundere? Qui ergo per siduciam sanctitatis postposito meliorum iudicio se sequuntur, quasi per plateas pergunt.

D Sednon sunt cogniti in plateis: quia de vita sua aliud ostenderant, quando frangendo voluntates proprias in angusto se calle retinebant. Et bene additur : Adhæsit cutis eorum offibus. Quid in offa nifi duritia fortitudinis, quid in cute nifi mollities exprimitur infirmitatis? Curis ergo corum adhærere offibus dicatur : quia ab eis praua sentientibus infirmitas vitij, duritia virtutis putatur. Infirma enim funt quæ faciunt, sed elationis fiducia decepti, fortibus ea suspicionibus iungunt, et quo de se magna sentiunt, eo de sua nequitia. emendari contemnunt. Vn de et rette adiungitur: Aruit et facta est quasi lignum. Culpa. quippe corum tanto insensibilior redditur, quanto apud cos etiam laudabilis habetur. Quam recte aridam afferit, quia nulla sui cognitione viridescit. Quod ergo apud Hieremiam per infirmitatem cutis, hoc apud beatum lob per fragilitatem dicitur cartilago : & quod illicoffa per duritiam, hoc hic laminæ ferreæ dicuntur. Sed Behemoth iste, qui per-E membra sua extremo tempore contra electos Dei tanta se arte iniquitatis exercet, qui

etiam per semetipsum ad decipiendas mentes in tanta insidiarum tergiuersatione se exhibet, cuius natura, cuius fit conditionis audiamus. Neque enim tam mira vel magna, operari posset, si non ex magna conditione subsisteret. Vnde & mox mira pietate Domis nus ac si causas cantæ astutiæ tantæq fortitudinis redderet, adiunxit, dicens:

Quòd prima creatura Dei sit angelus : & quante substitior est illa spiritalis , tanto in illa similituda Dei plenius eft expressa. XVIII.

Pse est principium viarum Dei. ] Velut si aperte diceret: Ideirco ad tam multa fortiter fufficit, quia in natura rerum hunc creando per substantiam conditor primum secit. Quid enim vias Dei, nisi eius actiones accipimus ? De quibus per propheram dicit. S. Greg. To.2. Vuuu

105 8S. Gregorij Expof. Moralis Lib. XXXII.

f4.55.8 Ezecb.31.6

Non enin fun viz mes facu viz veftrz. Et principum vizrum Dei Behmort dicitur a quia ninirum cum canda exans ageve, hune primum condicit, quem reliquis angeit enimentorem fecit. Huits primasus emisentam conflicit que monte reliquis angeit enimentorem fecit. Huits primasus emisentam conflicit propheta, cum dicit c'eded non furum at inforce illio paradit Do it sibres non adequasentur funmitatem eius platani non fuerum a rouga trondibus illius. Omne ligumu paradifi Dei non eft affimilatum illi expoletivitudiei eus, quomai refeciolam fecite um innulis condenfus, frondibus. Qui namque accipi in cedra, abserbus, er platanis pollun, mil illa virutum ciefilium procere edificultum agmina, in erenza betita virudeire plantaria? Qui quamua exceli inte condita, huit a ume no er pra lara fun, acce quata e. Qui freciolos factis in mulia condenfus, frondibus effe citera e; quata prala una excerta genonibus tata tilum fecici pala entire conditation. Por la conditation dei processor del processor de

Ezecb.18.s

imilitudinis Dei, plemus fapientia et portfetus decor-, in dei licii paradifi Dei fulli. Multa enimi dei um againtudine locuturus, grimover bocunda complexus el-. Quid manque-boni non habuit, filipraculum Dei fimilitudinis fuiri De figili o quippe anult ratis fimilitudio mai gialalter exprimitur, qualis in figili ocodem effentalis in habeuta. Et iter homo ad fimilitudinem Dei creatus fit, angelo ramen quasi maius aliquid tribuens, non emm. 4 ad fimilitudinem Dei conditume, del piumi figaratum Dei fimilitudio dictieve quo fubritilo eft in natura, coi in li lo fimilitudo Dei plentitus credatur exprella. Hinc eft quid primatus cuta potentiam aduci infinanasi, delm propheta fabiungi e formis lapis perciofus operimetum uum, fartdus et topazius, et ia fina, furphiditus, onyx, et berillut, fapphitus, come contrati enature in come di piud monte di carbonculus et finanza discono di come di rice percenta pidodim, quia minimum noome funto occarbonculus et finanza discono di come di rice percenta pidodim, quia minimum noome funto.

25. Ebi4.

dines angelorum.. Nam cum per ipía facra eloquia angeli, archangeli, throni, dominationes, virtutes, principatus, potestates, cherubin, et seraphin, aperta narratione memorantur:quantæ fint supernorum ciuium distinctiones, ostenditur: Quibus tamé Behemoth iste opertus fuisse describitur: quia eos quasi vestem ad ornamentum suum habuit, quorum dum claritatem transcenderet ex corum comparatione clarior fuit. De cuius illic adhuc descriptione subiungir: Aurum opus decoristui, et foramina tua in die qua conditus es, præparata funt. Aurum opus decoris eius extitit : quia fapientiæ claritate canduit, quam bene creatus accepir. Foramina vero idcirco in lapidibus fiunt, ve vinculati auro in ornamenti compolitione jungantur, et nequaquam a fe diffideant, quos interfufum aurum repletis foraminibus ligat.. Huius ergo lapidis in die conditionis fuæ foramina præparata funt, quia videlicet capax charitatis est conditus. Qua si repleri voluisset. frantibus angelis tamquam politis in regis ornamento lapidibus potuisser inharere. Si enim charitatis auro sese penetrabilem præbuisset, sanctis angelis sociatus, in ornamento, ve diximus, regio, lapis fixus maneree. Habuit ergo lapis iste foramina, sed per superbia vitium charitatis auro non funt repleta. Nam quia ideireo ligantur auro ne cadant, ideirco iste cecidit, quia etia m perforatus manu artificis, amoris vinculis ligari contepsit. Nuc autem ceteri lapides, qui huic similiter fuerant perforati, penetranti se inuicem charitate ligati sunt:atque hoc in munere, isto cadente, meruerunt : ve nequaquam iam de ornamento regio cadedo foluantur. Huius principarus celfitudinem adhuc idem propheta intuens, adiungit: Tu Cherub extentus et protegens in monte sancto Dei, in medio lapidum

Ezecb, 28.

nema, adiungur Tu Cherub extentus ei protegens in monte fando Dei, in medio la pidum i ginnott perfettus ambulatifi. Cherub quiere pleniudo (citetti interperatur, et dictro il fector del centro del

ICE

#### In quadragesimum caput B. Iob.

1050

A ret ergo homo quidelatus in terra mereatur, fiet prælatus angelis, angelus in cælo pro- 1/a. 34. a ffernitur. Vnde et bene per prophetam dicitur : Inebriatus eft in cælo gladius meus. Ac fi aperte diceret : Qua ira feriam superbos terræ perpendite, si ipsos etiam, quos in cælo iuxta me condidi, pro elationis vitio percutere non peperci. Tot itaque hoffis antiqui virtutibus auditis, tanta conditionis eius magnitudine cognita, quis non immenfa formidine corruat, quis non desperationis percussione succumbat ? Sed quia elationem nostram. oftensa hostis nostri potentia reprimit, etiam infirmitatem nostram Dominus patefacta. gratiæ suæ dispensatione souet. Vnde cum eum principium viarum Dei diceret, illico adiunxit:

Quod diaboli malitia dispensatione dinina cohibetur, ne quantum vult mentes hominum ferire permittatur. Caput

Vi fecit eum, applicauit gladium eius. ] Gladius quippe Behemoth istius ipsa nocendi malitia est. Sed ab eo a quo bonus per naturam factus est, eius gladius applicatur: quia eius malitia diuina di spensatione restringitur, ne ferire tantum mentes hominum quantum appetit, permittatur. Quia ergo hostis noster et multum potest et minus percutit, eius gladium pietas conditoris aftringit: yt replicatus intra eius conscientiam lateat, et virra quam desuper iuste disponitur, se se in mortes hominum eius malitia non. extendat. Quod igitur ad multa fortiter præualet, hoc de principio magnæ conditionis A potestiquod vero a quibusdam vincitur, eius nimirum gladius ab auctore replicatur. Iste namque Behemoth, qui principium viarum Dei est, cum contra sanctum virum licentiam gentationis accepit, gentes mouit, greges abstulit, ignem de cælo deposuit, perturbato aere C ventos excitauit, domum concutiens inbruit, conquantes filios extinxit, vxoris mentem

in dolo prauæ fuationis exercuit, mariti carnem inflictis vulneribus confodit : fed eius gladius a conditore replicatur, cum dicitur: Animam illius ferua. Qui replicato gladio quan- 10h. a. b tæ sir infirmitatis, Euangelista testante describitur : quia nec manere in obsesso homine potuit, nec rurfus inuadere bruta animalia non iuffus præfumpfit, dicens: Si eijcis nos, mit- Mat. 8. d te nos in gregem porcorum. Malitiz quippe eius gladius quam fit replicatus oftenditur., cui si potestas summa licentiam non præberet, nec grassari in porcorum gregem valeret. Quando ergo isle sua sponte nocere factis ad Dei imaginem hominibus audeat, de quo nimirum conflat quod non iuffus contingere nec porcos præfumat? Notandum quoque eft, quòd dum viarum Dei principium Behemoth dicitur, væfanum dogma Arrij aperta ratione diffipatur. Facturam quippe Dei filium fatetur, et ecce Behemoth in factura rerum

D primus creatus oftenditur. Supereft ergo vt Arrius, aut non factum filium prædicet, aut eum post Behemoth conditum stultus putet. Quia vero omne quod applicatur, in semetipfum reducitur, recte applicatus Behemoth gladius dicitur. In semetipsa namque se eius malitia decoquit, cum ad votum fuum fefe contra electorum vitam prohibita non exercet. Multos autem exigentibus meritis ferire permittitur, vt cum Deum deserunt, damnato hosti famulentur. Ab electis vero co valentius vincitur, quo soli auctori omnium humilius fubiternuntur. Quia igitur per hoc quod vianum Dei principium dicirur, per hoc quòd permittente Domino valde intolerabilis demonstratur, aperte cognoscimus, cumquanto holte pugnemus. Superest igitur vt vnusquisque nostrum tanto se plenius auctori fubijciat, quanto se contra verius violentas aduersarij vires pensar. Quid namque nos niti Gen. 3 d puluis fumus è Quid vero ille, nisi vous ex calestibus spiritibus, et quod adhuc maius est, fummus? Quid ergo de propria virtute audeat, quando contra angelorum principem pul-

uis pugnati Sed quia supernorum spirituum coditor terrenum corpus assumplit, recte iam superbientem angelum humilis puluis vincit. Inharendo quippe vera fortitudini vires accipit, quas transfuga spiritus cum semetipsum sequitur amiur. Et dignum est vt vincatur a puluore, qui fortem le credidit deserto creatore, ve superatus inueniat, quia desect ela tus. Valde autom anhelat fæniens, quòd cum ipfum ima cruciant, homo ad fumma confeendatequod in illa cellitudine fubuccta caro permanet, a qua tantus iple spiritus fine fine projectus jacet. Sed loca mentium mutauit ordo meritorum. Sic fic fuperbra meruit deijei, fie humilitas exaltari: quatenus et caleftis spiritus erigendo se tartarum toleret, et terra humilis fine termino super calos regnet, com comom

LIBRI TRIGESTMISECUNDI MORALIVM SANCTI GREGORII FINIS. S.Greg. To. 2 SANCT EL .1. 2

# SANCTIGREGORII

#### MORALIS EXPOSITIONIS

#### BEATVM

#### LIBER TRIGESIMVSTERTIVS.

Continuans caput quadragesimum.



Qued in superborum lubricis mentibus pastus sit damonum.

Na. 2. 4

Pfal. 144.

Abac. 3 . 4

14.82.8

Plak 10.

Pfal.35. 2.Cor.5. d

Pfal. 110.

Pfal. 96.

Ntiquo hosti qui sub Behemoth nomine Dominica voce describitur. superbi quique tanto familiarius seruiunt, quanto huius vitæ succesfibus apud semetipsos altius intumescunt. His namque cum gloria augetur elatio, cum elatione vero additur cura, huc illucq. animus tenditur, quia et desideria cum rebus crescunt. Cumq. cogitationes innumeras quali agri fenum proferunt, eiusdem cogitationibus velut desiderato pabulo Behemoth istius famem pascunt. Vnde nunc recte dicitur : [ Huic montes herbas ferunt. ] In scriptura facra cum numero fin-

gulari mons ponitur, aliquando incarnatus Dominus, aliquando fancta Ecclefia, aliquando testamentum Dei, aliquando apostara angelus, aliquando quilibet hæreticus defignatur. Cum vero montes plurali numero nominantur, aliquando celfitudo apoflolorum atque prophetarum, aliquando vero fæcularium potestatum tumor exprimi- B tur. Mons namque Dominum designat, sicut scriptum est: Et erit in nouissimis diebus præparatus mons domus Domini in vertice montium. Mons quippe est in vertice montium incarnatus Dominus, transcendens celsitudinem prophetarum. Rursum per montem fancta designatur Ecclesia, sicut scriptum est : Qui considunt in Domino, ficut mons Sion... Sion namque speculatio dicitur, per quam scilicet speculationem contemplans Deum Ecclesia figuratur. Rursum per montem testamentum. Dei exprimitur, sicut Abacuc ait: Deus a Libano veniet, et sanctus de monte vmbroso er condenso. Qui enim venturum se per testamenti sui paginas spopondit, quasi inde venit, vnde velut sub promissione se tenuit. Quod videlicet testamentum benemons ymbrofus et condensus dicitur: quia spissis allegoriarum obscuritatibus opacatur. Rurium per montem angelus apoftata designatur, sicut sub Babylonis regis spe- C cie de antiquo hosse prædicatoribus dicitur : Super montem caliginosum leuate signum. Prædicatores quippe fancti fuper caliginofum montem fignum eleuant, quando contra fatanæ superbiam , qui sepe sub nebula simulationis absconditur. virtutem crucis exaltant. Rurium per montem hareticus quilibet exprimitut., ficut ex voce Ecclesia Psalmista air: In Domino consido, quo modo dicitis anima: Transmigra in montem sicut passer ? Cum enim sideli anima vnitate relicta , intumenti doctrina confidere haretici pradicatoris dicitur, deserto Domino quali inmontem transmigrare suadetur. Rursum per montes apostolorum atque prophetarum cellitudo defignatur , ficut feriptum est : Iustitia tua ficut montes Dei. Et voce Pauli dicitur : Vt nos efficeremur iustitiæ Dei in ipso. Vel sieut iterum voce sperantis Ecclesia Pfalmista air : Leuaui oculos meos in montes, vnde veniet au p xilium mihi. Rurfum per montes facularium potestatum tumor exprimitur, de quibus Pfalmifta air : Montes ficut cera fluxerunt a facie Domini ; quia multi qui prius alta rigiditate tumuerunt, Deo in carne apparente, magno funt per poeni-

#### In quadragefimum caput B. Iob. 1061:

A tentiam timore liquefacti. Vel ficut idem Propheta iterum dicit: Ascendunt montes, & de- pfel, 101. scendunt campi. Plerique enim persecutores Domini superbi contra eum veniunt, sed ab eo humiles reuertuntur. Qui montes ascendunt per tumorem potentia, sed campi descendum, plani videlicet facti per cognitionem culpæ. Sed quia nonnulli in elationis fuæ altitudine remanent, et ad diuina obsequia slecti humiliter dedignantur, eo quòd iuxta desiderium antiqui hostis praua cogitare ac perpetrare non definunt : recte hoc loco de Behemoth dicitur : [ Huic montes ferunt herbas. ] Elati namque fæculi huic Behemoth herbas ferunt : quia ex eo illum reficiunt , quod nequirer operantur. Huic Behemoth herbas ferunt: quia fuas illi offerunt fluxas et lubricas voluptates. Erunt enim, ait apostolus, ho- 1. Tim. 3.4 mines seipsos amantes. Quorum descriptionem complexus est dicens: Voluptatum amatores magis quam Dei. Que eftergo herba montium, nisi voluptas fluxa, que ex corde

gignitut superborum? Quia nisi Deum superbiendo contemnerent, nequaquam tot subrica lasciuiendo perpetrarent. Quibus nimirum herbis iste Behemoth pascitur: quia in eis poenam æternæ mortis esuriens, eorum perditis moribus satiatur. Superbi enim huius sæculi etfi quando supernæ dispensationis ordine præpediri, ab expletione prauorum operum cellant, praua tamen in cogitatione multiplicant, modo vt fe potentiores ceteris rebus et honoribus oftendant, modo ve candem fuam potentiam in fludio alienæ læfionis exerceant, modo ve lubricis motibus duchi, per leuia se facta voluptares quissoluant. Qui dum rebus diuinitus acceptis nequaquam recta, fed praua fempet agere cogitant, quid aliud faciunt nifi fuis contra Deum donis pugnant ? Quia igitur Behemoth ifte fuperborum mentibus fua femper defideria recognoscit, quasi herbas in montibus inuenit, quibus refectum fuz malitiz ventrem tendit. Bene autem fubditur:

Quod ludus damonum fit, cum vagas et instabiles animas de vitio rotant in vitium. Caput 11.

Mnes bestiæ agri ludent ibi. ] Quid per bestias, nisi immundi spiritus: quid per agru, nifi præfens fæculum defignatur ? Vade de ipfo malignorum fpirituum principe cotra Ephraim dicitur: Bestia agri scindet eos. Vel sicut Isaias ait : Er mala bestia non ascen- Ofee 13. b det per eam. Quia autem agri nomine mundus accipitur, Dominicus per Euangelium. [3-35.d fermo testatur, qui ait : Ager autem est mundus. Agri ergo bestize in herbis montium lu- Mai. 13. e dunt: quia proiecta de superioribus in hoc mundo damonia, prauis superborum operibus delectantur. Bestiæ in herbis ludunt, cum reprobi spiritus humana corda in illicitas cogitationes pertrahunt. An non immundis spiritibus ludere est, mentes hominum ad ima- Gen. 1 d

ginem Dei conditas, modo ficta promissione decipere, modo vacuis terroribus irridere, modo eis transitoria gaudia quasi mansura imprimere, modo mansuras poenas quasi transitorias leuigare? Harum proculdubio bestiarum illusionem pertimuerat, qui dicebat: Deus meus in re confido, ne erube scam: neque irrideant me inimici mei . Quia igitur Pfal. 24. superborum cor ad omne vitium sternitur, vt cuilibet maligno spiritui irruenti praua cogitatione præparetur, recte de herbis montium dicitur : [ Omnes bestiæ agri ludent ibi . ] Pro eo enim quòd superbi quique nullum malum cogitando prætereunt , nulla est agri bestia, que non horum montium herbis satietur. Nam etsi quando carnis luxuriam fugiunt, interioris luxuriz vitium de ipfa castitate gloriando committunt. Si quando nil auare exterius rapiunt, nequaquam ab illecebra auaritiæ mundi funt : quia etí res nullas ambiunt, fauore tamen hominum laudem de continentia rapere conantur. Huic ergo Bequilibet malignus spiritus tanto latius pascitur, quanto et omne vitium de superbia gene-

E hemoth montes herbas ferunt, et omnes bestiæ agri ludunt ibi, quia in superborum corde ratur. Sed quia audiuimus quid ifte Behemoth comedat : nunc audiamus necesse est vbi Idem fat. lib. interim per prayum desiderium requiescat. Sequitur:

Quòd in illis mentibus satanas dermiat, quas vel nequitia terpor obumbrat, vel temporalis altitude inflat. III.

C Vb vmbra dormit, in secreto calami, in locis humentibus. ] Obumbratio in sacro elo-Quio aliquando incarnatio Domini ponitur, vel mentis refrigerium a feruore carnalium cogitationum: vude appellatione vmbræ ex superna protectione hoc ipsum refrigerium cordis infinuari solet. Aliquando vero vmbra recedente charitate torpor frigidæ S.Greg. To.2. Vuuu 3 mentis

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXXIII.

mentis accipitur. Nam quod Dominica incarnatio feruata veritate historiæ obumbratio- A Lucz. d nis appellatione fignetur, angelicus fermo testatur, qui ad Mariam ait : Virtus altissimi obumbrabit tibi. Quia enim vmbra non aliter ex primitur, nifi per lumen et corpus, virtus ei altissimi obumbrabit : quia in cius vtero lux incorporea corpus sumpsit. Ex qua videlicet obumbratione omne in se refrigerium mentis accepit. Rurium per vmbram ex super-Pfal. 16. na protectione refrigerium cordis exprimitur, ficut Pfalmifta ait: Sub vmbra alarum tuarum protege me. Vel ficut sponsa in Canticis Canticorum aduentum sponsi præstolata. prænunciat, dicens : Sub vmbra illius, quem desideraueram, sedi. Ac si dicat : Ab æstu Cant. 2. 4 desideriorum carnalium sub aduentus illius protectione requieui. Rursum per vmbram recedente charitate, torpor frigidæ mentis exprimitur, ficut de peccante homine feriprum eft, quia securus est vmbram. Calorem enim charitatis sugiens veritatis solem homo deseruit, et sub ymbra se interni frigoris abscondit. Vnde et voce eiusdem veritatis Matth. 24. 4 dicitur: Abundabit iniquitas, et refrigeleet charitas multorum... Vnde primus homo post Gen. 3. b culpam inter arbores paraditi ad auram post meridiem absconsus invenitur. Quia enim meridianum charitatis calorem perdiderat, iam fub peccati ymbra quafi fub frigore auræ torpebat. Iste igitur Behemoth quia illis quasi quandam requiem inuenic, quos a veri folis ardore subtrahendo frigidos facit, sub ymbra dormire perhibetur. Nonnumquam, vero per ymbram, fi tamen cum adiectione mortis ponatur, vel mors carnis ex primitur. vel quilibet reprobi, qui antiqui hostis renebras studio prauæ operationis imitantur. Vin Pfal. 34 de voce martyrum per Pfalmiftam dicitur : Humiliafti nos in loco affictionis, et cooperuit nos ymbra mortis. V mbra enim mortis electos Dei opprimit, cum mors carnis, qua imago mortis æternæ est, ab hac eos vita disiungit : quia sicut illa animam a Deo; ita hæç ab anima separat corpus. Vel certe vmbra eos mortis opprimit, quia de antiquo hoste 3 Apoc. 6. b scriptum est: Nomen illi mors. V mbra er go mortis sunt omnes re probi, quia illius nequitiam elationis imitantur, eiufq. imaginem quafi ymbram exprimunt, dum eius in fe malitize similitudinem trahunt. Qui electos Dei operiunt, dum contra illos in atrocitate perfecutionis temporaliter conualescunt. Hoc autem loco ymbra nequitiæ torpor accipitur, in qua iste Behemoth dormit, quia contra corda charitate calentia solicitus vigilat, in frigidis autem mentibus fecurus iacet. Dormire enim in fanctorum mentibus nonpoteit: quia etsi quaudo se in eis ad breue momentum collocat, i pse eum desideriorum cæleflium affus fatigat, er quali toties yt recedat, pungitur, quoties ab eis amore intimo ad æterna suspiratur. Tantæ cum voces excitant, quantæ ex illorum mentibus sanctæ cogitationes ad calum clamant. Vnde fit vt bonarum et actionum armis territus, ac suspiriorum spiculis percussus fugiat, et ad corda reproborum frigida rediens, eam quam securus D. possideat, malitiæ ymbram quærat. Quæ vbi ab illo inueniatur ostenditur, cum protinus fubinfertur: [ In fecreto calami. ] In facro eloquio calami, vel arundinis appellatione. aliquando verbum manens, aliquando doctorum peritia, aliquando mobilitas mentis, aliquando nitor gloriæ temporalis accipitur. Per calamum quippe verbiæternitas designatur, cum voce patris per Pfalmistam dicitur : Lingua mea calamus scriba, velociter. Tfal. 44+ scribentis. Quia enim quod loquimur transit, quod icribimus permanet, lingua patris feribæ calamus dicitur : quia ab eo est verbum illi coæternum, ac sine transitu generatum. Rurium per calamum scriptorum doctrina exprimitur: sicut de sancta Ecclesia propheta pollicetur, dicens: In cubilibus in quibus dracones prius habitabant, orietur viror. calami et iunci. Qua nimirum fententia ficut in hoc opere longe fuperius diximus, per-849. 165. 29.6. calamum exprimitur doctrina scribentium, per iuncum viriditas auditorum. Rursum per calamum seu certe a rundinem, mentis mobilitas designatur: sicut Iudzorum turbis in. Matt. II. a Ioannis laude a Domino dicitur: Quid exiftis in defertum videre ? arundinem vento agi-' tatamividelicet fubintelligatur, non. Ioannes quippe arundo vento agitata non erat. a quia eius mentem Spiritu fancto folidam per diuerfas partes nullus linguarum flatus inclinabat. Rurium per calamum, vel arundinem niror gloriæ temporalis exprimitur, licut de iustis per sapientiam dicitur : Fulgebunt iusti, et tamquam scintillæ in arundineto di-Sap. 3. b fcurrent. Arundinetum namque vitam fecularium appellat, qui more arundinum pertemporalem gloriam foris quasi ad alta proficiunt, sed intus a foliditate veritatis inanefcunt. Vnde et ludzorum regnum calamo comparatur, cum per prophetam apparente 1/2.42.4 in veritate carnis Domino dicitur: Calamum quaffatum non confringet, et linum fumigans non extinguet. Quid nim calami nomine, nifi Iudaici populi temporale regnum. denunciat?

#### III In quadragesimum caput B. Iob.

A demuncia è viron qui dome exterius , fed interius vacuum . Er quia în codem populo gemus ian regalo defecera e, retgueme ieu alenigena polițiebate a pre boc idem repumicalamum qualitum vocat-. Quid vero per limun, mit eins facerdorium exprimitur, quod
lineis minirum veilibus verbature. ? Quod quia in aducenta Dominic faritaris ardoremperdictis, quafi amidio iami gine fidei, non ardems, fed fiunigans fuit . Incarnatus autem
Dominius calamum qualifatum non confregit, est imium fiunigans non extrinitir quia ludaze regnum, quod pene defluvitum iam fuerat, e iniuf, facerdorium, quod ignem fidel
anon tenebat, non porefatea ideoli perculie, fod cum parientiz longamintare toleraturi.
Hoc ergoloco qual ditud appellatione calami, infi metrate ficularium temperati gloris
decitic defiginamire? Qui tamo qual demerpifes interi simaefecun; quanto altre e initia
decitic defiginamire? Qui tamo qual demerpifes interi simaefecun; quanto altre entità
delinei figinamire? Qui tamo qual demerpifes interi simaefecun; quanto altre entità
delinei figinamire? Qui tamo qual demerpifes deliquato del certeriori gloris fludiofius querieur; annecorum corda graunorbus cogirationum filmulis agitantar. Vade rede nune Bebenothi file infecto calami domine perhibettur qual quorum fludia ad ap-

fed for jeset per su or oleutainem pulchris : ded quanto ab eit exercire gloria fluide in de la compania del compania

6 rit, Jaac multiplicio intranit. » Quia enim duaz di retra, que infinidiru. Joca arreita aque inaquo fa uno coda inforum, que per dicipiam fortirulmem ab omni carnalis concupifentis humore ficcanuer. » Vnde hicquoque adhue vis l'hehmoth ille dormiat, neceffairo demonfrature, cum protinus fubriure il noice humentibus. Loca enim humonità fiunt terrenorum hominum menes : quas humor carnalis concupifentis, quia replet, fiftuda facita. In quisu Behemoth ille inquiatra fiune vehigia aatro altus 'imprimit, quanto in cidem membus pertranfinas illus quali in fluxa cerra defendit. Loca quippe humorita funt opera volquendo. Pes quippe per anda terra nou laburir firma veaquippe dumentia funt opera volquendo. Pes quippe per anda terra nou laburir firma veaquippe humorita funt opera volquendo. Pes quippe di martine terra nou laburir firma veaquippe humorita funt opera volquendo. Pes qui per anda terra nou laburir firma veaquippe humorita funt opera volquendo. Pes qui per anda terra nou laburir firma veaquippe humorita funt opera volquendo. Pes qui per anda terra nou laburir firma veaquippe de la periodi de la perio

D'ai membra genitalia fulpicarura. Quod i fia eli, quida petre aliud locis humenilus inifiauxuria defignatur vete pre-calamuni gloris disperbis, que pe loca humenilia turnia corporis exprimatur P Duo quippe hac funt vrita qua human o generi immaniter dominantur vrimiu videlicer fiprirus a rque aliud carnis. E latio namque priritum erigt, luxuria carnem corrumpita. Anniquus itaque hoftis humanium genius, vel per clationem pracipae, vel per luxuriam premesa, in facero calami, aque in locis, humenibus dominitus, qua per cultura que per camens, in facero calami, aque in locis, humenibus dominitus, qua per calaminem fiprirus, qua per camin corruptionem tente a. Quodinava vocis invenegue polificiter quia cum con fiprirus eletata, a tumore fias altimulins nec vercundita corruptionis inclimation proprieta proprieta dell'inclimation della consideration della proprieta della considerationa della consideration

eft deterius, cum quodibet argui emendariq, conspiciunt, iustorum increpationibus obuiant, ne faltem alij corrigantur. V Node et bene subdiur: Zubd resprebi, in quibus est image diabeli similibus sub parecinia parant: et se innicem desendentes, nullum cerrestiinni lecum retinquant. Caput 1111.

Procedure vmbre vmbremeius.] Vmbre quipe funt distoli omnes iniqui squi distoli amus iniqui squi distoli omnes iniqui squi ab elizi corpore imaginis specimente procedure. In a mortification distolium distribution distolium distribution mali contradicant. dum ab estimiquation percentive. Sed dum doctrine inflorum mali contradicant. dum ab estimiquum quemilibet corrigi non permittune, vmbre Bebemoth ifitus vmbram eius procesus.

#### 1064 S.Gregorij Expos. Moralis lib. XXXIII.

gunt : quia peccatores quique in quo sibi male sunt conscit; in eo et alium peccantem de-

fendunt. Vmbræ vmbram eius protegunt, dum nequiffimorum facta nequiores peruer-fis patrocinijs tuentur. Quod hoc nimirum fludio faciunt: ne dum culpa, in qua et ipfi obligati funt, in alijs corrigitur, ad ipfos quandoque veniatur. Se igitur tegunt dum alios protegunt : quia fuam vitam prauident impeti, vide alios confiderant libera correfrione confundi. Sico, fit vt fumma criminum dum defenditur, augeatur; et vniuscususque nequitia eo sit ad perpetrandum facilis, quo difficilis ad puniendum. Scelera quippe peccantium tanto maiora incrementa percipiunt, quanto per defensionem potentium diu inulta tolerantut. . Sed tales quique seu extra sevintra sanctam Ecclesiam esse videantur, tanto se apertiores Dei hostes exhibent, quanto maiores sunt patroni vitiorum. . Contra illum quippe suis defensionibus pugnant, cui ea quæ displicent, defendendo multiplicane. Quod factum bene per prophetam Dominus fub Babylonis specie B 16. 34. 6 redarguit, dicens: Oriuntur in domibus eius spinæ, et vrticæ, et paliurus in munitionia bus eius. Quid namque per vrticas, niss cogitationum prurigines : quid vero per spinas; pifi vitiorum punctiones accipimus? In domibus igitur Babylonis vrtica, et fpina pullulant : quia in confusione mentis reprobæ, et desideria cogitationum surgunt, que exasperant, et operum peccata, que pungunt. Sed hec agentes habent etiam nequiores alios defensores suos. Vnde illicapte protinus subdidit : Et paliurus in munitionibus eius. Pa-

tetfluentes aquas germinare perhibentur: quia vnusquisque corum vbertatem ad fructupercipit ex doctrina sacri eloquij, quæ temporaliter percurrit. Et rursum nisi per sterili-

liurus quippe tanta spinarum circundatione densescit, vt præ asperitate tangi vix possitut Intus igitut vrtica, et spina nascitur, sed vtrumque hoc exterius per paliurum munitur ?

6. Il reumdabunt eum falices torrentis. Il Infruêtuofe quidem arbores funt falices: fed tramen ranne viridiratis funt, varactere, vel abfuffix radicius, et proiedtavita poi fint. Vode in facro-teloquio daleum nomine, a diquando pro fierilitate reprobi delignatorus. Nifi enim edectorum vitam per condinariam fint vitira.

6. 44. ditatis expensor, fore daleum entre delignatorus. Nance enim Ecclefic filipi inter herbas ficut falices germinant, dum inter areforemen vitam carnalium hominum, Die em ultiviloi imumerofitate perpetua menti vividirates perdurata. L. Qui bene itura præse.

Istem fallicum vira peccantium fignaretur, necuacium exvoce praedicantium contra-7/d. 136. Babyloniam Pfalmilla dixider: In falicibus in medio eius fufpendimus organa noltra-Babylonis quippe medioinetle falices defenduntur: quia mimirum infrudioofi quique sarque ab amore partiae calellisa alieni totsi videribus cordis in hac facult contidione radican tur. Vode et praedicatores fanchi in this falicibus non execureno gana, fed inflendunte quia cum infrudiodas ac reprobas mentes aficicum; vim fue praedicationis non exhibem, fed poistu lugentes fillent. - Quid eriam pertorentem, qui fibi busi mortalis vita:

796. 109, curfia expininius. I Dequo rufini per prophetam dicius : De torrente in via bibec, per propete carlabir capur çuiu videlicer corcemptor nofire moralis vire perami inquodam transitu artigir, et ideirco diu eidem morti, cui sponte succubuit, non inhasstr. V. Med de terria hoc, quod moriendo positear, presignendo capur eleusuitu. Quidell ergo quod de Bebemont situdicius: [Circumdabun eum faltes torrentis:] Nisi
quod amatores vire mortalis, a boins aktibus quala i fructibus alieni, tano tilli arctius
inhertent, quanto cos largius delestato transitionis volupeatis infundit ? Hos enimuquasi in radicibus torrents grat, dum fis fiste sogrationibus amo vire carnalis interbriato;
Qui scilicer more falteum fructum non ferunt; sed in folisy virdescent; quia ca, que grauia ad dicendum non firmt, aliquando honefatis verba proferent; gel unite cui cui cap con
dus ex bonis operibus offendant. - Bene girur dicitur : Circumdabum cum faltices torrentis: qua infructuod quique dam annot rita emporalis infrutuni, antiquo dollo gres

A uersis motibus familiarius obsequuntur. Sed quia quid ei a suis clientibus impendarur, audiuimus: nuncetiam quid in illis agat ipfe, audiamus . Sequitur :

Qued non folum ante aduentum Christi diabolus ad se rapuerit infideles, sed etiam multos ex his. qui renati funt in Chrifto , deglutire fe poffe confidat.

Bforbebit fluuium, et non mirabitur, et habet fiduciam quòd influar Iordanis in os A eius. 1 Quid enim hoc loco fluuij nomine, nisi humani generis decursio designarur? quæ velut a fontis sui origine nascendo surgit, sed quasi ad ima destuens moriendo pertransit. Qui autem signantur appellatione Iordanis, nisi qui iam imbuti sunt sacramento baptismatis? Quia enim redemptor noster in hoc flumine baptizari dignatus est, eius Mat.3, d nomine debent omnes baptizati exprimi: in quo hoc ipfum contingit facramentum ba-ptifmatis inchoari. Quia igitur Behemoth iste a mundi origine exortum, vix paucis electis euadentibus, humanum genus in ima defluens, víque ad redemptoris tempora quali quendam in se fluuium traxit: bene nunc dicitur: [Absorbebit fluuium, et non mirabi-

tur:] Quia vero et post mediatoris aduentum quosdam, qui recte viuere negligunt, etiam fideles rapit : recte subiungitur: [ Et habet fiduciam quod influat Iordanis in os cius : ] ac si aperte diceretur : Ante redemptorem mundi mundum non miratus absorbuit, sed quod eft grauius, etiam post redemptoris aduentum quosdam, qui baptismatis sacramento signati funt, deglutire se posse confidit. Alios namque sub Christianitatis nomine positos deuorat: quia in iplo eos fidei errore supplantat. Alios a rectitudine fidei nequaquam deuiat, sed ad vium prauæ operationis inclinat. Alios quantum vult in operatione immunditiæ inflectere non valet, sed apud semetipsos intus in studio intentionis intor-C quet: vt dum a charitate mentem dividunt, rectum non sit quidquid extrinsecus operen-

Et fidem tenent , fed vitam fidei non tenent : quia aut aperte illicita faciunt , aut ex peruerso corde qua agunt, praua sunt, etiam si sancta videantur. . Quia enim nonnulli confitendo fideles funt, non viuendo: hincest quod voce veritatis dicitur : Non om- Mat. 7. nis qui dicit mihi : Domine , Domine , intrabit in regnum cælorum . Hinc rurfum ait : Luc. 6. g Ouid autem vocatis me Domine, Domine, et non facitis qua dico ? Hinc Paulus ait : Tit. , d Confitentur se nosse Deum, factis autem negant . Hinc Ioannes dicit : Qui dicit se Deum 1.100,2. 4 nosse, et mandata eius non custodit, mentiax est. Hinc est quòd de ipsa sua prima plebe Dominus conqueritur, dicens: Populus hic labijs me honorat, cor autem corum longe Mar. 7. b esta me. Hinc etiam Pfalmista air: Dilexerunt eum in ore suo, et lingua sua mentiti sunt Pfal. 77. ei. Sed minime mirum fuit quod Behemoth iste ante lauacri vndam, ante sacramenta,

D cælestia, ante corpoream præsentiam redemptoris humani generis sluuium hiatu profundæ persuasionis absorbuit : sed hoc valde mirum, hoc valde terribile est: quia multos aper to ore etiam post cognitionem redemptoris suscepit, post lauacri vndam polluit, post sacramenta cælestia ad inferni profundum rapit. Dicatur ergo, dicatur terribiliter voce veritatis: [Absorbebit fluuium, et non mirabitur, et habet siduciam quod influat Iordanis in os eius.] Neque enim pro magno diabolus habuit, quòd infideles tulit: fed toto nunc annisu in illorum mortem se erigit, quos contra se regeneratos tabescit. Nemo igitur sibi sidem fine operibus sufficere posse considat, cum scimus quòd scriptum sit : Fides sine ope- 4st. 2. d ribus mortua est: Nullus Behemoth morfum ex fola confessione fidei plene euasisse se exiflimet : quia iam quidem fluuium absorbuit, sed adhuc Iordanem sitit : et toties in os illius Iordanis fluit, quoties Christianus quisque ad iniquitatem defluit. Os quidem eius

I iam fide nos fubleuante fugimus, fed magno fludio curandum eft, ne in hac lubrica operatione dilabamur . Si ambulandi cautela negligitur , incassum credendo rectum iter tenetur: quia via quidem fidei ad cælestem patriam proficit, sed offendentes minime perducit. Habemus adhuc quod hac in re subtilius perpendamus. Hi enim quos per Iordanem diximus exprimi, possunt per fluuium designari. Qui enim sidem iam veritatis agnouerunt, sed viuere fideliter negligunt, recte finnius dici possunt: quia videlicet deorsum. fluunt . Iordanis vero Hebrzo vocabulo descensio corum dicitur . Et sunt nonnulli, qui viam veritatis appetentes semetipsos abijeiunt, atque a vitæ veteris elatione descendunt : cumq. æterna cupiunt, valde se ab hoc mundo alienos reddunt, dum non solum aliena. non appetunt, sed etiam sua derelinquint, et non solum in eo gloriam non quærunt, sed hanc cum se obtulerit etiam contemnunt. Hinc est enim quod voce veritatis dicitur . Si Luc. e. quis vult venire post me, abneget semetipsum. Semetipsum enim abnegat, qui calca-

to typho

# 1066 S. Gregorij Expos. Moralis lib. XXXIII.

Pal. 41. to typho superbix, ante Dei oculos esse a se alienum demonstrat. Hinc Psalmista ait: A Memor ero tui de terra Iordanis et Hermonijm . Iordanis quippe, vt dixi, descensio : Hermonijm autem anathema, id est, alienatio interpretatur. De terra igitur Iordanis et Hermoniim Dei reminiscitur : qui in eo quod semetipsum deijeir, atque a se a lienus existit, ad conditoris sui memoriam reuocatur. Sed antiquus hostis hoc pro magno non habet, quòd sub jure sue tyrannidis terrena quarentes tenet. Propheta quippe attestante cognouimus, quia esca eius electa. Neque enim mirum deputat, si eos absorbeat, quos superbia erigit, auaritia tabefacit, voluptas dilatat, malitia angustat, ira inflammat, discordia separat, inuidia exulcerat, luxuria inquinans necat. Absorbebir ergo fluuium, et non mirabitur : quia pro magno non æstimat cum eos deuorat, qui per ipla sue vitæ studia deorfum current, sed illos magnopere rapere nititur, quos despectis terrenis studijs, iungi iam cæleftibus contemplatur. Vnde absorpto fluuio recte subiungitur. [ Et habet fidu- B ciam quòd influar Iordanis in os eius.] Quia illos infidiado rapere appetit quos pro amore supernæ patriæ a præsentis vitæ gloria semetipsos deijeere agnoscit. Nonnulli quippe mundum deserunt, honorum transeuntium vana derelinquunt, et ima humilitatis appetentes, humanæ conuerfationis morem bene viuendo transcendunt: atque in tanta fludiorum arce proficiunt, vt fignorum iam virtutes operentur : fed quia femetipfos circumípiciendo tegere negligunt, inanis gloriz telo percusti, peius de alto ruunt. Hinc est enim quod aternus iudex, qui occulta cordis examinat, esusdem ruina casum pra-Mat. 7. e nuncians intentat, cum dicit: Multi dicent mihi in illa die: Domine, Domine, nonne in nomine tuo proplietauimus, et in nomine tuo demonia eiecimus, et in tuo nomine virtutes multas fecimus ? Et tune confitebot illis, quia nunquam noui vos: difcedite a me Amor.7, a qui operamini iniquitarem, nescio qui estis. Hinc etiam per prophetam dicitur: Vocauit C Dominus judicium ad ignem, et deuorabit abyflum multam, et comedet partem domus Domini . Iudicium quippe ad ignem vocatur, cum iuftitiz fententia ad poenam iamaterna concremationis offenditur. Et multam abyflum deuorat : quia iniquas atque incomprehensibiles hominum mentes concremat, que nunc se hominibus etiam sub signorum miraculis occulrant. Pars aurem domus Domini comeditur : quia illos quoque gehenna deuorat, qui nunc quasi in sanctis actibus de electorum numero se esse gloriantur. Qui ergo hic Iordanis, ipfiillic pars domus Domini vocantur. Antiquus ergo hoftis habet fiduciam quòd in os eius et lordanis influat : quia nonnum quam calliditaris fua infidijs cos etiam, qui iam electi putantur necat. Sed cuius cordis duritiam non ista Domi-10. ni verba perturbent è cuius mentis constantia non ab intimis cogitationum radicibus quatiatur, cum hostis noster tanta esse contra nos fortitudinis demonstratur ? Nullum ne erit D confolationis adjutotium? Erit certe, Nam fubditut:

> Quòd in carne fua Christus divinisatem abscondit, es quòd hamo capsus sis diabolus in centis. Caput V 11.

IN oculis eius quasi hamo capiet eum.] Notandum valde est quòd scripturæ suæ verba miscricorditer temperans Deus, modo nos asperis incitationibus terret, modo blandis confolatiouibus refouet, et terrorem fomentis miscet, et fomenta terrori: vt dum circa nos verumque mira magisterij arte temperatur, nec desperate inueniamus territi, nec incauto fecuri. Nam cum Behemoth afturas infidias, atque effrenatas vires multiplicibus sententis indicasset: protinus vaigeniti filii sui redemproris nostri commendat aduentum, et quo ab illo ordine Behemoth iste sit perimendus infinuat: ve quia cor nostrum. narrata illius virtute perculerat, mærorem nostrum citius indicata eius perditione releuarec. Igitur postquamdixit : Absorbebit fluuium et non mirabitur, et habet siduciam quod influat lordanis in os eius: ipfum illico Dominica incarnationis aduentum annunciat, dicens: [ In oculis eius quasi hamo capier eum. ] Quis nesciat quòd in hamo esca. oftenditur, aculeus occultatur? Esca enim prouocat, vtaculeus pungat. Dominus itaque noster ad humani generis redemptionem veniens, velut quendam de se in necem diaboli hamum fecit. Assumplit enim corpus, vt in eo Behemoth iste quasi escam suam mortem. carnis appeteret. . Quam mortem dum in illo iniuste appetit, nos quos quasi iuste tegebat, amisit. In barno ergo eius incarnationis captus est; quia dum in illo appetit escam corporis, transfixus est aculeo dininitatis, Ibi quippe inerat humanitas, que ad se deuora-

## In quadragefimum caput B. Iob.

& torem duceret : ibi diuinitas quæ perforaret : ibi aperta infirmitas, quæ prouocaret : ibi occulta virtus, qua raptoris faucem transfigeret. In hamo igitur captus est: quia inde intorijt, vnde deuorauit. Et quidem Behemoth ifte filium Dei incarnatum nouerat, fed re- Idem for lib. a demprionis nostræ ordinem nesciebat. Sciebat enim quòd pro redemptione nostra incar- 4.26.10 med. natus Dei filius fuerat, sed omnino quòd idem redemptor noster illum moriendo transfigeret, nesciebat. Vnde et bene dicitur : [In oculis eius quasi hamo capiet eum.] In oculis quippe habere dicimus, quod coram nobis positum videmus. Antiquus vero hostis humani generis redemptorem ante se positrum vidit, quem cognoscendo confessus, confitendo pertimuit, dicens : Quid nobis et tibi fili Dei ? Venissi ante tempus torquere nos . In Mat. 8. d oculis itaque suis hamo captus est, quia et nouit, et momordit, et cognouit prius quempertimefeeret, et tamen post non timuit, cum in illo quasi escam propriam mortem car-

B nis esuriret. Igitur quia caput nostrum per se quid secit audiuimus : nunc per membra fua quid faciat, audiamus. Sequitur : Qued subtilisimas afentias demonum perforare possit et penetrare acutissima intentio, et infa-

Caput VIII.

ET in fudibus perforabir nares eius. ] Quid aliud fudes, id est, palos accipimus, qui Evidelicet acuuntur vt figantur: nifi acuta fanctorum confilia? Qua huius Behemoth nares perforant, dum sagacissimas eius insidias et vigilando circumspiciunt, et superando transfigunt. Per nares vero odor trahitur, et deducto flatu hoc agitur, vt res etiam. quæ longe est posita, cognoscatur. Natibus ergo Behemoth callidæ eius insidiæ designan

tigabilis repugnantia fanctorum.

C tur, per quas lagacissime nititur, et occulra cordis nostri bona cognoscere, et hac pessima persuasione dislipare. In sudibus itaque Dominus nares eius persorat : quia callidas cius infidias acutis fanctorum fenfibus penetrans eneruat. Sæpe autem bonorum vias tanta infidians arte circumuolat: vt per ea quæ ab eis bene gesta cognouerit, ad malitiam aditum quærat. Nam vnde alium largiri quid conspicit, inde alium in discordiæ flamma succendit: et cum hunc respicit misereri, illi persuadet irasci: vt dum bonum. quasi non communiter factum infinuat, concordes animos a bono gratiæ communis abfeindat. Quia enim iustorum mentes ad mala suadendo non valet frangere, bonis satagir actibus inter eas mala feminare. Sed fancti viri has eius infidias tanto celerius vincunt, quanto et subtilius deprehendunt. .. Quod melius ostendimus, si vnum e multis assertoribus veritatis in reftimonium Paulum vocemus: fub quo quidam Corinthius dum incefti 1. Cor. 5. b

D facinus perpetraffet, cum doctor egregius in carnis interitum ad fatisfactionem poenitentiæ fatanæ tradidit, et in diem Domini faluum eius spiritum reservauit. Magna quippe arte magisterij ipsi est traditus coactus in poenam, cui sponte est substratus in culpa : vt qui auctor fuerat ad vitium nequitiæ, ipie flagellum fieret disciplinæ. Qui tamen bene gesta poenitentia, dum cognouisset Corinthios super eum iam miscricorditer motos, ait:
Cui aliquid donastis, et ego: namet ego quod donaui, si quid donaui, propter vos in... 2.6%, 2. 6 2 persona Christi. Communionis vero gratiam cogitans air : Cui aliquid donastis, et ego: ac si diceret: A bono vestro non dissentio: meum sit quidquid ipsi fecistis. Atque mox fubditur : Et ego fi quid donaui ; propter vos : ac fi diceret : Vestris actibus bonum addidi ; quidquid propter vos misericorditer feci. Vestra ergo est vtiliras, bonitas mea: mea est

vtilitas, bonitas vestra. Qui ipsam mox compagem cordium in qua sic tenetur, adiun-E gens subdidit : In persona Christic Cui velut si dicere præsumamus, quare reita caure discipulis copulas ? quare vel re illorum, vel illos tuis actionibus tam solicita mente conformas? illico fubiunxit: Vt non circumueniamur a farana. Cuius fagaces infidias, quam acuto fenfu transfigat, infinuat fubdens: Non enim ignoramus cogitationes eius: ac si verbis alijsdicat : Acuti auctore Domino sudes sumus, et nares Behemoth issius subtiliter circumspiciendo penetramus, ne hoc quod bene mens inchoat, ipse in malitiæ finem vertat.. Possunt per sudes acuta ipsius, per carnem manifestatæ sapientiæ verbafignari : ve quia naribus odor trahitur, per Behemoth nares illa antiqui hostis exploratio figuretur. Qui cum Deum incarnatum effe dubitarer, hoc expetitis miraculis voluit. Mat.4. a tentando cognoscere, dicens: Si filius Dei es, dic vt lapides isti panes fiant. Quia ergo fignorum indicijs odorem diuinitatis eius cognoscere concupiuit, quasi flatum naribus traxit . Sed dum ei protinus respondetur : Non in pane solo viuit homo. Et: Non tentabis Do-

# 1068 S.Gregorij Expos. Moralis lib. XXXIII.

bis Dominum Deum tuum: quia fententiarum fuarum acuminibus indagationem anti-A qui holis veritas perculit, quafinares eius fudibus perforauit. Sed quia Behemoth ifkeper varia fraudum argumenta diffenditur: a dhuc adiuncto et alio nomine notatur: Nam fubditur.:

Quòd per incarnationem Chrisii captus sit diabolus : et lingua totius salsitatis ad Enangelij veritatem ligasa, et coniuncia conticuit. Caput IX.

N extrahere poteris Leuiathan hamo?] Leuiathan quippe additamentum corum Adicitur. Quorum videlicet, nisi hominum? quibus semel culpam prævaricationis intulit, et hanc vique ad æternam mortem quotidie pessimis suggestionibus extendit. Quibus dum reatum fenore peccati multiplicat, poenas proculdubio fine fine coaceruat. Potest quoque Leuiathan etiam per irrisionem vocari. Primo quippe homini persuasione B callida diuinitatem additurum se perhibuit, sed immortalitatem tulit. Additamentum. ergo hominum per irrifionem dici potest: quibus dum hoc, quod non erant, se addere spopondit, etiam hoc quod erant fallendo fubtraxit. Sed Leuiathan ifte hamo captus eft. : quia in redemptore nostro dum per satellites suos escam corporis momordit, diuinitatis illum aculeus perforauit. Quasi hamus quippe fauces glutientis tenuit : dum in illo et esca carnis patuit, quam deuorator appeteret: et diuinitas passionis tempore latuit, qua necaret. In hac quippe aquarum abyflo, ideft, in hac immensitate generis humani, adomnium mortem inhians, vitam pene omnium vorans, huc illucq. aperto ore cetus iste fere-batur, sed ad mortem ceti istius hamus in hac aquarum profunditate caliginosa, mira est dispositione suspensus. Huius hami linea illa est per Euangelium antiquorum patrum Mat. 1. a propago memorata. Nam cum dicitur: Abraam genuit Isaac : Isaac genuit Iacob: cumq. O ceteri fuccessores interposito Ioseph nomine vique ad Mariam Virginem desponsatam describuntur, quasi quædam linea torquetur, in cuius extremo incarnatus Dominus, id

poppago memorata. Nan cum derutura Abraam genut i latae: I taag ganut acooccumq.

cetri incecliores interpofito loifeph nomine viglue ad Mariam Virginem defiopafiatam.

defi, hamus ile fugaretur, querni in his aquis humani generis dependenmen aperto ore ifte
cettus expertere, jede ope fratellitum focurin fautiam morib, modendi vires viberius
non haberet. Ne ergo itile humanis moribus cetus infidians, quos vellet vibra duenarett
hamus hie raptoris fauces entui; et feit mondeatem momorati. Incarnationemi giptus.

vaigeniti filij fideli famulo indicans Deus,air: [An extrahere poteris Leuisthan hamo?]
Subaudis, vego o; qui ad raptoris mortem incaratum vnigenium filiam mitoti, in quo
dum mortalis caro confipietur, et immortalistats potentia non videut v quafi hamus quidam inde-deuvorateme permit, vade acumen potentia quo transfiget, occultat. Sequidam inde-deuvorateme permit, vade acumen potentia quo transfiget, occultat. Sequidam inde-benediratis dimensionum forse talicutiva Pues exceleturum mihi in practaris i en
enim heredirats men praclara eth mihi. Funes quippe in praclaris cadunt, dum per humilitatem virs, fotesa nos parair meliosis excipiunte. Rurifum quis fune poetas il gunatur,
fune y propreher michiatis sinquiratem in funiculta vanitatis iniquiras namque in faucituli vanitatis traintur, dum per agmentum culpa procelatur. Videet epezque in faucituli vanitatis traintur, dum per agmentum culpa procelatur. Videet epez-

que in futicalis variaristerafiture, dam per augmentum culpa procelature. Vadeet per 1964 118, Élalinal medicuri: Fune peccatarum circumperi ún me. Qui seminfunia sidendo troquetur, vi crefeta; non immerito peccatum in fune figuratur, quod peutrefo condude, efige, du defendiur, multiplicatur. Ruturm fine fiede exprimiture Salomone arteflanesqui ait i Funiculus triplet difficile rumpitur: quia fides videlicer, que de cognitione. Trinicia sò nor perdicanium retitur, fortis in felcis permanen, in folor probotumu II

corde diffipatur. Floc itaque loco funistromine flue peccatum, flue fiden mil obflat intel:

13. ligi: Incarnatas etenim Dominus nofer fune Leuitahan linguam ligauit e quia in fimi
Rpm. 2. litudine carnia peccati a ppatuit, et omnia errorum eius practicamenta damaniit. Vada

pl. A Paulo attellane dicture: Et de peccato dannatu peccatum. Eure linguam ligauit e quia

per fimilitudinem carnia peccati, a belectiorum finorum condibus cuncita usu fallacia et et

gumenta dediruni: Ecce cum apparente in carne Domino, Leuitahan lingua ligata et et

cum errora e qui certe conanne affuere certum ni leffe, qui impodenti fronte afferioria

bus fini fiden ai avadicioribus exiguançum vera elle nulla et efamuar V bri mathematicori

fuperfittior qui dum fignorum curfus infipicium; viras homini în fiderum momenta fujis
dust V Quonum aprene doritionam fore geominorum antaintas dilipe, qui cum von code,

dust V Quonum aprene doritionam fore geominorum antaintas dilipe, qui cum von code,

momento

### In quadragefimum caput B. Iob.

1060 A momento hora prodeant, non in vna conuerfationis qualitate perdurant. Vbi tot pra-

13

dicamenta fallitatis, qua enumerare fugimus, ne ab exponendi ordine longe recedamus? Sed cuncta iam erroris doctrina conticuit: quia Leuiathan linguam Dominus incarnationis fuz fune conftrinxit. Vnde bene etiam per prophetam dicitur: Et defo- 1/4. 21. d labit Dominus linguam maris Ægyptij. Lingua quippe maris est scientia doctrinæ fæcularis. Bene autem mare Ægyptium dicitur : quia peccati obscuritate fuscatur. Linguam ergo maris Ægyptij Dominus desolauit: quia huius mundi falsam sapientiam per camem se ostendendo destruxit. Fune ergo Leuiarhan lingua constringitur: quia per fimilitudinem carnis peccati, ligata est prædicatio verusti peccatoris. Si autem fides fune fignatur, idem nobis iterum intellectus innuitur : quia dum per prædicatores sanctos in mundo fides Trinitatis innotuit, contra electorum mentes erumpe-B re mundi doctrina cessauit. Vnde bene Domino per prophetam dicitur: Tu dirupisti Pfal.73 fontes et torrentes: tu siccasti fluuios Ethan. Ethan quippe interpretatur fortis. Et quis est hic fortis, nisi de quo per Euangelium Dominus dicit : Nemo potest vasa fortis Mar. 3. 4 ingreffus domum diripere, nisi prius fortem alliget? Fontes itaque et torrentes Dominus dirupit, dum in apostolorum suorum cordibus fluenta veritatis aperuit. De qui-

bus rurium per prophetam alium dicitur : Haurietis aquas in gaudio de fontibus fal- 1/4.12.4 uatoris. Ad eorum quippe doctrinam litientes pergimus, vt veritatis plenas cordium nostrorum lagunculas reportemus. Sed emanantibus suis sontibus Etha fluuios exsiccauit, dum doctrinam fortis, et maligni spiritus oftenso radio suz veritatis arefecit. Leuiathan ergolingua fune ftringitur: quia extensa fide Trinitatis, errorum prædicamenta filuerunt . Sed quia iam se aperte extollere non valet, huc illucq.circumiens C per infidias motdet. Mira autem mifericordia contra hunc pro nobis Dominus vigia at, atque eum et in hoc, quod fraudibus molitur, expugnat. Vnde fubditur:

Quod affutiam diaboli per quam humani generis fragilitatem explorat et odoratur. Deus omnipotens indici fui potestate confringat, et perforata eius maxilla homines, quos iam per peccati commissionem inter fauces tenebat, inde extrabat : f. per panisentiam exitum, et reditum ad vitam aperiat.

N'unquid pones circulum in natibus eius? ) Sicut per nares infidiz, ita per circulu diuinz virtutis omni potentia designatur. Quz cum apprehendi nos tentationibus prohibet, miris ordinibus antiqui hostis insidias circumplectens tenet. Circulus ergo ei in naribus ponitut, dum circumducta protectionis supernæ fortitudine eius sagacitas retinetur: ne contra infirmitatem hominum tantum præualeat,quantum perditionis argumenta latenter explorat : Potest etiam circuli nomine, occulti iudicij adjutorium designari: quod in hujus Behemoth natibus ponitur, cum a callida sua crudelitate refrenatur. Vndebene per prophetam cum ab Ifraelitarum læsione prohiberur, regi Babylonia dicitur: Ponam circulum in naribus tuis: ac fi aperte dicere- 1/4.17 f tur : Cogitando infidias suspiras : sed explere quod appetis non valendo, omnipotentiæ meæ circulum in naribus portas, vt cum bonorum mortem ardentius anhelas, ab eorum vita vacuus redeas. Quod vero hoc loco circulum, hoc scriptura sacra per

Loannem in Apocalypfi falcem vocat. Air enim : Vidi et ecce nubem candida : et fu- 400.14 & per nubem fedentein similem filio hominis, habentem in capite suo coronam auream, et in manu fua fal cem acutam. Potestas enim diuini judicij, quia vndique stringit, circulus dicitur: et quia intra se omnia incidendo amplectitur, falcis appellatione simatur. In falce enim quidquid inciditur, quaquauerfum flectitur, intus cadit. Et quia potestas superni iudicij nullatenus cuitatur, intra ipsam quippe sumus, quolibet fugere conemur , recte cum venturus index oftenditur , falcem tenere perhibetur : quia cum potenter ad omnia obuiat , incidendo circumdat. Effe fe intra iudicii falcem propheta vidit, com diceret: Si ascendero in calum, tu illic es : fi Platta descendero ad infernum, ades. Si sumpsero pennas meas ante lucem, et habitauotoin extremis maris: etenim illuc manus tua deducet me, et tenebit me dextera qua. Intra quandam falcem fe vidit : cum ex nullo fibi loco patere fuga adi-S. Greg. Tom, 2. XXXX

### 1070 S.Gregorij Expof. Moralis Lib.XXXIII.

Pfal.74. tum posse cognouit, dicens : Quia neque ab oriente, neque ab occidente, neque a deser- A tis montibus : subaudis, patet via fugiendi : atque mox ipsam supernæ potentiæ omnimodam comprehensionem subdens, ait : Quoniam Deus iudex est: ac si diceret : Fugiendi via vndique deest: quia ille iudicat qui vbique est. Diuina itaque iudicia sicut signantur falce, quia circumuallantia incidunt: ita exprimuntur circulo, quia vndique ftringunt. In Leuiathan itaque naribus a Domino circulus ponitur: quia iudicii eius potentia in infidiis fuis ne quantum vult praualeat, coarctatur. Dicatut ergo: [ Nunquid pones circulum in naribus eius?] Subaudis, vt ego, qui afturas eius infidias omnipotenti iudicio conftringo: ve nec cantum tentet, quantum appetit: nec tatum capiat, quantum tentat. Sequitur : [ Aut armilla perforabis maxillam eius? ] Abintellectu circuli armilla non discrepat: quia ipsa hoc quoque vbi ponitut, ambiendo constringit. Sed quia armilla latius tenditut, per armillam occulti eius iudicijerga B nos protectio impensior designatur. Armilla ergo Dominus maxillam Leuiathan iftius perforat : quia ineffabili misericordia sua potentia sic malitia antiqui hostis obuiat, ve aliquando eos etiam, quos iam cepit, amittat: et quafi ab ore illius cadunt, qui post perpetraras culpas ad innocentiam redeunt. Quis enim ore illius semel ra-

Mat. 26. g 2.Reg. 11. a

ptus maxillam eius euaderet, si perforata non esset? An non in ore Petrum tenuit, cu negauit? An non in ore Dauid tenuit, cum in tantam fe luxuriz voraginem merfit. Sed cum ad vitam yterque per poenitentiam redijt, Leuiathan iste eos aliquo modo quali per maxillæ fuz foramina amifit. Per foramen ergo maxillæ ab eius ore fubtradi funt, qui post perpetrationem tanta nequitiz poenitendo redierunt. Quis autem hominum Leuiathan iftius os euadat, ve nulla illicita committat? Sed hinc cognoscimus quantum redem ptori humani generis debitores sumus, qui non solum nos in os C Leuiathanire prohibuit, sed ab ore etiam redire concessir: qui spem peccatori non abstulit, quia maxillam eius, vt euadendi viam tribueret, perforauit: vt saltem post morfum fugiar, qui incautus prius morderi nequaquam metuebar . Vbique ergo nobis occurrit superna medicina: quia et dedit homini præcepta, ne peccet, et tamen peccanti dedit remedia, ne despetet. Vnde cauendum summopere est, ne quis delectatione peccati Leuiathan iftius ore rapiatur, et tamen fi tapeus fuerit, non desperet : quia fi peccatum perfecte lugeat, adhuc foramen in maxilla eius inuenit, per quod euadat. Iam dentibus teritur, sed adhuc si euadendi via quæritur, in maxilla eius foramen inuenitur. Habet etiam captus quo exeat, qui przuidere noluit ne capetetur. Quisquis ergo nondum captus eft, inaxillam eius fugiat : quisquis vero iam captus eft, in maxilla foramen quarar. Pius enim ac iustus est conditor noster. Sed nemo dicat, quia D pius est, venialiter pecco. Et nemo qui peccauerit dicat: quia justus est de peccati remissione despero. Relaxat enim Deus facinus quod desterur, sed perpetrare quisque timeat, quod si digne deflere possit, ignorat. Ante cul pam ergo justitiam metuat, post culpam tamen de pietate præfumat: neque ita justitiam timeat, vt nulla spei consolatione conualescat: neque ita confidat de misericordia, ve adhibere vulneribus suis dignæ pænitentiæ negligat medicinam, fed quem præfumit fibi pie parcere, femper

pius est, veinaliter pecco. Et entro qui peccauent dicare quai sultus estle e peccasi tremissione del perce. Relaxate enim Deus fecius seu ode desterui, sed expertare quiss'que
timeat, quod si digne destre possin; aporta. Antre cul pam ergo instituam mientas, posti
cul pam tamen de pieste persismas reoque ira sistinam intera, y runulla fieje consolatione coma lessa; neque ira combata de missionossia, vei a miente presidente de sistema de presentanti ne significante de combata de missionossia, vei presentanti ne presentanti ne significante de combata de missionossia, vei presentanti ne presentanti ne consolidad di missiono del missiono de combata de missionossia, se per significante per significante del missiono del miss

• Lajientem dicirum Nedizierii, miferazione Domini multer funtapeccarorum monum pon memorabitura. Pietzena mamque elus proinasse indiciria midulfi, riciense Misfericordia enim et iça ab illo . Diuna stegue elementia maxillam Behemochiffun perforant, viduque humano generi, reminiercorditer, e protenter occurrită quia ne dibêrea admonistoarem praca uendi racuir, nec capros remedium fugiendi fubrazita. Ad hoc quispo inferiputua farea viroumentalium, dieft Daudi ef Perti peccara funt indicis, ve caustal aminorum fit mina maiorum. Edd hoc vero verorumque illic et poeniennia infinantaret evenias, ve fape prematumi fretuquerario preditionum. Dela rut ergo fuo Daudi cadente nemo fuperbiari. Del apfici raina fuo Daudi furgentenemo desferet. Ecc qualum minabiliter feriputur face a odem verbro fuperbos premiti quo bumiles funta. Per adres di funta funta del presenta del p

mabile

A mabile noui generis medicamentum ! quod vno codemq. ordine politum, et premendo tumenția exficear, et fubleuando arentia infundit. De maiorum nos lapfu terruir, fed de repartioner noboranir. Sic quip pe femper, fic nos diuinze difpenfationis mifericordia et fuperbientes reprimit, e-tne ad désperationem corruamus, fulier.

1 Quid st, quòd Mersas dicit : Non acripies loco pignoris superiorem, exclinscriorem molam.

Capat XI.

Nde etiam per Moyfen admonet, dicens: Non accipies loco pignoris fuperiorem, autrinierotem molarm. Accipere namque aliquando dicimus auferre. Va. Denta-th
de et aussillae, que funt raplendis aubist audiet, accipires vocaneur. Vnde Paulus 2.6.n.t.e.

dec atuerille, que funt rapiendis aubis audet, accipirres vocaneur. Vnde Paulus à profitour dicir Sufficierie cimi fuquis decorat, fiquis accipira ci dicieret si quis raput. Pignus vero debitoris, ell' confellio peccaroris. A debitore ceim pignus accipitur, cum a peccarore i am peccaro confelio nentur. Superiora uteme et intérior mola, ell' pes et minor. Spec quippe ad alta faboshit, rimora autem coi inférius premier. Sed mola luperiora, rimetora i ra filo meclifario inaquirus, vi van fine aleres inattilire hamola luperiora, rimetora i rapie meclifario inaquirus, vi van fine aleres inattilire haincaffum mifericordiam i perat, el mon cians indiriam inmear incaffum indiriam. mentis, fino neciand en directorida confedat. Co loci giatro pienosis imola funciora.

incafium mifericordiam Iperae, if nonesiam iultitain timeaer incafium iuftisam, menut, filono eisam de mifericordia conflatz. Loco igium ippinoris mola fuepeiro, auri inferior rolli prohibetus: quia qui pecatori pradicat, tanta difpenfatione componer peradicationem debet, vene d'erelicht que timorem futeraba, nec fubertala fipeia folo cium timore derelinquat. Mola esim fuperior, aux inferior rolliture, fi per C predicantis linguam in pecatoris pedore, aux rimores que, aut per a simore diudale predicationem debet, vene consistente de la mona distributa del consistente del consistente

tur. Sed quia exigente cuafa Dauid ad medium dedudo; anti facinoris memorianu, fecimus, lacionis foratfa animus mouetru, cur cos manponens Deus, quos in perpetuum elegit, quos ad donorum quoque fiviralium culmen affumpfin, illa cisa a corporatibus veris non culnodar. Vade quia fartifici eficiais credimus, breiste et epondemus. Nonnulli enim per accepta dona virutum, per impenfam gratiam bonorum operum, in fuperbis vitum cadann, fed i amen quo eccidente, non cognoficiant. Pioniste contra cos hoftis antiquus, quia i ami interius dominatur, etiam exterius fauite permitritur ver qui in coparatione latir fum, per carias luxuriam proferenantur. Scimus autem, quia alliquando minur eft in corporis corruptionem cadere, quam cogristione tacita ex deliberart alatione peccare, fed cum minus turpis fuperbis creditur, minus professaria.

D vitaur, Luxuriam vero comagis etubefui homines, quo fimulo mones turpem noue-ruur. Vodes fu plerumou ev ronomulli cofi fuerbismi in luxuriam corruentes ex ates con contratore.

sint. Vado fir plerumque vi nonnulli pod fuperbiam in luxuriam corusente, ex aper to cafumalum culpe latenti en whelefant er teu me eiam maiora corrigium; cum profitati in minimis grauius confunduntur. Reos enim fe inter minora confpicium; qui feliberos inter grauiora cerdiderum. - Pia ergo Domini difpenditione laxatus nonnunquam Behemoth life de culpa ad culpam trahit, et dum plus percurit; inde cum quem cepera a mitrit a taque wade vieifle ceraturi, inde fuperatur. Confiderate liber intra minitum gratic finum, quanto Deus fauore miferiordiz nos continet. Ec. 12 cequid eviture le exculla, per vitima ad humiltatera redir. Qui von acceptivi vite cupid continet exculla per vitima ad humiltatera redir. Qui von acceptivi vitima del humiltatera redir. Qui von acceptivi vitima del humiltatera redir. Qui de que del del contine del continet del c

wirette percuirum, vitio curemuz. Nos namque virtutum dona recotquemas in virtute percuirum, vitio curemuz. Nos namque virtutum dona recotquemas in virtutum dona recotquemas in percuirum dona recotquemas in such as tenere ve qui humilitarem currentes fuginus, ei faltem cadente hereamus. Sod inne bec ficiendum el, quod plerique homnium, quoi in multic corrunte, archius ligamur-recumq, cos Belemoth ilte ex vno vitio percuir, v concidan, ex alio quoqueilligar, ne refurgant. Confidere istaque homo cum quo hothe bellum gerat, esti iam fe in aliquo deliquisfi perpendit, faltem ad culpam pertrahi exculpas pertimeficat v y tudio foi vitenut vulnera, quibus frequenter interficir s quia valde ratum esti, quod shottis nosfer electorum faluti citam vulneribus seruito. Maxilla tamen Behemoth filtus perforats iantelligi est alter porte i v vi nore tenere dicatur non quos iam perfecte pecaro implicatur, sed quos iam adhue peccasi persistionibus Screga. Tom. 2.

\*\*Xxxx\*\* 2.\*\* entat.\*\*

#### 1072 S. Gregorij Expos. Moralis Lib, XXXIII.

3. Cov. 12. b

tentat, quatenus ei quemlibet mandere, fit de peccati eum delectatione tentare. Man- A dendum quidem, sed non deglutiendum acceperat Paulum, quando illum post tot re-uelationum sublimia, stimulis carnis agitabat. Tunc ergo cum contra illum licentia tentationis accepit, in maxilla cum tenuit, sed perforata. Qui vero elatus perire poterat, tentatus est ne periret . Tentatio ergo illa non vorago vitiorum, sed custodia meritorum fuit : quia Leuiathan iste fatigando eum in afflictione contriuit , sed non in culpa capiendo deu orauit. Elatos autem in sanctitate viros non amitteret, nisi tentaret . Sancti quippe non essent, qui de sanctitatis gloria superbirent : et tanto sub eius iure caderent, quanto se in suis virtutibus eleuarent . Sed miro dispensationis ordinè dum tentantur, humiliantur : dum humiliantur, eius effe iam definunt. Bene ergo maxilla Behemoth istius perforata dicitur : quia electos Dei vnde conterit, inde amittit: vnde tentat vt perdat, agit inde ne pereant. Antiquus itaque hostis occultis Dei B dispensationibus seruiens, sanctorum animas ad interitum tentar volens, sed ad regnum tentando seruat inuitus. Maxilla ergo eius perforata est, quia eos quos tentanid est, mandendo conterit, quasi cum deglutit amittit. Quod quia non humana, sed diuina prouidentia agitur.vt vtilitati justorum ipsa vetusti aduersarii aftutia suffragetur: quatenus cum electos tentat, co magis tentando cuftodiat, bene ad beatum Iob dicitur : [ Aut armilla perforabis maxillameius ? ] Subaudis, ve ego : qui prouide cuncta disponens, electos meos inde robustius in integritate custudio, vade cos per maxillam Leuiathan iftius labefactari aliquo modo ab integritate permitto. Sequiture

Quod in die iudicy supplicium, et panitentia impiorum in irritum erit .

TVnguid multiplicabit ad te preces, aut loquetur tibi mollia? ] Subaudis, vt mihi Si enim ad personam filij hæc verba referantur, incarnato ei mollia loquebatur Luc.a.f cum dicerer : Scio quia sis sanctus Dei. Ad quem Leuiathan iste multiplicauit preces; cum per subditam fibi legionem dixit: Si eijcis nos, mitte nos in gregem porcorum. Mat, 8, d Quamuis intelligi potest apertius: quia ad Dominum preces multiplicat, cum extremi die iudicij iniqui, qui cius corpus funt, fibi parci deprecantur: cum membra cius videlicet reprobi fero clamantes dicunt: Domine Domine, aperi nobis. Quibus prori-Mat.29. 4 nus dicitur : Nescio vos vnde sitis . Tunc etiam Domino per membra sua mollia lo-Mat.7. ¢ quetur, quando multi ex cius corpore dicturi funt : Domine Domine,nonne in nomine tuo prophetauimus, et in nomine tuo damonia eiecimus, et in nomine tuo virtutes multas fecimus ? Mollia quidem deprecantes dicunt, cum eius nomine replicant D quæ fecerunt, sed duro corde illa cum facerent, in suam laudem rapuerunt . Vnde mox

audiunt : Nescio qui estis . Sequitur :

Quèd diabalus in hac vita nescions fanctorum vibus feruit et tentationis licentia quest expacto accepta, voluntatem funui imples tentando, sed voluntate Dei ligotur, va electos et volens tentes, enesciens probet. Capat XIII,

N Vanuid feriet recum padum 1) Subaudin, ve mecum... Ex accipies cum feruum fempiter man Subaudin, vego... Sed valde folteret nituendum ell, noud padum cum Domino Leuiathan ifte feriat, ve fempiterma ab eo feruus habeatuz... In pado geimi difeordantium partium voluntas impletur. va dvotum fuum queque perue niat, et iurgia defiderato fine concludat... Antiquus itaque holis a fineeritate diunza innocentia maliare fur feet fucetura si diversa da eluia sudicio ratam difeordado non diferepat: nam viros iuftos femper maleuole tentare appetit, feet amen hoc Dominus, velm direcrodiette firely vel iufte permititi. Hæc ipfa ergo renazionis licentia padum vocatur, in quae e defiderium tentatoris agitur, et tamen per sam miro modo voluntas situld dispendatoris impleture. Extendendo senim, ficut unper diximus, electos (uso Dominus feet tentatori fubici; ficut poft paradific flaufira, poft tertifical if feetas, nerealatinoum magnitudine Paulus extentilo proudifice, is fazane angelus datus eft. Sed, ve perfati firmus, ipfa hac tentation diffionitur, ve qui clati pestre porteara, humilitat a perdition ferunture. Secretor ergo diffendationius ordine,

#### In quadragefimum caput B. Iob. A vnde sæuire permittitur iniquitas diaboli, inde pie perficitur benignitas Dei . Et be-

1073

2 3,0005

ne ex hoc pacto, quòd cum Domino ferire dicitur, seruus accipi perhibetur: quia inde obtemperat nutibus supernæ gratiæ, vnde exercet iram nequissimæ voluntatis fuæ. Seruus ergo ex pacto eft i qui dum voluntatem fuam implere permittitur, a fuperni confilii voluntate ligatur : vt electos Dei , ficut dictum eft, volens tentet , et tentando nesciens probet. Sed quia tandiu in hac vita electorum vsibus seruit, quandiu malitiæ fuæ nequitiam tentationibus exercere potuerit: hoc autem in loco a Domino, non folum ex pacto feruus, fed fempirernus feruus accipi dicitur : inuestigare compellimur quomodo et post præsentis vitæ terminum seruire eum in perpetuum Domi no demonstremus. Neque enim tunc iustos cælesti felicitate pollentes adhuc tentare permittitur, cum ante corum oculos æternis gehennæ ignibus mancipatur : quia ne-B quaquam in illa superna patria tentationibus erudiendi sunt, in qua iam pro tentationum laboribus remunerantur. Sed tunc Leuiathan iste cum suo corpore, reprobis videlicer omnibus, flammis vitricibus tradetur, quibus fine fine crucietur. Quos scilicer cruciarus dum iusti conspiciunt, în Dei laudibus crescunt: quia et in se cernunt bo num, quo remunerati funt, et in illis inspiciunt suppliciu, quod euaserunt. Ita enim tunc pulchra erit vniuerfitas, dum et gehenna iuste cruciat impios, et æterna felicitas iuste remunerat pios. Sicut enini niger color in pictura substernitur, vt superiectus albus, vel rubeus pulchrior oftendarur : ita tunc etiam malos bene ordinans Deus, feliciora exhibet gaudia beatorum, oftenfis ante corum oculos supplicijs reproborum.

C nerati percipiunt, et malum quod misericorditer adiuti vicerunt .

men auctori fuo esse se debitores sentiunt, quando et bonum cernunt, quod juste remu-Quid fit, quod diabolus modo Behemoth , id eft, bellua vel iumentum: modo Leuiahan, id eft, ferpens marinus : modo anis vocatur : et quod in passione Christs illusus sit, CAPHI XIIII.

Et quamuis illudex visione Dominica corum gaudium non sit quo crescat: magis ta-

Gitur fi vrilitati iustorum, et hic tentatio Leuiathan istius, et illic damnatio proficit, sempiternus seruus est dum Dei laudibus nesciens seruit: et illic poena eius iufta, et hic voluntas iniufta. Sequitur : [ Nunquid illudes ei quafi aui? ] Quid eft quòd aduerfarius nofter prius Behemoth, postmodum Leuiathan dicitur : nunc vero aui in perditionis fuæ illusione comparatur. ? Behemoth quippe, vt diximus, bellua interp pretatur : quæ quadrupes oftenditur, dum ficur bos fenum comedere perhibetur. Leuiathan vero, quia hamo capitur, proculdubio serpens in aquis innotescitur. Nune vero ad auis similitudinem ducitur, cum dicitur : [ Nunquid illudes ei quasi aui ? ] Cur ergo bellua, vel iumentum, cur draco, cur auis appelletur, indagemus. Citius enim nomina eius ag noscimus, si tergiuersationis illius astutiam subtiliter exploremus. De cælo quippe ad terram venit, et ad spem cælestium nulla iam respiratione fe erigit. Irrationabile ergo et quadruplex animal est, per actionis immunda fatuitatem : draco per nocendi malitiam, auis per subtilis naturæ leuitatem. Quia enim hoe quod contra se agit, ignorat, bruto sensu bellua est : quia malitiose nobis nocere appetit, draco eft: quia vero de natura sua subtilitate superbe extollitur, auis est. Rurfum, quia in hoc quod inique agit, ad vtilitatem nostram diuina virtute possidetur,

g iumentum eft : quia vero latenter mordet, serpens eft : quia autem nonnumquam. per indomitam superbiam se etiam lucis angelum simulat, auis est. Humanum etenim 2. Cor. 12. d genus quamuis inexplicabili iniquitatis arte lacessat, tribus tamen vitijs valde tentat: vt videlicet alios fibi per luxuriam, alios per malitiam, alios per fuperbiam fubdat. Non ergo immerito in eo quod agere nititur, ex ipfo fuarum actionum nomine vocatur, cum iumentum, draco, vel auis dicitur. In eis quippe, quos ad stultitiam luxuriæ excitat, iumentum est. In eis, quos ad nocendi malitiam inflammat, draco eft. In eis autem, quos in fastum superbia quasi alta sapientes eleuat, auis est. In illis vero, quos pariter in luxuria, et superbia, et malitia polluit, iumentum, draco, simul et auis existit. Per tot naque ad deceptorum cor se species intulit , in quot eos nes quitias implicauit. Multarum igitur rerum nomine vocatur (quia ante deceptorum mentes in varias formaru species vertitur. Cu enim hunc per carnis lu xuria tentat et S.Greg. Tom. 2. Xxxx 3 tamen

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXXIII.

tamen minime superat, mutata suggestione cor illius in malitiam inflammat. Quia A ergo ad cum venire bellua non valuit, draco venit. Illum veneno malitiz corrumpere non valet, sed tamen bona sua eius oculis opponit, et cor illius in superbiam extollit. Huic ergo vt draco furrepere non valuit, sed tamen adducto phantasmate inanis gloria, coram cogitationis eius obtutibus quasi auis volauit. Qua nimirum auis tanto contra nos immanius extollitur, quanto nulla natura fuz infirmitate prapeditur. Quia enim carnis morte non premitur, et redemptorem nostrum carne mortalem vidit, altiori fastu elationis intumuit: sed vbi contra auctorem suum penna se superbiæ extulit, ibi laqueum suæ mortis inuenit. Nam ea eius carnis morte proftratus eft, quam expetijt elatus : et inde pertulit laqueum, vnde quali escam suz malitiæ mortem iusti concupiuit. Dicatur ergo: [ Nunquid illudes ei quasi aui ? ] Quali aui quippe Dominus illust, dum ei in passione vni geniti filij sui ostendit escam, B fed laqueum abscondit. Vidit enim quod ore perciperet, sed non vidit, quod gutture teneret. Nam quamuiseum fuerat ipse confessus filium Dei , velut purum tamen illum hominem mori credidit : ad cuius mortem Iudzorum persequentium animos concitauit. Sed in ipfo traditionis eius tempore tarde iam cognouisse intelligitur, quòd ipse eius illa morte puniretur. Vnde et Pilati coniugem somnijs terruit, vt vir illius a iusti persecutione cessaret. Sed res interna dispensatione disposita, nulla valuit machinatione refragari. Expediebat namque vt peccatorum mortem iuste morientium folueret mors iusti iniuste morientis. Quod quia Leuiathan iste vique ad tempus passionis illius ignorauit, quasi more auis illusus, diuinitatis eius laqueum

Quod insirma mundi , et ignobilia , et stulta elegit Deus , et fortitudinem armati hostis humilium pradicatione destruxis .. Caput Vt alligabis eum ancillis tuis? 7 Subaudis, vt ego. In feruis etfi despecta est con-

pertulit, dum humanitatiseius escam momordit. Sequitur:

Aditio, virilitas viget: in ancillis autem cum conditione pariter fexus jacet . Bene ergo Dominus Leuiathan istum non seruis, sed ancillis suis ligare se asserit : quia ad noftram redemptionem veniens, et suos contra mundi superbiam prædicatores mittens, relictis fapientibus infipientes, relictis fortibus debiles, relictis diuitibus pauperes elegit. Ancillis ergo fuis Leuiathan huius fortitudinem Dominus ligauit: quia atteffante Paulo: Infirma mundi elegit Deus, vt confundat fortia: Vn-D de bene per Salomonem dicitur: Sapientia adificauit sibi domum, excidit columnas septem, immolauit victimas, miscuit vinum, proposuit mensam, misit ancillas fuas vt vocarent ad arcem, et moenia ciuitatis. Sapientia quippe domum fibi condidit, cum vnigenitus Dei filius in semetipso intra vterum virginis mediante anima, humanum sibi corpus creauit. Sic quippe corpus vnigeniti domus Dei dicitur, sicut etiam templum vocatur: ita vero vt vnus idemq. Dei , atque hominis filius ipse sit qui inhabitat , ipse qui inhabitatur. Quod tamen recte et aliter accipitur, si domus sapientiæ Ecclesia vocatur. Quæ septem sibi columnas excidit: quia ab amore præsentis sæculi disiunctas ad portandam eiusdem Ecclesiæ fabricam mentes prædicantium erexit. Que pro co, quod perfectionis virtute fubnixe funt, septenario numero fignantur. Immolauit victimas : quia vitam prædicantium mactari in perfe- E cutione permilit. Vinum miscuit : quia diuinitatis et humanitatis suz nobis pariter arcana prædicauit. Menfam quoque proposuit: quia scripturæ sacræ nobis pabula aperiendo præparauit. Ancillas etiam suas misit, quæ ad arcem nos atque ciuitatis moenia vocarent: quia prædicatores infirmos abiectofq. habete studuit, qui sideles populos ad spiritalis patria adificia superna colligerent. Vnde in Euangelio Dominus Nathanaelem laudat, nec tamen in forte prædicantium numerat : quia ad prædicandum eum tales venire debuerant, qui de laude propria nihil habebant: vt tanto folidius veritatis effe cognosceretur, quod agerent, quanto et apte cerneretur, quia ad hoc agendum per se idonei non fuissent. Vt ergo mira potentia pet prædicatorum linguas claresceret prius mirabilius actum est, ve cotundem prædicantium meritum nullum effet. Ancillas ergo Dominus mifit, et Leuiathan huius fortitue

1.Cor. 1, d Pron. 0.4

21

Mat. 8. d

Mar. 1. 4

Luc.8.d

Mat. 27.6

Zoan. 1 . 2

A dinem ligauit : quia infirmos prædicatores mundo exhibuit, et potentes quosque, qui eius corpus fuerant, sub terroris sui vinculo restrinxit. Et in semetipso Leuiathan iste ancillis ligatur: cum infirmis prædicantibus, veritatis clarescente lumine, contra electorum mentes antiquus hostis non quantum vult sauire permittitur : sed ne fub infidelitatis captiuitate cunctos quos appetit teneat, fignis et virtutibus coarctatur. Ipse ergo per se hoc fortiter facit qui contra illum vires non fortibus tribuit. Sed quia quos contra eum Dominus mittat infinuat: nunc etiam quid ipfi agant qui mittuntur, adiungit . Sequitur:

Quod pradicatorum officio ( qui de Enangelico talento negotiantur ) a capite diabolo coneidantur, et separentur qui prius ei quasi membra carnea adharebant .

Oncident eum amici, divident illum negotiatores . ] Leuiathan iste toties conciditur, quoties diuini verbi gladio sua ab illo membra separantur. Iniqui enim cum verbum veritatis audiunt, et sancto timore perculsi, ab antiqui se hostis imitatione suspendunt : ipse in corpore suo dividitur, cui hi, qui prave inhæserant, subtrahuntur. Ipsos vero amicos nominat, quos superius ancillas vocat: ipsos etiam negotiatores appellat, quos amicos dixerat. Sancti etenim prædicatores prius ancillæ funt per formidinem, post amici per sidem: ad extremum quoque negotiatores per actionem. Ipsis quippe infirmantibus dicitur: Nolitetimere, pusille grex quia com- Luc. 12.7 placuit patri vestro dare vobis regnum. I psis rursum conualescentibus dicitur : Vos 100m.15, 6

C autem dixi amicos, quia omnia qua cumque audiui a patre meo, nota feci vobis. Ipfis ergo ad extremum in negotij operationem pergentibus jubetur : Euntes in mun- Mar. 16.e dum vniuersum, prædicate Euangelium omni creaturæ. In prædicatione quippe fidei quasi quoddam negotium geritur, dum verbum datur, et fides ab auditoribus sumitur. Quasi quoddam negotium faciunt, qui prædicationem prærogant, et a populis fidem reportant. Fidem impartiunt, et corum fanctam protinus vitam fumunt. Si enim iustorum prædicatio negotium non fuisset, profecto Psalmista non dicereta: Sumite pfalmum, et date tympanum. In tympano etenim corinm ficcatur vt fonet. Pfal.80 Quid eft ergo dicere : Sumite plalmum, et date tympanum : nifi accipite spiritale canticum cordis, et reddite temporalem macerationem corporis? Si superna prædicatio negotium non fuisset, nequaquam sub typo fortis mulieris Salomon de sancta Ecclen fia diceret : Sindonem fecit et vendidit , et cingulum tradidit Chanango . Quid enim Prou. 31.c

fignatur per linteum findonis, nifi fubtilis intextio fancta pradicationis? In qua molliter quiescitur: quia mens in illa fidelium spe superna refouetur. Vnde et Petro animalia in linteo demonstrantur; quia peccatorum anima misericorditer aggregata, in blanda fidei quiete continentur. Hanc ergo sindonem Ecclesia fecit, et vendidit: All.10.6 quia fidem, quam credendo texuerat, loquendo dedit, et ab infidelibus vitam rectæ conversationis accepit. Qua et Chananao cingulum tradidit: quia per vigorem demonstratæ justitiæ, fluxa opera gentilitatis a strinxit, vt hoc quod præcipitur viuendo teneatur : Sint lumbi veftri przeincti . Przdicatores ergo fuos Dominus quzren- Luc.12.6 do ancillas inuenit, permutando amicos facit, ditando negotiatores exhibet. Qui enim mundi prius minas infirmi timuerunt, post ad cognoscenda diuina consilia asce

# dunt. Ditati autem virtutibus, vique ad exercendum fidei negotium perducuntur: vt Leuiathan iftius membra increpando atque suadendo tanto seucrius incidant, quanto et amici facti, amori veritatis semetipsos verius copulant: atque ab eo peccantium animas tanto celerius subtrahant, quanto negotiatores idonei effecti in semetipsis amplissimas apothecas virtutum monstrant. Quia enim per prædicatores Dei valde laudabiliter a Leuiathan ifto res possessa diuiditur, veritatis vox per propheram pollicetur, dicens : Et si separaueris pretiosum a vili, quasi os meum eris. Pres Hier. 15. d tiofum quippe a vili feparat, qui humanas mentes a reproba antiqui hostis imitatione difiungit, recte os Dei dicitur: quia per eum proculdubio eloquia diuina formantur. Sequitur:

#### 1076 S. Gregorij Expos. Moralis Lib.XXXIII.

Quèd fanta Ecclefia prins pelle diaboli, id est infimis impleta sis : deinde capite, id est prudeutibus et saptentibus. Prins enim piscatores habuit, deinde per piscatores, philosophos et rhetures, prinsipes et imperatores.

XVII.

Mat.12.f

Nynquid implebis sagenas pelle eius:et gurgustium piseium capite illius ?] Quid Pper sagenas vel gurgustium piseium,nisi Eeclesie fidelium,quæ vnam Ecclesiam Catholicam faciunt designatur. ? Vnde in Euangelio seriptum est: Simile est regnum cælorum sagenæ missæ in mare, et ex omni genere piseium congreganti. Regnum cælorum scilicet vocatur Ecclesia, cuius dum mores Dominus ad superna subleuat : iam hæc ipfa in Domino per eælestem conversationem regnat. Quæ recte etiam sagenæ missa in mare comparatur, ex omni genere piscium congreganti : quia missa in hoe B gentilitatis freulum, nullum respuit : sed malos eum bonis, superbos cum humilibus. iracundos cum mitibus, et fatuos cum fapientibus cepit. In pelle vero Leuiathan istius, stultos eius corporis, in capite autem prudentes aceipimus. Vel certe pelle, quæ est exterius, subditi ad hac extrema seruientes, capite autem prapositi designantur. Et bene Dominus servato ordine, has sagenas vel gurgustium piscium, id est Eeclefiam fuam, et vota fidelium prius se pelle eius, et postmodum capite asserit impleturum: quia, fieut superius diximus, prius elegit infirma, vt post confunderet fortia. Elegit quippe stulta mundi, ve confunderet sapientes. Prius namque collegit indoctos et postmodum philosophos: et non per oratores docuit piscatores, sed mira potentia per piscatores subegit oratores. Dicit ergo: [ Nuquid implebis sa genas pelle eius, aut quali pellem diaboli extremos atque infimos colligo, et postmodum caput illius, id eft , prudentes mihi aduerfarios fubdo . Sequitur : [ Pones fuper eum manum tuam?] Id est, ve ego, qui forti illum potentia reprimens, non plus quam expediat sauire permitto: eiufq. fæuitiam quantum permifero in electorum meorum vtilitarem retor-

Sup. c.15. eiufd.lib. 1.Cor.1. d

23

gurgustium piseium capite illius? ] subaudis, ve ego, qui intra Ecclesia fidelium prius C queo. Vel certe manum super eum ponere, est virtutis potestate superare. Beato igitur Iob per interrogationem dicitur: Pones super eum manum tuam? ac si aperte diceretur : Nunquid virtute illum propria reprimis? Vnde er apte mox subditur : [ Memento belli, nec vltra addas loqui. ] Alra dispensatio iudiciorum Dei idcirco sape bene merentes famulos, vel minis impetit, vel flagellis premit, vel quibusdam super impositis oneribus grauat, vel laboriosis occupationibus implicat: quia mira potentia præuidet, quod fi quieti ae liberi in tranquillitate perfifterent, tentationes ferre D. aduerfarij non valentes, mentis proftrati vulneribus iacerent. Dum ergo eos foris tolerandis flagellis, vel oneribus occupat, a fuseipiendis intus tentationum iaculis occultat. Moris quippe medicinalisest, vt sæpe feruorem viscerum in pruriginem cutis trahat, et plerumque inde interius cutat, vnde exterius fauciat . Ita nonnumquamdiuina dispensationis medicamine agitur, vt exterioribus doloribus internum vulnus adimatur, et flagellorum sectionibus repellatur ca, quæ occupare mentem poterat interior putredo viriorum, et tamen sæpe dum patentis culpæ sibi homines conscij non funt, et aut doloribus cruciantur, aut laboribus deprimuntur, contra iustum atque omnipotentem iudicem in querelam profiliunt, felicet minus intuentes cotra quam fortem aduersarium bellum gerunt. Cuius si intolerabiles vires solicite attenderent, nequaquam de his ; qua exterins tolerant , murmurarent. Sed ideo videntur nobis E hac grauia, quia bella occulti aduerfarij nolumus penfare grauiora. A quibus plerumque bellis, ve diximas, dum flagellamur, defendimur: dum affligimur, occulramur. Caro enim nostra priusquam resurrectionis incorruptione solidetur, si nullo mærore afficitur, in tentationibus effrenatur. Quis autem nesciat, quod multo melius sir ardere flamma febrium quam igne vitiorum? Et tamen eum febre corripimur, quia vitiorum aftum, qui occupare nos poterat, considerare negligimus, de percussione mnrmuramus. Quis nesciat, quòd multo melius sit duris in servitio hominibus subiici, quam blandienribus dæmoniacis spiritibus subdi? Et tamen eum alto Dei iudicio iugo humana conditionis atterimur, in querelam profilimus: nimirti, quia minus attendimus, quòd si nos nulla conditio seruitutis opprimerer, fortasse mens nostra multis iniquitatibus peius libera descruiret. Ideo ergo hee que toletamus, grauia crediA mus quia bella holtis callidi, quàm fine contra no dura aque intolerabilia non vidennat. Menti cimin ofire a onne pondu villicere, fin a, qua fe opprimere potenati,
occuli aduerfari bella penfares. Qui d'uni riccore, figu que fe opprimere potenati,
tubleuer, fei d'amen fia nobis aduroria fibrirabili, rittre Litualia milita potenti menta derelinquar l'asuciente tanto hofte quo ibimus, finullia succioria notiri protedionibus defendamur P Quia erego beatus lo de upbe fib confessio non erat, et dura sa men flagelia roterabat, per fortalle in vitio murmurationis excedat, memoretur quodi timeat, et detature i:

Quòd qui tentamenta vel percufiones diaboli diligenter confiderat, et illud bellum mente retratita, de flegeliste spercufionibus Dei, qua funt correltio vel difciplina, fi, filtus est, acquaquam murmarat, Capat XVIII.

Emesto belli, acc vitra addas loqui. 7 Ac fi ei apere diceretur: Si occulti hoftis to contra te bellum confideras quidquid a me pateris, non accufa: Si impeentem te aductarii ji addium proficie, fi agelium patris mullarema perhorrefeix. Vides cami qualifiagallo to ferio, dei interes qui aquanto es hott fi ageliando liberum ferious. Memento ergo belli, nec vitra addas paquanto es hott fi ageliando liberum ferious. Admento ergo belli, nec vitra addas paguanto esta anto es addicipitama patris un exhibite racium, quanno te proficie ad bella hoftem unum ad memor. Dum ergo me corripiente percuteris, ve equaminiter feras, hoftem tuum ad memor. Dum ergo me corripiente percuteris, ve equaminiter feras, hoftem tuum ad memor. Dum ergo me corripiente percuteris, ve expusimiter feras, hoftem unum ad memor. Dum ergo me corripiente percuteris, ve expusimiter feras, hoftem unum ad memor non efficiente proficiente del memor. Dum ergo me corripiente percuteris, ve expusimiter feras, hoftem unum ad memor non efficiente percuteris, ve expusimiter feras hoftem unum ad memor memor percuteris, ve expusimiter feras hoftem unum ad memor memor percuteris, ve expusimiter feras hoftem unum ad memor memor percuteris, ve expusimiter feras hoftem unum ad memor memor percuteris, ve expusimiter feras hoftem unum ad memor percuteris, ve expusimiter percuteris, ve expusimiter percuteris, and consideration and consideration and consideration and consideration and

Quod indicium vliimum fine misericordia sit. Caput XIX.

Ecce speseius frustrabitur eum. J Quod sic de eo debet intelligi, yt referri etiam ad Eillius corpus possit: quia iniqui omnes, qui districtionem institia diuina non metuunt, incassum sibi de misericordia blandiuntur. Moxq. ad consolationem nostram rediens, extremi iudicij futurum eius interitum prænunciat, dicens : [ Et videntibus D cunctis præcipitabitur. ] Cunctis enim videntibus præcipitabitur, quia æterno tunc iudice terribiliter apparente, aftantibus legionibus angelorum, assistente cuncto mini sterio calestium potestatum, arque electis omnibus ad hoc spectaculum deductis, ista bellua crudelis, et fortis in medium captiua deducitur, et cum suo corpore, id est, cum reprobis omnibus aternis gehenna incendijs mancipatur, cum dicitur. Discedite a Managa me maledicti in ignem æternum, qui præparatus est diabolo et angelis eius. O quale erit illud spectaculum, quando hac immanissima bestia electorum oculis oftenditur, quæ hoc belli tempore nimis illos terrere potuerat, fi videretur. Sed occulto ac miro Dei consilio agitur, ve et nune per eius gratiam a pugnantibus non visa vincatur, et tunc a lætis victoribus iam captiua videatur. Tunc autem iusti diuino adiutorio quatum debitores funt, plenius recognoscunt: quando tam fortem bestiam viderint, qua E nune infirmi vicerunt : et in hostis sui immanitate conspiciunt, quantum debeant gra riæ defensoris sui. Redeunt enim de hoc prælio tunc milites nostri virtutum trophæa referentes: et receptis corporibus, cum iam in illo iudicio caleftis regni introitumo fortiuntur, prius immanissimas vires huius antiqui serpentis aspiciunt, ne vile æstiment, quod euaserunt . Bene ergo dicitur : Et videntibus cunctis præcipitabitur : quia vifa mors cius tunc gaudium exhibet, cuius tolerata vita, nunc iustis quotidie in cruciatibus bellum mouet. Sed audientes ista, ac si protinus quereremur Domino dicentes: Domine qui Leuiathan istum tanta esse fortitudinis non ignoras, cum in certamine infirmitatis nostræ cur suscitas ? illico adiunxit :

### S. Gregorij Expof. Moralis Lib. XXXIII.

#### OVADRAGESIMVMPRIMVM BEATI IOB.



On quasi crudelis suscitabo cum. Quis enim resistere potest vultui meo, et quis ante dedit mihi, vr reddam ei ? Omnia quæ sub cælo sunt, mea sunt. Non parcam ei verbis potentibus, et ad deprecandum compositis. Quis reuclabit facient indumenti eius, ct in incdium oris eius, quis intrabit ? Portas vultus eius quis aperiet? Per gyrum dentium elus formi-

do : corpus illius quasi scura fusilia, compactum squamis se prementibus. Vna vni conjungitur : et ne spiraculum quidem incedit per eas. Vna alteri adhærebit et tenentes se neguaguam separabuntur. Sternutatio ejus splendor ignis et oculi eius vt palpebræ diluculi. De ore eius lampades procedunt sicut tædæ ignis accensa. De natibus eius procedit fumus sicut olla succensa atque feruentis. Halitus eius prunas atdere facit, et flamma de ore eius egreditur. In collo eius morabitur fortitudo, et faciem eius præceder egestas. Membra carnium eius coharenția fibi. Mittet contra cum fulmina, et ad locum alium non ferențut. Cor eius indurabitur tamquam lapis, et stringetut quasi malleatoris incus. Cum sublatus fuerit, timebunt angeli, et territi purgabuntur. Cum apprehenderit eum gladius , subsistere non poterit , neque hasta , neque thorax . Reputabit C enim quasi paleas ferrum, et quasi lignum putridum as . Non fugabit eum vir fagittarius. In stipulam versi sunt ei lapides funda. Quasi stipulam æstimabit malleum, et deridebit vibrantem haltam. Sub iplo erunt radij solis, et sternet sibi aurum quasi lutum, Feruescere faciet quasi ollam profundum maris, et ponet quasi cum vnguenta bulliunt. Post cum lucchit semita. Actimabit abyslum quali senescentem. Non est super terram potestas, quæ comparetur ei, qui factus est vr nullum timeret. Omne sublime videt. Ipse est rex super vniuersos filios superbiz.

Quod non crudeliter, fed rationabiliter Dens agit cum diabolo, qui inflo indicio electos recipit, et impies damnat.

Hier,49. d et 50. g

Non quafi crudelis fufcitabo cum . ] Et velut fi mox a nobis caufa rationis quare-retur , quo modo non eum quafi crudelis fufcitas,quem feimus , quia tantos inuadere et deuorare permittis? fratim subdidit dicens: [ Quis enim resistere potest vultui meo ? et quis ante dedit mihi, vt reddam ei ? ] Quibus duobus versibus et virtutem fuæ potentiæ, et omne pondus rationis expleuit. Nam propter potentiam dixit: Quis enim potest resistere vultui meo? Et propter rationem subdidit: Quis ante dedit mihi, vt reddam ei ? ac si diceret : Non eum quasi crudelis suscito : quia de eius fortitudine, et electos meos potenter eripio, et rurlum reprobos non iniuste sed rationabiliter da- E no: id est, et eos quos benigne eligo, eripere mirabiliter possum: et eos quos respuo, non iniuste derelinquo. Nemo quippe ve diuina illum gratia subsequatur, prius aliquid contulit Deo. Nam si nos Deum bene operando præuenimus, vbi est quod propheta ait: Misericordia eius præueniet me? Si quid nos bonæ operationis dedimus, vt eius gratiam mereremur, vbi est quod apostolus dicit : Gratia saluati estis per sidem: et hoc non ex vobis, sed Dei donum est, non ex operibus ? Si nostra dilectio Deum præuenit, vbi est quod Ioannes apostolus dicit: Non quia nos dilexerimus Deum, sed quia ipse prior dilexit nos ? vbi est quod per Oseam Dominus dicit : Diliga cos spontance? Si fine eius munere nostra virtute Deum sequimur, vbi est quod per Euangelium veritas protestatur, dicens : Sine me nihil potestis facere ? Vbi est, quod aic : Nemo potest venire ad me, nifi pater qui misit me, traxerit eum. ? Vbi eft quod iterum dicit : Non

Pfal. 18. Eph.1.b 1. Joan 4. a Ofca 14. b

Zoan. 6. e

Foan, 15. 6

### In quadragefimumprimum caput B.Iob. 1079

▲ vos me elegistis,sed ego elegi vos? Si saltem dona bonorum operum virtute nostra bene cogitando przuenimus, vbi eft quod rurfum per Paulum tam falubriter dicitur, vt omnis de fe humanz mentis fiducia ab ipfa cordis radice fuccidatur, cum dicit: Non 2. 60.3. b quia sufficientes simus aliquid cogitare a nobis quasi ex nobis, sed sufficientia nostra ex Deo eft? Nemo ergo Deum meritis præuenit, vt tenere eum quasi debitorem possit: fed miro modo aquus omnibus conditor, et quosdam præeligit, et quosdam in suis prauis moribus iuste derelinquit. Nec tamen electis suis pieratem sine iustitia exhibet, quia hic cos duris afflictionibus premit : nec rurfum reprobis iustitiam fine miseticordia exercet, quia hic æquanimiter tolerat, quos quandoque in perpetuum damnat. Si ergo et electi prauenientem se gratiam sequuntur, et reprobi iusta quod merentur, accipiunt : et de misericordia ingeniunt electi quod laudent, et de justiția non habent

B reprobi quod accusent. Bene itaque dicitur: [Quis ante dedit mihi, vt reddam ei?] Ac fi aperte diceretur: Ad parcendum reprobis nulla ratione compellor: quia eis debitor ex sua actione non teneor. Idcirco enim nequaqua cælestis patriæ præmia æterna percipiunt : quia ea nunc dum promereri poterant, ex libero arbitrio contemplerunt . Quod videlicet liberum arbitrium in bono formatur electis, cum corum mens a terrenis desiderijs gratia aspirante suspenditur. Bonum quippe quod agimus, et Dei est et nostrum : Dei per præuenientem gratiam,nostrum per obsequentem libetam vo luntatem . Si enim Dei non est, vnde ei gratias in æternum agimus? Rursum si nostru non est, vnde nobis retribui præmia speramus? Quia ergo non immerito gratias agimus , scimus quòd eius munere præuenimur : et rursum , quia non immerito retributionem quærimus, scimus quod subsequente libero arbitrio bona elegimus, quæ age-C remus. Sequitur: [ Omnia, quæ sub cælo funt, mea sunt. ] Omnibus liquet, quòd non

folum ea, quæ sub cælo sunt, sed ipsa quoque, quæ super cælos condita cælestia vocantur, eius voluntati feruiunt, a quo fe creata esse meminerunt. Cur ergo tantummodo de inferioribus loquens ait : Omnia quæ fub cælo funt , mea funt ? Sed quia de Leuiathan loquitur, qui iam non in ætherei cæli fede continetur, cuncta, quæ fub cælo funt, afferit fua este: vt eum quoque,qui de calo cecidit, sua doceat potestati seruire, ac si diceret : Leuiathan ifte beatitudinem quidem meam perdidit, sed dominium non euafit: quia et ipfæ mihi potestates inferujunt, quæ mihi prauis actionibus aduersantur, Sequitur:

Qued in extreme examine, vel etiam in prasenti Ecclesia frustra fundatur eratio, quam bona actio non pracedit : et qued virtus orationis non fit in verbo , fed in perfenerantia compunctionis. Caput

Non parcam ei verbis potentibus, et ad deprecandum copolitis. ] Quis hoc, quod legisse se nequaquam nouir, existimet : quia cut parum suarum diabolus sit venia petiturns ? Sed ille fortaffe homo, quem Leuiathan ifte in mundi termino vas fibi proprium facit, quem attestante Paulo, Dominus Iesna interficiet spiritu oris sui, et de- 2. Thes. 2. b ilruer illustratione aduentus sui, territus tanta maief atis præsentia: quia exercere vires suas non valet, ad preces inclinatur. Quod tamen de eius corpore, id est iniquis om nibns intelligi aptius poteft, qui sero ad petitionam verba veniunt: quia nunc exequi facta contemnunt . Vnde per Euangelium veritas dicit: Nouiffime veniunt et relique Mat. 25. a E virgines, dicentes : Domine Domine aperi nobis. Quibus illico respondetur. : Amen dico vobis, nescio vos. Sed cum verba potentia ad deprecandum componere dicitur: vrget magis, vt quod de cius corpore in futuro diximus, in hoc tempore fentiamus.

Sunt namque intra sanctam Ecclesiam nonnulli, qui prolixas ad Dominum preces habent, fed vitam deprecantium non habent : na promissa cælestia petitionibus sequuntur, operibus fugiunt. Hi nonnumquam etiam lacrymas in oratione percipiunt, fed cum post oracionis rempora corum mentem superbia pulsaucrit, illico in fastu elacionis intumescunt. Cum austitia instigat, mox per incendia auidæ cogitationis exæfluant. Cum luxuria tentauctit, in illicitis protinus defiderijs anhelant : Cum ira fuaferit, mox mansuetudinem mentis slamma infaniæ concremat. Vt ergo diximus, et sle tus in prece percipiunt, et ramen expletis precibus, cum vitiorum fug gestione pulsantur, nequaquam pro æterni regni desiderio se fleuisse meminerunt. Quod aperte de se Num. 23.

Balaam

25,000

#### 1080 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXXIII. Balaam innotuit, qui iustorum tabernacula conspiciens, ait : Moriagur anima mea A

morte inflorum, et fiant nouissima mea horum similia. Sed cum compunctionis tempus abscessific contra corum vitam quibus se similem fieri etiam moriendo poposcerat. confilium præbuit : et cum occasionem de auaritia reperit, illico oblitus est quidquid sibi de innocentia optauit. Virtutis igitur pondus orațio non haber, quam nequaquă perseucrantia continni amoris tenet. Quo contra bene de Anna flente perhibetutas Vultusq. eius non funt amplius in diuerfa mutati : quia videlicet mens eius nequaqua post precesinepta lætitia lasciuiedo perdidit, quod orationis suæ tempore gemituum rigore exquifiuit. Nonnullis vero in vium negotiationis vertitur labor orationis. De quibus in Euangelio veritas dicit: Deuorant domos viduarum sub obtentu prolixæ orationis. Hi accipient prolixius iudicium. Quia ergo iniquoru petitionibus, qui Leuiathan istius corpus sunt, nullo modo parcitur, cum corum preces opere destruteur, B recte nunc dicitur: Non parcam ei, et verbis potentibus ad deprecandum compositis: quia et per hoc, quod verba potentia et ad deprecandum composita referuntur, aperte inanitas orationis oftenditur. Veraciter namque orare, est amaros in compunctio-

1.Reg. 1. 0

Mar. 12. d

Iof. 5. d

Gen. 3.b

ne gemitus, et non composita verba resonare. Sed quia antiquus hostis quo districtius frangitur, co nequius per multiplicia argumenta dilatatur: cuius tamen infidias Dominus quanto subtilius occultari considerat, tanto nobis misericordius manifestat, te-&c fubiungitut :

> Quod diabolus reprobos patenter ad quacunque flagitia vocas, cum fanctis vero in ma. litia sua consilys aliter agit, et suggesturus pessima transfigurat se in Angelum lucis. Caput XXII. Visreuelabit faciem indumenti eius?] Leuiathan iste aliter religiosas hominsa

mentes, aliter vero huic mundo deditas tentat: nam prauis mala, que desiderant, aperte obijcit : bonis autem latenter insidians, sub specie fanctitatis ilsudit . Illis velut familiaribus fuis iniquum fe manifestius infinuar. Istis vero velut extraneis cuiusdam quasi honestatis prætextu se palliat, vt mala quæ eis publice nou valet, tecta bonæ actionis velamine subintromittat. Vnde et membra eius sæpe cum aperta nequitia nocere non possunt,bonæ actionis habitum sumunt : et praua quidem se opere exhibent, sed fancta specie mentiuntur. Iniqui enim si aperte mali essent, a bonis recipi omnino non possent : sed su munt aliquid de visione bonorum, ve dum boni viri in eis recipiunt speciem quam amant, permixtum sumant etiam virus quod vitant . Vnde p quosdam Paulus apostolus intuens sub prædicationis velamine ventris studio seruientes, ait: Ipic enim fatanas transfigurat le in angelum lucis. Quid ergo mirum fi miniftri eius trasfigurantur velut ministri fustitia? Hanc transfigurationem losuctimuit; quando videns Angelum, cuius effet partis inquifiuit, dicens : Noster es, an aduerfariorum? vt videlicet is aduerfæ virturiseffet, eo ipfo quo fe fufpectum cognosceret, ab illusione resiliret. Quia ergo Leuisthan iste in co,quod iniquitatis opus molitur, sape specie sanctitatis induitur : et quia nisi per diuinam gratiam simulationis eius detegi indumenta non pollunt, bene dicitur: Quis reuelabit faciem indumenti eius ? lubaudis,nist ego,qui seruorum meorum mentibus gratiam subtilissima discretionis inspiand All ro, ve reuclata malitia faciem eins nudam videant, quam coopertam ille fub habitu fanctitatis occultat. Et quia aliquanio fidelium mentes corrumpere oftentione fua, 📱 aliquando fuggestione conatur: agis enim modo opere, modo persuasione, recte subiungitur : [Et in medium oris eius quis intrabit?] Subaudis, nisi ego, qui per discretas electorum mentes suggestionum eius verba discutio, et non ita hæc esse vt sonuerunt manifesto. Bonum namque videntur promittere, sed ad perditum finem trahunt. In medium igitur oris eius intrare, est calliditatis eius verba penetrare, vt nequaquam -penfetur, quid refonant, fed quo intendant. Intrare Adam in medium oris eius voluit, quando intentionem perfualionis illius caute penfare neglexit : diuinitatem quippe -fe per illum accipere credidit, et immortalitatem amifit. Vnde ergo ab intellectu verborum eius incaute exterius stetit, inde se ori illius deuorandum fundieus prabuit.

## In quadragesimumprimum caput B. Iob. 1081

Quod pseudopradicatores, et falsa persuasionis dottrina et sacularium violentia potestatum viantur. Caput XXIII.

Portas vultus eius quis aperiet?] Porta vultus eius funt iniqui doctores, qui ideireo portæ vultus eius vocati funt : quia per ip sos quisque ingreditur , vt Leuiathan iste quali in potestatis suz principaru videatur. Sicut enim scriptura sacra sanctos viros portas Sion vocare confueuit: Sion quippe speculatio interpretatur, et non immerito pradicatores sanctos viros portas Sion dicimus: quia per corum vitam atque doctrinam abscondita supernæ contemplationis intramus: ita etiam portis Leuiathan istius errorum. magistri signantur, quorum dum prædicatio peruersa recipitur, miseris auditoribus via perditionis aperitur. Sed portæ istæ ante oculos hominum plerumque ad introducendum n quidem apertæ funt, fed tamen ad deprehendendum claufæ: quia recta in specie exhibenr, sed opere praua persuadent. Ad deprehendendum ergo clausæ sunt : quia ne intrinfecus cognosci valeant, exteriori simulatione muniuntur. Quas tamen mira potentia. Dominus aperit : quia electis fuis hypocritarum mentes comprehensibiles facit . [ Portas ergo vultus cius quis aperiet? ] fubaudis, nisi ego, qui electis meis magistros errorum sub specie sanctitatis absconditos, perspicua cognitione manifesto. Et quia antichristus veniens, ipfas etiam fummas huius faculi potestates obtinebit, qui duplici errore fauiens conatur ad se corda hominum et missis prædicatoribus trahere, et commotis potestatibus inclinare, bene de Leuiathan isto Dominus subdidit, dicens: [ Per gyrum dentium eius 29. formido. Mutato namque nomine, hos eius dentes infinuare aliter voluit, quos fuperius portas vocauit. Peruerfi enim prædicatores portæeius funt: quia ingreffum perditionis C aperiunt. Dentes eius funt : quia eos, quos in errore capiunt, a veritatis foliditate confringunt. Sicut enim fanctæ Ecclesiæ dentes accipimus eos, qui prædicationibus suis peccantium duritiam conterunt, vnde ei per Salomonem dicitur: Dentes tui ficut greges de- Com. 4. 6 tonfarum ascendentium de lauacro, qui non immerito detonsis a clotis ouibus comparantur : quia innocuam vitam fumentes, in lauacro baptifinatis conversationis pristina vellera vetusta posucrunt: ita etiam dentibus Leuiathan istius errorum magistri figuranturs quia reproborum vitam mordendo dilaniant, et eos a veritatis integritate fubductos infacrificio falfitatis mactant. Quorum quidem prædicatio facile despici ab auditoribus poterat : fed hanc ante humana iudicia adiunctus fæcularium poteftatum terror exaltat . Receergo dicitur: [Per gyrum dentium eius formido: ] id est, iniquos prædicatores antichristi peruersæhuius sæculi protegunt potestates. Nam quos illi appetunt loquen-D do feducere, multi potentium fludent feuiendo terrere. Per gyrum ergo dentium eius formido est: ac si aperte diceretur: Idcirco isti peruersi prædicatores aliquos suadentes conterunt : quia circa ipfos funt alij, qui infirmorum mentes terrentes affligunt. Quale itaque illud tempus persecutionis apparebit, quando ad peruertendam fidelium pietatem, alij verbis szuiunt, alij gladijs? Quis enimetiam infirmus Leuiathan istius dentes non despiceret, si non eos per circuitum potestatum sæcularium tertor muniret? Sed duplici contra eos calliditate agitur: quia quod eis ab alijs verbis blandientibus dicitur, hoc abalijs gladijs ferientibus imperatur. Quæ vtrorumque actio, id est, potentium atque loquentium, in Ioannis Apocalypsi breui est sententia comprehensa, qua dicitur : Pote- Apoc. 9. d ftas equorum in ore et in caudis corum erat. In ore namque doctorum, scientia : in cauda vero fæcularium potentia figuratur. Per caudam quippe quæ retro est, huius fæculi post-E ponenda temporalitas defignatur, de qua Paulus apostolus dicit : Vnum autem, qua retro Philip. 3. 6

funt oblitus, ad ca que ante funt extensius. Retroo nime thomne quod tranfu, ante vero est omne quod venine permanet. I dise repo equis, i del p, nequifimis praedicatoribus vibique carnali impulsi currentibus in ore et in cauda poteflass est i quia ipil quidem perurefa suadenda praedicane, del emporalibus poteflatius futile, per es de, que terro funt, exaltant. Et quia ipil apparete despiteabiles podiuna, ab iniquia auditoribus sius per eos fibi reuterentiam exiguat, quorum partocinia psiliculumus t y hoch in quoque non immerito per gyrum dentium cus formido intell' delcribiture; quia multis terroribus agitur, vi in perueritis conti pre dicationibus er fin on veritaria ficientina, certe temporalia potenta intendarut. Y Ande bene 17/10, et undem antichristum Pálmista decinpite, dicens i Sub lingua eius labor et dolor, fedet in infidij cum duitibus in occulita i "Properet mir peruerita dogmara fub lingua eius labor et dolor est, proper miraculorum vero ipciciem fedet in infidijs cum duitibus in occulita i "Properet miraculorum vero ipciciem fedet in infidijs und uniqua eius labor et dolor est, y y y postelatis

#### 1082 S.Gregorij Expos. Moralis Lib. XXXIII.

le adiunicem defensione suentur.

poressaris gioriam, cum diuitibus in occultis. Quia enim simul et miraculorum fraude et terrena potessare vitur, et in occultis, et cum diuitibus sedere perhibetur.

Qued reprebi scute desensionis corripientium se verba repellunt, et concordi pertinacia alterna

Caput XXIIII.

Orpus illus quali feuta fiulita. ¡ Secra feripura Cuti nomine aliquando vriin parte oprofegera, aliquando in aduerfa conficuei. Anni fepe feuti defino jor ediuma protectione ponitura, nonnunquam vero protumana repugnatione memorature. Produina. Produina servicione ponitura, nonnunquam vero prohumana repugnatione memorature. Produina antin nos. Seuto nos Dominus coronare per hidantira dicure ! Scuto hose volunana istua coronaria nos. Seuto nos Dominus coronare per hidantira quo sprotegena aduusa, remune rante corona. Ruffuin po humana repugnatione per eundem propheram feutuma ponitura des la composita de la composita del produina de la composita del produina de

obtinara durita eleminoium, in giado vicina percuttio, in bello vero ipa contra Domi num menis moto decignature. Quod minimum torum in fancia Eccliai confingirue, dum menter Deor refilentium, fuperpotico iugo humilitaris edomantur. Hinc rusfima 1914. op retuden Planitland diciour: A reum contreret, et confinge arma, et Guar comburerigni. A reum enim Dominus contenti, cum occulta indidantium machinamenta difidiuit. Arma confingis, cum ca quae contra feerch discrata patrocinia humana commitionis. Scuta ignicombutit, cum peccantium mentes obtinata se duritia defendentes al-

poenitentia et confessionis ardorem fancti spiritus calore succendit. Quòd vero in boc loco corpus Leuiathan ifius scuris sufilibus comparatur, perserutandum nobis innuitur. quia durum quidem, sed tamen cum labitur, sragile solet esse vas omne quod fusile est. G Scuta ergo fi funt fufilia, in fuscipienda sagittarum percussione robusta sunt, sed casu fragilia. 1chu quidem ferientium minime penetrantur, fed suo se lapsu per fragmenta disfoluunt. Corpus ergo Leuiathan iftius, id eft, omnes iniqui : quia per obstinationem duri funt, sed per vitam fragiles, scutis fusilibus comparantur. Cum enim verba prædicationis audiunt, nulla correptionis iacula se penetrare permittunt : quia in omni peccato quod faciunt, scurum superbæ defensionis opponunt. Nam cum talium quisque de reatu fuæ iniquitatis arguitur, non mox cogitat quo modo culpam corrigat, fed quid in adiutorio sua defensionis opponat. Nulla igitur veritatis sagitta penetratur : quia verba san-Elæ correctionis in scuto excipit superbæ desensionis. Vnde bene de ludæis contra præ-Thren.z. g cepta Domini superba se defensione tuentibus per Hieremiam dicitur : Reddes eis vicemo Domine iuxta opera manuum suarum. Moxq. eandem vicem expressius subdidit, di- D cens: Dabis eis scutum cordis laborem tuum. Labor quippe Domini apparens inter ho-

Domine iuxa opera manuum liaarum. Moxo, eandem vieem expreflus kubidiri, eb Decess 'Dabase is furuum cordis laborentuum. Labor quippe Domini apparens interhomines palfibilis eius humaniras für, quam ludat füperbe lapientes dum centeent, delpexerunt : euunq, immoratem cerdere deligiaat lüür, quem anaru palfibili moratem viedeennt. Cumq eius humiliratem confiscerent, füperbes falibus obdurat, immacusa
molis funt, ne ecrum mentes fändat praedicantium verba penetraeten. Dum ergo eis
Dominau vieem malorum operum redderet, delit tills furum cords laboren fuurnquia
reto nedicum de liso corate i füperbe oolimantos exhibut, van der per por nobis in infimitate laboraut : qui füperbe qui per ob onimilatem un quia delignat finut in
cordis laborunt : qui füperbe qui perio nominitate in cordis laborunt in qui füperbe lapientos voc defectus apparut, quo proper cos humilis füit. Hos feurum, ficut iam lüperiud xicuma, prime ille peccator renut, quiter &
quireme Dominoc uti ligum veitum consiglie, non ad le culpam reulit, feda mulisre, quam Dominud sederat , ficaccopille erpondit, vi quafi reatum fuum oblique in.
audoem relideret, quiet muliterem dederat ; qua talla perindarete. Hos Cumum etiam
congilia muliet reunut, quando neque ipfa adfe culpam reulit, feda fromis illud pesfenation sur periodit selection selection recultification illustrations. Financia selection s

rea\_1, e fusionis replacit de committe quando neque i pia ad fe culpan retulir, fad feepentis illad per fusionis replacit de feeten is Serpens deceptime, et comediu vi pida quoque reatura fui oblique in creatorem reduceret, qui illue intrare ferpentem per fusi urum rala permitifica. Serpens vero iam non requiturit, qui an ecu sua portientia quarebatur. Hi a usem quorum penitentia quaefiac eli, futuum nequifilms defenionis contra iufulfina correptori mi verba prouderium. Vada tunto vique iu vidam peccanitum rahituri, verculpa cumarati de contrata de con

## In quadragesimumprimum caput B. Iob. 1083

A contra aduerfariorum iacula scuta desensionum parant. Quod videliceteius corpus adhuc nobis expressius detegit, dum subiungit: [Compactum squamis se prementibus.] Fertur quia draconis corpus squamis tegitur, ne citius iaculatione vllius penetretur. Ita corpus omne diaboli, id est multitudo reproborum cum de iniquitate sua corripitur, quibus valet tergiuersationibus se excusare conatur, et quasi quasdam desensionis squamas obijcit, ne transfigi fagitta veritatis possit. Quisquis enim dum corripitur, peccarum suum magis excusare appetit quam deflere, quali squamis regitur, dum a sanctis prædicatoribus gladio verbi iaculatur. Squamas habet, et ideireo ad eius præcordia transeundi viam verbi fagitta non habet. Duritia enim carnali repellitur, ne spiritalis ei gladius infigatura Carnali sapientia contra Deum Saulus obduruerat, quando cor eius nulla prædicationis cuangelicæ fagitta penetrabat. Sed postquam forei cælitus increpatione iaculatus et su-B perno respectu cacatus eft, lumen quippe vt acciperet, amisit: ad Ananiam veniens illuminatur. In qua illuminatione quia defentionum fuarum duritia caruit, bene de eo feriprum est: Ceciderunt quasi squama ab oculiseius. Carnalis videlicet tegumenti illum. Att. 9. 6 duritia presserat, et ideireo radios veri luminis non videbat. Sed postquam superbæ repugnationes eius victæ funt, defensionum eius squamæ ceciderunt. Quæ quidem sub Ananiæ manibus ab oculis ceciderunt corporis, sed ante iam sub Dominica increpatione ceci-

e datur palforia fimirano, quam fequatur. En notandum quode di dicercio Quise i Domine Hono ei al Domino el podemur tego fium vingimino paris, se por incipium, ego verbum ante faculta. Quia etim Saulus incarnatum Dominum credere contennebar, et eius humanitatis infirma defe, sezra, de cel no ce quod contemplera a udinit: Ego dium lefus Na zazenus, quem tu perfequeris, ae fidiceret: Hoca me audi de fuperioribus, quod in me de inferioribus defejoies. Autorem cul vientifie defeperas in terrante, act tera eigo hominemi cognofice de ceito, vir tanto in me amplius fina mentente de la certa eigo hominemi cognofice de ceito, vir tanto in me amplius fina mente de la certa eigo hominemi cognofice de ceito, vir tanto in me amplius fina de probas. Proferencia igitur es, nequaqui tibi hoca filmo quod ante fecter De Deur fum, fedilitud a me audis, quod de me credere dedignatis. Polityuam enim dixit lefus, adhus in experifione terrense inhabitationis fishdiciti. Nazarmusi vedut fia peritud dicertetus! Humilitatis men infirma dicirje, etcur us froncette.

Ibid.

Diquana amire. Sciédim tamene fli quò di file defensionum (quama, quamtis pene omne un manum genus cortegant, hyporitarum tamen fipcaliere re latiorum homisi men tun genume I pri etenin culpas lius tanto vehementus comfieri refugium; quamto fe citius videra ib hominibus peca tosse renbeciti. Corrept ianque fanditatatis fimulati et ma liria occulra deprehensi, fujuamas obijci defensionis, et veritata gladium repellit. Vinde be me per propheram contra ludeam disturubis cubaul ramia, et inuncin fibi requiem pibh n fiz. 3+ 4 butt fuicam hericius. Per lamiam quippe hypocritæ per hericium vero malitofi quique; qui dibutris fè defensioniste contegund; efigiam tur. Lamia etenim humañ habere dietu tra faciem, fed corpus betitale. Sie et omnes hypocritæ in prima facie quod offedunt, quas fuib boni specie molinuru. Hericij autem nomine, malitofarum mentil defensio designatur qui avaite de la copra su periodi de la compa de la c

corpiu omne confipicitus, del moz vi apprehenius fuerit, femetipium in fipharam colligit, pedes introttius fubrahit, capu a thoodist ei intra enentis manum otum finul antiturus, quod totum carellatus compenentus et qui quiba veltigis nequita fit perpetrata cognocificure, et rame adduktis repene excutarionius malitoid mensintrochis pedes colligiti; quia cunda iniquitatis fur velligis abbondit: Caput fubrahit, qui miti definicionius nei cinhodis fed peauma lajqui dendenit, et quali fibrara in manute nentis remanet: quia is, qui corript, cunda que iam cognociera, fiabito amittens, inuolu tumi intra conficientius precenzio et entet, qui utoti am depetendendio videras pregineralis futuro pratuz defanfioni Illufus, totum pariter ignorat. Foucam ergo hericuis in reprobitius formatica defanfioni Illufus, totum pariter ignorat. Foucam ergo hericuis in reprobitius precenzios.

## 1084 S.Gregorij Expos.Moralis Lib.XXXIII.

habet: quia malitiosa mens sese intra se colligens, in tenebris desensionis abscondit. Sed. A

in hoc quod se peccator excusat, in hoc quod caliginosis desensionibus fixum in se oculum corripientis obnubilat, diuinus nobis fermo etiam quomodo a fimilibus fulciatur. ostendar. Sequitur: [Vna vni coniungitur, et ne spiraculum quidem incodit per eas.] Ista fquame peccantium ne ab ore prædicantium aliquo viræ spiraculo penetrentur, et obdurara funt et conjuncta. Quos enim similis reatus sociat, concordi pertinacia etiam defensio peruersa constipat, vt de facinoribus suis alterna se inuicem defensione tucantur. Sibi enim quisque metuit, dum admoneri vel corrigi alterum cernit, et idcirco contra corripientium verba vnanimiter affurgit : quia se in altero protegit. Bene ergo dicitur: [Vna vni conjungitur, et ne spiraculum quidem incedit per eas: ]quia in iniquitatibus suis dum viciffim superba defensione protegunt, fanctæ exhortationis spiracula ad se nullatenus intrare permittunt. Quorum pestiferam concordiam adhuc apertius subdidit, dicens: [Vna B alteri adhærebunt, et tenentes se nequaquam separabuntur. ] Qui enim diuisi corrigi poterant, in iniquitatum fuarum pertinacia vniti perdurant, et tanto magis quotidie a cognitione justifia separabiliores sunt, quanto a se inuicem nulla increparione separantur. Nam sicut esse noxium solet si vnitas desit bonis, ita perniciosum est si non desit malis. Peruersos quippe vniras corroborat, dum concordat: et tanto magis incorrigibiles, quan-Eccli.21.b to vnanimes facit. De hac vnitate reproborum per sapientem dicitur: Stuppa collecta synagoga peccantium. De hac Naum propheta ait: Sicut spina inuicem se complectuntur, Naum.1.6 sic continuium eorum pariter potantium. Continuium namque reproborum est delectatio temporalium voluptatum. In quo nimirum conuiuio pariter potant, qui delectationis fue illecebris se concorditer debriant . Igirur quia membra Leuiathan istius, id est, iniquos omnes, quos Dei fermo squamarum compactionibus comparat, ad defensionem suam. C par culpa concordat, bene dicitur: [ Vna alteri adhærebunt, et tenentes se nequaquam separabuntur.] Tenentes enim se separari nequeunt:quia eo ad defensionem suam vicissim constricti funt, quo se sibi per omuia similes esse meminerunt. Descripto itaque eius corpore, ad caput fermo reducitur, et quid per semetipsum extrema persecutionis tempo-

> Quòd in extrema indicy commotione antichriffus in signis & miraculis tantus crit, vi a multis Christina assimetur.
>
> Caput X XV.

re antiquus hoffis exerceat, nunciatur. Nam fequitur:

34. C Ternutatio eius splendor ignis.] Quod melius exponimus, si prius sternutatio quo D modo agatur, indagemus. In sternuratione quippe instatio a pectore exsurgir, qua cu apertos ademanandum poros non inuenit, cerebrum tangit, et congesta per nares exiens, D totum caput protinus concutit. In hoc itaque Leuiathan corpore, idelt, fiue in malignis spiritibus, sue in reprobis hominibus, qui illi per similitudinem iniquitatis inhæserunt, quasi inflatio surgit a pectore, dum elatio se erigit ex præsentis sæculi potestate. Quæ quafi ad emanandum poros non inuenit: quia in hoc quod contra iuftos extollitur, disponente Deo quantum appetit præualere prohibetur. Exfurgens autem cerebrum tangit et concutit : quia collecta elatio fatana, sensum in fine mundi arctius percutit, et caput turbat.dum ipsum auctorem malignorum spirituum per eum,qui antichristus dicitur,in persecutione fidelium vehementius excitat. Tunc congesta inflatio per eius nares egreditur: quia tota superbiæ eius iniquitas apertis malitiæ flatibus demonstratur. Quia ergo sternuratio caput maxime concutit, Leuiathan istius sternuratio vocatur illa eius extrema commotio, qua damnatum hominem ingreditur, et per eum reprobis principatur. Qui E tanta tune virtute se commouet, vt membra Domini, si potest fieri, etiam electa perturbet , tantis fignis et prodigijs vtitur , vt miraculorum potentia quafi quodam ignis lumine resplendere videatur. Quia ergo commotum caput illius miraculis clarescere nititur. recte eius sternutatio splendor ignis vocatur. In eo enim quòd se ad persequendos iustos commouet, ante re proborum oculos signorum virtutibus lucet. Et quia eius tyrannidi sapientes mundi adhærent, eorumq. consilijs omne quod prauum molitur, exercet, recte subiungitur : [ Et oculi cius vt palpebræ diluculi . ] Per oculos , qui inhærentes capiti, vtilitati visionis inseruiunt, non immerito eius consiliarij designantur, qui dum peruersis machinationibus quæ qualiter agenda funt, præuident, malignis eius operarijs quasi oftensum pedibus iter prabent. Qui recte palpebris diluculi comparantur. Palpebras namque diluculi extremas noctis horas accipimus, in quibus quasi nox oculos

#### In quadragesimumprimum caput B. Iob. 1085

A specie, dum ventura kucisiam initia oftendit. Prudentes igitur ficculi malitire antichtifit petureficconfilis inhavenese, quali aplaebuse fine diduculi quali aftem quam in Chris dio inuenium; quasi erroris nodem aftenute, ve venerationem antichtifit verum effe maste pollicenum; son pollicenum; son pollicenum; son pollicenum; son pollicenum; son pollicenum effectusibus nunciare; quai net perfitasebres qua volunt; poffunt, nili exhibere fe meliora fatenibus. Vad dei hie jõe colubee in paradido primis hominibus loquens; in eo quod de melius Gra.; a siguid prousidere fimulauit; quafi diluculi palpebras aperuur, quando in innocentibus mentibus humaniatusi promitir quasi et effectual quali proprimentation promitiration reprehendit; et cifentima dinuitatis promitir Quasi ignoraniae emit tenebras repellebar, et externa ficientia dinuitum mane nunciabat, discensi s'apperientu cucili verit, e eritis ficut dij, ficentes bonune ren alum. Ita in ill tome itut, damnato homine veniens eius cucili palpebrit diluculi comparantur: quia fapientes ill-lius filmicitatem vere fidei; quali tranda fen fosti tenebras referunte, e etius itgan men-

B lius fimplicitatem veræ fidei, quali tranfactæ nochis tenebras refpuunt, et eius figua mendacia quafi exfurgentis folis radios oftendunt; sed quia telusirians ille non folium habet, oculos, qui malignis confilis perveris proudedare, sed os quoque ad peruertendas mentes hominum aperit, cunniam per prefutationes prauos ad diligendam erroris fallaciam auditorum corta fucuedini, per futbulingitut.

Quòd pradicatores antichrissi multos ad persidiam accendent, sed lux et odor signorum mendacium in carbonum nigredinem redigente. Caput XXVI.

De ore cius lampades procedunt. ]. Qui enim prouldent, oculir qui antem predicant, sovocanter. Sed de boc or lampades executer; qui amente audicnium a d
amorem perfidira accendunt : et un'de qual per fapientiam lucent, inde procuidabio peta
requitam contermant. » Sed qualis ipfa fapientia corum lux fit, pollenditur, cum prorinus fibinifertur: [Sixtut adai ginis accenfe. ] Ecce iam hypocrifis eroum aperte defetibitur, quocum predicatio teadrum lampadibus comparatur. Tada enum cum accenditur, odorem quident fusuem habet, fed lumen obleturum. Ita tifi pradicarores antichri filiquia fantitus fibi peciem arrogant, fed tanno nopera iniquitais exercent, quali blan
dum quidem eff quod redolent, fed nigrum quod lucent. Olent enim per finilatione
nitifus, fed oblicturum actent per enequita per persiarolome. . Quocum finulationes maltiam lucanes in Apocatypi fuerui deferiptione comprehendri, dicensa vida illum belliam. Apoc. 13. c
accendencem de erra; habetemen duo corous finulifa gini, et loquebatur vi draco. Priorem quippe belliam, jed ell, antichrillum (inperiore iam defenjone narauceta, pod quem
eritam hase gila bellia accendific dicturu qua pod eu mum ulturulo pradicatorum illises z

De terrena poteñare gloriatur. De terra quippea fecendere, est de terrena gloria fuperbito. Que albate duo cornua agai filmilia ; quia per hypocrifin fandituras, eam quam in feveraciter Dominus habuit fingularem, fobi inefle est fapientiam mentitur e vitam. Sed quia fub agui fipecia endiroribus terpotus serpentinum vinus findins; redellis fubidure: Etc. loquebatur vi draco. Ilda ergo betita, al est predicantinum multirudo, si aperte vi draco loqueteure, agno símila iona oparteres, sed affuntir agui speciern, vi vada conia secrecata operationem. Quod hie vitumque pet treaturun lampades exprimiture: quía e obscurava neden per refettlem malitira, est quali fiante redotte per símulationem viras. Sed nequadren per seder de la contra del contra de la contra del contr

teuent, qui virtues effe oftendunt, que faciunt, fed vinit ét donne quod agunt? Sed electorum mens quanto magis interne lui inharet, tanto tibrillius quo modo virtues a visit diference debeat, videt. Quid autem mitum et hoc nos fipiritaliter agere, quod quotidie coproraltere centimus unnumlantosimispher? Qui cum numifima percipiunt, prius qualitatem illius, poft figuram, ad extremum vero pondus examinant, ne aut fub aut i fective as la exat, aut hoc quod veraciter aurum eft, monete, reprobe figura dehoneftensa quod extaurum, et reclas figura est, hoc non integrum pondus leuiget. Cum igitur mini signotorum hominum falza confipientus, reidere ad mentis nofter ruttiama qual folertes nummulari, debemus, vi prius diferetio aurum examinet, ne fub virture se virtum occulter, et quod prana internione agitur, reclavisone palleura. Cuiusi fiinentionis qualitars approbatur, imprell'a mox formulat figura quarenda est, si aprobatis monetaris, si defu.

Serge, T.O.s. Serge, T.O.s. Yyyy 3 ab antiquis

#### 1086 S.Gregorij Expos. Moralis Lib.XXXIII.

ab antiquie, patribits docium, et ab corum vire fimilitedine nullo errore virituru. Com. A veroce per internionem qualitus, et recita per exemplum figura copnoficiru, reflat vitutergume iuis pondus exquiratuta. . Bonum quiprequod per figura et miracula corufat , il perfections il destrumam non labet per pafar i loitice per cuateriam ricumfetteonis debet, ne dum imperfecta accipitur, pa accipients dannum versaum. Practicatore i tragite amtichnitiq un non doverna munificiana qualitati mentionis qui non diversa munificiana qualitati mentionis qui non diversa mentionis qui non diversa mentionis qui non diversa mentionis qui non diversa qui ab nonni piera tetilorimum idio perfectione di directant 7 Quo modo in fie imgritatis pondus offendum, qui non folum humilitatis perfectionem nequaquam affecturi funs, fono-que picham prima meius hausan connegerum è Hinac eggi bunc efetic opordicant, quo modo oceum ingra defipiciant, quorium profectos citio omne quod a pis parribus geftum meaturu, impegata. — Sedipfingosque eletti dunt or digna configientat, dum conternomaturu, qui ad umi fe per prodigita illius malitat leuar, in filis aliquatenus viitu ceritor caliqua. — Note refere findituta.

Quòd in persecutione antichristi in errorem pene mittantur eletti. Caput XXVII.

E naribus cius procedit fumus. ] Oculorum quippe acies fumo fauciatur. Fumus ergo de eius naribus procedere dicitur: quia de miraculorum eius infidijs ad nromen tum caliginosa dubieras etiam in electorum corde generatur. De Leuiathan naribus fumus exit: quia ex eius prodigijs mendacibus, etiam bonarum mentium oculos trepidationis caligo confundit. Tunc namque in electorum cordibus conspectis terribilibus si- C guis, obscura cogitatio conglobatur. Vnde hoc quod iam supra protulimus, veritatis Mat. 13. 6 ore per Euangelium dicitur : Surgent pseudochristiet pseudoproplieta, et dabunt signa. magna et prodigia : ita vt in etrorem inducantur, si fieri poteft, etiam electi. Qua in revalde quærendum est, quo modo aut hi, qui electi funt, induci in errorem possunt, aut cur si fieri potest, quasi ex dubietate subditur : cum quid faciendum sit, Dominus omnia præsciens præstolatur. Sed quia electorum cor et trepida cogitatione concutitur, et ramen corum constantia non mouetur, vna hac sententia Dominus vtrumque complexus est dicens: Ita ve in errorem inducantur, fi fieri potelt, etiam electi. Quali enim iam errare, est in cogitatione titubare, sed protinus si fieri potest, subiungitur: quia proculdubio fieri non potest, vt in errore plene electicapiantur. Bene autem in hac fumi caligine, ipse etiam animorum feruor exprimitur, cum protinus subinfertur : [ Sicut olla succensa at- D que feruentes. 7 Velut enim olla feruens est ynaquaque tunc anima, cogitationum fuarum impetus quafi foumas ardentium vndarum fustinens, quas et ignis zeli commouet, 1906,13.6 etipfa temporalis oppreffio more olla intrinfecus claufas tenet. Vinde loannes quoque cum huius bestiæ signa narraret, adjunxit: Ita yt ignem faciat de cælo descendere. Ignem quippe de calo descendere, est de calestibus electorum animis fancti zeli flammas ema-

38. narc: Quia vero Leuathan (fle alias non folum ferpena, fed etiam regulut dicitus, pròco que la quanti de la companio del la com

cordibus infidarum fuarum afpirationibus ex amore vita remporalis aftum congeritmultiplicium cogiazionum. E verbult min globos multiplica r quis inantifimas prafenitis vita curas in terrenorum hominum mentecoacerust. Ille fumus ex eius naribut prodiens, aliquando ad tempus etiam ele florum oculos tangit. Hunc namque intrinfectus fumum patiebatus propheta; cum dizit: l'unbatuse fli pra ira oculus meus. Huiss inumA datione premebatus dicens: Cor meum conturbatum est in me, et lumen oculorum. Pfal. 37. meorum non est mecum. Fumus quippe iste obtundit aciem cordis : quia caliginis fuz nubilo ferenitatem intima turbat quietis. Cognosci vero nisi tranquillo corde nonpoteft Deus. Vnde per eundem prophetam rurfus dicitur : Vacate et videte quoniam. Pfel, 40. ego fum Deus. Vacare autem mens non potest, quæ huius fumi inundationibus premitur:quia in ea terrenarum cogitationum volumina ex præfentis vitæ amore glomerantur. Lumen ergo quietis interna hoc fumo amittitur: quia curarum prurigine cordis oculus dum confunditur, tenebratur. Sed fumus ifte aliter electorum animos turbat, aliter reprobotum oculos excæcat. A bonorum quippe oculis spiritalium desideriorum flatu respergitur, ne præualente misera cogitatione densetur. In prauorum vero mentibus quo se licentius per tetras cogitationes colligit, co ab eis funditus veritatis lumen. R tollit. Fumus ifte reproborum cordibus quor illicita defideria ingerit, quafi per tot ante illos globos intumefcit. Et certe fumi globos nouimus : quia cum alij superius inanescunt, alij inferius surgunt, sicut et in cogitatione carnali et si alia prauitatis desideria.

transeunt, alia succedunt. Sæpe autem mens misera quidiam transferit, videt: sed vbi adhuc retineatur, non videt. Gaudet de quibusda vitijs, quòd eis subiecta iam non sit, et præcauere ac gemere negligit : quia eorum vice successerunt alia, quibus fortasse nequius fuccumbit : fico. fit vt dum alia vitia transeunt, et semper alia succedunt, ab hoc serpen te cor reproborum fine intermiffione teneatur. Vnde bene per Iohel prophetam dici- lobel 1. 4 tur: Reliduum erucæ comedit locusta, et residuum locustæ comedit brucus, et residuum bruci comedit rubigo. Expergiscimini ebrij, et flete. Quidenim per erucam, quæ toto corpore in terra repit, nifi luxuria delignatur? quæ cor quod renet, ita polluit, vt in fu-

C perioris mundiria furgere amorem non possit. Quid per locustam qua saltibus euolat, nifi inanis gloria exprimitur, quæ se vanis præsumptionibus exaltat? Quid per brucum. cuius pene totum corpus in ventrem colligitur, nifi edendi ingluuies figuratur? Quid per rubiginem quæ dum rangit,incedit,nisi ira innuitur?Residuü ergo erucæ locusta comedit: quia sape cum luxuria vitium a mente recesserit, inanis gloria succedit. Nam quia iam per amorem carnis non fternitur, quali fanctam fe ex caftitate gloriatur. Et refiduum locusta brucus comedit : quia sape cum inani gloria, qua quasi ex sanctitate veniebat, refiftitur, vel ventri vel quibuflibet ambitionis desiderijs immoderatius indulgetur. Mens enim Dei nescia, tanto atrocius ad quemlibet ambitum ducitur, quanto nullo vel humanæ laudis amore refrenatur. Reliduum bruci rubigo confumit : quiasæpe dum ventris inglusies per abstinentiam restringitur, iræ impatientia acrius domi-

D natur, quæ more rubiginis quali exurendo messem comedit : quia virtutum fructus impatientiæ flamma tabescit. Cum ergo vitia vitijs succedunt, agrum mentis alia pestis deuorat, dum alia relinquit. Bene autens illic subditur: Expergiscimini ebrij et flete: 1844. Ebrij quippe vocati funt, qui mundi huius amore confusi, mala non sentiunt que patiuntur. Quid eft ergo dicere : Expergiscimini ebrij et flete; nisi somnum vestræ insensibilitatis excutite, et in deuastatione cordis tot sibi succedentibus vitiorum pestibus, vigilantibus lamentis obuiate ? Per tot igitur globos de Leuiathan naribus fumus furgit, per quot nimirum peftes frugem cordis reprobi occulta afpiratione confumit. Cuius adhuc fumi vim folicite Dominus exprimit, cum illico fubiungit : [Sicut ollæ fuccenfæ atque feruentis. ] Olla enim fuccenditur, cum mens humana maligni hostis suasionibus instigatur... Olla autem feruet cum iam etiam per consensum in desiderijs prauæ per-

E fuationis accenditur. Et tot vndas quasi feruendo proijeit, per quot nequitias víque ad exteriora opera extendit. Hinc namque carnalis conscientia, id est, olla feruorem, ex Leuiathan fumo venientem propheta confpexerat, cum dicebat: Ollam fuccenfam ego Hier. 1. e video, et faciem eius a facie aquilonis. Ab aquilonis namque facie humani cordis olla 1/4.14 d fuccenditur, dum infligatione aduerfarij spiritus illicitis desiderijs inflammatur. Ille namque qui ait : Sedebo in monte testamenti , in lateribus aquilonis : mentem quam semel ceperit, malignis persuasionis sua statibus, quasi suppositis ignibus accendit : quatenus non contenta præsentibus, indesinenter per desideria æstuet, vt alia contemnenda apperat, alia adepra contemnat: vt modo fuis compendijs inhiet, modo alienis commodis etiam cum proprio detrimento contradicat: modo carnis illecebris fatisfaciat, modo quafi in quodam culmine per cogitationis fuperbiam rapta, carnali cura pofipofita, totam se in typho elationis attollat. Quia ergo cor per varia desideria abducitur,

## 1088 S. Gregorij Expof. Moralis lib. XXXIII.

quòd infligationibus Leuiathan iffius inflammatur, reche eius fumus fuccente et feruenti. A olla fimilis elle perhibetur: quia per tot fe feruores afflata eius tentationibus conficientia erigit, per quot intra fe cogitationes intumefeit. Quod verbis alijs adhuc veritas apertius exequitur dum fubiungitur:

Qu'èd persugsione disbolica ad dinersa visia reproborum anime instammentur, & flamma malitia eins infinétuosa ligna comburat. Coput XVIII.

Alitus dus prunas ardere facit. - J Quidenim prunas nifi fuccenfas in seremis conquificenii se repotorum hominum emensa papellar A dente enim cum quodibettemporale appetunt e qui animirum vrunt defideria, qua equierum a cintegrum elle animum non permituruta. - Totie i giptur Leularhan halitus prunas accendis, quoties itual
cocculta fugge filo humanas menres ad defediationes illicitas petrarbito. - Alias namquetiquebis, a lais simidis, alias auturite facibus inflammas. - Superbis equippe faciem menti Ease fuppoditi, cum hanca de omenmenda verba Dominises inflicions uncentifo adoluit, e per hoe v'que ad fratraticidi facinus penentis: Luturus facibus cos Salomonis exulfit, quem tanto mulieribus amore fidididir, ver víque ad idolorum veneratiomen dedutus, dum eraria defectacionem fequeretur, condicioris recentrais oblistiferes.

Gen. T.a

Gen.4.b

monis exuffit, quem tanto multeribus amore fubdidir, ve víque ad idolorum veneratioin em dededutus, dum carnis delectairone frequereur, conditoris reucernia obbiluticersperent utus. Auaritiz quoque igne Achab animum concremauir, cum cum ad appetendam
alienam vincam impatenibus delfaciris impulit, esper por víque ad reatum homicoldi
perraxit. Tanto igrur Leuiathan ille halitu in prunis flar, quano annifu fingethonis
cocultus humanas menera ad illicias infammats. Vode et bene mos fisibilum! ¿Ebe Q

flamma de ore eius egreditur.] Flamma quippe oris eius est ipsa instigatio occultæ locutionis. Prauæ enim fuafionis verba ad vniuscuiusque animum facir, sed flamma est quod de eius ore egreditur : quia ardet in desiderijs animus, cum eius suggestionibus instigatur. Hæc quotidie suggerit, hæc vsque ad præsentis vitæ terminum suggerere non desistut: sed tunc se nequius dilatat, cum per illum damnatum hominem veniens, in huius mundi se gloria apertius oftendit. Tunc abejus naribus vastior fumus procedit; quia humana corda fignorum eius admirationibus territa amplior inftigatio percutir. Tunc eius halitus vehementius prunas ardere facit : quia reproborum mentes, quas iam calentes amore gloriæ temporalis inuenetit, suggestionis suæ flatibus vsque ad nequitiam exercendæ crudelitatis incendit. Tunc de ore eius flamma egreditur : quia quidquid per fe, quidquidper prædicatores suos loquitur, ignis est, quo infructuosa ligna concremantur. Igne D. autem terrenæ concupiscentiæ eorum mes tangitur, qui nequaquam fieri pretiosa metalla concupifcunt. Qui ergo oriseius nonvult flamma affici, iuxta doctoris veri fententiam, non lignum, fenum, ftipula: fed aurum, argentum, et pretiofus lapis curet inueniri: 1. Cor. 3.6 quia tanto ignis fuafionis illius amplius incendit, quanto fe ei ad confentiendum molliorem quisque præbuerit. Sed quia nulla ratione conceditur, vt mens in hac corruptibili

rem quisque prabuerit. Sed quia nulla ratione conceditur, ye mens in hac corruptibili carne polita, nequaquam suationisillius ardore tangarur, restar, ye malignis statibus adusta, ad orationis opem se sine cestaione conuerate. Flammam quippe suggestionum illius extinguit citius vnda lacrymarum.

LIBRI TRIGESIMITERTII MORALIVM SANCTI GREGORII FINIS.



#### SANCTI GREGORII

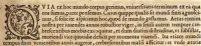
#### MORALIS EXPOSITIONIS

IN BEATVM IOB

#### LIBER TRIGESIMVSQVARTVS.

# THE P

#### CMPFT PRIMVM



augmentum percipit, inde falutis dipendium fentis. Tribulationes namque illi cum temporibus crefunt, etco detrimenta vite deblico rederat, quo quafi ad vitam protedior durat. Totis emin contra illum hofis antiquus vinibus folutur, qui quarmui siam uncentientril; pro es quod fuperux conditionis beativudinem amilit, tunc tamen plenitus B extinguiun;quando et a tenandi licentia abit raba, eternis incendijs religatur. Vndo-

extrema muntil arrocais tentarunes aggrediure; quia tanto fi freuentior ad feutitam quanto fevicinorem femiral premara. Confiderat quippe quod narca incumination quanto fevicinorem femiral premara. Confiderat quippe quod narca incumination accommendation quanto fevicinorem femiral premara. Confiderat quippe quod narca incumination accommendation quanto quan

Quod in fine mundi superbia antichristi potentia suffragetur. Caput 11.

Neoliseius morabius fortitudo. J Quid enim collo Leniathan iffius, nife clationis oflenfio delignaturi qua contra Deumé erigens, cum fimulatione fancitaris etiamo tumore poterlatis extofiture. Quia enim per collum fuperbia experimitur, Idias pro 1/2. Le pheta reltarus, qui Hierudiaem filias redragitud (excisa, Ambulaucumte restrono collo. In collo ergo Leuiathan iffus fortitudo demorar dicitur: quia elationi illius etiam fubium-elapotenta infiregature. Nam quidquid tune faperbe extolliura, quidquid eda filide machinatur, etiam cum virtute potentir facultaris exequiture. Quod Daniel propheta inmess, ait: Dollos in manue und infigereur. Dollos quippe in manue und use fif frau in: Danka

D virtue: quià omne quod nequiter voluit, hoc ad tempus exequi etiam fortiter poeti. Dolus vero testi dirigi dicturi quià fraudo si tum malitia nulla difficultare pragedituru. Hoc enim Leutathan ille vel vafa eius habere crebro proprium folent, quod ad iniquitati fu fau cumulum ea que nequiter appetunt, explete nequius pofiluti. Nam cum fortafficianfirmantur eletti, atque in defideriti illicitis ruum, in hoc pletumque diuni muneri manu retineuru, quod voluntatis mifera nullos efficuis intenuturi. Cumq. comur votia valida contratietas nafcitur, pletumque ex ipfa impolibilitate corriguturu, et mito interna diplotificionis ordine, per conventionem murato mala voluntatis fequituri, dum.

## 1090 S.Gregorij Expos. Moralis lib. XXXIIII.

0/04,2,4

Mat. 25. d

per infirmitatem perfectio denegatur. Hinc eft enim quod fub specie vniuscuiusque ani- A mæ, de infirmante Iudæa, atque in prauis itineribus gradiente, per prophetam Dominus dicit : Ecce ego fepiam viam tuam fpinis, et fepiam cam maceria, et femitas fuas non inueniet, et sequetur amatores suos, et non apprehendet cos, et quæret cos, et non inueniens dicet: Vadam et reuertar ad virum meum priorem: quia mihi bene erat tunc magis quam nunc. Spinis enim electorum viæ sepiuntur, dum dolorem punctionis inueniunt in hoc quod remporaliter concupifcunt. Quali interpolita maceria vis corum obuiat, quorum nimirum defideria perfectionis difficultas impugnat. Horum profecto animæ amatores fuos quærunt, et non inueniunt, dum fequendo malignos spiritus nequaquam eas, quas appetunt huius faculi voluptates, apprehendunt. Bene autem subditur, quod ex ipsa difficultate mox dicat: Vadam et reuertar ad virum meum priorem; quia melius mihi erat tune magis quam nune . Priot quippe vir Dominus est, qui castam sibi animam san- B &i Spiritus interpolito amore coniunxit. Quem tunc mens vniuscuiusque desiderat, cum multiplices amaritudines velut quasdam spinas inuenit in iis delectationibus, quas temporaliter concupifcit. Nam dum aduerfitatibus mundi, quem diligit anima, morderi coperit, tunc plenius intelligit, quanto illi cum priore viro melius fuit. Eos ergo, quos voluntas praua peruertit, plerumque aduersitas corrigit. Vnde et nimis timendum est, ne sequantur prospera cum desiderantur iniusta : quia difficilius malum corrigitur, quod profectionis etiam prosperitate fulcitur. Leuiathan itaque iste qui cum membris suis æternis est cruciatibus deputatus, et dolus in manu eius dirigitur, et in collo eius fortitudo demoratur: quia hoc quod temporaliter peruería contra bonos voluntate defiderat, peruerfiore facultate confummat, vt tanto ei de aduersitate in præsenti nil obstet, quanto ei inposterum de prosperitate nihil remanet. Et quia omnis, qui peruersis moribus amicitijs C eius innotescit, prius veras mentis diuitias amittit, apte subiungitur:

Quèd subtilissima france diabolus consentientium sibi mentes propris virtusibus spoliat prins quam quatematur, agnoscat : et quèd antichristo veniente, propietta et miracula cessiont.

Caput 111.

2. T faciem eius præceder egeflas . J Per faciem quippe foler notitia defignari . Vnde frejnum eft : E facies mas præceder tej defi, notitia desum præbebt . Sciendum vero eft qu'de geflas in facro eloquio alirer eleRooum ponitur, acque alirer reproborum. Egeflas namque eleRooum eft, quim veræ diujitæ eseleRits patriæ ad eorum animum re-

deut, et in hoc arumnofo prefentis vinexiliopofiti, paperes fe effe memineure. De 
phot. Il lisquippe diutias finecefdation fuffirmar, de qualus Paulus diet v Viciasis que fit. 
fres vocanonis eius, et que diutiz gloriz hereditatis eius in facitis. Et qua adhuc eas 
revea, equaquam confipicium, fludofe interim in aruman illus paperratis genunt. Hanc 
proculdubio paupertatem Hieremias infecerat, cum diedas: Ego vir videns paupertat 
rementi virga cinim diagnationis Eus. v Virga enim indigatationis Eye, eff perculli-

6m. 3.4 dithrikionis. Quam indignationem tunc homo perfuit, cuiu ex paradio pullis, veras intenti gaudij duitisa amille. Sed quia celetri qiugio incellanter comficiumi quodi inpraefentis vize penuriam ab illa potelata ingeniza facultate ceciderunt, bene dicitue. Ego viv videns paupertarem meaum. Quifquis enim hac adulu viibilia a potetti, peregrinationis fuze malum non intelligit ec hoc ipidum quod paritur, videre necite. Hance proprieta in proprieta in proprieta in proma proprieta in proma man. Inn. E

pauperrae etenim virus infirmari dicitur quia la plus in hac peregrinatione animus, et corruptionis fius molellis peucheratur, boc quod perdidir, contemplari par pediture. Sed hanc pauperratem reprobi confiderare neciuntz quia dum fequuntur ea qua confipicium, cograterimitibilita negliquirque perdideratur. You de et egedas comum proprie dicitur quia dum replenur vitis, virturum dituri yacanantue. Qubus fape cuentiv yeperlationis demensima fisibetari, dum equaquam minae liue damna confideratu-, elfe feetiam a bonis actionibus inopes non cognodant. Ynde voce angelica predicedice diciture Dicis quid diuse fium, er focuplerature, tenullus geogor, en eficis, quia tu

es mifer, et miferabilis et pauper, et excus, et núdus. Quafidiuiem fe afferit, qui pezarrogantiam fanélitaits extollitur, fed pauper, excus(q, et nudus arguinue. Pauperytique, quia virtutum diuitias non habet: excus, quia nec paupertatem, quam paritur, vider. A videt : nudus, quia primam stolam perdidit : sed peius, quia nec se perdidisse cognoscit-Quia ergo, ve diximus, egeftas reproborum est defraudatio meritorum, recte de Leuiathan dicitut : [Faciem eius præcedet egeftas.] Nemo quippe cognitioni eius iungitut., nisi prius virtutum diuitijs denudetur. Prius enim bonas cogitationes subtrahit, et tunc eis apertiorem notitiam suz iniquitatis infundit. Egestas ergo faciem illius pracedere dicitur: quia priusfacultas virium petdirur, ve quasi per familiaritatem ita postmodum. cius notitia cognoscatur. Vel certe quia multis ita fraudulenter surrepit, vt ab eis deprehendi nequaquam possit, et siceorum virtutes euacuat : quatenus assuria sua mali. tiam non ostendat, faciem eius egestas przi re perhibetur, ac si aperte diceretur; quia cum insidians tentat, priusquam videatur expoliat. Hincest enim quod de Ephraim perprophetam dicitur: Comederunt alieni robur eius, et iple ignorauit. Alieni quippe intel- Ofee. 7. 8

ligi apostatæ angeli solent, qui robur comedunt, dum virtutem mentis peruertendo confumunt . Quod Ephraim et pertulit, et nesciuit : quia in tentatione malignorum spirituum, et robur animæ perdidit, & hoc ipfum quia petdiderit, non intellexit. Leuiathan ergo faciem egestas antecedit : quia negligentium mentes ante tentando spoliat, quàm eius insidias is qui tentatur, agnoscat. Per hoc ergo quod dictum est: In collo eius morabitur fortitudo: virtus violentiz oftenditur. Per hoc vero quod fubditur : Et facient eius præcedet egestas: fraudis subtilitas designatur. Quamuis de eo quod eius faciem egestatem przire cognoscimus, suppetit aliud quod tamen tristius exponamus. Terribili quippe ordine dispositionis occulta, priusquam Leuiathan isle in illo damnato homine quem assumit, appareat : a sancta Ecclesia virtutum signa subtrahuntur. Nam prophetia absconditur, curationum gratia aufertur, prolixioris abslinentiæ virtus imminui-

C tur, doctrina verba conticescunt, miraculorum prodigia tolluntue. Qua quidem nequaquam superna dispensatio funditus subtrahit, sed non hæc sicut prioribus temporibus aperte ac multipliciter oftendit. Quod tamen mira dispensatione agitur, yt vna ex. rediuina simul pietas, et iustitia compleatur. Dum enim subtractis signorum virtutibus, fancta Ecclesia velut abiectior apparet, et bonorum præmium crescit, qui illam pro spe cælestium, et non propter præsentia signa venerantur, et malorum mens contra illam citius oftenditur, qui lequi quæ promittit inuisibilia negligunt, dum signis visibilibus non tenentur. Dum igitur humilitas fidelium, multitudine et manifestatione signorum quasi destituitur, terribili occultæ dispositionis examine, inde bonis misericordia largitur, vnde malis iusta ira cumulatur.: Quia ergo Leuiathan iste priusquam manifestus, et conspicuus veniat, ex magna parte in sancta Ecclesia signa virtutum cellant . recte D nunc dicitur: Faciemeius præcedet egestas. Ante enim a tidelibus miraculorum diuitiæ

fubtrahuntur, et runc contra eos antiquus ille hostis per aperta prodigia ostenditur: vt quo ipfe per signa extollitur, co a fidelibus sine signis robustius laudabiliusq. vincatur. Quamuis etiam fidelibus in eius certamine figna non deerunt, fed tanta etunt illius, ve nostrorum aut pauca, aut nulla videantur. Quorum nimirum virtus omnibus signis sit potior, cum omne quod ab illo terribiliter fieri cofpicitur,per interna constantia calcem premunt. Sed malignus hostis tanto contra cos acriori immanitate se exhibet, quanto se despici etiam clarescentibus miraculis dolet. Totum ergo se in corum interitum colligit, cunctofq. reprobos in necem fidelium vnanimi crudelitate coniungit, vt fæuitiam. fuam tanto robustius exerceat, quanto et in eis que peruerse agere appetit : nulla sibi sui corporis membra discordant. Vnde et recte dicitur :

Quanta virtutis in fine futura fit feritas reproborum.

M Embra carnium eius cohærentia sibi. ] Carnes vero Leuiathan istius, sunt omnes reprobi, qui ad intellectum spiritalis patriæ per desiderium non assurgunt. Membra vero funt carnium hi, qui cisdem peruerse agentibus, et sese ad iniquitatem præcedentibus iunguntur, ficut econtra per Paulum de Dominico corpore dicitur: Vos estis corpus Chrifti, & membra de membro. Aliud quippe est membrum corporis, aliud mem- 1. Cor. 12. d brum membri. Membrum quippe corporis pars ad totum : membrum veto membri est particula ad partem. Membrum namque membri digitus ad manum, manus ad brachium : membrum vero est corporis totum hoc simul ad corpus vniuersum. Sicut ergo in spiritali Dominico corpore membra de membro dicimuseos, qui in eius Ecclesia ab alijs reguntur: ita in illa Leuiathan istius reproba congregatione membra sunt carnium,

## 1002 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXXIIII.

qui iniquo opere quibusdam se nequioribus iunguntur . Sed qui hostis malignus sibi in. peruerío opere a primis víque ad extrema concordat, diuinus fermo in eo membra carnium fibimet cohærentia memorat . Sic namque peruerfa vnanimiter fentiunt, vt nulla. contra se vicissim disputatione diuidantur. Nulla cos diuersitatis altercatio tunc scindit, et ideireo contra bonos vehementer præualent : quia in malo se concorditer tenent. Sicut enim jam superius diximus, ve perniciosum est si vnitas desit bonis, ita perniciosius est si non desit malis. Reproborum quippe vnitas, bonorum vitam tanto durius præpedit., quanto ei fe per collectionem durior opponit. Hanc vnitatem reproborum perniciofamfibi Paulus confpexerat, cum in medio Sadducæorum Pharifæorumq. deprehenfus dice-A8.22. b bat: De spe et resurrectione mortuorum ego iudicor. Qua nimirum voce percussa, protinus contra se vicissim audienrium turba dissiluit. Cumq.in duas partes tumultuantium multitudo diuiditur, Paulo via ereptionis aperitur: quia quem turba persequetium vnita constrinxerar, diuisa laxabat. Eripiuntur ergo iusti dum diuiduntur iniusti, et electorum

vota ad perfectum perueniunt, dum reproborum agmina per discordiam confunduntur. Quod bene eriam maris rubri scissione designatur. Dum enim in duas partes vada diuidi-Exed. 14. ¢ tur, ab electo populo ad terram repromissionis renditur: quia dum malorum vniras scinditur, bonæ mentes ad hoc quod apperunt, perducuntur. Si malorum vnitas noxia nonfuisset, nequaquam diuina prouidentia superbientium linguas in tanta diuersitate dissi-Gen. 11. b paffet . Si malorum vnitas noxia non fuiffet, de fancta Ecclefia hostibus propheta non-Pfal. 54. diceret:Præcipita Domine, et diuide linguas corum. Quia ergo Leuiarhan ifte tunc contra electos Dei in fuis viribus effrenaturs ad augmentum fuz malitiz, vnitatem quoque in reprobis habere permittitur, vt tanto contra nos robustius vires suas exerat, quanto non folum nos ictu fortitudinis, sed etiam mole adunationis impugnat. Sed quis contra ista sufficiat? Quæ mens ad rantæ elationis et compagis pondera, non ab ipsa cogitatio-

dinina clementia quid per semetipsam faciat, adiungit. Nam sequitur:

num radice contremiscat? Vnde quia trepidare nos per infirmitatem conspicit, protinus Quòd in die iudicij iustis gaudentibus impij maledictionis falmine ferientur.

M lttet contra eum fulmina, et ad locum alium non ferentur. ] Quid appellatione. fulminum, nifi tremendæ illæ extremi iudicij fententiæ delignantur ? Quæ idcircò fulmina vocantur : quia nimirum cos quos feriunt, in perpetuum incendunt. Fulmina namque super eum Paulus venire conspexerat, cum dicebat: Quem Dominus lesus interficiet fpiritu oris fui.et destruct illustratione aduentus fui. Hac autem que in eum mittuntur fulmina, ad locum alium non feruntur: quia iustis gaudentibus, solos tunc reprobos feriunt. Nam post trituram vitæ præsentis, in qua nunc triticum sub paleis gemit, ita illo extremi iudicij ventilabro inter triticum paleasq.discernitur: vt nec in tritici horreum palex transcant, nec in palearum ignem horrei grana delabantur. Illa ergo fulmina loeum alium nequaquam tangunt i quia videlicet igne suo non grana, sed paleas incendunt. Sed quia Leuiathan istum poena non corrigit, infinuat dum subiungit:

Quod diabolus sit impanitens, et nos illos persequente modo prosicimus, ipse vero sicut incus semper percutitur, nec tamen mutatur,

or eius indurabitur quasi lapis . ] Cor enim antiqui hostis vt lapis indurabitur. : E quia nulla vmquam conuersionis poenitentia mollietur. Qui quia folis ictibus æternæ vltionis aptabitur, recte protinus subinfertur: [ Et stringetur quasi malleatoris incus.] Incudem quippe malleator folis apram percuffionibus figit. Ad hoc namque incus flatuitur, ve crebris ictibus feriatur. Leuiathan ergo ve mallearoris incus flringitur:quia inferni vinculis coarctabitur, vt aterni supplicij continua percussione tundatur. Qui mo-do quoque percutitur, dum iusti quique illo insidijs vigilante, sed doloribus tabescente. faluantur. In incude autem alia vafa formantur, ipfa vero tot percuffionibus in vas aliud non transfertur. Recte ergo Leuiathan iste incudi comparatus est: quia nos illo persequente componimur, ipse autem et semper percutitur, et in vas vtile numquam mutatur. Acternæ illum percuffioni relinquimus, et nos superni artificis manu in eius tentatione percussi, per illium quali vascula formata transimus. In ipso enim tundimur, sed

vt ad

## In quadragesimumprimum caput B. Iob. 109

A vrad víum domus supernæ veniamus. Ipsæ vero quasi incus stringitur: quia esti nunc tentando mundum circuit, in inserno tamen positus, iam sub ictu sententæ nonvagatur. Sequitur:

"Qubd in ruina diaboli fantti angeli territi funt ne peccarent, et pargati, et in munditia flabiles permanerent. Capus V I I.

C Vm fiblatus fieris, timebunt angeli, et ernit jungabuntu...] Scriptura facra iranonumquam tennyus præterium futurumq. permifeet, va lajuando futuro pro
præterito, aliquando vero veturu præterito profuturo. Futuro namque pro præterito vriutre, cum loanni mulier paritura mafculum, qui regat gentes in virga ferrea demonstratur. Quod quià incurnato Domino veniente iam tune factum futera; res gesta nunciaba-

B une. Rurfum praterito vriture pro futuro, fuet per Pfalmillam Dominus loquiture dicense Foderum tanasus meast expede mono, aliumentum tomia offi anne a. Quibus videluce Fgda11, verbits species Dominice passionis quasi iam translats deferibitur, see tamen adhue longe post futura amminust. Hoc expo loco quo desture ? Cam subbatum ferete, timebunt angeli pila ibblia time ligiquia ibbli ture it emporta modo prateria a defendum hoc expedenti pila debita in ellipsiquia ibblia ture it emporta modo prateria a defendum hoc expedenti pila debita in ellipsiquia ibblia ture it emporta modo prateria defendum hoc expedito, per un illume scillorum numero superbigi lapsim esiperen, illos ad robustius standum timor ipse folidaret. Vnde et sequitur [Et territi guigabatum.] "Purga ai vero sintenquia nimirum indo cum reprobis le signibus excurues, do-

oos termit er purgauit. Termit , ne conditorem fuum füperbe defpierent ; pargaüte C vero, quia centulbus reprobis ; altumel vet lectil foit remanerem. Et quia cunforum optiez Deus feit ad bonocum curlodiam etiam bene vit mala actione reproborum, lapfum acdenium vertite in profectum mannenium, ev vade punta eft culpa specifonium, in ned bumilbus angelis , et inuenta , et folidata fiur augmenta meritorum. His namque actemibus , illiam munere datumell, vet acter commo non poffent. Sandi esim angeli vade fit audroc comnium retum Dominoc unda mirabilitar cofinante, vri illiektorum fipirtuum partir etiam ruine dei da mans profesiam , dum inde firmitus confiruât fut, vnde fiterat ex parte defrutlât. Sed quia fape feripura fatera predicatores Eccleis pro oo quid glorim partie zelelië sanundaina, angolorum folte nomine defignare, pof-

in cæleftibus fedibus qui beate in æternum viuerent remanserunt. Huius itaque lapfus

fumus hoc loco angelos fanctos prædicatores accipere. Hinc eftenim quod Ioannes D in Apocalypsi septem Ecclesijs scribens, angelis Ecclesiarum loquitur, id est, prædi- spoe.z.a catoribus populorum. Hinc propheta ait : Et angeli pacis amare flebunt. Hinc rut- 1/4.33.4 fum Malachias propheta ait : Labia facerdotis cuftodiunt fcientiam, et legem inquis Mala. b runt ex ore eius : quia angelus Domini exercituum est. Hinc Paulus air: Magnum est 1.Tim. 3.d pietatis facramentum, quod manifestatum est in carne, iustificatum in spiritu, apparuit angelis, prædicatum eft gentibus, creditum eft in hoc mundo, affumptum eft in gloria. Qui igitur dispensationis mysterium postquam apparuisse angelis dixit, prædicatum esse gentibus subdidie, profecto angelorum nomine, prædicatores sanctos, idest, veritatis nuncios delignauit. Si ergo hoc quod dicitur : Cum sublatus fuerit , timebunt angeli , et territi purgabuntur, ad futurum tempus refertur, adueniente districto iudice ; extrema hic istius Leuiathan damnatio designatur: qua de hoc mundo per iram iudicij tollitur, qui E nunc mira mansuetudinis longanimitate toleratur. Tanto autem hinc pondere terroris excutitur, vt fanctorum etiam prædicatorů fortitudo turbetur. Cum enim fublatus fuerit, rimebuntangelinquia cum iudicij turbine rapitur, hi qui in corporibus reperiri potuerint; immenso terrore concussi, etiam supernæ patriæ nuncij contremiscunt. Quamuis enim fortes iam atque perfecti funt, adhuc tamen, quia in carne funt politi, non pollunt in tanti terroris turbine nulla formidine concuti. Sed cum Leuiathan ifte rapitur, cumq. omnia in

immenfo serrore concuffi, știam fuperate patrie muncij contremificute. Qua muis enim fortes iam atque prêteli funța datue terme, qui a irrare înter potifi, ponpoffuni intanti terroris turbine nulta formidine concuti. Sed. cum Leuiatha ifie rapitur, cumq., omnia în cius interitute lementa quadutum reprodictavere fancise, quo set citi; a qui antie influi escope, ribus illud tempus iudicij inonemi, foes de regni propinquitate ţeitificațet carnisinfirmitate di riz officiope perturbate. Etite regio ine si aliquo modo remore lexus, et imore fecurus qui at exclefii regnofe remunerari certi funț, et per făit turbinis metum, pro carnis infirmitate comremitutus. Confiserame ergo quo modor turu injucueum confiseratia concentiuru, quid octavi misulorum vita turbatur. Hi qui oderuus adventum iudicis, qual făcită, fun de servici se servici se confiserati a concentiuru, qui do citavi sudorum vita turbatur. Hi qui oderuus adventum iudicis, qual făcită, fun de servici se confiserati concentiuru, qui se concentiu su concentiuru, qui se concentiu ergo concentiurum de concentium sudorum vita turbatur. Hi qui oderuus adventum iudicis, qual făcită, fun de concentiu concentiurum de concentiurum de concentium d

#### S. Gregorij Expof. Moralis lib. XXXIIII.

terrorem tanti iudicij etiam qui diligunt, expauescunt ? Et quia in sanctis prædicatoribus hoc pauore excoquitur, si qua eis inesse potuit leuium rubigo vitiorum, postquam dixit: Cum sublatus fuerit, timebunt angeli, apte mox subdidit: Et territi purgabuntur. Sed quia hæc de Leuiathan istius fine cognouimus, interim priusquam pereat, quid agat audiamus. Sequitur:

Quòd in persecutione antichristi pradicatio & patientia sanctorum periclitetur. Cap. V 111.

Vmapprehenderit eum gladius, subsistere non poterit neque hasta neque thorax. In scriptura sacra aliquando per gladium sancta prædicatio, aliquando æterna Appc, 12, 6 damnatio, aliquando tribulatio temporalis, aliquando antiqui hostis ira vel persuasio defignatur. Gladius enim fancta pradicatio ponitur, ficut Paulus ait : Et gladium spiritus, quod est verbum Dei. Gladij nomine æterna damnatio designatur, sicut de prædicante R Eph. 6. c hæretico scriptum est: Si multiplicati fuerint filij eius, in gladio erunt : quia quantalibet 100.28,6 Luc. 2. c hic numerofitate germinent, aterna damnatione confumuntur. Gladius tribulatio tem-Pfal. 143. poralis accipitur, ficur Mariæ de secuturis tribulationibus dicitur: Et tuam ipsius animam pertransibit gladius. Rursum per gladium ira, vel persuasio maligni hostis exprimitur, si-

cut Psalmista ait: Qui liberassi Dauid seruum tuum de gladio maligno. Benignus qui ppe fanctæ prædicationis eft gladius quo percutimur, yt a culpa moriamur. Malignus vero eft diabolica persuasionis gladius, quo male quisque percutitur, ve a via rectitudinis extinguatur. Antiqui ergo hostis est gladius ille tunc damnatus homo, in vsum ministerij eius assumptus. Ipium quippe per malitiam fraudis exacuit, et infirmorum corda transfigit. Huncergo Leuiathan gladium apprehendit, cum eum fuus damnatus homo fusceperit. Si autem gladij nomine eius ira fignatur, recte non apprehendere gladium, fed a gladio C apprehendi describitur. In tantam quippe tunc infaniam vertitur, vt dominari omnibus appetens, nequaquam fuz iræ dominetur. Nos namque cum iram in víum iustiriæ assumimus, gladium tenemus: quia eam sub aquitate iudicij possidendo moderamur. Ille autem quia per abrupta furoris rapitur, non apprehendere gladium, sed a gladio apprehendi perhibetur. Non enim iram possidens tenet, sed ab ira seuiens tenetur. Cunctis autem liquet quòd hasta aduersariù percutimus, thorace vero ab aduersario munimur. Per hastam vulnera inferimus, per thoracem tegimur ne vulneremur. Quid igitur per hastam nisi prædicationis iaculum, quid per thoracem, nisi fortitudo patientiz designatur? Leuiathan ergo iste, quia per assumptum reprobum hominem in ira omnimoda crudelitatis effrenatur., apprehendi a gladio dicitur. Nam per oftensionem immensa tunc fortitudinis exhibet, quidquid nequiter potest. Et neque hasta neque thorax subsistere poterit: quia in antichri- D flum veniens, tanta virtutis apparebit, vt fi supernum adiutorium desit, & prædicantium acumen obtundat, et longanimitatem patientium destruat. Nisi enim iustorum vitam superna gratia folidet, non subsistit hasta, quia prædicatorum virtus frangitur:non subsistit. thorax,quia constantium patientia dirupta penetratur. Vnde et subditur: [ Reputabit enim vt paleas ferrum, quasi lignum putridum æs.] Quod superius hastam dixit, hoc infe-

rius ferri appellatione replicauit, et quod thoracem protulit, hoc rurfum æris commemoratione fignauit. Ferrum namque acuitur, vt aduerfarius vulneretur. Aes autem rubigine pene nulla confumitur... Ferro ergo prædicationis iacula, are autem longanimitatis constantia designatur. Vnde et sub Aser specie de sancta Ecclesia per Moysen dicitur: Ferrum Dent. 22. d et as calceamentum eius. Calceamentum quippe in scriptura sacra munimen pradicationis accipitur, sicut scriptum est: Calciati pedes in præparatione Euangelij pacis. Quia g ergo per ferrum virtus,per æs autem perseuerantia exprimitur : ferrum et æs calceamentum eius dicitur, cum prædicatio eius acumine simul, et constantia munitur. Per ferrum.

enim mala aduerfantia penetrat, per as autem bona qua propositit, long animiter seruat. Cuius profecto perseuerantiam illic apertius infinuat, dicens: Quod ab initio mundi ofque ad finem, perfecutio diaboli non quiefcat; & quod multi qui fe ferrum, wel as aftimant, id eft, forces, vel longanimes, infirmos et contemptibiles, ve paleas, & pu-

Dent. 33. d S Icut dies innentutis eins, ita erit et senectus illius. Sed Leuiathan iste quando illum gladium, quem sacra eloquia antichristum vocant, in exercitationum suz iniquitatis

trida ligna tune fe agnofeent,

Eph.6. €

## In quadragefimumprimum caput B. Iob. 109

A quiarisaffungheir, ex ferrum relut pales, ex asvelut lignum patridum repuisibilequia ail diumi gartai protega, ex perdeiannium virse velupales acquitie diu ignuconfuncțer patentium conflamiam quad figuum patridum in pulterum ediges. Le
camen igiut ferri, e aris fortindo defici, dum patridum in pulterum ediges. Le
cationis fenfia obrunditur, et patienias longatimitas diffipatus. Niii ergo elebo fino
opitulatoi diumi arobore, vivi une infimi erum, forter ficus pales repusaturi? Quil
tum Luiarthan ifie de paleis facier, fi ferrum quati paleas stifinabile? Quil de puridu ligui adument, fi, quali filgumu patridum aris fortindiem foluce; 25 ed o naim multi
qui fini viribus ferrum (evel as atlimate, in illo tum cribulationis igne fe paleas effi deprehendus er qualm multi qui prinfirmiatem popriam feefi palea ameunta, perdiumum adutorolum fulti, in ferri atque aris folditate roboranur, vi contra adurefafia immilium anno massis in Deo fortes time, cuanco de amolius informe of effi menine
a immilium anno massis in Deo fortes time, cuanco de amolius informe of effi menine.

Timmilium anno massis in Deo fortes time, cuanco de 6 ef amolius informe of effi menine.

prehendure et qu'un muiti qui per informiatent propriame felle paleas merunat, peradiunium adurorium fulti, in ferri raque aris folditare roborantur, ver contra adurefa. 3 imm'ium ranno nagais in Deo fortes lint, quanto de fe amplius informos fe elfe meninerunta. Sed quanto alius ble hemoth file contra electro Dei per miscala erigium; ranno runta, sed quanto alius ble hemoth file contra electro Dei per miscala erigium; ranno men in reproborum mentes poffides, ve cas nulla consolius vertaris in acuations cellina quata. Ynde eff tudium:

Quèd Leniathan a cordibus reproborum, mullis pradicatorum fagittis tunc repellatur, & totum
robur Ecclefic faunq, duini indicij malleum in illo damnato bomine abfque timore
contemna :
Capet X.

On fügabit cum vir figitrarius .] Quid enim per fagitras, nifi verba predicatorum vir figitrarius .] Quid enim per fagitras, nifi verba predicatorum vir figit men voce bene vienenium difuringumur, audienium condartariansfigum. His fagitris fancha Ecelefa percuffa fixera, que dicebat i Vulnerata charitate popularia per falmitire voce narraur: Sagitre pauluorum faße titur. 74,61, plage eorum s quia feilicet verba humilium penetrauerum animos fuperborum. De his fagitris venienin propugnatori dicitur: Sagitris una acutus potentifilms, populi fub tree ca- 74,64 den in coxks. . Vir i raque eft fagitratus, qui per fanche intentionis arcum, audientium-cordibus verba recle archorationis infigit. O. Quiae rep Leuciahni file verba prezidentium defpicit, et cum reproborum mentes male fuadendo momorderit, durus interiacula omnimodo ea non relinquir, refed edicture! Non fugabit cum vir figitratusi pa fa pere dicatur: A reproborum condibus cum fancil predicatoris fagitra non excuti; qui aquifi quita abili os apprehenditus, verba iam predicaturium audire contemnii. Vnde bene pece

D catis pezcedentibus ira feens, de his quois in manuantiqui hoftis deferit, Dominus pet. Him. 8. f propheta dictilimitatam vois feepnets regulos, quibus non efficiantarios i ac fidi decrete Unito iudicio talibus vois immundis fipiritibus tradam, qui a vobis excuti exbortatione predicarium, quali fine natantium fermone non valeant. Qui a voro Lusiahan illa a cordibus reproborum fanche pezdicationis fipiculis non mouetur, ipfe etiam fanchorum virorum contempus adductur, cum lillico fubinferrur. [In fipulam werft finat ei lajadés fune 6. ed. 2.] Quid per fundam, nút funda Ecclefa figuratur? Funda namque dum in gyrum mitirum, five vid a lla Japides excutur, quibus aductariorum pelozo a freiantur ; ita finada Ecclefa dum volubilitate temponum per tribulationum circumitum ducitur, fortes ex illaviri produm, quibus quali fajadis circumi conda tundantur. Vade et a quoi popular de bons de cloribus Dominus dicit : Deuvorabur er fubilcient lapidius funda. 2. zuch, p. d. E. Sandi quipos declores, qui a di virturem et a lios infruntum, florte de doctora, dum est intruture de la sin firtunum, florte deuconant, dum est intruten.

| Sandi quippe doctores, qui ad virturem et alios infruunt, hoftes deuorant, dun cos intra corpus l'unu pre vin consurcinois immentant. Quo slapidhus funde fibbliciunt squiab duri fortes quofque in fancta Ecclefa viros infittuum, per cos aduerfariorum fuperbientum pechare dura confingunt. Vnde et Golias immanifilmus faxo fundes morituux aquai fingulari fanche Ecclefa lapide diabolica celfirudo fuperatura. Leutarhan itaque ile, quad admanto illo homine affumpto, quolibier fortes Ecclefave leut infirmos depiseria, comunq vires temporaliter premit, recle mune dicture [ in fipulam veri funt ei lapide funde illo est indeal per faperen decreura in Sandonum robus quali fin fipula mollicum redigir. , singuitatis exercus, quano fa abeix vinci fipirialiter dolet, anno atrocius contra eos componites praequel. Et quia in fle contra coum fipirim pratulere confiderat, in commonare cudditiatis fuso minia argumenta, confumnata. Sed quid minum fi humanas confumnata in face de contra coum fipirialiter dolet, anno atrocius contra eos componites praequel. Et quia in fle contra coum fipirim pratulere confiderat, in commonare cudditiatis fuso minia argumenta, confumnata. Sed quid minum fi humanas confumnata. Sed quid minum fi humanas confumnata. Sed quid minum fi humanas confumnata confumnata confumnata confumnata confumnata confumnata confumnata.

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXXIIII.

vires despicir, qui ipsa etiam superni in se iudicij zterna tormenta contemnit ? Vnde et A fubditur: ] Quali flipulam æstimabit malleum. ] Ac si diceret: Etiam pondus eius animaduersionis despicit, qui se per supplicium desuper veniens ferit. In scriptura enim sacra mallei nomine, aliquando diabolus delignatur, per quem nunc delinquentium culpæ feriuntur: aliquando vero percuffio cæleflis accipitur, qua vel electi fupernos ictus fentiunr, vt a prauis itineribus corrigantur: vel iusta ira reprobos percutit, vtiam supplicia atetna praueniens, quid etiam in posterum mereantur, oftendar. Nam quia appellatione mallei antiquus hostis exprimitur, propheta testatur, cum super eum vim extremi judicij contemplatur, dicens : Quo modo confractus eff, et contritus malleus vniuersæ terræ? ac si diceret: Eum per quem vascula sua Dominus in ministerij vsum formanda percurit, quis perpendat quo turbine veniente extremo iudicio in aterna damnatione confringit ? Rurlum per malleum percussio calestis exprimitur, quod Salomone templum adificante signatur, B cum dicitur: Domus autem cum ædificaretur: lapidibus dedolatis atque perfectis ædificata est, et malleus et securis, et omne ferramentum pon sunt audita in donio, cum ædifica-

Hiere. 50.

3. Reg. 6. a

Sup. 5. 4

retur. Quid enim domus illa, nifi fanctam Eccle fiam, quam in cæle fibus Dominus inbabitat, figurabat? Ad cuius ædificationem electorum anime, quafi quidam expoliti lapides, deferuntur. Qui cum ædificantur in cælis nullus illic iam disciplinæ malleus resonat, quia dolati atque perfecti illuc lapides ducimur, ve locis iuxta meritum congruis disponamur, Hicenim foris tundimur, vt illuc fine reprehensione veniamus. Hic malleus, hic securis hic omnia tunfionum refonant ferramenta. In domo autem Dei nulli ictus audiuntur, quia in æterna patria omnis iam percussionum strepitus conticescit. Nequaquam ibi: malleus percutit : quia nulla animaduersio affligit. Nequaquam securis incidit : quia receptos interius nulla foras feueritatis fentenția projecit. Nequaquam ferramența perstre- C punt: quia nec quælibet minima vltra iam flagella fentiuntur. Quia ergo per malleum. desuper venientem cælestis pondus percustionis exprimitur, quid est quòd Leuiathan iste malleum despicit, nisi quod supernæ animaduersionis ictus formidare contemnit ? Et. quati stipulam malleum deputar : quia ad justa ira se pondera velut contra terrores les uslimos parat. V nde et adhuc expressius subditur:

Quod imminentibus tormentis excecatus malitia, ad exercenda mala diabolus acrius

T deridebit vibrantem hastam. ] Contra Leuiathan enim Dominus hastam vibrat, quia in eius interitu districtam minatur sententiam. Hastam quippe vibrare, est æternam ei mortem ex districta animaduersione præparare. Sed apostata spiritus auctorem vitæ etiam cum sua morte despiciens, hastam vibrantem deridet: quia ex districto judicio quidquid graue, quidquid horribile effe prauidet, pati non metuit: fed quo fe aterna tormenta non posse cuadere conspicit, co in exercenda nequitia durior surgit. Quem cum plerique huius mundi sapientes in cunctis que appetit, tanta pertinacia, tanta formidine stringi considerant, corda sua ad famulatum eius tyrannidis inclinant: et omne quod Deo largiente fapiunt, hoc contra eum ad feruitium hostis illius instectunt. Vnde et recte fubditur :

Quod hi, qui videbantur radijs virtutum folendere, vel minis territi, vel cruciatibus villi, Leniathan feditionem fubintrent,

C' Vb ipso erunt radij solis. ] In scriptura enim sacra tum figurate sol ponitut, ali-O quando Dominus, aliquando persecutio, aliquando de requalibet manisestæ vifionis oftensio, aliquando autem intelligentia sapientium designatur. Per solem. quippe Dominus figuratur, ficut Sapientia libro perhibetur, quòd omnes impij inextremi die iudicij cognita fua damnationedicturi funt. : Errauimus a via veritatis, et lumen iustitiz non luxit nobis, et sol non est ortus nobis: ac si aperte dicant : Interni nobis luminis radius non refulfit. Vnde et Ioannes ait: Mulier amicta fole, Apoc. 12.4 et luna sub pedibus eius. In sole vero illustratio veritatis, in luna autem., que men-Aruis suppletionibus deficit, mutabilitas temporalitatis accipitur. Sancta autem. Ecclesia, quia superni luminis splendore protegitur, quasi sole vestitur: quia vero cuncha temporalia despicit, lunam sub pedibus premit. Rursum sole persecutio designatur,

## In quadragefimumprimum caput B. Iob.

A gnatur, sieut in Euangelio veritas dicit, quòd nata sine radicibus semina orto sole aruerut: Mat. 13.4 quia videlicet verba vitæ in corde terrenorum hominum temporali momento virentia. superueniente persecutionis ardore siccantur. Rursum sole maniscetta visionis ostensio defignatur, ficut propheta Dominum cunctorum oculis apparentem denunciat, dicens: Infole posuittabernaculum suum:ac si diceret: Humanitatis assumptæ sacramentum in lu- Pfal. 18. mine manifestæ visionis ostendit. Et sieut eidem prophetæ diuina voce per Nathan dicitur: Tu fecifi in abscondito, ego vero faciam verbum istud in conspectu omnis Israel , 2. Reg. 11.6 et in conspectu solis. Quid enim per conspectum solis, nisi cognitione infinuat manifesta visionis? Rutium folis nomine, sapientium intellectus exprimitur, sicut in Apocalypsi kriptum eft. Quartus angelus effudit phialam fuam in folem, et datum eft illi æftu affice- Apot. 16. b

re homines et igni. Phialam videlicet in folem effundere, est persecutionis supplicia viris B sapientiz splendore fulgetibus irrogare. Et datum est illi vt afficeret homines astu et igni: quia dum fapientes viri cruciatibus victi, male agendi errore tanguntur, illorum exemplo persuasi infirmi quique temporali bus desideriis inardescunt. Ruinæ namque fortium augmenta præftant perditionibus infirmorum. Quia fole acumen sapientia designatur., per comparationem quoque a Salomone dicitur: Sapiens vt fol permanet, stultus vt luna Eccle. 27. 8 mutatur. Hoc ergo loco quid per folis radios, nisi acumina sapientium demonstrantur. Quia enim multi,qui in fancta Ecclesia luce sapientiz resplendere videbantur, tunc vel persuasionibus capti, vel minis territi, vel cruciatibus fracti, Leuiathan istius seditioni subijciuntur, recte dicitur : [ Sub ipfo erunt radij folis. ] ac fi aperte diceretur : Hi qui intrafanctam Ecclesiam per acumina sapientiz quasi radios videbantur lucis aspergere, et per auctoritatem rectitudinis desuper resplendere, potestati Leuiathan islius iniqua se opera-

C tione substernunt : vt non iam recta prædicando desuper luceant, sed ei peruerse obsequendo famnlentur... Solis ergo radij sub ipso sunt, cum nonnulli etiam docti viri sapientiæ fuæ acumina non libere a gendo fubleuant, fed ad vefligia Leuiathan iftius, et peruerfitate operis, et blandimento adulationis inclinant : vt intelligentia, que illis ficut foldesuper fuit ex calesti munere, antiqui hostis pedibus substernatur ex terrena cupidirate. Vnde et nunc cum quisque sapientium, vel doctorum pro commodo, vel gloria vitæ temporalis per adulationis lapfum terrenis se potestatibus praue agentibus subjicit, quasi sub vestigijs venientis antichristi solis se radius sternit. Et velut cæli lucem sibi Behemoth humiliat, dum per pestiferum assensum sapientium mentes calcat. Toties vero Leuiathan istius pedibus se radij solis subdunt, quoties hi qui doctrinæ videntur lumine resplendere, immoderato acumine praua in facro eloquio fentiunt, peruerlifq. fensibus eius se errori-

D bus substernunt : quia dum contra fidelia veritatis pradicamenta se erigunt, Leuiathan. istius vestigijs falsa sentiendo samulantur. Toties radij solis sub ipso sunt, quoties docti quique, et intelligentia luce pollentes, vel despectis ceteris in elatione se erigunt, vel fumma que sapiunt postponentes, sordidis carnis desiderijs inquinantur, vel obliti caleflium, terrena ambiunt: vel non reminiscentes, quia terra sunt, de cognitione cælestium. inaniter gloriantur. Vnde et recte ibi subiungitur:

Quod hi, qui ante humanos oculos quali aurum fingularitate folendere infistia videntur, fed fic cadunt, ot non panteant, ante Dei oculos numquam aurum, sed lutum

C Ternet sibi aurum quasi lutum . ] Appellatione quippe auri, in sacro eloquio ali-E Quando diuinitatis claritas, aliquando splendor supernæ ciuitatis, aliquando charitas, aliquando nitor gloriæ fæcularis, aliquando pulchritudo fanctitatis accipitur. Auri enim nomine, ipla intima divinitatis claritas delignatur, ficut in Canticorum canticis sponsi species describitur: Caput eius aurum optimum. Quia enim caput Christi Deus, Cant. 5. 6 nil vero est in metallis auro fulgentius, sponsi caput aurum dicitur : quia eius humanitas ex diuinitatis suz nobis claritate principatur. Rursum auri nomine spendor supernz cinitatis accipitur: ficut hanc Ioannes fe vidifle teftatur, dicens: Ipfa ciuitas aurum. Apoc, 21.6 mundum simile vitro dicitur : vt et per aurum clara, et per vitrum perspicua designetur. Rurfum auri nomine charitas intimatur, ficut angelum, quem fibi loqui idem loannes Apoc, t.d. aspexis ad mamillas zona aurea cinctum vidit : quia nimirum supernorum ciuium pectora dum poenali iam nequaquam timori subiecta sunt, atque a se vicissim nulla scissione soluuntur, ex sola se charitate costringunt. Zonam vero auream circa mamillas habe-Zzzz 3

S. Greg. To. 2.

#### 1098 S. Gregorij Expos. Moralis lib. XXXIIII.

re, efleun/los mutabilium cogizationum motus, pet folius sim amotis vincula reftnire.

plane, Ruffum auri sommen, anior gloris temporalis exprimitur, feur per prophetarudicirur (-Calix aureus Babylon, Quid enim Babylonis nomine, mid huius mundi gloriadefigarant (-Que edia reusue dicirur qui adum pulchra effe emperalia denesart, silnias
mentes in fia concupifeentia deebrata, vr fpectod temporalis appetant, et inultibiliapulchra contemnata. Tho caureo calice prima ponte (fia gate deebrata eff. equa hi
floria vritara diciri Qui a cum vestumu ligramt conspideres, valie qui deffer palchnum
exterioris ouchtrustumi softenti defour more rectivationis fulbrathix. Ruffum auri
exterioris ouchtrustumi on foedit defoum internor rectivationis fulbrathix. Ruffum auri

vífia, afrechaq, delechabile, et comedit. Aureus ergo Babylon caliz efi squis dum visima exteriors pulchritudins offendis, fendim anterna reclitudinis dibertahir. A trufim auri nomine, plendor fanditatis accipitur, ficut Iudatum populum a felendore inflinis ad 7 hrn. 4 - nequitis tenches accommunatum Hieremás deploras, disensis. Quomodo oblenatum. efi aurum, nutrams efi color optimus? Sicut enum fisperius diximus, aurum oblenatum; puntatum tenches; adilitir pulchritudo deferiture. Color optimus mutatur, cum plendor innocentair ficulatatum eventure clipa. Ling inoquen nomina, en consideratum, puntatur, cum plendor innocentair ficulatatum eventure clipa. Ling inoquen nomina, en consideratum, puntatum externation ficulatatum eventure clipa. Ling inoquen nomina, en consideratum en consideratum externation deletirus. Color optimus en consideratum externation exte

macto etgavia riquando effectivi carnalis illectiva delignantus. Pel lutumquippe terrenarum rerum multiplicitas figuratur, ficut per Abacue prophetam dicituza.

Abac. 1. Veci qui multiplicat non fias, vifucu que aggrauar contra fedenfiun lutumi. Peneline inim
fe luto aggrauar, qui per auaritaim terrena multiplicana, peccati fui fe opprefilione coaugultar. Rurfium luti nomine, doctrina fordidum fapirea definarur, sicut per cuudem prophetam Domino dicitur. Viam fecifii in mari equis tuis in luto aquarum multarum; a fi diceret: Aprefulfi net practicaroribus tusi inter doctrinas huus feculi fordidare terrena fapientes. Per lutum quoque defiderium fordidar volupratis exprimiture, Q

7/al. 48. ficut Pfalimila deprecasa sir Eripie me del tulto, yr non inheram. Luto quipe inhae.

aget. 4.6. (see Trema laspentes. Pet lutum quoque deiderum fordide volupteans exprimiture.)

4.6. (see Trailmila deprecana sur Eripir med elluro, vt non inhierature. Luto quipe inhierere, eft fordidis deliderijs concupicentite carnalis inquinari. Hoc ergo loco autumuc clanitas fanditatia sceipturi: lutum vero, vel terrenarum rerum auanțum, vel pratuarum conagia doctiniarum, vel fordes carnalium voluptatum nil oblita intelligis. Quisi enim mutous Leuisthan iliqui intra fandim Ecclefam filogro eitluitar eriplender videbantur, tunc velterrenarum rerum concupificentia, vel carnatis doctiriare contagio, vel carnalibus filovolupratubus fullority autum filo proculatibo quali futum fiernut.

Aurum enim quad futum fiernere, «fil in quibuddam vita munditam per illicita delideria cocculeare, vel heritam fordidis etus veltigiis ferniari, qui contra illum primi virtutum filoendore rutilabant. Antiquas itaque hofits alios tune filo foceie fanditatis illudir, alios autem per focei da vita vita carnalis intercipiir. Sed tun çel rica caprener graffa. Distra, nuncatum unture mundibus occivitation in territoria delideria contra deli veltification contra deliveration deli veltification deli veltification deli veltification delideria del

etiam nunc aurum fibi quasi lutum subijcit, quoties cassitatem sidelium per carnis vitia. fternit. Toties aurum velut lutum calcat, quoties sensum continentium per immundadesideria dissipat. Quod sunc tanto vehementius peragit, quanto sua perdita libertati commission quod appetit, effrenatius perpetrat. Et fortalle quempiam moueat.cut misericors Deus fieri ista permittat: vt Leuiathan iste seu nunc per suggestiones callidas, fine tune per damnatum illum quem replet hominem, vel folis fibi radios, id est, doctos quosque sapientesq. subijeiat: vel aurum, hoc est, viros sanctitatis claritate sulgentes, quasi lutum fibi vitijs coinquinando fubflernat. Sed citius respondemus : quia aurum, quod prauis eius persuasionibus quasi lutum sterni potuerit, aurum ante Dei oculos numquam. fuit. Qui enim seduci quandoque non reuersuri possunt, quasi habitam fanctitatem anteoculos hominum videntur amittere: sed eam ante oculos Dei nnmquam habuerunt. Sæpe namque homo multis occulte peccatis inuoluitur, et in vna aliqua virtute magnus videtur. Quæ ipfa quoque virtus inanescens deficit : quia dum innotescir hominibus, proculdubio laudatur, eiusq. laus inhianter appetitur. Vnde fit vt et ipsa virtus ante Dei oculos virtus non sit, dum abscondit quod displicet, prodit quod placet. Que itaque esse merita apudDeum possunt, quando et mala occulta sunt, et bona publica? Pleruque enim. ficur diximus, later superbia, et castitas innotescit : arque ideo ostensa diu castitas circa vitæ finem perditur, quia cooperta superbia víque ad finem incorrecta retinetur. Alius elecmofynis vacat, propria diftribuit: fed tamen multis iniuftitijs feruit, vel fortaffe linguam in detractionibus exercet. Et fit plerumque, ve is qui mifericors fuerat, juxta vitæ fuæ terminum:

## In quadragefimum primum caput B.Iob.

A terminum, rapacitatis, et crudelitatis stimulis inardescat. Quod valde iusto iudicio agitur, vt et perdat ante homines, vnde hominibus placuit, qui hoc vnde Deo displicuit, corrigere numquam curauit. Alius patientia ftudet, fed dum inuidere alijs, et feruare in corde malitiam non cauet, fit quandoque impatiens, qui diu latuir dolens. Hi itaqué et per aliquid aurum funt, et per aliquid lutum funt. Atque hoc aurum quafi lutum fternitur, quando occultis peccatis exigentibus, etiam virtus qua publice claruerat, diffipatur. Sed operaprecium credimus, fi in his virturem superni ordinis subtilius perpendamus. Sæpe enim omnipotens Deus occulta quorumdam mala tolerat, vt aperta corum bona electorum fuorum viibus profutura difpenfet . Nam nonnulli mundum nequaquam funditus descrentes, non perseueraturi angustum iter arripiunt, sed ad quarendam angustam viam exemplo suo eos, qui perseueraturi sunt, accendunt. Vnde plerumque contingit, vt i pfum hoc quod bene videntur viuere, non fibi, fed folis potius electis viuant: dum exemplis suis ad bene viuendi studia perseueraturos alios non perseueraturi prouocant

10.

Sæpe vero quoídam videmus viam ingredi, ad locum propositum festinare, quos alij quia euntes conspiciunt, sequuntur: eundemq. locum pariter petunt. Sed fit plerumque ve irruente aliquo implicationis articulo, post se redeant, qui præibant, et hi ad locum perueniant, qui fequebantur. Ita nimirum funt qui non perseueraturi viam fanctitatis arripiunt. Idcirco enim virtutis iter non peruenturi inchoant, vt eis, qui peruenturi funt, qua gradiantur, oftendant. Quorum etiam casus vtilitate non modica electorum profectibus feruit : quia illorum lapfum dum confpiciunt, de suo statu contremiscunt, et ruina, que illos damnat, iftos humiliat. Discunt enim in superni adjutoris protectione confidere, dum plerosque conspiciunt de suis viribus cecidisse. Quando ergo bene agere C videntur reprobi, quasi planum iter electis sequentibus monstrant: quando vero in lap-

fum nequitiz corruunt, electis post se pergentibus quasi cauendam superbiz foueam oftendunt. Eat ergo Leuiathan iste, et solis sibi radios subdat, atque aurum luti more fubijciat . Scit omnipotens Deus adelectorum suorum solatium bene vti malo reproborum, quando hi qui ad illum peruenturi funt, et fuis ad eum meritis proficiunt, et sape in eo, quod superbe sapiunt, alienis lapsibus corriguntur. Sed si hæc Leuiathan iste agit in eis etiam, quos claros aliqua virtus oftendit : quid de illis facturus eft, quorum mens, vel ex parte aliqua subleuata a terrenis concupiscentijs non est? Quos tamen diuinus sermo aperte exprimit, dum subiungit:

Quòd in tantum eaci erunt, qui adharebunt antichrifto, vt feruentes in contumelijs, et morte fanctorum, arbitrentur obsequium fe praftare Deo. Caput XIIII.

Eruescere faciet quasi ollam profundum mare. ] Quid per mare nisi vita secularium : Frueteere facter quait of all productions and production of the profundum, nift alter et abdite corum cognitationes exprimuntur? Quod profundum mare Leuiathan iste quasi ollam facit seruescere : quia nimirum constat, quod persecutionis extrema tempore, contra electorum vitam sfudeat animos reproborumper flammam crudelitatis excitare. Tunc profundum mare quafi olla feruefcit, cum corda reproborum valido ardore succendit : et que hoc pacis tempore intra suam malitiam claufa latuerunt, tunc in aftum immaniffima persecutionis ebulliunt, ac per abruptam crudelitatis aperta licentiam, ea qua diu presserant odia antiqui liuoris exhalant. Quia autem pestifero errore persuasi, sic in istis famulantur antichristo, ve tune verius præbere fe æstiment obsequium Christo: postquam dixit: Feruescere faciet quasi ollam profun-E dum mare, apte subjunxit: [ Ponet quasi cum vnguenta bulliunt. ] Vnguenta quippo cum bulliunt, fragrantiam fuauitatis reddunt. Quia ergo Leuiathan iste ita seducet corda reproborum, ve quidquid agunt ex iniquitate perfidia, pro veritate tecta fidei se agere suspicentur, quasi bene eis olet id, quod zelo religionis exercent. Vnde in Euangelio

discipulis veritas dicit : Vtomnis qui interficit vos, arbitretur obsequium se præstare bon. 16. a Deo. Igitur ficut olla feruent, dum crudeliter persequantur : sed apud eos ipsa persecutio, vnguentorum fragrantiam redolet, dum mens corum vanis suspitionibus decepta, æstimat quia Deo obsequium persoluat. In scriptura enim sacra vnguentorum odoribus opinio folet signari virturum . Vnde sponsa in Canticis canticorum sponsum desiderans Cant. 1. 4 dicit : In odore vnguentorum tuorum currimus. Et vnde Paulus apostolus virtutum laude fragrare se sciens, ait : Christi bonus odor sumus Deo . Itaque quia Leuiathan iste mi- 2.cor. 2. d

nistros illius perditi vasis sui in crudelitatis opera sub opinione laudis, et prætextu virtutis intercipit,

## S. Gregorij Expos. Moralis lib. XXXIIII.

intercipit , poliquam dixir : Feruescere faciet quasi ollam profundum mare , recte mox A fubdidit : [Ponet quafi cum vnguenta bulliunt:] Quodenim per crudelitatis incendiu ma re feruet, hoc in corumdem iudicio, qui excecantur falso nomine virtutis, ac si vnguenta. bulliant, oftendit: ve tanto atrociores ad crudelitatem fiant, quanto se etiam merere præmia quasi pro zelo religionis existimanr. Iustumq. hoc est diuino iudicio, vt qui pietatis vim perpendere et cultodire negligunt, suspitionis sua odore fallantur. Vnde et ad illusionis augmentum, eos crudelia perpetrantes, signa quoque ac prodigia subsequumtur, et recte fubiungitur:

Quòd antichristi semitamultis miraculis sulgeat. Capus XY.

DOft eum lucebit semita. ] Post Leuiarhan quippe semita lucere perhibetur : quia quaqua transit, admirationem nimiam ex miraculorum suorum claritate deresinquit, et B

fiue per fe, seu per ministros suos quolibet prodeat, mendacibus signis coruscar. Vnde et hoc quod iam fape protulimus, in Euangelio veritas dicit : Surgent pseudochristi et pseu doprophetæ, et dabunt figna et prodigia : ita vt in errorem inducantur, fi fieri poteft, etia electi. Semira igitur post Leuiathan lucet: quia quorum corda penetrar, corum operaprodigijs illustrat, ve nimirum tanto altius corum mentes in erroris tenebris tenear, quanto per cos foris quafi potentius lucem de miraculis oftendat. Sed funt nonnulli, qui in memoria et verba prophetica, et euangelica pracepta retinentes, sciant et falsa esse siene gna, quæ exhibet, et vera supplicia, ad quæ decipiens trahic. Horum corda Leuiathan iste, quia fanctitatis ostenratione non intercipit, in alia se eis illusione componit. Quosdam namque hæc scientes, sed tamen præsentem vitam diligentes conspicit, quorumprorinus mentibus ventura supplicia leuigat, finienda quandoque districtionis iudicia af- C' ferit, et deceptos callide ad præsentes voluptates rapit. Vnde et apte mox subditur:

Quòdita infatuati suut quidam haretici, quòd indicium Dei finem habere exissiment, et minas tormentorum adterrorem tantum intentas a Des, ot a peccatorum perpetratione genus humanum compesceres. CADM XVI.

A Estimabit abyssum quasi senescentem. ] Quòd æterna incomprehensibiliaq. iudicia S. Aug. in Pfal. 82.53.42.608 A abyffi foleant nomine defignari, Pfalmifta teffatur dicens: ludicia tua abyffus mul-Pfal. 35. Heb. 8. d

ra. Senectus vero aliquando pro finis propinquitate ponitur. Vnde Apostolus ait: Quod antiquatur et senescit, prope interitum est. Leuiathan itaque iste æstimabit abyssum quasi fene scentem : quia reproborum corda sic infatuat, vt suspirionem eis de venturo judicio D quòd quasi finiatur, infundat. Abyssum namque senescere æstimat, qui terminari quandoque in supplicijs supernam animaduersionem putat. Igitur antiquus iste persuasor in. membris suis, id est, in montibus iniquorum, futuras poenas quasi certo fine determinar, vt eotum culpas fine termino correptionis extendat, et co ma gis hic peccata non finiunt, quo istic assumant peccatorum supplicia finienda. Sunt enim nunc etiam, qui idcirco peccatis fuis ponere finem negligunt, quia habere quandoque finem futura fuper se iudicia sufpicantur. Quibus breuiter respondemus, si quandoque finienda sunt supplicia reproborum, quandoque finienda funt ergo et gaudia beatorum. Per semetipsam namque ve-Mat. 2 4. d ritas dicit : Ibunt hi in supplicium æternum, iusti autem in vitam æternam. Si igitur hoc verum non est quod minatus est, neque illud verum est quod promisir. At inquiunt, ideo aternam poenam peccantibus minatus est, vt eos a peccatorum perpetratione compesce- p

ret: quia creatura fua aterna fupplicia minari debuit, non inferre. Quibus citius respondemus: Si falfa minatus eft, vt ab imuftitia corrigeret, etiam falfa pollicitus eft, vt ad iuflitiam prouocaret. Et quis hanc corum væfaniam toleret, qui dum promissionibus suis reprobotum supplicia finiri afferunt : affertione sua etiam electorum præmia remunerationesq. confundunt. Quis hanc eorum væfaniam toleret, qui conantur astruere verum. non esse, quod veritas de æterno igne minata est, et dum satagunt Deum perhibere mifericordem, non verentur prædicare fallacem? At inquiunt: Sine fine puniri non debet culpa cum fine . lustus nimirum est omnipotens Deus, et quod non æterno peccato commissum est, aterno non debet puniri tormento. Quibus citius respondemus, quòd recte dicerent, si judex justus districtusq, veniens, non corda hominum, sed sacta pensaret. Iniqui enim ideo tune cum fine deliquerunt: quia cum fine vixerunt . Voluissent quippe fine fine

viuere,

#### In quadragefimumprimum caput B.Iob.

A viuere, ve fine fine poruissent in iniquitatibus permanere. Nam magis apperunt peccare, quam viuere ; et ideo hic semper viuere cupiunt, ve numquam definant peccare, cum viuunt. Ad districti ergo iudicis iustitiam pertinet, vt numquam careant supplicio, quorum mens in hac vita numquam voluit carere peccato; et nullus detur iniquo terminus vitionis, qui quamdiu valuit, habere noluit terminum criminis. At inquinnt : Nullus iuflus crudelitatibus pascitur, et delinquens seruus a iusto domino ideireo cædi percipitur, vt a nequitia corrigatur. Ad aliquid ergo cæditur, cum non eius dominus cenciatibus delectatur. Iniqui autem gehennæ ignibus traditi, quo fine femper ardebunt? Er quia certum est quòd pius arque omnipotens Deus non pascitur cruciatibus iniquorum, cur cruciantur miferi, si non expiantur ? Quibus citius respondemus, quòd omnipotens Deus, qui pius est, miserorum cruciatu non pascitur : quia autem iustus est, ab iniquorum vitione in perperuum non sedatur. Sed iniqui omnes aterno supplicio, et quidem sua iniquitate, puniumtur, et tamen ad aliquid concremantur, scilicet ve iusti omnes, et in Deo videant gaudia, quæ percipiunt, et in iftis respiciant supplicia, quæ cuaserunt : vt tanto in æternum magis diuma gratia debitores se esse cognoscant, quanto in aternum mala puniri conspiciunt, qua eius adiutorio vitare potuerunt. At inquiunt : Et vbi eft quod fancti funt, fi pro inimicis suis, quos runc ardere viderint, non orabunr: quibus veique dictum est: Pro inimicis vestris orate? Sed citius respondemus : Orant pro inimicis suis co tempore, quo possumt Mat. 5. g ad fructuosam poenitentiam eoru corda conuertere, atque ipsa conuersione salnare. Quid enim aliud pro inimicis orandum est, nisi hoc quod Apostolus ait : Vt det illis Deus poeni- 2. Tim. 1. d tentiam, et resipiscant a diaboli laqueis, a quo capti tenentur, ad ipsius voluntarem? Et quo modo pro illis tunc orabitur, quando iam nullatenus possunt ad iustitia opera ab ini-C quitate commutari? Eadem itaque causa est, cur non oretur tune pro hominibus æterno gne damnatis, que nunc etiam causa est, ve non oretur pro diabolo angelisq. eius aterno supplicio deputatis. Que nunc etiam causa est, ve non orent fancti homines pro hominibus infidelibus impijsq. defunctis, qui de eis vrique, quos æterno deputatos fupplicio iam nouerunt, ante illum iudicis iufti conspectum orationis suæ meritum cassari refugiunt. Quòd fi nunc quoque viuentes iufti mortuis, et damnatis iniuftis minime compatiuntur, quando adhuc aliquid iudicabile de sua carne se perpeti etiam ipsi nouerunt, quanto difrictius tunc iniquorum tormenta respiciunt, quando ab omni vitio corruptionis exuti, ipli iam iustitiæ vicinius arque arctius inhærebūt? Sic quippe corum mentes per hoc quòd ruftiffimo iudici inhærent, vis diffrictionis absorbet : vt omnino eis non libeat quidquid ab

uidifilmo iudici inharent, vis diffrictionis abforber veromino eis non libea i quidquida billusi interne regule fubbilitare ditordat. Sed quia fuboro occationis atriculo, hac con Dira Origenifia s breuiter diximus, ad eum quem pratemifimus, exponendi ordinem recurranus. Pofuquam inféricos Dominus califor anchinamenta Leuizhan ifius indicauit, aperte pradicano omne quod electos exterius vehementer opprimit, omne quod interius fuggetfione fua reprobis blandienter infundir, mox immanitatem virturis illius breuiter inituouan, fubbiti.

Non eff úpre terram poteflas, que compareuve i. ) Poteflas eius fupet terram eundis eminentio petulbetur qua eft afzionis fixe meirio infra homines cecidir pour
te tamen humanum genus nature angelica conditione transfendir. Quamusi emin interna
felicitatis beatuudnem periditi, nature tamen flue magnitudiome mon amific, cuius adlue viribus humana omnia fuperat, Jieet fanchis hominibus merirorum fuorum deietione fishicates. V rode et eiidem fanchi contra hum decernatibuse or retributionis fixe meritum crefcit, quo ille ab eis vincitur, qui per natura potentiam quasi iure 6 hominibus fuperefle giorature. Sequiuri (20 jafatue dir, vu tilum internet.) Sie quidem factue flevanaturam, ve conditioner fuum easte timere debuillet, timore videlicet fobrio, et fecuto,
1. Ann. 4.

1. Ann.

## 1102 S.Gregorij Expos. Moralis Lib. XXXIIII.

fub nullo fit . Leuiathan vero iste eius celsitudinis culmen aspiciens, ius peruersæ liber- A Na. 14. d tatis appetijt, vt et præesset ceteris, et nulli subesset: dicens: Ascendam super altitudinë nubium, et similis ero altissimo. Cuius coipso similitudinem perdidit, quo esse i superbe similis in celsitudine concupiuit · Qui enim charitarem eius imitari debuit, subditus ambijt eius celsitudinem, et hoc quod imitari poterat, amisit elatus. Celsus nimirum esset, si ei, qui veraciter celsus est, inhærere voluisset. Celsus esset, si participatione veræ cellitudinis contentus fuiflet. Sed dum prinatam cellitudinem fuperbe appetijt, iure perdidit participatam. Relicto enimeo, cui debuit inhærere principio, fuum fibi appetijt quodammodo esse principium. Relicto eo, qui vere illi sufficere poterat, se sibi sufficere posse iudicauit : et tanto magis infra se cecidit, quanto magis se contra gloriam sui conditoris erexit. Nam quem exalrabat libera feruitus, dejecit captiua libertas. Qua libertate nunc vt nullum timeat, effrenatur: fed ipfa grauiter effrenatione reffringitur. Super- B no enim judicio cuncta mirabiliter ordinante, vinxit illum libertas, quam appetijr: quia nunc omnimodo non timens omnibus supplicijs subiacet, qui elementis etiam superesse poterat, fi vnum quem debuit timere voluisset. Vnum profecto timeret omnia possidens, qui nunc ynum non timens omnia patitur. Factum eft ergo vt nullum timeret, nullum videlicet, quia nec Deum : sed neque hoc quod passurus est, metuit. Cui nimirum selicius fuerat, timendo vitare supplicia, quam non timendo tolerare. Appetitum itaque celsitudinis vertit in rigorem mentis, vt damnatus iam per duritiam fe male egisse non sentiat, qui præcsse per gloriam quærebat . Nam quia ius quæsse potestatis non obtinuit , quasi quoddam superbiæ suæ remedium infaniam insensibilitatis inuenit, et quia prouectn tras-15. gredi cuncta non poruit, despectu se contra cuncta præparauit. Cuius adhuc superbia studiose describitur, cum protinus subinfertur: [Omne sublime videt.] id est, cunctos velut C intra se positos quasi de sublimi respicit : quia dum per intentionem contra auctorem nititur, æstimare sibi quemlibet similem dedignatur. Quod apte etiam eius membris congruit : quia omnes iniqui per tumorem cordis elati, cunctos quos cernunt, superbiæ fastu despiciunt, et si quando exterius venerantur, intus tamen in secreto cordis, vbi apud se fua æstimatione magni sunt, cunctorum sibi vitam meritumg, postponunt, cosq. infrafeefferefpiciunt : quia per elatam cogitationem cordis in cuiufdam fe alritudinis arce po-Ma. 5. C fuerunt. Quibus bene per prophetam dicitur: Væ qui sapientes estis in oculis vestris, et Rom. 12. c coram vobilmetiplis prudentes. Hinc etiam Paulus ait : Nolite prudentes effe apud vof-1.Reg. 15. d metipios. Hinc ad Saul diuina increpatione dicitur: Nonne cum effes paruulus in oculis tuis, caput te constitui in tribubus Israel? Paruulus quippe in oculis suis est, qui in eo quòd semetipsum considerat, imparem se alienis meritis pensat. Nam quasi grandem se aspi- D cit, quisquis se super aliena merita elatione cogitationis extendit. Saul autem reprobus in bono quod coeperat, non-permansit: quia fastu susceptæ potestatis intumuit. At contra Dauid semper de se humilia sentiens, eiusdemq. Saul se comparationi postponens, postquam seriendi locum reperit, et pepercit eidem sauienti aduersario, humili se proses-1. Reg. 24. e fione proftrauit, dicens: Quem perfequerisrex Ifrael? quem perfequeris? Canem mortuum, et pulicem vnum? Et certe iam vnctus in regem fuerat, iam exorante Samuele, et cornu fuper se oleum fundente didicerat quod eum diuina gratia, Saul reprobato, ad regni gubernacula possidendo seruabat, et tamen persequenti aduersario mente humili se substernebat, cui diuino iudicio prælatum se esse nouerat. Illi itaque se humiliter postponebat, cui per elationis gratiam incomparabiliter se nouerat esse meliorem. Discant ergo quo modo humiliari proximis debeant, qui adhuc quo loco apud Deum habeantur, E nesciunt, si sic se electi etiam illis humiliant, quibus iam se per interna judicia interpositos deprehendunt. Hoc autem proprium esse specimen electorum solet, quòd de se semper fentiunt infra quam funt. Hinc namque ab codem Dauid dicitur : Si non humiliter fentiebam, fed exaltaui animam meam. Hinc Salomon ad fapientiam paruulos vocat, Pfal. 130. dicens: Si quis est paruulus, veniat ad eam. Qui enim necdum semetipsum despicir, hu-Prou. 9. 4 milem Dei sapientiam non apprehendit. Hinc in Euangelio Dominus dicit : Confiteor Mar. 11. d tibi Domine pater cæli et terræ: qui abscondisti hæc a sapientibus et prudentibus, et reue-Pfel. 114. lasti ea paruulis. Hincrursum Psalmista ait: Custodiens paruulos Dominus, Hinc maz. Thef. z. b gifter gentium dicit : Facti fumus paruuli in medio veftri. Hinc discipulos admonens, ait : Superiores fibi inuicem arbitrantes. Nam quia iniquus quisque inferiorem se omnem-Philip.1. a quem cognouit , putat : e diuerso iustus studet, ve superiorem quemlibet proximum. attendat.

#### In quadragefimumprimum caput B.Iob.

A attendat. Ac ne dum se alij alter humiliat, humiliatio iret alteri in elationem, bene vtramque partem admonuit, dicens: Superiores sibi inuicem arbitrantes, vt in cogitationibus cordis, et ego mihi illum præferam, et vicissim ille me sibi : vt cum ab vtraque parte cor inferius premitur, nullus ex impenso honore subleuetur. Sed hanc humilitatis for mam. reprobi, quia Leuiathan huius membra funt, vel cognoscere, vel tenere contemnunt. qui et si quando se humiles specietenus ostendunt, humilitatis vim seruare intrinsecus negligunt . Quibus sape accidit, vt si quando vnum quodlibet bonum, vel minimum faciant, a malis suis omnibus respectum mentis protinus auertant, arque hoc quod vel extremum bonum fecerint, tota intentione semper inspiciant, et ex eo sese iam quasi fanctos aspiciant, obliti malorum omnium que commiserunt, vnius sui tantummodo boni memores, quod fortasse facere, nec perfecte potuerunt, sicut euenire contra electis solet: B vt cum multarum virtutum gratia polleant, vnum cos vel tenuissimum vitium valde defatigans pulset: quatenus dum ex quadam parte sese infirmari considerant, de his virtutibus in quibus praualent, se minime extollant: dumq. de infirmitate trepidant, hoc quoque v bi fortes funt , humilius seruant. Sæpe ergo reprobi per hoc quod vnum , vel minimum bonum fuum incaute conspiciunt, mala multa et grauia in quibus demersi funt, non agnoscunt . Et sæpe electi per hoc, quòd ad tenuissimum malum suum infirmari trepidant, mira dispensatione agitur, vt magna bona ad que prouecti sunt, non amittant. lusti itaque et occulti examinis mensura disponitur, vt et istos mala adiuuent, et illos bona grauent, dum et isti ad prouectum boni vtuntur leuibus malis, et illi ad augmentum mali vtuntur minimis bonis. Isti quippe inde perfectius in bono proficiunt, vnde de ma-

lo tentantur, illi autem in de ad maius malum deficiunt, vnde de bono gioriantur. Sic ita-C que male bono vittur reprobus, et bene malo vittur probus: ficut sepe contingit, vt alius ex cibo falutifero inordinate fumpto, pestem languoris incurrat, alius veneno serpentis in medicamine ordinatæ confectionis adhibito, languoris moleftiam vincat. Ille ergo qui cibo falutifero vti recte noluit, inde perniciose moritur, vnde alij falubriter viuunt, iste autem qui veneno serpentis caute vti studuit , inde salubriter viuit , vnde alij perniciose moriuntur. Venenum ergo serpentis non ipsam nequitiam, sed suggestionem nequitiæ dicimus, qua nolentes sape renitentesq. tentamur. Quod tunc in medicamen vertitur. cum mens virtutibus erecta, conspectis contra se tentationibus humiliatur. Iniqui igitur arque ab approbatione interni examinis reprobi, que libet opera faciant, in quibullibet. virtutibus enitescant, humilitatis sensum penitus ignorant : quia nimirum Leuiathan huius membra funt, de quo fuperna voce dicitur:

> De regula humilitatis, et de superbia disputatio. Caput XVIII.

D

Mne sublime videt: ] quia non solum per semetipsum, sed per corum quoque corda quos ceperit, quali de sublimi cunctos inferius despicit. Notandum vero quod Les uiathan iste, qui per corpoream bestiam designarur, sublime videre describitur: quia videlicet cordis superbia cum exterius víque ad corpus extenditur, prius per oculos iudicatur. Ipfi quippe per fastum tumoris inflati, quali ex sublimi respiciunt, et quo se deprimunt, altius extollunt. Nisi enim superbia per oculos quasi per quasdam se fenestras osten deret , nequaquam Deo Pfalmifla dixiffet : Populum humilem faluum facies , et oculos Pfal. 17. superborum humiliabis: Nisi se superbia per oculos sunderet, Salomon quoque de ludæ elatione non diceret: Generatio cuius excelsi funt oculi, et palpebræ eius in altum surre- Pros. 30. b E che. Quia ergo per corporeum animal Leuiathan iste signatur, et superbia vique ad cor-

pus prodiens, apertius oculis principatur, antiquus hoftis quasi de sublimi omnes videre describitur. Sed quia multa de ostendendo humani generis inimico prolata sunt, valde mens appetit, vt in fine locutionis Dominica, vnum aliquid manifestius exprimatur: vnde membra illius breui nobis designatione monstrentur. Sequitur : [Ipse est rex super vnis uerfos filios superbiæ. ] Vt Leuiathan iste in cunctis, quæ superius dicta sunt, caderet, fola se superbia perculit. Neque enim per tot illos vitiorum ramos aresceret, nisi per hanc prius in radice putruillet. Scriptum est namque : Omnis peccati initium superbia. Per hanc Ecels. 10. b enim ipie succubuit, per hanc se sequentem hominem strauit. Eo etenim telo salutem nofiræ immortalitatis impetijt, quo vitam fuæ beatitudinis extinxit. Sed ideireo hanc Dominus fini suz locutionis inseruit, vt cum post mala omnia Leuiathan istius superbiam diceret, quid esset malis omnibus deterius indicaret. Quamuis etiam per hoc quod in imo po-

#### S. Gregorij Expos. Moralis lib. XXXIIII. nitur, vitiorum radix esse monstretur. Sicut enim inferius radix tegitur, sed ab illa ra- A

mi extrinsecus expanduntur: ita se superbia intrinsecus cælat, sed ab illa protinus aperta vitia pullulant. Nulla quippe mala ad publicum prodirent, nifi hac mentem in occulto conftringeret . Hæcest quæ Leuiathan istius sensum feruescere sicut ollam facit . Vnde et humanas mentes in quodam feruore infaniæ concutit, fed per aperta opera qualiter concuffi animam euertat, oftendit. Intus namque prius ebullit in elatione, quod foris postmodum spumat in opere. Sed quia occasio de superbiæ disputatione se præbuit, debemus hanc fubrilius folicitiusq. difcutere, atque ad humanas mentes quanta vel qualis veniat, et quibus qualiterve surripiat demonstrare. Alia quippe vitia cas solummodo virtutes imperunt, quibus ipía destruuntur: vt videlicet ira patientiam, gastrimargia abstinen tiam, libido continentiam expugnet. Superbia aurem, quam vitiorum radicem diximus nequaquam vnius virtutis extinctione contenta contra cuncta anima membra fe erigit, B et quali generalis ac pestifer morbus corpus omne corrumpit : vt quidquid illa inuadente agitur, etiam fi effe virtus oftenditur, non per hoc Deo, fed foli vana gloria feruiatur. Quafi enim tyrannus quidam obsessam ciuitatem intercipit, cum merem superbia irrumpit; et quo ditiorem quemque ceperit, eo in dominio durior exfurgit: quia quo amplius res virtutis sine humilitate agitur, co latius ista dominatur. Quisquis vero eius in se tyrannidem captiua mente susceperit, hoc primum damnum patitur, quòd clauso cordis oculo, iudicij æquitatem perdit. Nam cuncta quæ ab alijs bene gerunrur, displicent: et sola ei que ipfe vel praue egerit, placent. Semper aliena opera despicit, semper miratur que iple facit : quia et quidquid egerit, egisse le singulariter credit, atque in eo quod exhibet per gloriæ cupiditatem, fibimetipfi fauet per cogitationem, et cum fe in cunctis transcendere ceteros æstimat, per lata cogitationum spacia secum deambulans, laudes suas taci- C tus clamat. Nonnumquam vero ad tantam elationem mens ducitur: vt in eo quod timet, etiam per offentationem locutionis effrenetur. Sed tanto facilius ruina fequitur, quanto apud se quisque impudentius exaltatur. Hinc enim scriptum est: Ante ruinam exaltatur Prou. 16, 6 cor. Hinc per Danielem dicitur : In aula Babylonis deambulabat rex , refpondito et ait: Nonne hac est Babylon magna, quam ego adificauj in domum regni, in robore fortitudinis meæ, in gloria decoris mei ? Sed hunc tumorem quam concita vindictæ ira repreffe-

Dan. 4. e

rit, illico adjunxit dicens: Cum adhuc fermo effet in ore regis, vox de cælo ruit: Tibi dicitur, Nabuchodonosor rex : Regnum transset a te, et ab hominibus te eijcient, er cum bestijs ferisq. erit habitatio tua, fenum quasi bos comedes, et septem tempora mutabun tur super te. Ecce quia tumor mentis vique ad aperta verba se protulit, patientia iudicia protinus víque ad fententiam erupit, tantoq, hunc districtius perculit, quanto eius se su- D perbia immoderatius erexit: et quia enumerando bona, dixit, in quibus sibi placuit, enumerata mala, in quibus feriretur, audiuit. Sciendum vero est quod ipía hac de qua tractamus, clario alios ex rebus fecularibus, alios vero ex fpiritalibus poffidet . Alter namque intumescit auro, alter eloquio, alter infimis et terrenis rebus, alter summis ca-

lestibusq. virtutibus : vna tamen eademq. res ante oculos Dei agitur, quamuis ad humana corda veniens, in corum obtutibus diuerso amictu pallietur. Nam cum is qui de terrena prius gloria superbierat, postmodum de sanctitate extollitur, nequaquam cor eius elatio deseruit, sed ad eum consuera veniens, vt cognosci nequeat, vestem mutauit : Sciendum quoque est quod aliter hæc præpositos, atque aliter subditos tentat. Prælato namque in cogitationibus fuggerit : quia folo vita merito fuper ceteros excreuit, et fi qua ab eo bene aliquando gesta sunt, hac importune eius animo obijcir, et cum hunc Deo E fingulariter placuiffe infinuat, quo facilius fuggefta perfuadeat, ipfam ad teftimonium potestatis traditæ retributionem vocat, dicens: Quia nisi omnipotens Deus te his omni-

bus meliorem cerneret, omnes hos fub tuo regimine non dediffer, eiusq. mox mentem erigit, viles arque inutiles cos, qui subiecti funt, oftendit : ita vt nullum iam quasi dignum respiciat , cui aquanimiter loquatur. . Vnde et mox mentis tranquillitas in iram vertitur: quia dum cunctos despicit, dum sensum vitamo, omnium sine moderamine reprehendit, tanto effrenatius fe in iracundiam dilatat, quanto cos qui fibi commiffi funt, effe fibimet indignos putat. At contra cum subiectorum cor superbia instigat, hoc summopere nititur agere, ve sua acta considerare funditus negligane, et semper tacitis cogitationibus rectoris fui iudices fiant: qui dum in illo quod reprehendere debeant, importune respiciunt, in semetipsis quod corrigant numquam vident. Vnde et tanto atrocius

percunt.

## In quadragefimumprimum caput B. Iob.

1105 A percunt, quanto a se oculos auertunt: quia in huius vitæ itinere offendentes corruunt, dum alibi intendunt . Et quidem peccatores fe afferunt, nec tamen tantum, vt tam no xiæ in regimine personæ traderentur, considerant. Et dum eius facta despiciunt, dum pracepta contemnunt, ad tantam víque infaniam deuoluuntur, vt Deum res humanas curare non aftiment: quia ci qui quasi iure reprehenditur, esse se commissos dolent. Sicq. dum contra rectorem superbiunt, etiam contra judicia conditoris intumefcunt : et dum pastoris sui vitam dijudicant , ipsam quoque sapientiam omnia disponentis impugnant. Sape autem rectoris fui dictis proterue obuiant, et eandem vocis superbiam libertatem vocant. Sic quippe elatio se quasi pro libertatis rectitudine obijcit, sicut sape se et timor pro humilitate supponit . Nam sicut plerique reticent ex ti-

more,et tamen tacere se æstimant ex humilitate,ita nonnulli loquuntut per impatientiam elationis, et tamen loqui se credunt per libertatem rectitudinis. Aliquando autem subditi proterua, que sentiunt, nequaquam produnt, et hi quorum loquacitas vix compescitur, nonnumquam ex sola amaritudine intimi rancoris obmutescunt. Qui per dolorem mentis, procacitatis sua verba subtrahentes, cum male loqui soleant, pejus tacent : quia cum peccantes aliquid de correctione audiunt indignantes etiam responsionis verba suspendunt. Cum his quando aspere agitur, sape ad querela vocem de hac ipfa afperirate profiliunt. Cum vero cos magistri sui blande præueniunt, de hac ipfa humilirate qua præuenti funt grauius indignantur, et tanto corum mens vaftius accenditur, quanto consideratius infirmari iudicatur. Hi nimirum, quia humilitatem,quæ virtutum mater eft,nesciunt,vsum laborissui perdunt, etiam si qua bona funt, quæ operari videantur: quia furgentis fabricæ robusta celsitudo non figitur, quæ

C nequaquam per fundamenti fortitudinem in petra folidatur. Soli ergo ruinz crescit, quod adificant; quia ante molem fabrica, humilitatis fundamina non procurant. Quos bene ab intimis prodimus, si paucis in exterioribus ostendamus. Cunctis namque superba a pud se cogitatione tumentibus inest clamor in locutione, amaritudo in filentio, diffolutio in hilaritate furor in triffitia inhone flas in actione, hone flas in ima gine, crectio in inceffu, rancor in responsione. Horum mens semper est ad irrogandas contumelias valida, ad rolerandas infirma: ad obediendum pigra, ad laceffendos vero alios importuna:ad ea quæ facere et debet et præualet, ig naua: ad ea autem quæ facere nec debet, nec præualet, parata. Hæc in co, quod sponte non appetit, nulla exhortatione flectitur, ad hoc autem quod latenter desiderat, quærit vt cogatur: quia dum metuit ex defiderio fuo vilescere, optat vim in ipsa sua voluntate tolerare. I gitur quia

D humanos animos aliter tentari ex rebus carnalibus, atque aliter ex spiritalibus diximus, audiant illi: Omnis caro fenum, et gloria eius licut flos feni. Audiant et isti, quod 1/4.40.b quibufdam post miracula dicitur: Nescio vos vade sitis, discedite a me omnes operarij Luc. 13, f iniquitatis. Audiant illi: Diuitia fi affluant, nolite cor apponere. Audiant isti quia fa- Pal.61 tuz virgines,quz cum vacuis vafculis veniunt,ab internis nuptijs excluduntur. Rur- Mar. 25.4 fum, quia aliter tentari prælatos, atque aliter subditos præfati sumus, audiāt illi, quod per quendam sapientem dicitur : Ducem te conflituerunt ? noli extolli, sed esto in illis Eccli. 22.4 quali vnus ex eis. Audiant ifti: Obedite præpofitis ve ftris, et subiacete eis:ipsi enim per- Heb. 13, 6 uigilant quali rationem reddituri pro animabus vestris. Audiant illi cum de accepta potefrate gloriantur, hoc, quod Abraz voce ardenti diuiti dicitur: Memento fili, quia Luc, 16, f );

recepisti bona in vita tua. Audiantisti cum contra rectores suos in querela profiliunt, E hoc quod murmuranti populo Moyfi et Aaron vocibus respondetur : Nec contra nos Exod. 16.6 est murmur vestrum, sed contra Dominum. Nos enim quid sumus? Audiant illi: Tur- 1/41.67 babungur in confectu eius patres orphanorum et judices viduarum. Audiat isti, quid contra contumacia fubditorum dicitur : Qui reliftit potestati, Dei ordinationi reliftit, Rom. 13.4 Audiant fimul omnes: Deus superbis resistit, humilibus autem dat gratiam . Audiant lac. 4.6 omnes : Immundus eft apud Deu omnis, qui exaltat cor funm . Audiant omnes: Quid Eccli 10.6 superbisterra et cinis? Contra huius languoris pestem audiamus cuncti, quod magiftra veritas docet, dicens: Discite a me, quia mitis sum et humilis corde. Ad hoc nam- Met. 11. d que vnigenitus Dei filius formam infirmitatis nostra suscepit, ad hoc inuisibilis, non 22

folum vifibilis, fed eriam despectus apparuit, ad hoc contumeliarum ludibria girrifios num opprobria, passionumo tormenta tolerauit, vt superbum non esse hominem doceret humilis Deus. Quanta ergo humilitatis virtus est, propter quam solam veraciter S.Greg. Tom. 2. Aaaaa cdocendam

#### S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXXIIII. edocendam is, qui fine æstimatione magnus est, víque ad passionem factus est paruus? A Quia enim originem perditioni nostræ superbia præbuit diaboli, instrumētum redem-

Ma. 14. d

Pfel.87 Ma. 14. d

//a. 14. d

Ma. 14. d

Phil. 3. 4

Joan. 8. g

loan.s.e

Luc. 4-4

Gen.3.b

18.1.6

Gen.3.6

Toan, s.c

Sap. 2.b

Zoan. 16. ¢

23

3fat.7.6

Mat. 20, 6

P[41.85 Exod S.a

Pfal.21

ptionis nostræ inuenta est humilitas Dei . Hostis quippe noster magnus interomnia conditus, videri super omnia voluit clatus. Redemptor autem noster magnus manes super omnia, fieri inter omnia dignatus est paruus. Sed melius et elationis causam detegimus, et fundamenta humiliratis aperimus, si breui commemoratione perstringimus, quid mortis auctor, quid vitæ conditot dicat : Ille namque ait: In cælum afcen-dam. Iffe autem per prophetam dicit: Repleta est malis anima mea, et vita mea inferno appropinquauit. Ille dicit : Supra aftra cæli exaltabo folium meum. Ifte humano Zach. 2. c. d generi a paradifi fedibus expulfo dicit : Ecce venio cito, et habitabo in medio tui. Ille dicit : Sedebo in monte testamenti, in lateribus Aquilonis. Iste dicit : Ego sum vermis, et non homo, opprobrium hominum, et abiectio plebis. Ille dicit: A fcendam fuper alti- B tudinem nubium, et fimilisero altiffimo. Iste cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est se æqualem Deo, sed semetipsum exinaniuit, formam serui accipiens : et per membra sua loquitur dicens: Domine quis similis tibi? Ille per membra sua loquitur dicens : Nescio Dominum, et Israel non dimittam. Iste per semetipsum dicit: Si dixero, quia non noui cum, ero fimilis vobis mendax : fed noui cum, et fermonem cius Ezer.29.b feruo. Îlle dicit : Mea funt flumina, et ego feci ea . Iste dicit : Non possum a meip so facere quidquam. Et rurium: Pater meus in me manens, ipie facit opera. Ille regna omloan. 14. a nia oftendens dicit: Tibi dabo potestatem hanc vniuersam et gloriam illorum: quia mihi tradita funt,et cui volo do illa. Iste dicit: Calicem quidem meum biberis, sedere autem ad dextram, vel ad finistram meam, non est meum dare vobis, sed quibus paratum est a patre meo . Ille dicit: Eritis sicut dij, scientes bonum et malum. Iste dicit: No est vestrum nosse tempora vel momenta, que pater posuit in sua potestate. Ille ve voluntas diuina despici, et ve possit propria suaderi, dicit : Cur pracepit vobis Deus ve no comederetis ex omni ligno paradifi ? Et paulo post : Scit enim Deus, quòd in quacunque die comederitis ex eo, aperientur oculi vestri. Iste dicit : Non quero voluntarem meam, sed voluntatem eius, qui misst me. Ille per membra sua loquitur, dicens: Nullu pratum fit, quod non pertranfeat luxuria nostra, coronemus nos rosis antequam marcescant, vbique relinquamus signa lætitiæ nostræ. Iste membris suis prænunciat dices: Plorabitis et flebitis vos, mundus autem gaudebit. Ille nihil aliud mentes fibi fubditas docet, quam celsitudinis culmen appetere, cuncta æqualia mentis tumore transcendere, societatem omnium hominum alta elatione transire, ac sese et contra potentiam conditotis erigere, sicut de eisdem per Psalmistam dicit: Transierunt in dispositionem D cordis, cogitauerunt et locuti funt nequitias, iniquitatem in excelfo locuti funt. Ifte ad sputa, ad palmas, ad colaphos, ad spineam coronam, ad crucem, ad lanceam, atque ad morrem veniens, membra sua admonet dicens: Si quis mihi ministrat, me sequatura Quia igitur redemptor noster corda regit humilium, et Leuiathan iste rex dicitur superborum, aperte cognoscimus, quòd euidentissimum reproborum signum superbia est at contra humilitas electorum. Cum ergo quam quisque habeat, cognoscitur : sub quo rege militet, inuenitur. Vnulquifque enim quali quendam titulum portat opetis, quo facile oftendat fub cuius feruiat potestate rectoris. Vnde et per Euangelium dici-

mira faciendo fallerent, a pertum fignum Dominus, quo deprehendi valeant, demonftrauit, dicens: [ Ipfe eft rex super vniuerfos filios superbix. ] Qui etsi quando fictam # speciem humilitatis affumunt, semetipsos tamen celare in omnibus nequaquam posfunt: quia corum fuperbia diu latere non fustinens, cum ex alia regitur, ex alia actione denudatur. Qui vero sub rege humilitatis militant, semper pauidi, atque ex omni latere circumspecti, aduersum iacula elationis pugnant, et quali contra venientes ictus solum magis in suo corpore oculum custodiunt, dum in semetipsis principaliter humilitatem tuentur .

tur:Ex fructibus corum cognoscetis cos. Ne igitur nos Leuiathan istius membra, vel

LIBRI TRIGESIMIOVARTI MORALIVM SANCTI GREGORII FINIS.

#### GREGORII SANCTI

#### EXPOSITIONIS MORALIS

BEATVMIOB

#### TRIGESIMVSQVINTVS, ET VLTIMVS.

Explicans quadragesimum secundum.



Via iste vitimus huius operis liber est, et locis difficilioribus pertractatis, minus obscura funt, quæ superfunt: liber hune indulgentius remiffiusq. transcurrere. Velut emenso enim magno mari, iam littus cernimus, et intentionis nostræ vela deponentes, non codem quo prius impetu ducimur: sed tame adhuc ex impulsione pristini flatus imus. Quali anxietatis noftræ ventus cecidit, fed tamen eius vis iam feipfa tranquillior víque ad stationem nos littoris impellit. Igitur postquam sideli famulo

Dominus Leuiarhan hostis eius, quam sit et fortis et callidus oftendir, dum vires illius fubtiliter fraudesq. patefecit, beatus lob ad vtraque respondit, dicens:

#### QVADRAGESIMVMSECVNDVM BEATI IOB.



Espondens autem Iob Domino, dixit : Scio quia omnia potes, et nulla te latet cogitatio, Quis est iste, qui celat consilium absque scientia ? Ideo insipienter locutus sum, et quæ vitra modum excederent scientiam meam. Audi, et ego loquar : interrogabo te, et responde mihi . Auditu auris audiui te, nunc autem oculus meus videt te . Ideirco ipse me reprehendo,

et ago pœnitentiam in fauilla et cinere . Postquam autem locutus est Dominus ad lob verba hæc, dixit ad Elipham Themanitem : Iratus est furor meusin te, et in C duos amicos ruos, quoniam non estis locuticoram me rectum, sicut seruus meus Tob . Sumite ergo vobis septem tauros, et seprem arietes, et ite ad seruum meu lob, et offerteholocaustum pro vobis. Iob autem seruus meus orabit pro vobis. Faciem eius suscipiam, ve non vobis imputetur stultitia. Neque enim locuti estis coram me rectum ficut feruus meus Iob . Abierunt ergo Eliphas Themanites et Baldath Suires, et Sophar Naamathites, et fecerunt sieut locutus fuerat Dominus ad eos, et sufeepit Dominus faciem Iob. Dominus quoque conuerfus est ad ponitentiam Iob, cum oraret pro amicis suis . Et addidit Dominus omnia quacumque suerant lob duplicia. Venerunt autem ad eum omnes fratres sui, et vniuersa sorores sua, et cun-Li,qui nouerant eum prius, et comederunt cum eo panem in domo eius. Et mouecant super cam caput, et consolati sunt cum super omni malo, quod intulerat. Do-Assas 2 S.Greg. Tom. 2.

minus super eum, et dederunt ei vnusquisque ouem vnam et inaurem auream A vnam. Dominus autem benedixit nouissimis lob magis, quam principio eius. Et facta funt ei quatuordecim millia ouium, et sex millia camelorum, et milleiuga boum, et mille afinæ, et fuerunt ei septem filij, et tres filiæ. Et vocauit nomen vnius Diem, et nomen secunda Casiam, et nomen terria Cornustibij. Non sunt autem inuentæ mulieres speciosæ, sicut filiæ lob,in vniuersa terra. Dedito, ejs pater fuus hereditatem inter fratres earum. Vixit autem lob post flagella hac centum

## quadraginta annis, et vidit filios suos, et filios filiorum suorum víque ad quartam LIBRI IOB FINIS

generationem, et mortuus est senex et plenus dierum.

Quòd omnis sapientia humana, sapientia dinina comparata, insipientia est.

Scio quia omnia potes, et nulla re later cogitatio. ] Contra immanes quippe vires Seius intulit: Scio quia omnia potes, eontra occultas vero machinationes illius fubiunxit : [Et nulla te latet cogitatio ] Vnde et mox Leuiathan eidem exprobrat dicens: [Quis est iste, qui celat consilium absque scientia?] Absque scientia enim Leuiathan celat confilium: quia quamuis contra infirmitatem nostram multis fraudibus occultetur, protectoris tamen nostri sancta nobis inspiratione detegitur. Absque scientia ce- C lat confilium: quia licet tentatos lateat, latere ramen protectorem non poteft tentatorum. Igitur audita fortitudine, et callidirate diaboli, audita eriam creatoris nostri po tentia, que et illum valenter reprimit, et nos misericorditer tegit, que sumus beate Iob, vt qua de temetiplo fentis, nobis minime occultes . Sequitur : [ Ideo infipienter locurus fum, et quæ vitra modum excederent scientiam meam. ] Omnis humana sapientia quantolibet acumine polleat, diving fapientia comparata, nec iusta, nec pulchra, sed insipientia est. Omnia enim humana, que iusta, que pulchra sunt, Dei iustitiæ et pulchritudini comparata, nec iusta nec pulchra sunt, nec omnino sunt . Beatus itaque Iob ea quæ dixerat, sapienter se dixisse crederet, si verba superioris sapientia non audiret . In cuius comparatione ffultum est nostrum omne quod sapit . Et qui sapienter quidem locutus hominibus fuerat, diuinas tamen sententias audiens, sapien- D tius se cognoscit non esse sapientem. Hinc est quod Abraam inter verba Dominica nil se nisi puluerem vidit, dicens ! Loquar ad Dominum meum, cum sim puluis et cinis? Hinc est quod Moyses omni Ægyptiorum sapientia instructus, ex quo loquentem Dominum audiuit, impeditiotis, et tardioris linguz se esse deprehendit, dicens : Obfecro Domine, non fum eloquens, ab heri enim et nudiusterrius, ex quo locurus es ad scruum tuum, impeditioriset tardioris linguz sum . Hinc est quod Isaias postquam sedentem Dominum super solium excelsum arque eleuatum vidit, postquam Seraphim duabus alis facië, duabus velare pedes, et duabus volare conspexit, postquam id quod est, sanctus, sanctus, sanctus Dominus Deus exercituum, alterum ad alterum elamare audiuit, ad feipfum rediens ait. : Vz mihi quia tacui, quoniam vir pollutus labijs ego sum, et in medio populi polluta labia habentis ego habito . Moxq.ipsam pol- E lutionem vnde cognouerat lubdens, ait : Et regem Dominum exercituum vidi oculis meis. Hinc etiam Hieremias diuina verba audiens, verba se non habere cognouit, dicens: A,a,a, Domine Deus ecce nescio loqui: quia puer ego sum. Hinc Ezechiel loques de quattuor animalibus dicit: Cum fieret vox supra firmametum,quod erat supra caput corum, ftabant et submittebant alas suas. Quid enim per volatum animalium, nisi Euangelistarum arque doctorum sublimitas designatur. ? Vel quid sunt alæ animalium, nisi sanctorum contemplationes, eos ad calestia subleuantes? Sed cum fit vox supra firmamentum, quod super caput corum est, stantes submittunt alas suas : quia eum internam vocem supernæ sapientiz audiunt, quasi volatus sui alas deponunt: quia videlicet ipsam veritaris altitudinem minus se contemplari posse cognoscunt. Ad vocem ergo desuper venientem alas deponero, est cognita superua potentia,

Gen. 18.4

Ma.6. b

Hier, t. b

Ezecb. 1.f

#### In quadragefimumfecundum caput B. Iob. 1109

A virtutes proprias humiliare, et confideratione creatorisnil de se aliud quam abiecta fentire. Sancti itaque viri dum divinitatis arcana audiunt, quanto magis contemplan do proficiunt, tanto amplius despiciendo, quod sunt, aut nihil, aut prope nihil seesse cognoscunt. Respondear ergo diuinis sermonibus beatus lob, et sapienter proficiens, stultum se esse deprehendat, dicens : [ Insipienter locutus sum, et quæ vitra modum excederent scientiam meam . ] Ecce tanto se amplius redarguit, quanto amplius proficit, er scientiam suam vltra modum excessisse se credidit: quia in verbis Domini plus quam æstimauerat, secreta eius sapientiæ agnouit. Sequitur 1

Quod serni Dei ignorantiam suam prositentes, non arrogant sibi, quod nesciunt, sed doceri a Deo volunt.

A Vdi et ego loquar, interrog abo te, et responde mihi. ] Audire nostrum, est sotra est, audire proprie est, sub semeripso surgentia desideria nostra percipere. Ad Deum ergo,qui et tacentium corda cognoscit, loqui nostrum est, non vocibus guttuzis id quod fentimus prodere, sed promptis ad illum desideriis inhiare. Et quia ideo quisque intetrogat, vt discere valeat quod ignorat, homini Deum interrogare, est in conspectu eius nescientem se cognoscere . Respondere aurem Dei , est eum qui se bene humiliter nescientem cognouerit, occultis inspitationibus erudire. Ait ergo beatus Iob : Audi et ego loquar , ac si dicetet : Misericorditer desideria mea percipe , vt dum hæc tua pietas percipiens adiuuat, ad te multipliciora confurgant. Bona quippe vota quoties effectum percipiunt, multiplicantut, Vnde alias scriptum est: Ego clama- Pfal.16

C ui, quoniam exaudisti me. Non enim ait : quia clamaui exaudisti me, sed clamaui quoniam exaudisti me. Qui enim loquens exauditus fuerat, votis proficientibus exau dirus clamabat : [ Interrogabo te,et responde mihi: ] Ac si diceret : nescientem me ex sua scientia contemplatione cognosco. Intertoganti igitut responde, id est, stultitiam propriam humiliter cognoscentem doce. Quia enim interrogaret ipse ex desiderio humilitatis, et Deum sibi respondere quæreret ex magisterio aspirationis, verbis sequentibus declararur. Interrogaturum quippe se perhibuit, sed nihil interrogando subiun git : Nam fola de se humilia senties, et quæ misericorditer a Domino perceperit agnoicens, protinus fubdit:

Quod fantius tob tantum ex percuficone profecerit, vt interna mentis oculo flagelli fut veilitatem renelante Des intellexerit.

Vditu auris audiui te, nune autem oculus meus vider te. 7 His nimirum verbis A aperte indicat: quia quanto visus superior est auditu, tanto differt ab eo, quod prius extitit, et hoc quod postmodum per flagella profecit. Et quia interno oculo veritatis lumen magis conspexerat, humanitatis sux tenebras dijudicans plus videbat. Vnde et sequitut :

Quod tune villis fis reprehensio, cum correttio sequitur et panitudo.

T Deirco ipse me reprehendo. I Quanto enim quisque se minus videt, tanto sibi mi-I nus displicet, et quanto maioris gratia lumen percipit, tanto amplius reprehensibilem se esse cognoscit. Cum enim intrinsecus subleuatur per omne quod est, ad eam quam super se conspicit regulam congruere nititue. Et quia adhuc humana infirmitas præpedit, cernit quia ei ex non minima parte diffentit, totumq.ex fe illi onerofum est, quod internæ regulæ conueniens non est. Quam regulam beatus lob post flagella proficiens amplius suscipit, et a semetipso in magna sui redargutione dissentit, dicens: Ideirco ipfe me reprehendo. Sed quia nulla est cognitio reprehensionis, si non fequantur etiam lamenta poenitudinis, recte post reprehensionem subditur : [ Et ago poenitentiam in fauilla et cinere. ] In fauilla etenim et cinere poenitentiam agere, est contemplata summa essentia, nil aliud, quam fauillam se cineremo, cognoscere . Vnde et ciuitati teprobæ in Euangelio Dominus dicit : Si in Tyro et Sidone factæ fuil- Mat. 11.6 fent virtutes, que facte funt in vobis olim, in cilicio et cinete poenitentiam egiffent. S.Greg. Tom. 2. A2222 2 Incilicio

## 1110 S.Gregorij Expos. Moralis Lib. XXXV.

In cilicio quippe asperitas et compunctio peccatorum, in cinere autem puluis ostendi- A tur mortuorum. Et ideirco vtrumque hoc adhiberi ad poenitentiam folet, vt in pun-&ione cilicii cognoscamus, quid per culpam facimus, et in fauilla cineris perpendimus, quid per iudicium facti fumus. Confiderentur ergo in cilicio pungentia vitia, consideretur in cinere per mortis senrentiam subsequens iusta pana viciorum. Quia enim post peccatum carnis contumeliæ surrexerunt, videat homo in asperitate cilicij superbiendo quid fecit, videat in cinere vsquequo peccando peruenit. Potest quoque cilicio ipía per recordationem a que pœnitentiam dolorum punctio defignari. Nam hoc quod ait beatus Iob : Ipse me reprehendo, quasi quodam cilicio pungitur, dum in mente sua asperis redargutionum stimulis confricatur. In cinere autem agit poenirentiam : quia ex primo peccato, quid per iustum iudicium factus sit , solerter attendit , dicens : Ago poenitentiam in fauilla et cinere, ac si aperte dicat: De nullo auctoris B mei dono superbio : quia sumptus ex puluere, per illata mortis sententiam ad puluerem me redire cognosco. Auditis igitut cunctis sermonibus Iob, cognitis etiam responsionibus amicorum, libet ad interni judicis sententiam spectationem mentis noftra conuertere, eig. dicere : Ecce Domine vtrasque in conspectu tuo disserentium partes audiuimus, et lob quidem in hoc certamine virtutis suz facta reuoluere, et amicos cius contra eum cognouimus tuæ iustitiæ gloriam defensare . Inter hæc autem quid nostra mens sentiat agnoscis. Neque enim possumus eorum nos dicta reprehendere, quos defensioni tuz cognoscimus deservire. Sed ecce assistunt partes, expectant fententiam, proferergo Domineex inuifibili regula subtilissimum tuæ discretionis examen, et quis in contentione ista sit rectius locutus oftende, Sequitur:

200d ex Dei festentia verba amiterum lub reprobenur, ipfins vero lub reftenfin, et patientia probatur. Capit VI.

Doftquam autem locutus eft Dominus verba hac ad lob,dixit ad Elipham Thema nitem: I ratus eft furor meus in te, et in duos amicos tuos, quoniam non eftis locu-

ti coram me rectum, sicut seruus meus Iob. J'O Domine, iudicij tui sentenria indicat, quantum a luce tux rectitudinis excitas nostra discordar. Ecce te iudice beatum Iob victorem esse cognoscimus, quem in te peccasse loquendo credebamus. Te iudice ad+ dicti funt, qui beati Iob se merita transcendere pro te loquendo crediderunt. Quia igitur ex diuina sententia, quid de partibus astimemus ag nouimus, nunc eius dem senten tiæ paulo subtilius verba pensemus. Quo modo enim superius beatus Iob reprehenditur, si in comparatione eius rectitudinis amici illius nequaquam coram Domino D' locuti rectum memorantur? An adhuc illa de eo sententia confirmatur, qua antiquo Sup. c. 1. b.c. hofti dicitur: Vidifti feruum meum Iob,quod non fit ei fimilis fuper terram? Sed quid eft hoc, quod et laudatut hofti, et in seipso reprehenditur: in seipso autem teprehensitur, et tamen amicis loquentibus antefertur : nili quòd fanctus vir cunctos meritorti suorum virtute transcendit, sed eo ipso, quod homo fuit, ante Dei oculos sine reprehen fione esse non potuit? In sancto quippe homine in hac interim vita commorante, diuini examinis regula habet adhuc quod judicet, quamuis jam ex comparatione ceterorum hominum habeat, quod laudet. Beatus igitur Iob pro culpa se credidit, et non pro gratia, flagellari: refecan in se æstimauit vitia, non auté merita augeri. Et in co repre-henditur, quòd intentionem flagelli suisse aliam suspicatur, et tamen amicis resistentibus interni judicij definitione prælatus est. Vnde aperte colligitur quantæ iustitiæ I : fuerit in eo,quod contra amicorum verba innocentiam fuz operationis aftruxit, qui diuino iudicio etiam ipsis eiusdem diuini iudicij defensoribus antefertur. In exordio autem libri hulus agnouimus: quia de illo fatan Domino dixerato: Mitte manumo tuam, et tange eum, et vide si non in faciem bene dicat tibi. Ad quam petitionem beatus Iob damnis, orbitate, vulneribus, et verborum scandalis tangi permittituriquia videlicet certus, qui eum laudauerat extitit, quòd nequaquam iuxta affertionem diaboli fanctus vir in maledictionis culpam laberetur. Sicut ergo et supetius diximus, quisquis beatum Iob in locutione sua æstimat post slagella peccasse, aperte Dominum iudicat in sua affertione errasse. Et quamuis Dominus ad diabolum loquens, bona illius præfentja prætulit, non autem eius perfeuerantiam foopondit: fciendum tamen eft, quia nequaquam clus iustitiam permittendo tentatori pratulisset, si eum iu-

flum

#### In quadragefimumfecundum caput B.Iob.

A Rum in tentatione perfiftere non posse præuidetet . Permisso itaque divinitus in eius tantatione diabolo, quisquis eum in tentatione succubuisse existimat, ignorantiam permittentis accusat. Approbemus igitur in dictis suis veraciter Iob, ne Deum in sua prouidentia nequiter accusemus. Et quidem quantum ad humana iudicia in verbis suis amici eius multa illo rectius dixisle crederentur, sed veritas aliam ex occulto regulam proferens, ait.: [Non estis locuti coram me rectum, sicut seruus meus lob.] Coram me ait, id est, intus, vbi sape multorum vita displicet, qua etiam soris hominibus placet . Vnde caute nimis in laudem iustorum coniugum dictum est : Erant iusti Luc.1.4 ambo ante Denm. Non enim secura laus est, justos ante homines apparere. Sæpe enim humana sententia velut in Deo magnum quempiam approbat, sed hunc omnipotens Deus, qui quali ex se approbatur, ignorat. Hinc est enim, quòd Psalmista vigilanter

n exorat dicens : Dirige in confpectu tuo viam meam. Nimirum,quia plerumque in Pfal, s conspectu hominum recta via creditur etiam, que a veritatis itinere deprauatur. Et not and um au od non dicitur. 1 Non eftis locuti coram me tectum ficut lob , fed: ficut feruusmeus lob, ve videlicer interpositione seruitutis, dum eum quasi sub quadam peculiaritate commemorat, cuncta que in defensione sua dixerat : quia non contnmaci superbia, sed humili veritate dixerit, oftendat. Sed quia iustus est et misericors Deus, amicos eius et per iuftitiam diftricte redarguit, et per misericordiam benigne conuertit. Nam fequitur:

Quò haretici ad catholicam Ecclesiam redeuntes per humilitatem confessionis et panitentia, fanctis Spiritus gratiam grantibus orthodoxis accipiunt : nec fit aliquis extra communionem Ecclesia indulgentia locus .

C'Vmite vobis septem tauros, et septem arietes, et ite ad seruum meum Iob, et offerte holocaustum pro vobis. Iob aurem seruus meus orabit pro vobis: faciem eius suscipiam, ve non vobis imputetur stultitia. ] Ecce iustus et misericors Deus nec culpas fine increparione deserit, nec reatum fine conversione derelinquit. Quia enim internus est medicus, primo putredinem vulneris innotuit, et post remedia consequenda sa lutis indicauit. Quia autem sape iam diximus, quòd amici beati lob hareticorum speciem teneant, qui Deum dum defendere nituntur, offendunt, quoniam in dictis fuis verirati rebelles sunr, cui famnlari se in falsa affertione suspicantur: omnipotens Deus D' fape illos corpori fancta Ecclefia per cognitionem veritatis inuifcerat, bene ipfa quoque corum conuerfio, quæ fæpe mifericorditer agitur, per hanc veniam, quam amici lob percipiunt, designatur. Notandum vero magnopère est, quod conversionis sua facrificium Domino non per se,sed per Iob iubentur offerre . Nimirum hærerici cum ab errore redeunt : quia erga se iram Domini suo per se oblato sacrificio placare nequaquam possunt, nisi ad catholicam Ecclesiam, quam beatus lob significat, conuertantur, vt falutem fuam eius precibus obtineant, cuius fidem peruerfis affertionibus impugnabant. Ait enim : [ Iob feruus meus orabit pro vobis, faciem eius fuscipiam, ve non vobis imputetur stultitia. ] Ac si aperte hæreticis dicat: Sacrificia vestra non accipio, petitionum veftrarum verba non audio, nifi per interceffionem illius, cuius professionis verba de me veracia recognosco. Et vos quidem tauros atque arietes ad exhibenda facrificia conuerfionis veftræ deducite, fed a me falutem veftram per catholicam Ecclesiam, quam diligo, postulate. Ipsienim volo dimittere id quod mihi in ipfa deliquiftis, vt hæc veftram incolumitatem obtineat, quæ ex veftro languore laborabat. Sola quippe est per quam sacrificium Dominus libenter accipiat, sola qua pro estantibus fiducialiter intercedat. Vnde etiam de agni hostia Dominus præcepit dicens: In vna domo comedetur, nec efferretis de carnibus eius foras. In vna nam- Exed. 12, g que domo agnuscomeditur: quia in vna catholica Ecclesia vera hostia redemptoris immolatur. De cuius carnibus diuma lexefferri foras prohibet, quia dari fanctumo canibus verat . Sola est in qua opus bonum fructuose peragitur , vnde et mercedem Met.7-a denarij non nifi, qui intra vincam laborauerant, acceperunt. Sola est quæ intra se posi. Mat. 20. b tos valida charitatis compage custodit. Vnde et aqua diluuij arcam quidem ad subli- Gen. 7. d miora fustulit,omnes autem quos extra arca inuenit, extinxit. Sola est in qua superna my fteria

#### 1112 S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXXV.

mysteria veraciter contemplemur. Vnde et ad Moysen Dominus dicit: Est locus apud A me,er stabis supra petram. Et paulo post: Tollam manum meam,et videbis posteriora mea. Quia enim ex fola catholica Ecclesia veriras conspicitur, apud se esse locum Dominus perhibet de quo videatur. In petra Moy ses ponitur, vt Dei speciem contempletur : quia nisi quis fidei soliditatem tenuerit , diuinam præsentiam non cognoscit . De qua soliditate Dominus dicit. : Super hanc petram ædificabo Ecclesiam meam. Mar. 26 h Quid eft ergo hoc loco dicere ad amicos Iob : Ite ad Iob , nisi petram ascendite ? Quid eft, faciem eius pro vobis suscipiam vt non vobis imputetur stultiria, nisi id quod illic dicitur : Posteriora mea, videbis ? id est, eius, que postmodum futura est, mysteria Exod. 23. d incarnationis inrelliges. Harctici autem pro eo, quòd in petra frare contemmunt, transcuntis Domini posteriora non aspiciunt: quia extra Ecclesiam positi, incarnationis eius ficut funt myfteria non agnofcunt. Sicut autem et superius diximus, per B tauros ceruix superbiz, per arietes vero ducatus exprimitur, qui ab hareticis persuasis plebibus, quasi seductis gregibus agitur. De hareticis namque superbientibus dicitur, qui infirmorum mentes male suadendo corrumpunt: Consilium taurorum inter vaccas populorum. Et quia sequentes se populos velut greges trahunt, arietes aliquando nominătur. Gregem scilicet arietes ducunt. Vnde per increpationem Hieremias ait : Principes tui velut arietes. Quia igitur hæretici cum ad fanctam Ecclefiam redeunt, superbiæ elationem deserunt, et nequaquam iam quasi sequentes greges populorum cuneos ad interitum ducunt, amici beati lob offerre tauros, et arieres iubentur. Tauros enim et arietes offerre in facrificio, est superbum ducatum conuersionis humilitate mactare, ve edomita ceruice superbiæ, discant obediendo sequi, qui dudum docendo præire conabantur. Recte quoque corum hæc superbia septem sacrificijs ex- C piatur: quia hæretici ad Ecclesiam reuertentes, per humilitaris hostiam dona spiritus gratiæ septiformis accipiunt, vt qui elationis suæ vetustate tabuerant, nouitate gratiæ reformentur. Septenarius autem numerus apud fapientes huius fæculi quadam fua habetur ratione perfectus, quod ex primo pari et ex primo impari confummatur, Primus enim impar rernarius est, primusq. par quaternarius. Ex quibus duobus septenarius constat, qui ciusdem partibus suis multiplicatus in duodenarium surgit... Nam siue tres per quattuor, seu quattuor per tres ducimus, ad duodenarium peruenimus. Sed nos quia a superno munere veriratis prædicamenta percipimus, hæc fixa scientia altitudine despiciendo calcamus. Hoc proculdubio inconcussa side retinentes: quia quos Spiritus gratiz septiformis repleuerit, perficit, eisq. non solum Trinitatis notitiam, sed etiam virtutum quattuor, id est, prudentia, temperantia, fortitudi- D nis, atque iustitiæ operationem præbet. Qui in ipsis quoque quos ingreditur, suis quodammodo partibus augetur, dum et per Trinitatis notitiam quattuor virtutum actio accipitur, et per operationem virtutum quattuor víque ad manifestam Trinitatis speciem peruenitur. Er apud nos ergo septenarius perfectus est, sed longe dissimiliter, quia plene et non inaniter in duodenarium surgit, dum et per sidem opera, et rursum per opera persicit sidem. Sancti quoque Apostoli gratia septiformis spiritu implendi, duodecim funt electi. In quattuor enim mundi partibus Trinitate, que Deus est, innotescere mittebantur . Duodecim ergo electi funt, vt etiam ex ipfius numeri ratione caufa claresceret, quòd per quattuor infima, tria summa prædicaret. Siue itaque hac seu alia qualibet fortasse ratione, in scriptura tamé sacra septenario numero aliquando secura requies aternitatis, aliquando vniuerlitas prafentis huius temporis, aliquado autem E fanctæ Ecclesiæ vniuersitas designatur. Septenario quippe numero perfectio ætetnitatis innuitur, cum dies septimus in requiem Domini sanctificatus vocatur. Cui iam vespera inesse non dicitur: quia aterna beatitudinis requies nullo termino coarctatue. Hinc eft etiam, quod lege data dies septimus feriatus esse præcipitur, vt æterna per illu requies designetur. Hinc est, quod in annorum curriculo septenarius numerus septies multiplicatus monade addita ad quinquagenarium ducitur, ve perpetuam beatitudine fignans iubilæi facratissima requies obseruetur. Hincest, quod resurgens Dominus et frequenter apparens, vitimo iam conuiuio cum septem discipulis comedisse describitur: quia hi qui in illo nunc perfecti funt, eterna per illum refectione fatiantur. Rurfum per septenarium numerum hæc vniuersitas teporalitatis accipitur. Hinc est enim. quod per septem dies hoc totum vitæ præsentis tempus euoluitur. Hinc est, quod in ty

po fanctæ

#### In quadragefimumfecundum caput B. Iob.

A po fand: Ecclefia, que omni tempore hune mundum predicando circuit, a rea Dominiu this i chagembus munos Hericho diebus (prem circumato carofegits. Him, 6/6 s. a prophera air s'espicie in die laudem diri tibi. Quod ipfe rurfum pro toro arque vni. 7/6.1 s. Quod vero per feperaciumis tempore fe dardiffe figuinfică air: Sempera fua usiui no rem con. 7/6.1 s. Quod vero per feperarium numerum pratentis vite vniuerfitas defignatur, runc magio nicendirur, cum pofit cum quoque ciriam odonarius fubinferur. Septenatium quuppe cum adhuc alius fequitur, ext píce ius augmento exprimitur, quod finienda temporalita a territate concludatur. Hine effenti quod Salomon admonet dicendirum productiva activativa con considerativa de la considerativa de la considerativa deligianti, quam fua nobio l'omnius refurerelto parafetti. Dominio feligiate quam fua nobio l'omnius refurerelto no parafetti. Dominios felicete die

3 reifferett, qui dum demot prinsum, et ett, dibbartim fequitur, a conditione ochsus innemiur. Bene autum diciur 12 pa partes (preum, nen one e obto, quia ignora quid Reth.11.4 maii futurum it fuper terram. Ac ii aperte dicercur: Sic difpenfa cemporalia yr appetere non oblitificari settema. Oporten annque ve in pofterum bene agendo proudeas, qui de venturo iudicio quanta tribulatio fequatur ignoras. Hine eft quod quin-decim gradibus templum afendiru, vete xipi e sua fecnition dicitarur, quatemus per feptem et octo, et temporalis folicite diffendetur adio, et proude manio aterna requiratur. Hine eft etiam, quod dum monas in denarium fitzip, certum quinqua gin-artiture de consumenta de consument

Spiritus ianctus eftuluis eft. Fet leptem quippe et octo quindecim componiuntir, et it Ca abrou vique ad quindecim unuerando paularim per incrementa confuigrimus, vique ad centefimum, et vigefimum numerum perucinimus. Qua felicee eftulone Spiritus fanchi dalicerunt vit emporalia tolerando transfrent, et aterna inhianter appeterenta. Ruttium feptematio numero fanche Ecclefia vivinientifias defignature. Vinde 
loannes in Apocal poli feptem Ecclefia serbit eft oper etas, quala indi qualm vinuera 
falem Ecclefiam intelligi volusie è a minimum vinienta lis Ecclefia, viv plena fepteferbiture. Super extrindum quippe populum Dominus veniena, quali feptes ociteft deferibitura. Super extrindum quippe populum Dominus veniena, quali feptes ociteft deferibitura. Super extrindum quippe populum Dominus veniens, quali fepties oficiare quia el ona Spirius feptitormis gratie imferioredire tribuita. Qui
agium fept efeptenatio numero fanche Ecclefia viniuerfina figuratur, veniana ad bea
Jum 10 bamiel tillus, ex infillim duinium sofferant nolocaultum. Sed vigilanter omni-

Dum too amici tunis et cutulon aquinos onerant notecutumis. See vigitanee omninot fepenanj numeri arcana cuflodiam, vi videliceli nqui carea timo potit, prisis tomos fepenanj numeri arcana cuflodiam, vi videliceli nqui carea timo potit, prisis tomos necipitum, nili gratis feptiomis fojitu; viateriali poti, a qua excif fuerant, aggregentar. Dicaturi girur: Sumite vobis feptem nauros, erfeptem ariets, e tite ad
feruum meum lob, et ooffert holocatulum provobis. Ioda usum feruus meu orabis
provobis, faciem cius tifcipiam, vi non vobis impuretur fultirità. Ac fi harreicis
provobis, faciem cius tifcipiam, vi non vobis impuretur fultirità. Ac fi harreicis
provobis, faciem cius tifcipiam, vi non vobis impuretur fultirità. Ac fi harreicis
produntibus aperte dicrettuae. Y viluerfali vos Ecelelis per humilitarem ponitentis
iungue, aquic cam, qua per vofinctifico di gin non ellis, veniam cius a me precibusobinete equi cum per hanc veraciter faper delitisis, piorias apud me veftra. E
piennie fultitutam deletiu. Sequituz. 1 g. Neque enim locuti effisi coran me redun
ficut ferundo montificati. O delitura per la comina protaliti. Coran me redun
ficut ferundo montificatio delitari prota delitius piorias protaliti. Coran
ficuti ferundo montificatio delitita protatis protatis coran me redun
ficuti ferundo montificatio delitita protatis protatis coran me redun
ficuti ferundo montificatio delitita protatis protatis coran me redun
ficuti ferundo montificatio delitita protatis protatis coran me redun
ficuti ferundo montificatio delitita protatis protatis delitita protatis protatis delititatis, amiocur protatis protatis protatis delititatis, protatis protatis protatis protatis delititatis, amiocur protatis pro

corumq. cius iniufitia demonfretur, cius lau, illorumq. reprehenfio iterats voce depromitury, replicata foris apparanțogulm fias inius fabeanur. Namque cum rec Ges. 1.4. Ægypti metuenda venture famis répora fub boum fpicarumq. specie gemina visione coposulifit, voce fandi interpreta suduite: Quo dvisifit scutodo de andem re pertisens fommis, formicatis indicium ell. Qua exre a perte colligirun; quia quidquid neloquio diuno repetur, robothus colorimantr. Sed qui quid nelez decretir auditumusquio diuno repetur, robothus colorimantr. Sed qui quid nelez decretir auditumusnites, et Baldath buites et Sophar Namarthites, et secerum sicur locutus situara ad cos Dominus

#### 1114 S.Gregorij Expos. Moralis Lib. XXXV.

Dominus, et suscepit Dominus faciem Iob. ] Horum interpretationem nominum id- A circo reticemus: quia in huius operis exotdio de ea nos latius disseruisse meminimus. Intuendum vero eft, quia ita caute, sicut prædictum fuerat, ordo acceptæ veniæ cuftoditur, vt in facrificijs Dominus non illorum, sed beati Iob faciem suscepisse referatur . Sed quia quifquis pro alijs intercedere nititut, fibi potius ex ipfa charitate fuffragatur, recte subiungitur : [ Dominus quoque conuersus est ad poenitentiam Iob , cum oraret pro amicis fuis. I am enim superius pro amicis suis exauditus oftenditur, cu factum, quod prediximus, memoratur: Fecefunt ficut locutus fuerat ad eos Dominus, et suscepit Dominus faciem Iob . Sed cum protinus subinfertur: Dominus quoque couersus est ad poenitentiam Iob, cum oraret pro amicis suis, aperte ostenditur: quia etia pro semetipio pomitens tanto citius exaudiri meruit, quanto deuote pro alijs interces-lit. Plus enim pro se valere preces suas efficit, qui has et alijs impendit. Libentius B quippe factificium orationis accipitur, quod in conspectu misericordis iudicis proximi dilectione conditut. Quod tune veraciter quisque cumulat, si hoc etiam pro aduerfarijs impendar. Hinc est enim, quòd magistra veritas dicit: Orare pro persequentibus et calumniantibus vos. Hinc rurfum air: Cum stabiris ad orandum, dimittire fi quid habetis aduerfus aliquem, vt et pater vester, qui in cælis est, dimitrat vobis peccara veftra. Quantum vero pro se obtinuit, qui pro alijs interuenit, illico demonstratur, cum fubditur :

Luc. 6. d Mar. 11. d

#### Quod in regno Dei simplex sit adbuc ftola fantforum. Caput VIII.

Ddidir Dominus omnia quæcumque fuerant Iob duplicia. ] Cuncta quæ amise- C Irat, duplicia recipit: quia per pietatem benigni iudicis tentationis nostra dispedium vincunt suffragia consolationum. Minus aurem tentat probatio, quam remuneratio confolatur, vt ex rerributionis merito leue fuiffe, quod rolerauit appofcar, qui ex persecutionis pondere graue se aliquid tolerare judicabat. Vnde afflictz quoque ludee dicitur : Ad punctum in modico dereliqui te et in miferarionibus magnis congregabote. Aliquando vero iuxta afflictionis pondus disponirur mensura consolationis. Vnde alias scriprum est: Secundum multitudinem dolorum meorum in corde meo, confolationes tux latificauerunt animam meam. In ea enim menfura confolatum fe in qua afflictus fuerat, indicat, qui latificatum fe fecundum multitudinem dolorum clamar. Non autem minime lector inftruitur, fi ipfum remunerationis ordinem contempletut . Excessum quippe correctio, correctionem poenitentia, poenitentiam ve- D nia, veniam vero munera subsequuntur. . Sed quia diuinz dispensationis permissione percussus, etiam amicorum verbis afflictus est, diuina pietatis muneribus consolatus, etiam humana debet charitate refoueri, vt vndique ei confolationis gaudia respondeant, quem vindique dolotum triffitia et aduersa lacerabant. Vinde er subditur: (Venerunt autem ad eum omnes fragres sui, et vniuerse sotores suz, et cuncti qui nouerat eum prius, et comederunt cum eo panem in domo eius, et mouerunt super eum caput fuum. ] Quid in comestione panis nisi charitas: quid vero in morione capitis nisi admiratio delignatur? Bene autem subditur : [ Et consolati funt enm super omne malu; quod intuletat Dominus super eum. ] Percush enim metorem consolari, est ei post percussionem de venia congaudere. Nam quanto quisque de restituta proximi salute cernirur hilarescere, tanto se indicat de ablata doluisse.

Quòd in fine mundi de Gentibus et Iudeis vine erit Ecclefia, et innocentiam et obedientiam viterque populus offeret Deo. Capus IX.

Te deferunt ei vanfquifque onem vnam, es in autem auream vnam. Diete etum bar bar internitus coghamur, vra da llegoriz my fletium recurrentus. Neque enim cotod debemna accipere, quod onem, quod vnam, quod intainem auream obrather, quid or stam. De fi forraffe i utra literam mirum mon eli qui eliatem cur vna, valde samen mirum elianauri oò lara cur vra. Quid evos accioni al cinarem pertine, attra qui in inarti a docum? E me i utra literam mirum contingendo transcriptus de la mittoria m contingendo transcriptus, in allegoriz my fieriy i indagentus. Qui lam hittoria m contingendo transcriptus, in allegoriz my fieriy i indagentus. Qui la mittoria m contingendo transcriptus, in allegoriz my fieriy i indagentus. Qui la mittoria m contingendo transcriptus.

-

Pfal.93

## In quadragefimumfecundum caput B.Iob. 1115

A igitur Christus et Ecclesia, idest, caput et corpus vna persona est, sæpe beatum Iob diximus modo capitis, modo figuram corporis defignare. Seruata ergo historiæ veritate, fub typo gestum fanctæ Ecclesiæ sentiamus, id quod scriptum est: [ Addidit Dominus omnia quæcumque fuerant Iob duplicia. ] Sancta quippe Ecclesia etsi multos nunc percussione tentationis amittir, in fine tamen huius seculi ca, que sua sunt duplicia recipit, quando susceptis ad plenum gentibus, ad eius sidem currere omnis, que tunc inuenta fuerit, etiam Iudea confentir. Hinc namque fcriptum eft: Donec ple Rom. 11.6 nitudo gentium introiret, et sic omnis Israel saluus fieret . Hinc in Euangelio quoque Mat. 17. b veritas dicit: Elias veniet, et ille restituet omnia. Nunc enim amisit Ifraelitas Ecclesia, quos conuertere prædicando non valuit, fed tunc Elia prædicante, dum quotquot inuenerit, colligit, velut plenius recipit quod amisit. Vel certe fanctæ Ecclesiæ in fine

B suo duplum recipere, est in singulis nobis et de beatitudine anima, et de carnis incorruptione gaudere. Hinc est enim quod per prophetam de electis dicitur : Interra sua 1/1.61.6 duplicia possidebunt. Hinc est, quod Ioannes Apostolus de sanctis finem mundi qua- Apos. 6, e rentibus dicit : Data funt illis fingula ftola alba, et dictum eft eis, vt renuiescerent tempus adhuc modicum, donec compleretur numerus conseruorum et fratrum eorum. Sicut enim longe superius diximus, ante resurrectionem sancti singulas stolas accipiunt : quia fola animarum beatitudine perfruuntur, in fine autem mundi binas habituri funt : quia cum mentis beatitudine etiam carnis beati gloriam possidebunt. Sed ea quæ subnexa sunt, in fine magis huius sæculi conuersionem se Iudaici populi nunciare testantur. Nam subditur: [Venerunt autem ad eum omnes fratres sui,et vniuerfæ forores fuæ, et cuncti, qui nouerant eum prius, et comederunt cum eo panem in

C domo eius.] Tunc quippe fratres sui ac sorores ad Christum veniunt, quando ex plebe Iudaica quotquot inuenti fuerint conuertuntur. Ex illo enim populo carnis materiam fumplit. Tunc ergo ad eum fratres ac forores accedunt, quando ex ea plebe, quæ ei per cognationem juncta est, vel qui fortes futuri funt, velut fratres, vel infirmi, velut sorores, ad eum per cognitionem fidei deuota gratulatione concurrunt. Tunc apud eum celebre festiuitatis conuiuium exhibent, quando eum iam nequequam quasi purum hominem contemnentes, propinquitatis fuz memores, diuinitati fe eius inharere congaudent. Tunc in domo eius panem comedunt, cum postposita observațione subiacetis litteræ,in fancta Ecclefia my stici eloquij quasi frugis medulla pascuntur. Bene autem subjungitur : [Cuncti qui nouerant eum prius. ] Prius quippe nouerant, quem in passione sua quasi incognitum contempserunt. Nam nasciturum Christum nullus, qui D plene legem didicir, ignorauit. Vnde et Herodes rex Magorum occursione perterritus, facerdotes et principes studuit folerter inquirere, vbi Christum nasciturum esse pra-

scirent, qui protinus responderunt: In Bethleem Iuda. Prius ergo nouerant, quem pas- Mat.2.4 fionis sua tempore dum despicerent, ignorabant. Quorum et notitia prior, et ignoran tia posterior bene ac breuiter Isaac caligante signatur. Qui dum Iacob benediceret, et Gen. 27.6 quid eueniret in futuro prauidebat, et quis illi prasens affisteret nesciebat. Sic quippe Ifraelitarum populus fuit, qui prophetiæ mysteria accepit, sed tamen cæcos in contem platione oculos habuit, qui eum præsentem non vidit, de quo tam multa in suturo præuidit. Ante se enim positum nequaquam cernere valuit, cuius aduentus potentiam longe ante nunciauit. Sed ecce in fine mundi veniunt , et eum quem prius nouerant recognoscunt. Ecce in domo eins panem comedunt: quia in sancta Ecclesia sacri eloquij fruge pascuntur, et omnem insensibiliratem pristini torporis excutiunt . Vnde et subditur: [Et mouerunt super enm caput.] Quid enim in capite,nisi principale men

gis accipiture ficut per Pfalmiftam dicitur: Impinguafti in oleo caput meum: ac fi aper Pfalas rediceretur: Arentem in suis cogitationibus mentem meam charitatis vnctione rigafti. Caput ergo mouetur, cum per formidine veritatis tacta, ab insensibilitate sua mens quatitur. Veniant ergo parentes ad conuinium, atque excusso torpore moueat capur, ideft, hi, qui redemptori nostro carne coniuncti fuerant, refectionem quandoque verbi in fide percipiant et insensibilitatis pristinæ duritiam amittant. Vnde bene per Abacuc dicitur : Pedes eius steterunt, et mora est terra . Stante enim Domino terra proculdubio mouetur: quia cum cordi nostro timoris sui vestigia imprimit, cuncta in nobis cogitatio terrena contremiscit. Hoc iraque loco caput mouere, est immobilitatem mentis excutere, et ad cognitionem fidei credulitatis gressibus propinquare. Sed

10

## S. Gregorij Expos. Moralis Lib. XXXV.

quia fancta Ecclesia nunc Hebræorum auersione afficitur, et tune conucrsione releua- A tur, recte subjungitur. [Et consolati sunt eum super omni malo, quod intulerat Domi nus super eum . ] Consolantur videlicet Christum, consolantur Ecclesiam, qui ab infi delitatis priffinæ errore refipifcunt : et prauitatem vitæ,per quam recta docentibus repugnauerant, deserunt. An non grauis mætor est duris cordibus infructuose prædicare,laborem in oftendenda veritate sumere, sed nullum de conuersione audientium fruêtum laboris inuenire? At contra magna prædicatoru confolatio est, subsequens profectus auditorum. Releuatio quippe docentis est immutatio proficientis. Et notandu, quod in flagello politum consolari nolucrunt, sed ad consolandu cum post flagellum veniunt : quia nimirum passionis eius tepore Hebrai pradicamenta fidei contemnentes, quem hominem ex morte probauerant, Deum credere despexerunt. Vnde per Pfal mistam Dominus dicit : Sustinui, qui simul mecum contristaretur, et non fuit : confo- B lantem me quafiqui et non inueni. Confolantem quippe in paffione minime inuenit, qui in despectu mortis etiam ipsos hostes pertulit, pro quibus ad morte venit. Post fla gella ergo propinqui ad consolationem veniunt: quia in mebris suis nunc quoque Dominus patitur sed extremo tempore Ifraelitæ omnes ad fidem cognita Eliz prædicatione concurrunt, atque ad eius protectionem quem fugerant redeut, et tune illudeximium multiplici aggregatione populorum conuinium celebratut. Tunc post flagella quasi lob sanus ostenditur, quando a conuersis atque credentibus post passionem suam ac refurrectionem Dominus in calis immortalis viuere per certitudinem fidei scitur. Tunc quasi remunerans Iob cernitur, quando in maiestatis suz potentia sicut est Deus creditur, et eius fidei subijci hi, qui prius restiterant videntur. In fine igitur mundi cre dentes Hebrai conueniant, et humani generis redemptori in potentia divinitatis quasi G sano lob oblationum suarum vota persoluant. Vnde et bene subditur: [ Et dederunt ei vnufquifque ouem vnam et inaurem auream vna.] Quid per ouem nili innocentia,

Pfal.68

12

Gen. 2. 6

Joan, 6. d

Gen. 3, d

quid per inautem nifi obedientia designatur ? Per ouem quippe simplex animus , per inaurem vero ornatus humilitatis gratia auditus exprimitur. Duants fit virtus obedientis.

CEd quia ad ostendendam virtutem obedientia occasio opportuna se prabuit, liber Dhanc paulo vigilantius folicitiufq. discurere, et quanti sit meriti demonstrare. Sola namque virtus est obedientia, que virtutes ceteras menti inferit, infertafq. custodit. Vnde et primus homo præceptum, quod servaret accepit, cui se si vellet obediens subdere ad greenam beatitudinem fine labore perueniret. Hinc Samuel ait : Melior eft D 1.Reg. 15.e obedientia quam victima, et aufcultare magis, quam offerre adipemarjetum : quoniam quasi peccatum ariolandi est repugnare, et quasi scelus idololatria nolle acquiescere . Obedientia quippe victimis iure præponitur : quia per victimas aliena caro, per obedientiam vero voluntas propria mactatur. Tanto igitur quisque Deum citius placat, quanto ante eius oculos repressa arbitrij sui superbia, gladio præcepti se immolat. Quo contra ariolandi peccatum inobedientia dicitur, ve quanta sit virtus obedientiæ demonstretur. Ex aduerso igitur melius ostenditur, quid de eius laude sentiatur. Si enim quafi ariolandi peccatum est repugnare, et quafi scelus idololatria nolle aquiescere, sola est que fidei meritum possidet, sine qua quisque infidelis esse conuin citur etiam fi fidelis effe videatur. Hinc per Salomonem in oftensione obedientiæ dicitur: Vir obediens loquitur victorias. Vir quippe obediens victorias loquitur: quia du R Prou. 21. d aliena voci humiliter subdimur, nosmetipsos in corde superamus. Hine in Euangelio veritas dicit : Eum qui venit ad me , non eijciam foras : quia de calo descendi, non ve faciam voluntatem meam, sed voluntatem eius, qui misit me . Quid enim? si suam faceret, cos qui ad se veniunt, repulisset? Quis autem nesciat, quod voluntas filij a patris voluntate non discrepet? Sed quoniam primus homo, quia suam facere voluntatem voluit, a paradifi gaudio eximit, secundus ad redemptionem hominum veniens, dum voluntatem se patris, et non suam facere ostendit, permanere nos intus docuits. Cum igitur non suam, sed patris voluntatem faciti cos, qui ad se veniunt, foras non eijoit : quia dum exemplo suo nos obedientia subijeit, viam nobis egressionis claudit. Hinc rurium ait: Non possum ego a meipso facere quidquam, sed sicut audio, iudico. Nobis quippe obedientia víque ad mortem feruanda pracipitut. Ipfe autem fi

# In quadragesimumsecundum caput B. Iob. 1117

A ficut audit udicat, tunc quoque obedit, cum iudex venit. Ne igitut nobis víque ad præfentis vitæ terminum obedientia laboriola appareat, redemptor nofter indicate quia hanc etiam cum iudex venetit feruat. Quid ergo mrumen homo peccator de obedientis in præfentis vitæ besutrate fubijeit, quando hanc mediator Dei et hominum, et cum obedientes Restor; ermunerat, non relianquit. P Sciendum vene et quodo du nunquam per obedientism ma- 13. lum fieri, aliquando autem debet per obedientism bonum quod agitur intermitit. Ne- Gras. e que enitis mala in paradicio abrote extitit e, quam Deus hominis ne contingere interditivo. Sed vranclius per obedientism eritum, homo bene conditus ereferer, dignum fierat ve etiama a bono probibereure; quaetants tanto verias hoe quod ageret, vitute effet; quanto et a homo celfans, auctori fuo fe fishditum humilius exhiberet. Sed notandum quod illic dicture 28 comun ligno paradici comedite, e di gino autem ficiențis boni et malia ne reti-

dicitur: Ex omni igno paradifi comedite, de ligno autem ficienție boni et mali ne tetigeriiu. Qui enim a pava quoliste bono ibicioro vest, necefied în vimita concedat.,
ne obelientis men funditus interea; fi a bonis omnibus penitus repulfa eiumat. Omuram fuan, quan noleba tectingui, del pouchi, se naro facilius a brus relingeret quanto ad cuncăta latius relaxaret. Sed quia nonnumquim noish huius mundi profera.
nonumquim vero inbenture duorie fi siciendum fummopere efiquol obedienția aliquian
dofi de fioa aliquid habeat, nulla eft: aliquando autem îl de fioa aliquid non habeat, minima. Nam com huius mundi fucefilor perepriure, cum locus fuprero imperatură, qui
ad periperal hac codir, pedendriule îniviruncum esacuar, îl ad hac etume, pro prio
profera libidini propria ambitionis feruiz », Rurfum cum mundi defendum exportipur;

Dobba et a de l'entre de l'entre

a riin Hismalten paraux fum prò nomine 160, neque enim precioficem facio animant menim ne Praceptioni egiur reutationia Hierofolyman preguns, adortfa co-gnofor, et aimen hare libenter appetir a sudic que timeat, fed ad hac ardento anhelat. Moyfes fraque ad profera ed fum linh laber equi parcebus renitire, ne Hiraclitica ple-bi prafeirant r. Paulus ad aduerfa etiam ex fito voro ducitur: quis madorum imminesium cognitionem percipir, fad decourone figirime etiam ad actoria feruefeie. Ille prafeirati program por voluci inbente declinare rifte Deo afper a edura difionente, fa funduit ad gramion preparia, ed. Presenter esporterumque decum infraêta virture influentimen, vri o bedeintra palmam apprehendre veracter nitimur, proferis huis facult exclusive aduerfia autem etiam et decotione militerum. In moculus mentibus renamentum, fumper obsedientia fungitur: Domino atteffiante, qui aire Oues mex vo-hustas.

# 1118 S.Gregorij Expof. Moralis Lib. XXXV.

cem meam audiunt, et ego cognosco eas, et seguuntur me. Beato igitur Iob nemo inaurem A fine oue:nemo ouem fine inaure obtulit : quia profecto redemptori fuo non obedit, qui innocens non estet innocens esse non potest, qui obedire contemnit. Quia vero ipsa obedientia, non feruili metu, sed charitatis affectu seruanda est, non terrore poena, sed amore iustitiæ cunchi, qui ad conuiuium veniunt, auream inaurem obtuliffe perhibentur: vt videlicet in ea, quæ exhibetur, obedientia, charitas fulgeat, quæ virtutes omnes quafi auri more cetera metalla transcendat. Sed quia nulla esse innocentia, nulla esse vera obedientia in mul tiplicibus hæreticorum diuisionibus potest, ad cognitionem fidei venientes offerant ouem, fed vnam : offerant inaurem, fed vnam, ideft, tales veniant, qui in vnitate fanctæ Ecclefiæ innocui obedientesq. perfiftant. V num quippe diuidi per numeros non poteft: quia et hoc ipfum vnum, quod dicimus, numerus non eft. Offerant igitur onem, fed vnam: offerant inaurem, sed vnam, idest, ad sanctam Ecclesiam cum innocentia arque obedientia venietes, cam mentem deferant, quam sectarum schismata non diuidant. Aperire libet oculos sidei,er illud extremu fanctæ Ecclefiæ de fusceptione Ifraelitici populi continuum contemplari. Ad quod nimirum conuiuium magnus ille venics Elias conuiuantium inuitator adhibetur, et tunc propinqui, tunc noti adeum cum muneribus venunt, que in flagello paulo ante positum contempserunt. Appropinquate enim die iudicij, vel præcursoris vocibus, vel quibusdam erumpentibus signis, ipsa eis iam aliquo modo aduenientis Domini virtus interlucet. Cuius iram dum præuenire festinant, conversionis suæ tempus accelerant. Conuerfi autem cum muneribus veniunt:quia eum, quem paulo ante in passione deriferunt, tune virturum opera quasi munera offerendo venerantur. Illud proculdubio hac sua oblatione complentes, quod et cernimus magna ex parte jam factu, et adhuc credimus ex ma-

P[41.44.

gna parte faciendum : Adorabunt eum filiæ Tyri in muneribus. Tunc namque illum plenius filiæ Tyri in muneribus adotabunt, cum Ifraelitarum mentes huius nunc mundi fubditæ desiderijs,ei, quem superbientes negauerunt, quandoque cognito suæ hossias confessionis apportant. Et quamuis eisdem temporibus, quibus antichristus appropinquat, aliquatenus vita fidelium minoris esse virtutis appareat, quamuis in conflictu illius perditi hominis grauis etiam corda fortium formido constringar: Elia tamen prædicante robora ti,non folum fideles quique in fanctæ Ecclefiæ foliditate perfiftunt, fed, ficut fuperius diximus, ad cognitionem fidei multi quoque ex infidelibus conuertuntur: ita vt liraelitica getis reliquia, qua repulsa prius funditus fuerant, ad finum matris Ecclesia pia omnimodo deuotione concurrant. Vnde et bene nune subditur: [ Dominus auté benedixit nouissimis Iob magis, quam principio eius.] Hæc historice facta credimus, hæc mystice facienda speramus. Magis enim nouiffimis Iob, quam principio benedicitur: quia quantum ad Itraeli- D tici populi fusceptione pertinet, vrgente fine præsentis sæculi, dolore sanctæ Ecclesiæ Domi nus animară multiplici collectione confolatur. Tanto quippe locupletius ditabitur, quato et manifestius innotescit quòd ad finem præsentis vitæ teporalitas vrgetur. Prædicatores naque sanctæ Ecclesiæ benedictione extremi teporis Psalmista ditari conspexerat, cu dicebat: Adhuc multiplicabuntur in fenecta vberi, et bene patientes erunt, vt annuncient. In fenecta scilicet vberi multiplicantur : quia cum coru vita differtur, semper ad melius fortitudo producitur, eisq. per augmentă temporum crescunt etiam lucra meritorum. Bene aute patientes funt ve annuncient: quia calestia pradicantes, tanto robustius aduersa tolerant, quanto et per tolerantiam suam animarum commoda locupletius reportant . Sequitur :

Quòd ideo teò duplicio numeri fibolem non accepit, fient in alia fiolfantia acceperat: quia apud
Deum fily cius, et fila non perierant, qui in occulta animarum aternitate viuebant; et quad
per quatterdecim milita onium plenitudo viritutum ex gratia fancti Spiritus intimatur, que clettit quidum in bar vina, fed amplius concediro in futures. Cap. X 1.

ET ficha funt ci quatroordecim milli a ouisum, et fex millia came lorum, et milli ingat. Dounn, et millia lange, efferum eic siefprem filig et rese filia », Quid fere millia came lorum, et quingenta inga boum, et quingenta i grant probation men perculion inhabeurei; pia ciudidem hilioria pratita oi dendie, qua per filiagellum, perdita, ei nune (antriuplicia refituta». Elili autem toridem finarrecidiri quot amilit. Se pera qui per lini, est rese inhabeurei, pia ciudiem hilioria proteim mine filios et rese filias eccipiti de fichitut, i et et hiejat extindi fizzata; vierce demonthentuz». Dum enim dicitate s'addicti Doninion quacumque fistana to bodipicia, et tama toto deminios et et tama filias et et elitation quacumque fistana to bodipicia, et tama toto deminios et et tama toto et et et

# In quadragesimumsecundum caput B.Iob. 1119

A quot amifie, et libero dupliciter addidir, cui decem poffmodum in came refliuit, decem vero qui amifi fearara, in coculta animarun viria referuatis. Esquis autem in practici a ramina proprieta animarun viria referuatis. Esquis autem in practici si ramina proprieta proprieta

Binine defignature, reflature Pfalmilla, qui aix i Nos autem populus titi, a conce pafcuse cius. Neque enim qui feruare innocentam negligum, il lai interna peduse refedione di "pfa.7s. tiantut. Cameli vero nomine, aliquando in facro eloquio Dominus, aliquando gentifi disperbia exprimitur, quale acrecicente delupre tumore tortundo. Qua enim ad fuicipienda onera fipone fe camelus humiliat, non inmerito redemporis noltri gratiam defignat, qui in co quald infimiturais noltre onera fuicipere dignatus eft, a potentiari face celirundiane fepone defecndit. Yand et per euangelium dicti. Poreflatem habe ponendi animam Ana. To. et municipiere dignature eft, a potentiari face celirundiane formatione discussione describitationes de la considera del considera de la considera del considera d

C um idem redempron nofter víque ad ufic/eptionem mortis per anguditas padifionis intrauir: Que padifio relut acus extiris quia dolore corpus purquir; A-callus autem camelus
per foramen acus,quàm dues celorit regunum ingreditur quia nidipie prius infirmitatis
per foramen acus,quàm dues celorit regunum ingreditur quia nidipie prius infirmitatis
noftra onera dificipiens, per padifionem liuta mortam nobis humilitatis dienderen, equaquam fe ad humilitati illus fiaperbis noftra rigiditas inclinarer. Rutimic cameli nomne;
ortunda ace plora vitis gentilitata defignatura, fuer prior prior de camelo
disegratifium in agro l'aza in camelo identen Robectea confignencia; ac protinus de camelo
in co quad inclinata iam die in agro egreffus firerat defignabar, nide ciqui extremo huius
mund tempore, velut in diei fine venness, quafi in agrum forase crije quia cum fit inutifbilis, in hoc mundo 6 vifibilem dermonfiratur. Que un in camelo feder Robectea conferenti

D quia eum Esclefia e x gentibus veniena, dum adhuc vinije sifet imniza, e e needum finitalibus, ed ainmilabus motibus inhizareve, attendis. Esc protinuto de cambio defendirejusi vi ni quibus prius fuera tiperbe elara, defeniti : se, etiam pallio operire curauir, quia vi o Domino, infirmiatem sua salcionis rebustire, tilla suu prusi in camelo libera gestabatus, desendens postmodum verecunda tegitur. Vade eidē Esclefia priore clatione connerse per apostiloatum vocem quas fi becece de came los desendenti, sibilipa pallium si spertuenen it dicinu : Quem enim fruðum habutist sunci ni lilis, in quibus nunc erubestrirs? In bo- Rom. 6. de bus vero ai lquando luxuriosforum dementia, aliquido laborio fa stritudo prædicantium, 13. aliquiando humiliras exprimitur liraelira rum. Quia enim bouis nomine per comparation nom luxuriosforum dementia delignatur, Salomon indicat, qui cum made iisadentis mu- Prom. 7. de lieris perulanciam præmissiste, aduunzit: Statimq.eam sequirur, quast bos deluxa ad vicili-ram. Putin quia bouis nomine, labor prædicarios exprimitur ligisverba tellitur, quæ

E main. Kurdim qua sous nomine, labor preducatoris exprimitus iega verba tetatur, qua dir. Non oburuabis os bou trituranta ela pere eficieren Predicatore verba ilipendirot Dentis, a fatorun perceptione non prohibeas. Rurfum quia bouis nomine piebs l'acalitica figuratur, propheta alfert, qui redemporis aduentum demnicians dicir. Coponuti hos polifica-fia. 3. a rem funun; etatinus prefer Domini fia. Per bourne Cifice il rafelitica populari, nagol e, gia edomitum figuran, per alimum von genitiem populam indicans, voluparatius cisimum, protularitia, aliquando manfiertudo limplicium, aliquando vero, ve predictimus, fiultitagentilim delegiature, Quie emini luzurioforum pretularitia, aliquando manfiertudo limplicium, aliquando vero, ve predictimus, fiultitagentilim delegiature, Quie emin luzurioforum pretularitia, aliquando monite finipuicium visi Bigure zegoda, i utur, redempoto nofter cum Hierufalem pergerer, fedific fuper afinam deferibiur. Hierutur, redempoto nofter cum Hierufalem pergerer, fedific fuper afinam deferibiur. Hierutur, redempoto nofter cum Hierufalem pergerer, fedific fuper afinam deferibiur. Hierutur, redempoto nofter cum Hierufalem pergerer, fedific fuper afinam deferibiur. Hierutur, aliquando vero.

### 1120 S.Gregorij Expof. Moralis Lib.XXXV.

falem quippe vifio pacis dicitur: Quid igitur fignat ciuod Dominus fedendo afinam His-A rufalem dicit, nifi quòd fimplices mentes dum perdiciendo polfider, ass vifue ad vifionem fulla fina facis affione perdicite Rurfium quia afinorum nomine fullating aemiliam delignatur, propheta tellarur dicesse Beati qui seminatis fisper omnes aquas simmittentes podem bouse; rafini, Super omnes quipes quasa fermiane afficunités pouls firentioned veræ verba pradicace. Pedem vero bouse et afini immittere, et via a lifacilité, ce gentile popular le proception cui celle film virioul ar ligate. Littere gligtur vertiae fernate, faitb beau lob

nomine cunctishis animalibus non immerito credimus fancta Ecclesia populos designari, quatenus ea quæ scripta sunt, dispensatione sancti Spiritus cuncta mirabiliter ordinante, et transacta nobis referant, et futura prædicent. Agnoscamus ergo in ouibus fideles arque innocentes ex ludza populos, legis dudum paícuis fatiatos. Agnoscamus in camelis ad fidem timplices ex gentilitate venientes, qui prius fub ritu facrilego, quali qua- B dam deformitate membrorum, valde turpes oftenfi funt , videlicet foeditate vitiorum. Et quia sepe, ve prædiximus, sacra eloquia curant repetere quod affirmant, possunt rursum. in bobus Ifraelitæ accipi, quafi iugo legis attriti : afinis vero, vt dictum eft, gentiles populi designari, qui dum se colendis lapidibus inclinabant, non reluctante mente, quasi dorso stulte supposito, quibuslibet idolis bruto sensu seruiebant. Sancta ergo Ecclesia, qua in exordiis fuis innumeris tentationibus preffa, vel Ifraeliticum populum, vel multos ex gentibus amifit, videlicet quos lucrari non potuit, duplicia in fine recipit: quia in ea ex vtraque natione fideliù numerus multiplicior excrescit. Possunt eriam per jugatos boues; prædicatores intelligi. Vnde cum eos ad annunciandum Dominus mitteret, tefte Euan-Mar. 6. a gelio, binos missiste describitur : ve quia vel duo sunt pracepta charitatis, vel quia haberi focietas minus quam inter duos non potest, prædicatores fancti ex ipsa qualitate suæ mis- C fionis cognoscerent, quantum concordiam societatis amarent. Possunt, sicut pradixi-

mus, per alinas mentes limplicium delignari. Sancta vero Ecclelia duplices boues, atque afinas recipit : quia pradicatores fancti, qui preffi formidine in eius dudum tentatione tacuerant, et mentes simplicium, que victe terroribus veritatem illius confiteri formidabat, tanto iam nunc robustius in confessione veritatis voces suas exerunt, quanto debilius ante timuerunt. Hzc in fignificatione Ecclesiz breuiter diximus: quz quo modo eiusdem fanclæ Ecclesiæ capiti seruiant, in exordio huius operis latius nos dixisse memoramus. Qui ergo de his sibi plenius satisfieri nititur, secundum huius operis librum legere dignetur. lam vero fi quærimur, vt etiam de ipfo animalium numero differamus, cur mille iuga boum, vel mille asinæ, et sex millia camelorum, et quatuordecim millia ouium numerentur, dicere breuiter poflumus, quod apud fæcularem quidem scientiam millena. D rius numerus ideireo perfectus habetur: quia denarij numeri quadratum folidum reddit. Decem quippe decies ducta funt centum, quæ iam figura quadrata, sed plana non est. Vt autem in latitudinem furgat, et folida fiat, rurfus centum decies multiplicantur, et mille funt. Senarius autem numerus ideireo perfectus est: quia primus in numeris completur partibus fuis, ideft, fexta fui parte, et tertia, et dimidia, que funt vnum, et duo, et tria : quæ in summam ducta sex fiunt . Nec alius ante senarium numerum reperitur, qui in suis partibus dum diuiditur, tota eius summa compleatur.

Quòd qui peccato mortui funt,et in quibu: vitiorum seruma quassate, per Dei gratiam in beniu aperibus consammantur. Caput XII.

20. C'Ed quia cuncila hac per facra friprum colfirudinem proficiendo tranfenedimus, bils fe-al.

Dansum, his presentamus, his denarimus, his millenarimus node fit perfedus, unimenimus.

Gen. 1. Senarius quippe numerus in feriprum facra perfeduse fit quai in mundi origine Dominus

e a quap primo die copti, fexto dee opera implicut. Septenarius in ea perfeduse flt, quiaomne opus bonum feptem per figiritum virturibus aginus, y tet fides ilmul et opera confiummentur. Denarius mumerus in ea perfeduse et cius ides in decem praceptis concludiuncomiocquella sona amplian quaim per decem verba cohibentus, acque entaritis vertirate,

Homo autem qui ex anima conflacte oroporatis fieper qualitaribus contineture. Natutribus fivirialiter eccitamus com per fergem dicture: Dilega Dominium Deum cunum ex

dibus fivirialiter eccitamus, cum ei per fegera dicture: Dilega Dominium Deum cunum ex

Mat.ia. d tota mente tua, et ex tota anima tua, et ex tota virtute tua. Corporaliter vero quatuor.

qualitatibus

# In quadragesimumsecundum caput B.Iob. 1121

A qualitatibus continetrunquia videlicere e materia citida e frigida, humida er fisca componitura. Homo ergo quie ce figerm qualitatibus condita chema o remore ald citivur quia in illa perceptius fujerma patrias, le prem nofira ad rina inuguntra acerna, vi homo consemplationem rinitatia accipitara, de remonera in qualitari qualitari qualitari qualitari qualitari qualitari qualitari anticolori qualitari qualitari

fus in culmine perfectionis aslumit.

Quèd in septem silje tob septiformis virtutum operatio accipiatur, & in nominibus stiarum eins condisto, et redemptio, et assumptio generis humani positi intelligi. Caput XIII.

Septem aquoque filios, & tres filias recepir; quia corum mentibus quo feyrem virtualbus genuera, ad perfecionis dimmani, fipennifidem, charistemo quoningis y tarano
e verius prole fiu gaudea; quanto fius fidelibus nil deeffe virtuits penita. Sed quia kae
fuccine ter andeutrumus, ance l'ipi quoque indagardis filiarum vocabulis intendamus.
Sequiture; E revocatio nomen viaus biem, et nomen fecunde Cafam, et nomen tertia
Commilbio; Jele en nomina proce quoda virtuitubus fiumpa fain; a pere erutari interpreta
apertius demonfitare. Qui en menimenta fiuri, ponzere: dei ni latinium eloquium verfa
commilbio quamis non comas, del com un discrebe falam latina effe vocabule A vevor
commilbio quamis non comas, del com un discrebe falam latina effe vecabule A vero
prodere maliuri, acque in cius lingua, de quar tansferba, proprietare perfuture. Vel quia
per comu et tibiam vinum verbum ex viroque composita, virunque verbum per viramorationis partern in latina lingua transfulin, quo volui genere licite cocasii. Quid effe

De rego quido pinna filia heati lob Dies dictiva, fecunda Cafai, certia veco Comultibil yocare memorature si diqui aviniteri imme gonathumanumi, quod beniginitere conditionite, atque eiuldem mifericordia redemptoris eligituri, filia nominibus defignaturi Himosta quandi diese ex conditione clantiti qual tunce audore filia singenite innocenite figlento que ejupritire. Sed figonte fua ad peccati tenebras la pfus: quia vertatats lucem deferiuri, quafi in nocte fe terrono sa focondicious laidas dictiure fecunite vinteria, esta que me prius protese ad infilirità no condictipo protentus redimendo potimodum a berrore estudicioni. Gui quia polt eafum fuum illa condicionis sua pristina firmitas defuit, etum contra bella intima regugarantis corruptionis multiplicibus donormi fiorum virtuitus fulfi. Que nimirum virtuees proficentum in notitia certorum hominum quali fiuauttate fragrant odore tuma. Plantina filia del celtumi pindo per le pallum dictiure, Lintik bonus dode frusma 500. Filire est 1.-Cm. 1.4 cm. 1.4

quod fanda Ecclefia in electis fisi quanta triur. Arist those usodo friumus Doo. Hince eft. 1.6. dr. 1.4 quod fanda Ecclefia in electis fisi quanta fragrantism fisuatatis odorata; in Cantrio. Castr. 1.4 rum Cantrio. Castr. 1.6 quod fanda Castr. 1.6 quod fine in control triur. Arist of parte diet. 20 quotique neis obteniblus ex apul fin erquei fecreti celefitis abfonditus, electoram via miris virtura magnet. Reg quippe in recubir sito positro, parte magneti non videt, a radentius per defiderium dagret. Reg quippe in recubirs sito positro, nandua odorem data, dum quescente in sia beatitudine. Domino, sinchorum virtus in Ecclefia magne nobis gratam ficuativata sidmunum exercitio bonorum odimun luce innocentius elemente propriativa de la control de la

# In quadragefimumfecundum caput B. lob. 1103

A redemptore veniente, nullus infirmitatis suz conscius, de fortienda calestis patrimonii hereditate despetet. Pater enim noster inter masculos etiam feminis iura successionis tribuit : quia inter fortes atque perfectos infirmos , et humiles ad fortem supernæ hereditatis admittit. Vnde ipfa veritas in Euangelio dicit: In domo patris mei manfiones multæ Man, I.a.a funt. Apud patrem quippe mansiones multæ sunt : quia in illa beatitudinis vita non dispari, vnusquisque juxta dispar meritum, locum disparem percipit, sed eiusdem disparilitatis damna non sentit: quia tantum sibi, quantum perceperit, sufficit. Sorores ergo cum fratribus ad hereditatem veniunt: quia infirmi illuc cum fortibus admittuntur: quatenus si quis per imperfectionem non erit summus, ab hereditatis tamen sorte per humilitatem non fit extraneus. Quas bene Paulus manfiones iuxta merita distributas infinuat, cum ait: Alia claritas folis, et alia claritas lunæ, et alia claritas stellarum . Stella enim ab stella 1, Cor. 15. e

B differt in claritate. Sequitur: Qued fantia Ecclefia post huius vita terminum, deposito corruptionis pondere, peccato emortuo, in

tributione, in aternum cum Christo quiescat. Cabut 7 Ixit auté post hac flagella lob centu quadraginta annis : et vidit filios suos, et filios filiorum suorum vique ad quartam generationem : et mortuus est senex, et plenus dierum.] In scriptura sacra non facile plenus dierum ponitur, nisi is cuius pet eandem. scripturam vita laudatur. Vacuus quippe dierum est, qui et quamlibet multum vixerit., ætatis suæ tempora in vanitate consumit. At contra plenus dierum dicitur, cui nequaqua dies sui pereundo eranseunt, sed ex quotidiana mercede boni operis, apud iustum iudicem,

plenitudine dierum aternitatis, cum fanctorum fobole, bonorum operum multiplicata re-

C et postquam transacti fuerint, reservantur. Sed quia sunt, qui hac etiam in typo sancta Ecclesiz interpretari desiderant, quorum votis tanto magis obediendum est, quanto et corit spiritali intelligentia congaudendum: si quattuordecim per denarium ducimus, ad centesimum et quadragesimum numerum peruenimus. Et recte vita sanctæ Ecclesiæ multiplicata per decem et quattuor computatur : quia vtrumque testamentum custodiens, et tam secundum legis decalogum, quam secundum quattuor Euagelij libros vinens, vique ad perfectionis culmen extenditur. Vnde et Paulus Apostolus quauis epistolas quindecim feripserit: fancta tamen Ecclesia non amplius quam quattuordecim tener : ve ex ipso epistolarum numero ostenderet quod doctor egregius legis et Euangelij secreta rimasset. Bene autem beatus lob post flagella viuere dicitur : quia et fancta Ecclessa prius disciplinæ flagello percutitur, et postmodum vitæ perfectione roboratur. Quæ eriam filios suos, et

D filiorum suorum vique ad quartam generationent conspicit : quia in hac ætate quæ annuis quattuor temporibus voluitur, víque ad finem mundi per ora prædicantium nafeentes sibi quotidie soboles contemplatur. Nec abhorret a vero, quòd per generationes dicimus tempora defignari. Quid enim vnaquæque fuccessio, nisi quædam propago est generis:Et pincerna regis Aegypti cum vidisser somnium quòd tres propagines duceret, loseph Gen. 40, b præditus in folutione formiorum, tres propagines, tres dies renunciat defignare. Si ergo per tres propagines spatium trium dierum exprimitur, cur non etiam per quattuot generationes annua quattuor tempora figurentur Sancta itaque Ecclefia videt filios fuos, curh primum fidelium fobolem conspicit. Vider filios filiorum, cum ab eisdem fidelibus ad fide gigni et filios cognoscit. Que etiam senex et plena dierum moritur: qua lubsequente luce ex mercede quotidianorum operum, deposito corruptionis pondere, ad incorruptione E spiritalis patria mutatur. Plena videlicet dierum morieur scui labentes anni pon trascunt, fed flatim actuum retributione folidantur. Plena dierum moritut : quæ per hæc transcut-

tia tempora id quod non transit operatur. Vnde apoltolis dicitur: Operamini non cibumb qui perit, fed qui permanet in vitam æternam. Dies itaque fuos faneta Ecclefia eriam cum loge. 6. e præfentem vitam deferit, non amitrit: quia in electis sus tanto corum lucem multiplicits inuenit, quanto nunc in eis ab omni tentatione se cautius solicitius qualtodit. Dies suos Ecclesia non amittit equia scio in hac vita vigilanter quotidie pensaro non nogligit, et ad omnia qua recte facere valeat, inertia nulla torpefeit; Hinc eftenim quòd de illa per Salomonem dicitur: Confiderat femitas domus fux, et panem otiofa non comedit. Semitas Pron. 31. 4 quippe domus suz considerat: quia cunctas suz conscientiz cogitationes subtiliter inuefligat. Panem otiofa no comedit: quia hoc quod de facro eloquio intelligendo perceperit, ante æterni judicis oculos exhibendo operibus oftendit. Mori autem dicitur : quia cum

# 1124 S.Gregorij Expos. Moralis lib. XXXV.

illam zemitatis contemplatio abforbuerit, ab hac mutabilitatis flux vicifitudine fundi- A tuu extinguit, vi in ea iam hocq uoda etumen inimue vitionis impediat, vi lo modo nihi vitast. Tanto enim verius tuuc-interna conflicis, quanto cundits exerioribus plenius occumbic. Hanci raque mortem-hanci detum pleniudiem, eri in baco li hock poste di cumbication objectiva de la mode di cumbication existente propositionale del faciendamo i quatemusi te teachura rei gelev veriatis, vi nono cuascuter vi gierenda prophetia. Bonzacinia, que de fandorum vita cognofismus, si veritate carent, nalla funt i limyferia noncultura dels pistiristatis molgestate tuman (enfisa fade historia sono excedent quatenus tantofixior animusi in fuoi intelledu permaneat, quanto hunc quassi in quodam medio confittuum etcis pistirista fulgestate tuman (enfisa fade historia sono excedent quatenus tantofixior animusi in fuoi intelledu permaneat, quanto hunc quassi in quodam medio confittuum etcis griturus spesser qua preventra fade ligue.

Quid faultus Greçorius in his, que iem relta insensione protulit, vana gloria vel laudis humana B fauorem fabressific sibi formidas : et pro recompensacione aperis possibale orationem lettoris.

E' Xpleto itaque hoc opere, ad me mihi video esse redeundum. Multum quippe mens nostra etiam cum recte loqui conatur, extra semetipsam spargitur. Integritatem. namque animi, dum cogitătur verba qualiter proferantur, quia eum trahunt extrinsectis, minuunt. Igitur a publico locutionis redeundum est ad curiam cordis:vt quasi in quodam concilio confultationis ad meipfum discernendum conuocem cogitationes mentis: quatenus ibi videant, ne aut incaute mala, aut bona non bene dixerim. Tunc enim bene dicitur bonum, cum is qui dicit, foli ei a quo accipit, per id appetit placere quod dicit. Et quide mala me aliqua etti dixiffe non inuenio : tamen quia omnino non dixerim, non defendo. @ Bona vero si qua diuinitus accipiens dixi: meo videlicet vitio minus me dixisse profiteor. Nam ad me intrinfecus rediens, postpositis verborum folijs, postpositis sentetiarum ramis, dum ipsam subtiliter radicem mez intentionis inspicio, Deo quidem ex ea me summopere placere voluisse cognosco: sed eidem intentioni, qua Deo placere studeo, furtim se,nescio quo modo, intentio humanæ laudis intersent. Quod cum iam postmodum tardeq. discerno, inuenio me aliter agere, quod scio me aliter inchoasse. Sic etenim sæpe intetionem nostram dum ante Dei oculos recte incipitur occulte sibi fubiuncta, et eam velut in itinere comprehendens, intentio humanæ laudis affequitur : ficut pro necessitate quidem cibus fumitur, sed in ipso esu dum furtim gula surrepit, edendi delectatio permiscetur. Vnde plerumque contingit, vt refectionem corporis, quam falutis caufa corpimus, caufa volutatis expleamus. Fatendum est igitur quòd rectam quidem intentione nostram, qua soli D Deo placere appetit, nonnumquam intentio minus recta, que dedonis Dei placere hominibus quærit, infidiando comitatur. Si autem de his diuinitus diffricte discutimur : quis inter ifta remanet falutis locus, quando et mala nostra pura mala sunt, et bona quæ nos habere credimus, pura bona esse nequaquam possunt? Sed hoc mihi facere operæpretium credo, quod fraternis auribus omne, quod in me latenter ipfe reprehendo, incunctanter aperio. Quia enim exponendo non celaui quod fensi : confitendo non abscondo quod patior. Per expositionem pateseci dona: per cofessionem detego vulnera. Et quia in hoc tam magno humano genere, nec paruuli defunt, qui dictis meis debeant inftrui : nec magni defunt, qui cognitæ meæ valeant infirmitati misereri : per hæc vtraque alijs fratribus quantum possum curam confero, ab aliis spero. Illis dixi exponendo, quod faciant: iftis aperio confitendo quod parcant. Illis verborum medicamenta non fubtraho: iftis lacerationem E vulnerum non abicondo. Igitur quæfo vt quisquis hæc legerit, apud districtum iudicemo solatium mihi suz orationis impendat:et omne quod in me sordidum deprehendit, sletibus diluat. Orationis autem atque expositionis virtute collata, lector meus in recompenfatione me superat: si cum per me verba accipit, pro me lacrymas reddat.

SANCTI GREGORII MAGNI, PAPAE I. DOCTORIS ECCLESIAE infignis, Moralium librorum in Iob librum Finis

.8.157

IN SE PaTE Man PSALMOS e eroottaga intrulatur. VII

onia q ang a L A L Tal Man But I sel le Man Bar Profurection nie. C. is sin zignate a outlardingene, ginda itsous vegetuur nauris, Et enim a ond (iii) in bes, oithog (zignate apr. ndum, iei uib ad viewa ur naum, 10 m. num aper ur nie npropheren dietuur lackemini et

tunitates vieibe e common tili, in confrecht internidieten quaquan Miny. VI fe. Kidi BuoM. oduu Dicien Quaquan Moy Vil fe. Kidi BuoM. oduu Dicien

tes u (acolo vinentiam, et feptimă dormientium inflorum, Planc auté Plalmon EPTE M Pfdmirmu producini dhow y quartangut neglere figuificatione da particulium massi monten activementame fe Estelhalalay et demokrata, ne promose, motesteme III. Partico, vife sem mode an effectio free, y adulta de Estelha seus demokrata es es estembolaranten, quod da pheira tem secreta estelhame (§ , despilatame facility men deltra estembala e y quante profession mans, justile agrama et particular del production del professione del professione del professione del mans, justile agrama et particular del professione del professione del professione del professione del mans, justile agrama del professione del profe

rekuestone s verstenome, affidor este verfatum , lei quedem de familo Augustino è lificians feròpsam reloquis q laterro membant silei e par infoliatuma monte consquentes sus fost espe, estone edebonis, ve camo a consumo se la terre para verre Comisto Michaeltoni, commo legas sir, el hercules parcelo apricis, cistom amman om vero Sommu Pensifices, profesione, dao, bease memora Groparus I. O-binocentius eine inomi um Gregorium medicalis financis posificans occupationibus vi focararum tierarum pobodo celli formano verseore, problem in medicarium in see so Plantos verseopolis sile fantis Amerikan um modo fei apen rechangle confeitens, profe, co-organe festends forces explanant, rique also discide, rein fing us of learness lucerari fortieres finde apeneaus, or mediacocous dissuaries leaves and commented account, commed fi conservation, consistent of contractions, quant or tenderines reconstituing to false some dismo convey to

ndam. His emim P falmis explanades eam rationem fanclus Gregorius adhibus , ve dimmarum bisteric aansmibus, quarum ranousi dabę entifiimo-anumo concoxera, exploreres tum mediciniomen, anterplaciniomen, anter em fanchiffima oranome concluderes: fin gubs cumo bis feptem Pfulmis oranonem ab eo adumblamo effe, coenonimus g .up. m. Joufsellarie . .u. : gray

P.R.O.OF M.I. V. M.



I ILLE REX er Prophets convenienter David . id eft . manu fortis vocatus eft, quia vrsum interfecit, leonem suffocauit, Goliath 1, Reg. 17, f fortiffimum lapidis vnius icu prostrauit, et gentes innumeras imperij sui ditioni subegit : non incongrue eodem nomine sanctam animam accipimus, quæ illum, qui quali leo rugiens, cir- 1.Per. 5. e cuir quærens quem deuoret, in se ipsa interfecit. Et si quando eam sicut fortis armatus aperto certamine aggreditur, lapidis, quem reprobauerunt adificantes, illum icu profternit, corporis nihilominus paffiones fu- Luc. 11.c

bigit, arque ad virtutum officia conuertit, Pfalterium quoque eamdem animam foiritalibus exercitijs affuetam non inconvenienter nominamus . Sicut enim muficum s. Rafiim bem. n illud inftrumentum triangulum decem chordarum inferius quidem percuritur, fupe- a in Mal. 8. Au illud inftrumentum triangulum decem chordarum inferius quidem percutitur, lupe-rius vero fonare videtur : ira anima fanétæ Trinitaris fide formata , decem légis præ-dibb, is præceptis infructa, inferius petcutitur, et superius auditur: quia cum carnem aliquis 1/41.
persecte afflixerit, tunc suaussimum Deo in dulcedine melos teddit. Per Pfalmum ergo meditationes, et laudes, et gaudia de Deo in animo concepta accipimus, ficut cantom illius mulici instrumenti Pfalmum vocamus. Pfalmus ergo ifte, id eft, hæc medicario, Dauid, ideft, fideli anima virtutibus exercitata attribuitur : anima feilicet rendenti in finem , id eft, in Christum, qui eft initium et finis. Christus finis dici- Aponas. &

S.Greg. To. 2.

tur : vel quia est consummatio legis et prophetarum, sicut ipse pendens in cruce testa-Ccccc

Incn. 19. f

Pfal. 8.

Justefi, cum accroat fella potaturalitir; Confunmatume filt Vel quila bomorum oimnium perfeçio di, quia in allum bonat prefectur; nifi quod in unimoritanto folidatur. Sicut cimi mobis non fufficia also bonos quaree, nifi ad cius fludeamus agnitionem percunie: si quo oimentoropullus iam melkor queritur; quid omnis creatura
co, fub cuius pedibut a patte ominia funt fubbetă; înferibe infuenturi. Pro octaua vero
Palimus iffe tachus afieturu, quia pro confideratione futurar refurectionis Domino
decantaur. Omne perfentis vita tempus feptem diebus cuoluitur, et jdoo ascena țies
quareapleta horum deteum vicilifitudine futura efi, odaua vocaturi. Păt quis pro dontideratione extremi udici) Pfalmus iffe concinitur, reche pro ochau intitulatur. Vel
quia fequium finem carnalia eficifitulă in fentarionii iclieo Octau ad ciciur refurerecionii. Caro enim ex quartuoe confita elementis, naima tribus vegeratur naturis. Efi
enim rationalis ad diferencendum, concupitelibita ad virture as poperendum, i specibilis B

Tfal. 4.

enim rationalis ed diferencedum, concenjufchilitis el virutute appetendum, in ficibilit a da viria auerfandum. De hac cenim ta per cumbem propheran dicinur; Irafcinnial et nolite peccare, Quò de guim fe contra fatplum erexent, es zelo reclitudinis inflammatus, contra viriorum fe importunitates virilitere commouteti, in confipedu interen iudicis nequaquam deliquit. Yel feoindi quofida Octava diciritir quia fequitur fex states in hoc feculo viuentium, effeptima d'ornientum iuforum. Lunc aute Pfalmum in by mais habendum titulus affruit equia qui sactua dolore cordis intrinfocus peccata Gua conficeac, oci ne possificacio conesteri, fausem al da utem enfiericordis Dei vocenaciulationale reddir. Maius eff enim angelli Dei fuper von peccatore peculizate gaudium, quàm de nonagitaranoum perfetuezania futuroum. Le qui poi sadulgenitis de-

Luc. 15. b

exultationis reddir. Mains eft enim angelli Dei finper yan peccatore pomiente gaudium quiam de nonagitataoum perfuerania intulorum. Et qui pro nouli genitis defidecio iniquitates (sasa anuncia; in tabetanculis inforum dulcire hymnizat. Loquiure rego in hoo pfalmo fidelia sinima eduamnillam, id eft, diem Judeli remendam condidetans, terroremo, difirifionis diuina & reprotorum damnationa perpetama prudentis intului contemplans. E quia de filis meriti difficiose, in fe qualitere
in illo tremendo examine i ram vitionis diuina effugree possir, non inuenit suddere
quidem, fed confidentes ad fonterm micirrordir accime iutu pracorapas accedir,
malens in hac vita per pomientiam, et flagella conteri, quàm in futuro horrendis
fiducia ad thronum glorio Dei adeamus.

Pfal. 6.

OMINE nein furore tuo arguas me, neque in ira tua corripias me.

Vides quàm bonum principium, quàm affectuofum, quàm gratiz plenum. In cocnim quòd Dominum cum vocauit, quòd fui iure miferen debertet offendit. Dominorum enim eft. feruos alere, non per juste e delin-

beret oftendit . Dominorum enim eft , seruos alere, non negligere : delinquentes corrigere, non necare : fugientes requirere, non abdicare : f Domine, ne in furore tuo. I Solet fieri, vt qui dominorum iram incurrunt, si eis reconciliari appetunt, patronos quarant, interuentores adhibeant, aduocatos adfeifeat. Sed hac anima illius tetribilis iudicij terrore perculfa, amoris Dei defiderio accenfa, motas non patitur, dilationem aduer fatur : et si ad horam Deum conuenire distulerit, damnatione se euadere non posse a rbitratur. Desiderium enim non sustinet, et in patientia modu non habet. Vires ergo colligit, de misericordia conditoris confidit, et quasi eum præsentem videat, loqui præsumit, ac si dicat: Scio quidem quia ab oculis tuis, meis excludor meritis, sed tamen minor sum cunctis miserationibus tuis. Tu igitur Domine cuius me seruum esse non abnego, cuius imperijs obtemperare desidero, cuius suaue iu- E gum referre nequaquam recufo: [ Ne arguas me in furore tuo. ] Hic me potius argue : dum tempus est misericordia, corripe : dum dies salutis est, exerce. Quisquis in hac vita flagellis atteritur, in mansuetudine cortipitur : quia correptionibus emendatur. In illo autem tremendo examine iniquas omnis in furore at guitut i quia posnam interminabilem venia nulla comitatur. Absit, vt in Deo furorem esse credamus. Non enim effet incommutabilis, fi eum commouere posser alicuius necessitas passionis . Sed quia alitet de Deo , nisi secundum humanum morem loqui possumus, infinisæ damnationis sententiam, furorem vocamus. Non vt in illa iustitiæ seueritate, aliqua omnino perturbatione Deus moueatur, sed quia in eos, qui duplici sunt contritione conterendi, irremediabilitet vindicatur : [ Ne arguas me in furore tuo : non humano, non transitorio: Furor humanus sicut cito præterit, ita suz vigotem potesta-

Mier.37. c

### In septem Pfalmos pœnitentiales.

A tis, non nifi in corporibus extendit : diuinæ vero vltionis animaduersio, non folum pornas in corpore, et anima multiplicat : verumetiam in damnatis immobiliter perfeuerat: [ Neque in ira tua corripias me . ] Sicut maior est faror quam ira, ita arquere maius eft quam corripere Eos corripimus, quos amantes emendamus. Et quià post mortem carnis alij eternis deputantur supplicijs, alij ad vitam per ignem tranfount purgationis, fidelis anima non folum furorem timet, fed criam iram abhorreet. Tefte beato Augustino: Hi omnes qui non posuerunt sibi fundamentum Christum, in 5. Augustino furore arguuntur i quia eterno igne cruciantur . Qui autem cidem fundamento fuperposerunt lignum, fenum stipulam, in ira cortipiuntur; quia igne purgati, ad 1. Co. 3. s beatitudinis requiem reducentur. Dicat ergo sidelis anima quid secir considerans, et quid fit receptura contemplans: [ Domine , ne infutore tuo arguas me , neque in ira B tua corripias me. Ac fi aperte dicat: Hoc folum tota cordis intentione efflagito, hoc indefinenter votis omnibus concupifco, ne me in illo tremendo examine, vel cum reprobis ferias, vel cum purgandis flammis vitricibus affligas. Et ve hoc fiat 1.1900 mi

Miserere mei Domine quoniam infirmus sum, sana me Domine, quoniam conturbata funt offa mea.

In eo quod nomen venerandum repetit, piæ precis affectum fe habere oftendit. Quafi dicat: Tu Domine, quem suaue Videtur mili sepius inuocazi, miserere mei dum tempuseft mifericordia. Hic me mifericorditer corripe. Hic per flagella contere . Hic igne tribulationis exure. Et ne quid in me post hujus vita terminum vindicandum inuenias, oro ve per ignem tui amoris omnem in me vitiorum rubiginem C confumas. Et hoc opus est ve facias: [ Quoniam infirmus fum . ] Ex peccato primi

parentis poenam contraxi magna infirmitatis; Non enim quod volo, ago: fed quod Ross y.d. odi malum, illud facio: [Infirmus fum.] quia ad malum pronus fum. Sed ru Domine animarum debilium velox medice: [Sana me. ] Scilicet interius omni vitiorum labe emunda : [ Quoniam conturbata-funt omnia offa mea. ] id eft , virtutes anima obscutate funt, et extenuate virtures simul conturbate funt. Charitas enim confunditur , humilitas impingitur, fortitudo deijcitur, castitas impugnatur. Per ossa virtutes accipimus, per quas nimirum animam fuftentamus. Sicut enim in offibus eft fortitudo corporum, ita in virtutibus robur inuenitur animarum. Et plane debilis omnis comprehenditur anima, nili quæ fuerit virtutum fortitudine fulta. Poltquam enim in ordine culpă incurrit, primus humani generis pares, ab illa in qua politus fue-D rat metis cellitudine decidit, claritate vilionis diuine perdidit, fuauissimas verboru Dei epulas, quibus interius reficiebatur, amifit. Oculos carnis ad obfezna et turpia videnda aperuit, qui prius aciem mentis, qua lucis fumma fulgor intuebatur, obscurauit.

### Er anima mea turbata est valde: sed tu Domine vsquequo?

Et quia me infirmum fentio, quia offa mea conturbata agnosco: [ Anima mea. ] feilicet eo quod mea eft, quod per me corrupta est, quod per me debilis, et zgra faeta eft . turbata eft ad gemitum , commota eft ad compunctionem er lamenta , valde magna, scilicet et multimoda turbatione. Turbatur enim, quia peccauit, quia bonum Dominum offendie, quia vieam perdidit, mortem incurrit : [ Sed tu Domine víquequo? I turbaris contra me, quia peccaui, quia te ad iracundiam delinquendo

E prouocaui? Vel tu Domine: damones quidem inuafores non Domini naturaliter, malunt meam perditionem quam falutem . Sed tu Domine,qui non vis mortem pec- Ezerb.31.6 catoris: singulariter Domine, non abusiue sed proprie: vsquequo, idest, quamdiu differs sanare? Eccein conspectu boni medici, et curare valentis assisto, vulnera detego, preces emitto, dolores augeo, lacry mas effundo. Cur ergo diffimulas, cum non fit tibi minor potentia quam voluntas? Licet hoc celes in corde tuo : tamen fcio, quia vniuerforum memineris. Omnis curatio quanto difficilius acquiritur, tanto ac- 100.10. 6 quifita cautius cuftoditur ..

Conuertere Domine, & eripe animam meam, saluum me fac-propter misericordiam ruam.

Ne magis turberis, supplico : ne vitra misereri differas, peto: immo conuertere

Domine. Sicul anima mea connerfa ch'ad te per turbationem poenitudinis, lea tu A connertere ad cam per ferinaite midrationis. Econnerfate: Etipe anima mean.]
Impedium e am vepres carnalium delefazionem, detinent illam facularium illeobre quodintama. Sed trug piorens co mani facere (inperabandanter qu'am perinus, aut fatelligianus, sam enpe i igne sui amoris, terrenarum dumeta voliptatum, quimirricitur, adure extra monem peccial appetium illam tura manus fortitudinis
trabe (f Saluum me fac propre mitericordism tuam.) Parum eft va animam mean
a mundi voluptabub interes, nifu es ho holitum tentarionis virturis usu protectione confereus. Bosti medici officium eft, nonfolum falutem refituere, fed etiam redirectam cultiduis fedicilaries fervare. Sie ergo 6 et cum va miniam meana rematicum incurrans. Et hoes (Proprese uniferiordism ruum.) Non de tenis meridirectamium incurrans. Et hoes (Proprese uniferiordism ruum.) Non de tenis meridirectamium, para et e mis meriti stepto.

ms Quonian fron est in morte qui memor sit tui sin inferno autem quis confitebitur tibi?

Jacks - Peccas confutumats generant mortem. Niferaim consertis turis, sifi animam man erropasis, anim se alaum feccile, in peccatorum mocaligin; id el, in morte dinniti; squòd fi in morte fisco, tui proculdubio memoriam perdo, lerinde hoc feio, quòd in morte peintus um meno reflecuelos i [Quoismam non el in morte equimemor figratis.] Quo modo namque embli concediure, quod omnibus denegaruri [In inferno autem, &c. 3] sicure de morte adinferantus peccaro perennici, itade peccatorum. Company (and morte adinferantus peccaro perennici, itade peccatorum.

Pros. 18. multivation in deliperation is fouestmeath. Vande or Ecriptum elt Peccaivo cum vone finit in profundum maiorum contemnit. Fidelis anian an one axudiri meuruse, midiritarqua perlatura eli, fin exauditur, etumerat; vefe maximo timore concutiat;
te Deum enitiva am fleticordal mi fecta, Artergo; I la informo auten quis conficiotur tible 3 Quadi diciat: Dico finon eripuers me, in morre futuram: et non folum in
mintre futuram me pratudo, el ed ciani mintreno; del criptud perpando. Pualtur cimi mi informo conficio con timi microno; del criptud perpando. Pualtur cimi mi informo conficio tri tibi ne conficio vinon pole perpando. Pualtur cimi mi informo conficio tri tibi ne conficio vino mone fine peccola la use
Entil 15.1. In ficrino sintem quis conficio bivar cibi el cilicer utilutis. Non enim eft peccola la use
Entil 15.1. In ficrino sintem quis conficio bivar cibi el cilicer utilutis. Non enim eft peccola la use
antiluti della conficio di conficio

enim tu fis illud idem animz. quod eft anima corpori i fitibi infeparabiliter non inhafero, neceffario mortem incurro. Est fin morte fatero, tu in memo non coro. Quoniam non eft im morte qui memo fit tul. Siguratullus rei menimi caro mortua, ita

3.0m.6.1 hete fontire prasules ta Deo anima dinifa. Nulla fociestasi cia d'actobasa. Vibi sutent tul ingreditur mentoria, ibi est la severitatis immensa. Quod tamen intelligi et
aliste postei. Quali diate i Immedicabile corposa et exceludam enfe, et membri in
corpore mortua idocalito postutu eli noce personia, dedultas aibil conferas. Nam fam
membri un i, felicer miferito ordia. 3 et enim medican fecio, miferiordem non ambigo, longanimens agnofos, quod non facerem si in morte essem. Es hoc appare a ro.

10 postuta de morte.

Laboraui in gemitu meo : lauabo per fingulas noctes lectum meum, lacrymis meis stratum meum rigabo.

Dixeat (iprinis, faltum me fa., & tetipus el v. faciar: nam ego laborati in general de la mierro del s. Miériam mem ego cognofoco, visuano no difimulo, peccatumo no celo. Nife enim miferum me agnoterem, in genendo no alboratem: Sos de gobaborati, idel, futudo ego v. ellen in genita, (ellice v. quodique viactem genendum mih putarem. Er [. Laboratii n. genita. [. diell. or dielle proprio Nemedum me genendom mih putarem. Er [. Laboratii n. genita. [. diell. or dielle proprio Nemedum me inim, fette mih lingemifecendum aftumo, quita pra omnibutum peccalifi prapendo. Er quia non futficir bene incipere, nifi studeat quis in obero delle proprio d

# In septem Psalmos poenitentiales.

A no opere perseuerare, adiungir: [Laui per singulas noctes.] id est, per singulas renebrofas cogirationes: [ Lectum meum . ] Per lectum conscientiam accipimus : quia dicut in lecto iacentes quiescimus, ita in ea vel legi Dei, vel legi peccati consentimus. Et sicut in laboribus pressi in lecto quiescentes reficimur: ita dum mundi huius adtersitatibus premimur, in bona conscientia interius delectamur, Paulo attestante, qui ait; Gloria nostra hæc est, testimonium conscientiæ nostræ. Lectum ergo per sin- 1.Cor.1.6 ulas noctes lauar, qui conscientiam a cogitationibus tenebrosis lacrymis compunctionis emundat. Et non folum conscientiam purificabo, sed eriam : [ Lacrymis meis stratum meum rigabo. ] Quia vilis lectus est stratum, per ipsum carnem accipimus. Et quoniam ficut stratum facile concutitur, ita caro ab infirmo animo varie versatur,

sicut per eumdem prophetam dicitur: Vniuersum stratum eius versasti in insirmitate Pfel. 40. eius. Rigat ergo lacrymis stratum suum, quia continuo luctu & dolore carnis maculas diluit, er cordis duritiam imbre compunctionis emollit: ve ficut hortus recepta fuaui pluuia euidenter germinat, ita caro lacry marum fluentis rigata, bonorum operum er iuftitiæ germen emitrat. Cur autem laborauerit, causam subdit, ac si dicat:

Ideo laboraui, ideo ingemui, quia:

Turbatus est a furore oculus meus: inueteraui inter omnes inimicos meos.

· Humana natura ad imaginem primitus, et similitudinem Dei condita, per præua- Gen. 1.d ricationis culpam a contemplarionis diuinæ claritare expulsa, sicut inimortalitaris æternæ bearitudinem perdidir, ita interiorem oculum animæ, scilicet rationabilem obscurauit. Et quia postea bonum a malo discernere noluit, volens postmodum quid fibi fequendum,quidve fugiendum effet scire, nequiuit. Et quia illum , qui lux est, et 1,1017, 1.6

in quo non funt vllæ tenebræ, non renuit, ficut in nocte, fic postea in meridie palpauit.Dicat ergo fidelis anima . [ Turbatus est a furore oculus meus . ] Quia discernendi recte voluntatem non habui, per furorem, id est, damnationis sententiam ipsam eligendi potentiam amisi. Vel etiam illius a furore oculus turbatur, quia tremendi diem iudicij, damnari metuens, intuetur. Cum enim quod quisque gesserit, quia ibi fit recepturus, considerar: mentem que hoc præuidet, malorum suorum consciam, ipse iudicij terror perturbat. Et quia ad illud iudicium venire non trepidat, nisi quem conscientia de peccatis accusat, ideo adiungit: [ Inueteraul inter omnes inimicos meos. ] Ac si diceret: Ideo ad illud terribile examen deduci metuo: quia per consuetu-

dinem et perseuerantiam prauorum operum, non nouum, sed veterem me peccaton rem agnosco. Cum enim sim inter inimicos meos, spiritus videlicet malignos: quia eorum a me suggestiones non repuli, illis consentiens in tenebrarum operibus inuezeraui, id est, in veteris hominis inobedientiam redij. Factus sum comparabilis vereri vesti . Sicut enim vetus vestis, nec ornatum adijcit, nec frigus repellit : ira nec frigus rentationis expellere valeo, nec proximorum animas per doctrinæ verbum adorno. Vel inueteraui habitans inter inimicos meos, inimicos scilicer Catholica fidei, et Christiana religionis.

Discedite a me omnes, qui operamini iniquitatem : quoniam exaudiuit Dominus vocem fictus mei.

Quæ focietas luci ad tenebras ? Quæ conuentio Christi ad Belial ? aut quæ pars fi- 2.Cor. 6. 6 delis cum infideli ? Sicut enim qui diabelum fequiltur, fanctorum collegium affectu et opere aspernatur: ita qui Deo perfecte adhæserit, impiorum consortium nequaquam admittir. Quia ergo inucteraui conuerfatus inter inimicos meos, ne amplius aliquid vetustatis in meapparoat, ne inimicorum conversatio notam mihi pravaricarionis infigat: vos qui operamini iniquitatem, qui culpas vestras conteri negligitis, qui in malis operibus impoenitentes perfeueraris, hic a me affectu discedite, hic vos a me operum diffimilitudine elongate : vt quia a Deo receditis hic animo, et in futuro etiam corpore a me discedatis. Discedire ve amplius non communicem operibus vestris iniquis: [Quoniam exaudiuit Dominus vocem sletus mei. ] Laui pedes Cant. 5. a meos, quo modo inquinabo illos? Vocem flebilem Dominus exaudiuit : quia ab omni inquinamento carnis, et spiritus me mundauit. Quo modo autem exauditus fit, oftendity and atom, the

Ccccc 3 Exaudinit

# S. Gregorij Expositio

Luc.6.d

Gen. r.d

Hier. z. b

1. Pet. 3. b

Eccli. 5. b

Exaudiuit Dominus deprecationem meam: Dominus oratione meam suscepit. A

Peccata dimittendo: [Dominus orationem meam suscepit] perseuerantia dando. quafi dicat: Non folum pro peccatis meis flenti delictorum mihi indulgentiam contulit, sed etiam ne eade viterius committerem, gratic sua vbertatem concessit. Dixerat 1. Cor 12.b fuperius: [ Discedite a me omnes qui operamini iniquitatem. ] Sed quia charitas no quarit que fua funt : et hinc vera effe oftenditur, cum ille diligitur qui aduerfatur, ideo fubiungit:

Erubefeant et conturbentur vehementer omnes inimici mei, conuertantur et erubescant valde velociter.

Ille veraciter charitatem habet, qui et amicum diligit in Deo, et inimicum diligit B propter Deum. Hinc namque per semetipsam veritas dicit: Diligite inimicos vestros, benefacite his qui oderunt vos. Ne ergo furda aure præcepta transcat Dominica, pro inimicis orat anima exaudita : [ Erubescant et conturbentur.] Ergo quia proptet peccata, quæ perpetrauerā, erubui: erubefcens vero, yt ea diluerem in gemitu meo laboraui, exaudita veniam impetraui. Et ytinam meo exemplo erubefcar, quicumque quòd ad imaginem et fimilitudinem Dei fit factus, intelligit, et qualiter illam. peccando foedauit, agnoscit: si se circumspiciens consideret, et decorem quem perdidit, et obscomitatem qua se velut quodam teterrimo colore perfudit, de opera suorum qualitate, nisi sit lapis, erubescit. Nobilis anima si quas aliquando peccati notas admiferit, verecundiam tamen a se funditus non repellit. Nam et illud verum est aperte desperationis indicium, si verecundia non sequitur peccatum. Vnde sub Iu- C daz specie contemnenti anima dicitur : Frons mulieris meretricis facta est tibi , no-

luisti erubescere. Qui enim neglecto Dei timore peccata peccatis accumular prosecto vt meretrix frontem obdurat. Sed quia minus est de ante acta vita erubescete, ussi quis etiam studeat ea quæ admisit, poenitendo corrigere, subjungit: [ Er conturbentur vehementer. ] Quisquis peccati fui modum considerans, sibi irarus, contra seipsum. grauiter quod egit, puniendo inuchitur, per compúctionis lacrymas vehementer conturbatur. Quia vero per dolorem poenitentia peruenitur ad conuerfionem vita, protinus additur : [ Conuertantur . ] Ille nimirum ad Deum conuertitur, qui tam cogitatus fuos , quam etiam operationes ad Deum femper dirigere constur. Et quoniam tempus breue eft, et finis peccatorum mors eft, ne quis putaret in hominis effe poteflate , quando vias suas velit corrigere , repetit : [ Erubescant ] se peccasse, erubescant D conversionem distulisse. Et hoc faciant: [ Valde velociter . ] Dies enim Domini figue fur in nocte ita veniet . Vnde & Salomon : Ne tardes, inquit, conuerti ad Dominum . neque differas de die in diem. Proamium fecundi Plalmi panicentialis.

C Icut fupra iam diximus, per Dauid fidelis anima accipitur, cui & nominis interpretatio, et operum magnificentia conuenienter aptantur. Fidelis ergo anima ea, que in hoc Pfalmo dicuntur, intelligat, et ab ifto nnmquam intellectu recedat. Intellectus vero Dauid in hoc Pfalmo eft, ve nemo fe ante fidem de meritis fuis, quæ nulla ... funt , efferat . Nemo fide per gratiam accepta , de peccati impunitate præfumat. Nemo bonum quod facit, fibi , fed gratiz Dei attribuat. Nemo per defidiz torporem in bona operatione pigrescat. Videamus nunc quid dicatas por successione pigrescat.

EXPOSITIO SECVNDI PSALMINTO - U. a - 1 - 1 1 ( 27) - 1 1 1 200 | 6 mm - D

E A Tr, quorum remille funt iniquitates, et quoru tella funt peccata. Qualidicat : Cum omnes velinteffe beati, diuerfi de beatitudine diuerfa fentiunt : et delideriorum fuoru errorem fectantes, ad beatitudinis portum per deuia venire proponunt. Sed quidquid illi eftiment, iftud eft ratum iftud eft Catholicum , quod illi folum funt beati , quorum remisse funt iniqui-33. 3

# In septem Pfalmos poenitentiales. 113

A rates originales pet haptifinum: [Ex quorum reda funt peccata.] advalia pofi baprifinum commifia. Si repit infirmum vulnera, quo modo illa medicio adhibetura.
medicina. P. Nonne ficelare vulnera per serentum interorium putrefeiri visi de peccatum, nin per confessione are serentum interorium putrefeiri visi de peccatum, nin per confessione manna rearrem putrefeiri ministi dilatatur. Er ficut vulnus non ostentium etiam fanant carrem putrefeiri putre di continum per coldinationem regium; aludi quod umiferante Deo per remissione amendam peccatore homis per obdinationem regium; aludi quod misterante Deo per remissionem continum continum per continuaria est qui se que pir Deus peccatum continum per continuaria est qui se que peccatum per continuaria est qui se que per continuaria est que per continuaria est

bona facta malis actibus superponamus.

Beatts vir, cui non imputauir Dominus peccatum, nec est in spiritu eius dolus. Si nosmeti pios iudicaremus, non viciou iudicaremus, si nobis peccata nostra im-1.601,112, putauerimus, non ca nobis imputata Deus. Si e a daistiaciendo puntiemeus, nullm qui nosi in strutto puniat, inuenitemus, 1. Imputate sibi Adam peccatum su si notiti, quamdoculpan sun in creatorem reditei, edicarea Mulier, quamdoculpan sun in creatorem reditei, edicarea Mulier, quamdoculpan sun decomedi. Ynde qui a se constituit deligno, e comedi. Ynde qui a se constituit deligno, e comedi. Ynde qui a se constituit deligno, e comedi. Ynde qui a se constituit deligno, e come most posterioris mista sudicare a ustem si spisulm memo poterițini.

fu qui vitile animi a d'utia perfequendum affumin, financia is più mie mono potentaniuri Perfequent immicos meso, eccomprehendum illus per unudem Prophezam dicticiant. Qui enim mollis est, est disfolutus in opere fino, firate est opera fina diffipantis. Pranté de D Ideo dizire, Bearau vir. 1 Quast dictar: A do too pos memo addirege persualet, nife u facte fortirudinis vires habets. Qui de nim fortius, qu'am omnes animi fui motus rationi fubigere, o omnia carnis de dideria fipirius virtus fe nease, es proprias voluntares.

rationi (abigere, omnia carnis defideria fipritus virtute frenare, proprias voluntates abigere, comnerpris vilibilibuse a qua non videntus manez.) Pode et Salomon aitz. 27m. 16. L. Mellor ell patiens vito forti, et qui dominatur a animo fuo , expugnatore vrbium... [Poce elli fipriture iusdolus.] Lilli quidem peccatum non imputabitur, in cuius fipinitu dolus mendacij non inuenitur. Qui e furfium elle non fimulat, qui e a criam qua; coculte deliquit, noncelat. In fipritur publicani ad templum afecandenis, dolus non flui qui dum illum, quem occulta non tranfeun, placate voluti indicem, confire-time deliginature deliginature

gii ergoiultificanu defeende, qulam qui fe demeriorum catumeratione iadabat.

E Denique et iulius in principio fermonis acculator eff tiir. In Pharfisi vero fipiritu do- Frantis, e buriure et iulius in principio fermonis acculator eff tiir. In Pharfisi vero fipiritu do- Frantis, e buriure et iulius in principio fermonis acculator eff tiir. In Pharfisi vero fipiritu do- Frantis, e buriure et iulius in principio monitori e del control e del control

exemplo haius publicani przoccupemus faciem haius indicis in confesione, et et- 761-94.
fundamus coramillo corda nostra, leuantes puras manus sine ir a creceptione, in ha- 1.71m.a. e
bitu ordinato, cum verecundi act fobietate v. 1910 irom itentation patente, manuediugere non possimus indicis, per confessionem mundati, elementiam experiamut
misteriorosis.

2.5.2051

Quoniam tacui, inueterauerunt ossa mea, dum clamarem tota die.

Ille in cuius spiritu dolus non est, beatus est :ccontrario ille, in cuius spiritu dolus

Tac.t. e

eft , infelix eft . Et hoc mihi experto credendum eft : [ Nam inueterauerunt offa mea , A quoniam tacui dum clamarem. ] Per offa nimirum virtutes accipimus, quia per eas animam ficut corpus per offa fustentamus. Quæ profecto inucterantur, quando a statu fuz fortitudinis infirmantur. Sicut enim morborum infestationes corporis offa debilitant, ita vitiorum importunæ turbationes animæ virtutes infirmant. Ait ergo: [ Inueterauerunt offa mea . ] Ac si dicat : Virtutes et iustitia, vel ratio et intelligentia, ita in me debilitatæ funt, vt nec per me quidem vitijs reliftere, nec animam ægram, et ad ima ruentem, virtutum valeam fortitudine sustentare. Et quia per humilitatem confessionis ad nouum hominem peruenire nolui, per arrogantia iactantiam in veteris infirmitatepermansi. Quare autem inueterauerunt, causam aperir, cum ait: [ Quonia racui, dum clamarem tota die. ] Cum clamare et tacere inter se repugnent, quo modo poteft fieri vt aliquis taceat,et clamet ? Sed illetacet nimiru,et clamat , qui peccata quidem sua silentio contegit, merita vero per vocem magnificationis extollit. Aut certe ille tacet, et clamat, qui peccata quidem præterita per confessione non anniiciat, & per cor impoenitens alia committere accepta peccandi libertate non ceffat. Nã quod peccatuclamor fit, teffatur feriptura qua dicit: Clamor Sodomorum et Gomor-Gen. 18. c rhæorum afcendit ad me . Et iterum : Descendam videre vtrum clamorem , qui venit ad me, opere compleuerint . Peccatum quippe cum voce, culpa est in actione: peccatum cum clamore, est culpa cum libertate. [ Dum clamarem tota die. ] Tota die clamat , qui pro omni bono opere quod agit , laudari affectat: vel eriam tota die clamat , qui publice peccare non trepidat.

> Quoniam die ac nocte grauata est super me manus tua, conuersus sum in c grumna mea, dum configitur spina.

> Sicut per noctem opera tenebrarum, ita per diem, bonarum intelligimus lucema actionum. Qui ergo peccare non definit, et ceteris se præferens, per bona opera superbit, die ac nocte diuinæ potentiæ iram incurrit. Vel [Die ac nocte.] Id est, in pro-speritate et aduersitate. [Grauata est super me manus tua.] Quia enim et in aduersis fuccubui, et in prosperis me nimis erexi, ira tua potentia super me prouocaui: [Conuerfus fum in grumna mea, dum configitur spina. ] Quoniam manus tua, que superbos humiliat, humiles exaltat, grauata est super me. Me enim superbum depressit quia non folu peccatum mihi dominari permisit, sed etia de qua nimis gloriabar, iustitiam mihi difficilem fecit. Ideo: [ Conuerfus fum in zrumna mea. ] Qui enim de me D præsumens,quasi diuitem me prius et nullius egentem credidi : postea ad me rediens, quam fum mifer et infelix agnoui. Et hoc feci: (Dum configitur spina. ] Per spinam omne peccarum ideo accipitur : quia dum confert delectationem , quasi pungendo lacerat mentem. Tune autem poenitentis anima ad lamentum ducitur, cum perpetrata nequitia in memoria fixe retinetur. In alia translatione no configi, sed confringi spina dicitur: quia nimirum mens ad luctum vertitur, vt peccati compunctio pomitendo grangatur . Quo modo autem fit conuerfus , oftendit , dum fubdit :

Delictum meum cognitum tibi feci, & iniustitiam meam non abscondi.

Quamuis omnia fint nuda, et aperta oculis tuis, tamen quia ore confessio fit ad sa-Heb.4.d lutem, feci tibi cognitum delictum, dicens illud esse meum. Mihi enim, quia deli- E Roma to. b qui imputo, me solum in operum meorum prauitate culpabilem clamo. Plus est delictum cognitum facete, quam delictum manifestare. Ille enim delictum cognitum facit, qui non folum quod fecit annunciat, fed etiam omnem peccati caufam, et originem narrat . Qui non superficietenus peccarum toquitur , sed et quando , et vbi , et quo modo: et si vel ignorantia, vel casu, vel studio deliquerir, confitetur: [Et iniu-stitias meas non abscondi.] Nullum in corde meo dolositatis scrupulum retinui, iniufrum esse quidquid a me habeo intimaui . Omne enim datum oprimum , et omne donum perfectum defurfum est : [ Delictum meum cognitum tibi feci, & iniustitiam meam non abscondi . ] Non solum quod deliqui, quæ mihi facienda suerant bona prætereundo aperui : sed quidquid commiss, que prætereunda suerant, mala faciendo parraui.

Dixi:

Dixi; Confitebor aduerfum me injustitiam meam Domino ; & tu remissifti impictatem peccati mei.

6.22.005

Quòd delictum meum cognitum tibi feci, quòd iniuftitias meas non abscondi, non fuir ex necessitate, vel alicuius leuitatis occasione, sed ex poenitendi et confitendi præmeditatione. Nam. [ Dixi . ] id est in corde meo statui : [ Constrebor aduer sum me inluftiriam meam Domino . ] Aduerfum fe confitetur, qui omnino confiteturs quod aperit. Qui in peccari confessione sibi non paecir; quidquid peccauit; non Deo imputat, non Deo annotat, non fortuna attribuit, non diabolo, non constellationi adicribit. In eo autem eualurum fe credit, fi fibi iratus fe fine moderatione accusate [ Et tu remissiti impietarem peccati mei . ] Attende quantæ sit indulgentiæ vitalis velocitas, quanta misericordia Dei commendatio, vt confitentis desiderium comitetur venia, antequam ad cruciatum perueniat poenitentia, ante remissio ad cor per-

ueniat, quam confessio in vocem erumpat : [ Tu remisisti impieratem peccati mei. ] -Tu qui solus parcis, qui solus peccara dimittis . Quis enim potest dimittere peccara, nisi folus Deus? [ Remissiti impieratem peccati mei. ] Proiecisti post tergum tuum Ja. 38, d omnia peccata mea . Non folum peccatum remilisti, sed etiam ipsam impietatem, praux scilicet operationis intentionem, ve iam nulla in corde meo malitiz radix remancat, ex qua peftifera actionis de cerero germen fucerefeat. omizo qq 2. ... 1 2.71 6.

Pro hac orabit ad te omnis fanctus in tempore opportuno .

Scriptum est, quia nemo fine peccato, neque infans cuius est valus diel vita super C terram. Eriterum lob testatur, quia cali non funt mundi in confpectu eius, et in an- 106.15.6 gelis fuis reperit prauitatem. Quanto ergo electus quifque maiori fanctitate præcminer, canto magis de his; fine quibus hac vita non ducitur, venialibus peccatis dolet . Quis autem fanctior Paulo , qui cum delectaretur legi Del fecundum interiorem Rom. 7. d hominem, et aliam legem in membris fuis, legi mentis fuæ videter repugnantem, miferum le exclamans commemorar, et de se diffidens, de corpore mortis illius per Dei gratiam liberari expectar. Idem nihli fibi confeius fuerat, fed nequaquam in hoc fe iu- 1.60-4.4 flificatum credebat. Sancti etenim viri licet magnis iam virtutibus polleant, habent tamen adhuc de culpæ obscuritate quod feriant. Et licer magna iam viræ claritate luceant, aliquas tamen peccati nebulas, velut quasda noctis reliquias, nolontes trahunt. Quod diuina profecto pieratis dispensatione agitur, ve qui ascensiones in corde suo Pfel.83.

D disposuit, ad humilitatis cellitudinem sua melius infirmitate subleuerur : quatenus vnde parua reprehensibilia humiliter patitur, inde verius In iustitiæ: virtute roboretur. Et eo fe in virtutis culmine erectus minimum fentiat, quo fuis viribus etiam parua,quæ eum impediunt, non expugnat. Orat ergo pro remissione peccati omnis fanctus : quia fine peccati macula folus inuenitur homo lesus Christus . Denique de ipío folo legimus, quòd non haberet quotidie neceffitatem, quemadmodum facerdotes prius pro suis delictis hostiam offerre, deinde pro populo. Verum ne aliquid intelligas transitorium apperi in oratione sanctorum, adiungitur. [Ad te.] Electi etenim Dei orantes vt ad Deum perueniant , infirmitatis fuæ incessanter excessus deplorant: quia er inde refectionis intimæ dulcedinem sentiunt, vnde vim suauislimi amoris per lacrymas emirtunt: [ In tempore opportuno. ] Ecce nunc tempus acceptabile, ecce 1.Cor.6.4 E nunc dies saluris, dicit Apostolus. Tempus opportunum, tempus gratia: dies remis-

fionis , plenitudo temporis. In quo propter nimiam charitatem fuam qua dilexit nos Epbef. 2. 4 Deus, milit filium fuum factum ex muliere, factum fub lege:vr cos qui fub lege erant, Golat 4. a redimeret, vt adoptionem filiorum reciperemus. Sed quid est, quod diciti[In tempore opportuno? Numquid et ante aduentum Christi non extiterunt sancti , qui orarent pro hac fua et populi ignorantia ? Fuerunt plane. Sed quia ipsum in carne venturum expectabant, eumq. folum saluatorem suum esse sciebant, per eius nimirum fidem faluati funt. I amq. illud tempus opportunum in corde ful ceperant, quia ad ipfum toto cordis desiderio nihil hæsirantes suspirabant.

Verumtamen in diluuio aquarum multarum, ad cum non approximabunt.

Aqua profunda verba ex ore viri. Et de hareticorum adiquentionibus scriptum est: Pres. 18.4

Aquæ

S. Gregorij Expositio. qual sal

1134

Aqua furtiua dulciores funt . Per aquarum ergo diluuium, multiplicitatem intelligi- A Prou. o.d mus doctrinarum. A quibus nimirum Paulus nos prohibet, dicens: Doctrinis varijs et peregrinis nolite abduci. Quisquis enim hæreticas et prophanas nouitates suscepe-Hcb. 13. b ritalonge a veritate adducirur. Et eo ad littus misericordiz Dei non approximat, quo inanium garrulitatum fluctibus raptus, in procellosam se disputationum caliginem omnes recipiens ineptias iactat. Illis ergo tempus opportunum non est, qui de sua stulta sapientia inflati, vnde Deum placare debuerant, inde eum magis per vanarum affertionum blafphemiam irritant. Et excufando excufationes in peccatis, vt ad Deum veniant, non inucuiunt remedium, quem per compendium confessionis possent habere placatum.

> Tu es refugium meum a tribulatione que circumdedit me: exultatio mea, crue B me a circumdantibus me. Quasi dicat: Illi in diluuio aquarum, id est, in multiplicitate doctrinarum, et excusationum ad te non approximabune: fedego qui delictum meum cognitum tibi feci,

qui iniuftitias meas non abscondi, qui a fidei vnitate non exorbito, qui de me diffidens, de multitudine miserationum tuarum præsumo, ad te per humilitatem confessionis approximo. Nam: [Tu es refugium meum.] Maledictus homoqui spem-suam ponit in homine: er benedictus homo qui considit in Domino. Impugnant me carnis illecebræ, circumueniunt ignominiosæ passiones, perturbant inordinati desideriorum tumultus. Sed eo tutius omnia despicio, quo de me vilia sentiens, in solo virtutis tuz munimine confido : [ Exultatio mea erue me. ] In dininz contemplationis claritate electorum mentes quanto grauiores rerum temporalium. tumultus tolerant , tanto in meditatione secutura in perpetuum felicitatis suauius exultant. Er cum coeperint eis mundanæ peruerlitatis inæqualitates amarescere, tunc primum possunt internæ quietis suauitatem sentire. Et quia nihil de sæculo, nisi tristitia fructus colligunt, Deum solummodo suum esse gaudium ducunt. Timise Ceterum quoniam fecundum Apostolum : Omnes qui volunt pie viuere in Christo, persecutionem pariuntur : ideo subiungitur : [ Erue me a circumdantibus me ] Sancta etenim anima diuini amoris spiculis vulnerata, cum anhelare in Deo corp rit, cum ad supernam se patriam per desiderium extendit, ad tentationem ei vertitur quidquid in hoc faculo amicum antea blandumq. putabatur: quia qui peccantem amare consueuerant, recte viuentem crudeliter impugnant. Voluptates nihilominus priffina D ad memoriam redeunt, et resistentem sibi graui aperti certaminis perturbatione affligunt. Orat ergo, vt in his omnibus liberationis præsidium a Deo habcat, metuens ne ipfo fatigationis fuz tædio deuicta fuccumbat.

Intellectum tibi dabo, & instruam te in via hac, qua gradieris : firmabo super te oculos meos.

Pendent inferiora ex superioribus. Dixerat enim Propheta superius: Remissiti impietatem peccati mei: nunc vero ipfius propitiarionis diuinæ verba interferit, in quibus significat, non solum de præteritis adeptam veniam, sed etiam de futuris peccatis diuinitus sibi prouisamesse cautelam, dicens : [ Intellectum tibi dabo , et instruam te. I Homo cum in honore effet, non intellexit, comparatus est iumentis insipienti- E bus, et similis factus est illis. Qui naturz rationalis dignitatem contra auctoris nostri præcepta superbiendo perdidimus, per infusam cordibus nostris Spiritus sancti gratiam, quam in nobis peccatum obscurauerat, intelligentiæ lucem confessionis humiliatione reuocamus, Cum enim ad secretarium cordis accedimus, et quam districtus judex futurus sit, qui nunc est patiens et longanimis consideramus, cum ad intuenda fanctorum præmia, et iniquorum damnationem oculos mentis atrollimus, cum de futuris incerti , ne labamur meruimus, et ea quæ male egimus, flendo punimus:tunc nimirum falutari a Deo intellectu accepto, de cordisnottri habitaculo ignorantiz tenebras effugamus. Sed quia minus est recte intelligere, nisi studeat quis recte intellecta morum honestate complere, adiungitur : [ Et instruam te. ] Non te permittam perfunctorie voluntatis mez arcana cognoscere, sed et hoc tibi conferam, veetiam bonum

Pfal. 48,

# In septem Psalmos pœnitentiales.

A bonum quod intellexeris, peragas: et qualiter id agendum fit, cauta consideratione difcernas . Sunt namque nonnulli, qui recte quidem offerunt, fed recte dividere non sciunt : quia bonum quodlibet recta intentione incipiunt, sed habere in codem bono opere discretionis virtutem postponunt. Hi nimirum quod bene inchoant, malo plerumque fine confummant : quia inde reatum incurrunt criminis, vade fructum habeze potuerunt virtutis. Quia vero nihil est bonum quod incipimus, nisi perseueranti illud fine compleamus, recte fubdirur : [ In via hac, qua gradieris : firmabo fuper to oculos meos. ] Quamdiu hic viuimus, in via fumus, qua ad patriam tendimus. Maligni autem spiritus itet nostrum quasi quidam latrunculi custodiunt, et operi nostro infidianres, deceptionis fue voique laqueos tendunt. Facile ergo inter laqueos ambulantes labimur, nifi sapientia Dei ducatu gubernemur. In hac vero via ille non graditur, qui temporalium rerum vel copiam cupiens , vel inopiam metuens, a tectae operationis studio reuocatur . Sed quoniam is , qui spititu Dei operatur , non desidia. corrumpitur, non timore repellitur, non labore lassatur, non incongrue subiungitute

[ Qua gradieris. ] Quia nimirum sempet de virtute in virtutem graditur, qui a sancta operationis studio nulla antiqui hostis calliditate superatur.. Super eum ergo qui in hac vita graditur, Deus oculos suos firmat: quia quicumque a boni proposiri intentione non deficit, respectus ab co dinina misericordia numquam tecedit, quatenus eum semper in omnibus adiutorem habeat, ad quem indeficientis amoris desiderio incessanter anhelat. Vnde et alibi per eumdem prophetam scriptum est i Oculi Do- Pfal. 33. mini super iustos.

Nolite fieri ficut equus et mulus : quibus non est intellectus.

Sancti viri cum mala sua superant, cum ad superna intuenda bonorii operum perfectionibus volant, nihil effe quod faciunt depurant, nisi etiam alios ab errore compescant. Scriptum enim est: Charitas non quarit qua sua sunt. Solicita ergo discre- 1. Cor. 13. d tionis inspectione in secretis cordium ipsam matrem virtutum charitatem exquirut, quam profecto se non habere comperiunt, nisi omnibus etiam inimicis eadem velint tribui,quæ fibi optant impendt. Vnde fancta anima quæ per confessionis vocem peccara fibi dimiffa non dubitat, et ipfius promiffionis diuinæ oraculo roborata, in co quod superest viæ, hostium insidias incurrere non formidat, ad proximos alloquendos conuertirur : et ne ipsi ab hac immensitate pietatis Dei inueniantur exortes , hortarur, dicens: [ Nolire fieri ficut equuset mulus. ] Ac fi dicat : Quoniam quidem ad naturæ vestræ statum pietas diuina vos reuocat, er similitudinis suæ imaginem quam

in obedientia destruxerat, benignitas Saluaroris nostri in vobis reformat: nolite diuitias bonitatis Dei contemnere: nolite ficut equus alienum sessorem indifferenter portare. Equusenim ficut dominum fuum ad portandum recipir, ita etiam fine discrerione alios , qui volunt ascendere , sessores admittit. Qui ergo timore Dei postposiro, qui Dominus omnium est, diabolica se potestati subiecerit, et animam, quæ sedes sapientiæ esse debuerat, fallacis domini ditioni mancipauerit, sine intelleetu proculdubio ficut equus existit. Mulus vero sicut onus domini sustinet, ira se cuilibet extranco onetabilem præbet. Quisquis itaque Domini illius cuius iugum fuaue, Mat. 11. d et cuius onus leue, præcepra reiiciens, grauissimas peccatorum sarcinas ferre non recufauerit, irrationabilem se profecto sicut mulum oftendit.

In chamo et freno maxillas corum constringe, qui non approximant ad te.

Plerumque qui precepta de aure cordis audire renuunt, persecutionum verberibus admonentur, vt ad virtutis amore poenaru dolores pertrahant, quos æternæ vitæ præmia non inuitant . De quibus nimirum scriptum est : Sola vexatio iutellectum dabit 1/4-28, auditui. Sape erenim amator prasentis saculi ira ab eodem, quem diligit, mundo despicirur et impugnatur, vt cum co nequaquam currere valeat, sed fractus aduersitate torpescar. Quod diuina prosecto dispensatione miserationis agitur: qua in hoc mundo despectus, tanto celerius trahiturad Deum, quanto nihil habet in saculo vbi delecterur. Orat igitur fidelis anima, vr lubricos peccantium cursus mundana aduersitate virtus diuina coercear:quatenus erroris sui desideria sequi non valeant, et hoc modo ad se reuersi, saltem ex difficultate et impotentia peccandi resipiscant. Possumus quoque

Rom, 8. e

Tac. a.b

quoque per chamum et frenum verba diuinæ legis accipere : quæ quia peccantibus ali- A quando grauiter minantur de pœna, aliquando fuauiter blandiuntur de venia dum in ora fidelium veninnt, yagos corum greffus more frenier chami reflectunt. Matxillas confiringunt, quia vocem iactantia comprimunt: dum qui ex vitio superbia folebant jacture merita, per humilitatis virtutem discunt confiteri peccatai > Quare autem tantopere prauorum hominum etiam inuitam conuerfionem exoptet, oftendit cum fubdit

Multa flagella peccatoris: sperantem autem in Domino, misericordia cir-

· Qui enim per fuperbiam erectuscontra conditorem peccara augerenon defierit, et hic curarum adnerfantium flagellis affligitur, et in futuro duplici nihilomipus contritione conteretur. . Cui fi ad iniquitatis fue cumulum peccanti contigerit exterius Hier. 17. 6 proficere ; hoc ipfum fibi est diuinæ ammaduertionis flagella tolerare ; quia modo in conspectu Der co ipso interius deiicitur, quo falsa gloria in conspectu hominu exterius eleuatur. Et illifua in poenam vertitut culpa : quia hoc ipfum fuit vere intescadere quod foras oftenditur profecifie. Hæe quidem prædicta inconfidences inuentuas: [Sperantem autem in Domino misericordia circumdabit. ] Diligentibusenim Deum,oma nia cooperantur in bonum. Qui in amore celeftium fixus, faculum perfecte despes xerit, nulli omnino vanitari fuccumbit, nulla hunc aduerfitas deijeit, nulla profperitate corrumpitur, flagellis proficit: quippe qui ca aut quæ perpetrauir peccata obliterat, aut que perpetrare poterar, furura deuitat. Et sibi omnia fore existimat prospera, quæ a dilectoribus mundi putantur aduería.

Lxtamini in Domino : et exultate justi, et gloriamini omnes recti corde-noidas Quafi diceret 1 Quandoquidem sperantes in Domino misericordia diuina clypeq muniuntur : [ Latamini in Domino, et exultate iusti . ] Non est impijs gaudere, dicie Dominus : quia qui terrenarum rerum amore vincitur, in Deo nullatenus delectaturo Et quanto quisad temporalia acriori cura exarferit, ranto magis abæternis damuabili torpore frigefeit. Iuftis ergo folummodo, vt in Domino letentur dicitur : quia qui Deum toto corde non diligunt, in co latari, quamdiu facularibus delectantur; non possunt. Scriptum est enim : Quicumque amicus huius seculi esse voluerit; inimicus Dei constituitur. Neque enim possumus hic gaudere cum seculo, et illic regnare com Christo . Sed iusti tantum in Domino exultant: quia ita extra mundum funt D facti, vt nec prosperari in mundo cupiant, nec aduersa pati nullo tacti præsentium. amore pertimescant. Et notandum, quia non solum latamini dixit, sed etiam et exultate adiecit: vt intelligas cos non posse tristari in corpore, quibus diuina claritas miserationis fulget in mente: [ Et gloriamini omnes recti corde. ] Illi quidem qui habent cor ad terrena distortum, non gloriantur in Domino: quia spem suam posuceunt in mundo. Vos autem qui cor vestrum secundum Dei voluntatem dirigitis, in spe beatitudinis æternæ gloriari debetis, vt qui gloriatut, in Domino glorietur. Illa namque fine dubio est vera gloria, quam nullius mæstitiæ obtenebrat poena.

#### PROCEMIUM TERTII PSALMI POENITENTIALIS.

C' Abbatum requies interpretatur. Sabbatum humanum genus in primo parente ha-Duir, qui quamdiu in conditoris sui obedientia perstitit, in suauissimo contemplationis diuina lecto requicuit. In paradifo namque primus homo delicijs potitus, ficut nullam in anima poterat sentire esuriem, ita etiam omnem, quæ ex carne nascitur, ignorabat passionem. At postquam diuini colloquij peccando familiatitatem perdidit, mortis legibus succumbens, requiem felicitatis æternæ amisit. Et in procellosos mundanæ instabilitatis corruit fluctus, quia statum rectitudinis servare contemplit. Fidelis ergo anima requiem in primo homine perditam ad memoriam reuocans, et futurum nihilominus vitæ eternæ fabbatum spiritus agilitate contemplans, ab omnis spiritus et carnis optat corruptione eripi, et ad futuram indeficientis beatitudinis requiem, confummato huius vitæ termino, orat fine cunctatione perduci. Ait ergo: EXPLA-

### EXPLANATIO TERTII PSALMI

tuam.

Omine, ne in furote tuo arguas me, neque in ita tua corripias me.

Quasi dicat : Scio fururum esse, ve post huius vitæ exitum, alij flammis Pfal. 37. expientur purgatorijs, alij fententiam æternæ fubeant damnationis, Sed quia illum transtorium i gnem omni tribulatione aftimo prafenti intolerabiliorem, non folum in furore aterna damnationis opto non argui, fed etiam in ira transcuntis timeo correptionis purgari. Tu ergo Domine, cui in spiritu meo serujo . B quem omnium faluatorem elle cognosco, ne arguasme in furore damnationis perpetux , neque corripias me in ira expurgantis vindida. De furore et ira, quia fufficien- sap. pfal. 1. ter in superioribus exposuimus, iterum tractare superfluum putamus : ne eadem repe- vert. 2. tentes, legentibus fastidium generemus. Quare autem non debeat in ira corripi, et in

furore damnari , subiungit cum ait : Quoniam sagietz euz infixz sune mihi : & confirmasti super me manum

Quanto quisque plus cœperit quod amisit intelligere, tanto plus incipit corruptionis fuz fententiam, quam fubiuit, lugere. Fidelis ergo anima pependens quod perdi-C dir, confiderans quod inuenit, videns fe a paradifi gaudijs venisse ad miserias vita præfentis, a focietate angelorum tramiffe ad curas necessitatum :pensat quod subiacet periculis, qua peccando gloriam perdidit aterna incorruptionis. Nouit etiam quia mortem nulla possit ratione enadere, quæ posset, si non peccasset, semper vixisse. Has ereo fibi fagittas infixas effe conqueritur : quia iam pobis eft naturaliter inditum ; quod primo homini fuit pro culpæ vindicta illatum. Mortalitas et passibilitas sunt, sagitta, que nimirum nobis infixe funt : quia quamdiu in prefenti faculo vinimus, ab eis liberari aliqua ratione nequimns. Dicar ergo fidelis anima: Quandoquidem pro originali commisso mortalis essectus, magnam huins sæculi miseriam sustineo, pro me autem poenitentiam ago: tu qui visitabis iniquitates in virga, ne impleas amaritudinibus vniueria. Sed cum in hoc izculo peccati poenam lugeam, faltem in fu- Pfal.88. D turo diffriet animaduersionis terrorem euadam. Quod ve facere debeas : [ Confir-

mafti fuper me manum tuam . ] Sicut studiosus magister frequenter verbere puerum. corripit, ita a me tuæ vindictæ manus numquam recedit. Per manum Domini quam fuper fe afferit confirmatam, miseriarum frequentiam et affiduitatem intellige. Quam ideo memorat, ve tanto facilius in futura acquiratur venia, quanto major hic fuir irrogata vindicta. Possumus etiam per sagittas verba Dei intelligere, quæ corda quidem nostra transfodiunt, cum nobis altius infixa, amoris Dei nos vulnere conpungunt. Quo modo autem fit continua hac poena, quam patitur, oftendit, dicens :

Non est sanitas in carne mea a facie ira rua, non est pax ossibus meis a facie E peccatorum moorum.

Caro humana ex quo maledictionis promeruit sententiam, portare non destitit peccati continuam poenam. Et quia nos eius incessanter infirmitas debilitat, iræ peccati continuam periamo. Et quia nos esta mus namque corpus mortale doloribus obnoxium, indigentijs impeditum : quod nimirum tentationes folicitant, folicitudines angustant, angustiæ contetunt, conttitiones affligunt. Quodo, etiam si aliquando videatur esse validum, ipsa sua valetudine magis inuenitur infirmum. Quid enim infirmius quam affidue fame tabefcere, difficultare fomni languere, frigore disfolui, astu torreri? Qua autem sanitas esse poterit, vbi tot malorum multi-tudo concurrit.? Dicat ergo sidelis anima.: [Non est sanitas in carne mea..] Vt videlicet corpus infirmum elle fentiat, quod tam facile passionu inzqualitas permutat. S.Greg. Tom. 2. Ddddd

549.9f.z.verf. 2.01 06.3.0016. \$.Cor. 5. b

Ne autem intelligas propter peccati poenam non infirmari in mente, quia dixerat fibi A non esse fanitatem in carne, subiungit: [ Non est pax osfibus meis a facie peccatorum meorum. ] Sicut iam dictu eft, per offa virtutes accipimus, quia fine eis nullum in anima robur habemus. Omnes auté virtutes in confpectu Dei vicaria ope se subleuant, nec virtutes veræ funt, si a se inuicem aliqua diuersitate discordant. Vna enimvirtus sine altera, aut omnino nulla eft, aut minima. Si enim aut castitate humilitas deserat, vel humilitatem castitas derelinquat, cu Deus detesterur ta superbiam, quam immunditiam: quo modo oculis eius accepta erit caftitas elata, vel humilitas immūda? Non enim bona accepta funt Deo, que malorum admixtione maculantur equia modicum fermentum totam massam corrumpit , et qui in vno offendit , multa bona perdit : et qui sine humilitate virtutes congregat , quasi in ventum puluerem portat. Quia ergo virtutes anima aut vitijs impugnantur, aut plerumque elatione deprimuntur, recte nunc B dicitue: [ Non est pax offibus meis, a facie peccatorum meorum.] Quotidieq. peccatorum poenam patior , quam in ipfa peccatorum facie contemplor. Et quia fentio poenam, recogito culpam. Vel: [Non eft pax offibus m eis facie peccatorum.

meorum.] Quia videlicet nullam anima mea potest habere requiem, donec aliquam Quoniam iniquitates mez supergressa sunt caput meum: & sicut onus graue grauatæ funt super me.

peccati in le habeat recordationem.

Z46. 5. d

Quafi dicat : Non eft mirum fi non eft pax offibus meis : nam iniquitates men grauata funt super me sicut onus graue. Iniquitas in talento plumbi sedet. Plerumque anima amoris Dei desiderio accenditur, adeo vt etiam ad summa ambienda sustolli videatur. Sed quia graui peccatorum pondere premitur, eo citius ad ima labitur, quo admissorum conscientia interius grauatur. Et quidem ascendere ad Deum ea qua poteft virtute nititur, fed ipfo fuo conamine lassata, relabi compellitur. Causam vero tanta grauitatis pramifit, cum ait : [ Quoniam iniquitates men fupergreffa funt caput meum. ] Nisi enim iniquirates principale cordis mei superando transcenderent, nequaquam tanta me prauorum operum depressione grauarent . Sancti namque viri, si quando in mente tentationes tolerant, illicitum cordis appetitum magna virtutis dominatione refrenant : ne si in aliquo lapsu tentatori consentiant , non iam cogitationum fuarum, fed ferui crudelium dominorum existant. Cum enim diabolicis anima subesse suasionibus coeperit, quanto se hosti callido crebrius subijcit, tanto eum sibi D intollerabiliorem facit: vr ei iam in nullo refiftere valeat, cui in vno fui oblita affenfum præstat. Solerter itaque vigilandnm est, vt cum pulsare mentem culpa inchoat, peractam culpam quis finis fequitur, attendat : ne si malæ suasionis blandimenta non perspiciat, in nequissima tenebras perpetrationis nesciens ruat.

Putruerunt et corruptæ funt cicatrices meæ, a facie insipientiæ meæ.

Fidelis anima quæ in seipsam, sibi non parcens, vehitur, deteriora adhuc de se quàm prius dixerat, confitetur dicens: [ Putruerunt, et c. ] Super curatum vulnus cicatrix obducitur, dum fignum præteritæ plagæ in refarcita cute monstratur. Quæ nimirum cicatrix necessario corrumpitur, si caro fanata iterum vulneratur. Vbi quanto magis extenditur inæqualitas corporis, tanto difficilius oftenditur efficacia cura- E tionis . Sed quid per vulnus , nifi peccatum exprimitut. ? Quid vero per cicatricem nifi poenitentia actio defignatur.? Qui enim per poenitentia lamenta peccatum corripit , quafi cicatricem vulneri fuperducit. Quod fi dimiffæ nequitiæ mentem iterum ad delectationem pertrahunt , superducta vulneri cicatrices putrescunt. Cicatrices namque putrescere est, sanata iam peccatorum vulnera rursum in tentationem serpere, atque de corum iteratione delectationem sentire. Cicatrices computrescere, est ex peccatorum suggestionibus post superductam cutem poenitentia, dolorem iterum culpæ in occulto cordis per putridas cogitationes perpeti, et tandem per opus miserum quasi effuso fætore corrumpi. Quare autem hoc sibi contigit , oftendit cum ait : [ A facie insipientiz mez. ] Sicut summa prudentia est aliquem post acceptam ponitentiam folicita sibi circumspectionis studio in posterum prospi-

## In septem Psalmos poenitentiales.

A cete: ita miserabilis insipientia est in istius vita ambiguo quasi accepta securitate dormite . Per infipientiam ergo negligentia, vulnusiam fanatum computruit : quia dum per studium vigilantiæ mens ingrata sibi in posterum prouidete noluerit, miserabilius ca quæ prius abdicauerat, mala committit.

Miler factus sum , & curuatus sum vique in finem : tota die contristatus ingredicbar.

1. Tanto vnaquæque anima fit pretionor ante oculos Dei, quanto fuetit despectior ante oculos suos. Quid autem infelicius quam infelicitatem suam non cognoscere, et inter ipla vitæ discrimina nullum infirmitatis dolorem senire ? Sicut enim phrene-

B tici mentis alienationem tolerant, cum se non solum nihil pati, sed etiam incolumes putent: ita qui mortali carne circumdatus , ærumnas præsentis vitæ non senserit; a virtute sapientiæ alienus existit . Innumerabiles namque humanæ deiectionis miserie; ficut corda iustotum grauittistitia dolore conuulnerant : ita iniquorum mentes ipia fua Importunitate delectant. Cum enim omni vanitati patentes, fola que carnis funt cogitant, et lacrymarum causas tripudiantes peragunt, mortis sua negotium. ridentes exequentur. De quibus profecto scriptum est : Quia latantar cum male fece- Prow. 2.6 rint, et exultant in rebus pessimis. Verum qui ad sabbatum quietis æternæ peruenire desiderar, circumspecta quas patitur miseriarum multirudine, seipsum humilians, dicat : [ Mifet factus fum , et curuatus fum vique in finem . ] Vique in finem curuatur, qui iniquæ voluntatis studium víque ad effectum praui operis terrenis inhians pro-

C trahir, et ad calestia ambienda non solum per gradum operis, sed nec per intentionis volatum affurgit. Sed quia culpam fæpe fequitur pœnitentia, et plerum que qui cadit, adiicit vr tefurgat . Sequitur : [ Tota die contriftatus ingrediebar . ] Cum folicito se timore mens humana circumspiciens , modo quæ egit, mala enumerat : modo qua agere neglexit, bona ad memoriam reuocat: modo reprehensibilia esse, in quibus vetfatur, conspicit: modo sibi recta opera adhne deesse perpendit: quia malorum tantorum in se remedium non inuenit, triftitia intollerabilis pondere pragrauata tabescit : et tanto se dutius in cogitatione dilaniat , quanto terribilius esse quod imminet, indicium pensat. Tota autem die contristatus ingreditur, qui miseriam esse depntat, si quando ei prosperitas saculi fallaciter pernitiosen, blanditur, sicut in Canti-

cis canticorum sponsus ad sponsam loquitur, dicens : Oculi tui columbarum . Colum- Cant. 1.d D ba enim pro cantu gemitum habet . Quia ergo fancti viri feculi blandimenta timentes et dolentes cum luctu et gemitu tolerant, in quibus amarores mundi securi et gaudentes exultant, sancta Ecclesia columbis assimilatur: quia inde sanctus omnis cum dolore ingemiscit, vnde iniquus quisque cum gaudio hilarescit. Vnde per Salomonem dicitur : Rifum teputani errorem , et gaudio dixi : Quid frustra deciperis ? Quare autem Eccle. 3. 6

contriftatus, viam præsentis vitæ ingrediatur, oftendit dicens:

Quoniam lumbi mei impleti funt illusionibus: & non cst fanitas in carne mea.

In lumble carnalis delectatio continetur, et inde nimirum humana generatio propagatur. Possumus ergo per lumbos animam accipere: quia sicut ex lumbis carna-E les delectationes prodeunt , ita ex anima omnes cogitationes procedunt. Deinde cumilliciti operis tentatio subrepit , per vanarum cogitationum phantasmata spiritus malignus illudit. Sæpe namque fanctorum etiam virorum mentes cogitationes illicità polluunt: et cas iam ad fumma tendentes, terrenarum rerum delectationibus rangunt. Sape etiam in ipfo orationis tempore importune fe illis ingerunt, ve hoc ipsum sacrificium aliquo modo comma culare valeant, quod in odore suauitatis Deo acceptum contrito corde et contribul ato spiritu mactatur. Quodnobis apet- Pfal 50. te illud quod de Abraam scriptum est , innuit : quia circa solis occasium sacrisicium offerens, infistences aues pertulit, quas ne oblatum raperent facrificium, fo- Gen. 15.6 licite abigere curauit. Nos ergo si quando in ara cordis sacrificium Deo offerimus, a malignis hoc fpiritibus folicite cuftodiamus, ne tenebrofarum importunitates cogitationum hoc aliquando valeant diripere, quod Deo speramus villiter offerre:

Ddddd 2 S.Greg. Tom.2.

Quod autem fequitur: [Non eft faniras in came mea.] Idem eft qued sir Apeflolus A Non insenio in me, loce eft in carne mea. phonum. Omnia namque corporis membra, que ad vínur se actepinus, ad errora mentido mentido como mentido como deserva de la como d

Afflictus fum et humiliatus fum nimis : rugiebam a gemitu cordis mei.

Qui enim dixerat, non est sanitas in carne mea , ne forte in anima nihil pati putaretur, subjecit : [ Afflictus sum, et humiliatus sum nimis.] V tintelligas in anima grauissimo iniquitatis pondere obrutum, quem in carne vides tot miserijs et passionibus afflictum. Peccatum enim sicur peccantis mentem retibus delectationum illaqueat ; ita. etiam implicitam quasi mole superposita grauat, vt ad sublimia leuari iam non valeat : quoniam iniquitatis cam gravitudo coarctat, ficut per Pfalmistam dicitur : Filij hominum viquequo graui corde? Plerumque enim et quæ agenda funt bona confpicimus, et ad hæc assurgere cordis desiderio non valemus. Et si forte mens aliquando ad bonum anhelare inchoat, grauitas quam fustinet, cogit vecadat: qui ex poena peccatiest, ve a bono quod per rationis iudicium clare conspicitur, per vita meritum anima infirma pellatur. Vnde fit,vt quia ad supernam lucem intuendam non va- C let ascendere, peccatis exigentibus delectetur in tenebris iacere. Et quam a supernis deiecit necessitas, că in infimis illicita teneat voluptas. Nimis ergo humiliatus est, qui ex peccati poena non folum cælestia non appetit, sed etiam carnalibus et terrenis cum amore et delectatione intendit. Sed quia plerumque tanto citius ad Deum anima convertitur, quanto longius se ab eo separatam intuetur, adiungitur: [Rugiebama gemitu cordis mei .] Rugitus, gemitus est cordis cum magno dolore: quia quanto vehementius poenitentis animum concutit, tanto velocius ad aures diuina misericordiæ conscendit. Et notandum quòd dixit: [ A gemitu cordis mei :] quia sicut dolorem carnis generat amissio pecuniz et pignorum, ita cordisdolorem confert extermina-. tio virtutum.

Domine ante te omne desiderium meum, & gemitus meus a te non est abfeonditus.

Tale eft desiderium meum, vt dignum sit in conspectu tuo. Quia enim requiem, pro qua semper est orandum, desidero, esse coram te desiderium meum confido. Sancti viri, quia mundi gloriam contemnentes, supernæ claritatis lumine illustrari solummodo cupiunt, diuina maiestatis conspectui semper assistunt. Cum enim sola calestia appetunt, vique ad contemplandum Deum per mentis desiderium ascendunt. Et quia quam dulcis est Dominus interius sentiunt, numquam ab co per prauz voluntatis studium recedunt . Si enim a Deo Helias propheta aliquo modo discessiflet, nequaquam dixisse: Viuit Dominus, ante cuius conspectum fto. Quo contra de reprobis dicitur: Non apparebit in conspectu Dei omnis hypocrita. Hypocrita enim nequaquam calos penetrat: quia per opus bonum non Deum, sed humanas laudes, vel transitorios qualitus affectat. Et quia ad Deum desiderium non dirigit, se abeius oculis sub nequitiz latebris abscondit. Qui autem per amorem spiritus calestia apperit, oculis Dei intentionem suam oftendit. Despiciamus ergo terrena, etamemus caleflia, ve possimus et nos dicere cum propheta : [ Domine ante te omne desiderium meum. ] Qui Deum amat, ipsum folum desiderat. Qui autem eum desiderat, ad ipsum cordis voce clamare non cessat. Nisienim de corde desiderantis magnus ad aures misericordis Dei clamor procederet, nequaquam Moysi diceretur. Quid clamas ad me? Sicut ergo frigescente charitate cor a bonis silet : ita clamore emittit, cum chazitas feruet. Et notandu, quia dicturus delideriu, præmifit:omne, ve intelligas illud Deo Sand Later to

3.Reg.17.4 10b.13.6 Exed.14.d

Pfal. 4

### In septem Pfalmos poenitentiales.

11411

, h- 1/15

1.01 00-1

A nou poffe placere deficierium , qued praue voluntariu commacalu additumentum. Et generus uma se nen net ablicondium. 3 Dome defiderium in porann comuritur, lu nou cito eucertie quod operatur. Defiderium enim non fuffiner, quis feut ferir pum elt e Cupitat ai pine celtra sarade elt, ec cupienti ai mino milli faits fedinatur. Quifquis eggode Doin corde defiderium concipit; quis fatim quod per non obtenti, pittur bea cumo cum pramifide ediderium, thaim adacte genismi, non quanti per la comma defiderium quod de tre concipio, per tudicium approbas, idén de contra defiderium quod de tre concipio, per tudicium approbas, idén de fiderium eltera el contra defiderium quod de tre concipio, per tudicium approbas, idén de fiderium elterature. Moy financium dictivi. Noui text nomino. Et reprobis in finedithurus elt. Neclio vos. Non rego a Doo Zradje. Adstondium emittas, quali filorium el contra el contra defiderium entre contra el contra de financia el contra de fin

Cor meum conturbatum est in me, dereliquit me virtus mea, et lumen oculonum meorum, et ipsum non est mecum.

Ac fidicate: Non est mirum si dolco, si gemo i nam (Cor meum conturbatum est in me. ) Latrones enim timo, temporalia dama formislo, celi moute e terze perhorecto, yndique folicitudialibas ang nsiro, yndique asgustiis premor, vadique prestira idejior. Adueritas me deprimas, successius excellis, consista commouent, adulationes demulene. Hea custro monai adeo paine. (Quia dereliquiture virus mea.) Humanum cor ad omnem tentationis impulsum facile concurture, si virtuse constantistication and manure. Postumes quoque per hane virtusem as alonalitatem accidentistications in monai quoque per hane virtusem as alonalitatem accidentistications.

© pere, que ira in nobia per pecatum primi parentis hebetata e fl., w Del in nobisi offiziantes imaginem, creaturans (couters, talmoquans veratorem. Sequitar; Lamero oculorum meorum, et ipíum soned mecum.».) Soler plerumque animas peccani contingere, vernos cum isarculpam labrar, et a di cognitione longius fepareux.». Peccatum enim ipíum quod peragir, quati murum quedam oculis ís mentis opponir, ados vernos evados eccidente configere valeat, ne bosum quo difici guerredum fit, contingere que de cededre configere valeat, ne bosum quo difici guerredum fit, continue de cededre configere valeat, ne bosum quo difici guerredum fit, continue de cededre configere valeat, ne do continue mention abbitarior, tanon dificilius intelligir bosa perpetus, quas amici, cauquaquim in conde vertiatur. Difittifo enim et occulto a gituri tudicio, ver a quo inmenta negligirur, a be o polimodum nece amilia requiratur, e qui illum mon ferutar in oppere, nociticam illusson habest in mecamifia requiratur, e qui illum mon ferutar in oppere, nociticam illusson habest in

De confes Sed turne homo lumen quodam modo intelligentia habere incipir, cum excisirante de confessor de turne homo lumen quodam modo intelligentia habere incipir, cum excisirante lumente de confessor de confessor

Amici mei et proximi mei, aduerfum me appropinquauerunt et steterunt. Sciendum nobis est, quòd hi, qui spiritu prophetiz replentur, sicut aliquando ver-

ba de fe quasi de alija proferunt, ira nonaumquam de Deo quasi de faiplis loquuntur à vinhoc quoque quod vanue unu Deo fini innaunt, cum Dei opera quali fini fua nara Fanta. Sicetiam hideles quique, quis in corpore Chrifti, quod ell Eccleits, politi, cude, 1,1,4 membra funt Chrifti de eo quaid de éspita silquando loquuntur ve dum verbacapitis fui Chriftum induti, quasi fine fua enunciant, a litum elle qui per ipfos profatur, offendanto. Spiritus enim factus per eco loquitur fucir il pri veritas Apolto-lis loquens, teftaruc-, Aiteaims- Non enim von eftis qui loquimini, fed fipritus Met. 10. e partis velri qui loquitur in vobis. Hinc etiam Paulus ait: A nquaritis experti. 16-m3,14 mentumeius, qui in me loquitur Chriftius l'ipfe eft enim qui diziti: Aperi os tuum, l'Action et ego adimplebo illud. I ple etiam ait- I Ego piège qui loquebar, ecce adfum. Cum (16-1)-liaque non prophetas, fed è locutum elle denunciar: profeto quia ipfe in ei loquere tutt, affirmat. Non autem admirandum eff, fide feiplo aliquando loquitur, qui intus

tur, afirmat. Non autem admirandum elt, li de (eipfo aliquando loquitur, qui intus præfidet:quandoquidë ipfe elt qui os et animam per officium obfequentis adimplet. Sie ergo et in hoc loco, enumeratis aliquibus humana infirmitatis milerijs, paffionë fuam S.Greg, Tom. 2. Ddddd 3 commeIbid.

1bid.

Mat. 26.f

commemorar, ve capiti congruere quod conuenit membris offendat. Et fiat nobls magnum consolationis remedium fi illu etiam passionis nostræ fieri participem cognoicimus, quem laborum quos patimur, futurum remuneratorem fperamus : ficur etiam Ioan. 15.6 alias loquitur : Si me perfecuti funt, et vos perfequentnr. Air ergo: [Amici-mel et proximi mei, aduerfum me appropinquauerunt et steterunt. ] Quali dicat. Non folum membra mea illis, quibus pradictum eft, modis conturbantur, sed etiam ego, vt virtutem in primo parente perditam eis restituam, conturbationem auseram, sumen ni-bilominus amislum reddam, solus inter mortuos liber, factus sum obediens patri viquo Pfal. 87. Thilip.2-4 ad morte. In qua morte: [Amici mei et proximi mei,aduersum me et o.] Multi ex lu-Erodan. dais amicos se Christi dicebant multi eu miracula facientem sequebantur. Multi enim

4.24.114 Dominum multi vocabant magistrum: ficut legis doctor, qui cum vellet eum capere Mat. 22, b in fermone, dicebat : Magister scimus quia verax es, et viam Dei in veritate doces. B Proximos quoque cossem appellat Iudzos, secundum catnis sibi cognationem propinquos. Neque enim fratres eius credebant in eum. . Qui omnes appropinquauerunt Christo, non mente sed corpore: non passibus fidei, sed processu nequitiz: non volun-Ioan.7.4 sate sequendi, sed intentione nocendi, Quod factum est, quando congregati in atrio principis facerdorum, qui dicebatur Caiphas, consilium fecerunt vi eum dolo caporent, et occiderent, Aduerfus eum fleterunt, quando confranter accusabant eum, quan-Mat. 26. 4 Marc. 15.b

do clamantes dicebant : Crucifige , crucifige eum. Et qui iuxta me erant, de longe stererunt, et vim faciebant qui quærebant animam meam.

Mat. 26. f Scriptum eft enim : Tunc discipuli omnes relicto eo fugerunt. Et iterum : Stabant C autem noti cius de longe: Et vim faciebant qui quarebant animam meam.] Volente Pilato Christum dimittere, Iudai clamabant: Si hunc dimittis, non es amicus Cafaris. Omnis qui se regem facit, contradicit Cesari. Vim ergo faciebant, qui iudicem iniuste iudicare minis et clamoribus vegebant. Animam Christi Iudai quarebant, non vt in eum crederent, sed vt illum perderent. Vel aliter: [ Vim faciebant.] Quia fua vi et potestate Christo morrem inferre putabant . Sed ipse eis dicebat : Nemo Ioan. 10. 6 tollit a me animam meam, sed egopono eam, et sumo eam. Et iterum: Porestatem

habeo ponendi animam meam. Et qui inquirebant mala mihi, loquuti sunt vanitates, et dolos tota die me-Mala Christo principes sacerdorum inquirebant, quando falsum testimonium contra eum, ficut Euangelica lectio testatur, quærebant. Et omnibus inquilitis: [ Locnti

funt vanitates. ] Dicit enim Euangelista, quia non erat conueniens testimonium ipso-Ibid. rum, ficut illorum qui dicebant : Hic dixit : Poffum deffruere templum Dei , et in tribus diebus reædificare illud: [ Et dolos tota die meditabantur. ] Non enim cafu aut ignorantia peccauerunt, qui scienter mendacia confixerunt. Grauiori ergo poena plectuntur, quia corum delicta, qui ex pracipitatione corruunt, exquifira per ftudium peccara trascendunt, sicut in eadem passione sua veriras ait. : Proprerea qui me Ioan. 19. b Joan. 15. d tradidit tibi, maius peccatum habet : Et alibi: Si non venissem, & loquutus eis fuiffem , peccatum non haberent. Nunc autem excufationem non habent de peccato fuo. Ibid. Et iterum : Si opera non fecissem in eis que nemo alius fecit, peccatum non haberent : E nunc autem et viderunt et oderunt, et me, et patrem meum. Tribus namque modis peccatum admittitur : aut ignorantia incurritur, aut infirmitate committitur, aut fludio perpetratur. Sed sicut granius est infirmitare, quam ignorantia delinquere:ira pejus est studio, quam infirmitate peccare. Ignoranter quidem Paulus peccauerat, qui dicebat : Qui prius fui blasphemus et persecutor, sed misericordiam consecutus sum, 1. Tins. 1.5

quia ignorans feci. Per infirmitatem vero Petrus cecidit, quando mentis fuæ ædificium fidei fundamento titubante concussit. Et quia subire mortem pertimuit, ad ostia-Luc. 22. f riz vocem, vitam negauit. Vnde post sletum amaritudinis a Domino respicitur:quia electi quique eo cirius miferationis diuina diuitias inuenium, quo fe fi quando per carnis infirmitatem deliquerunt, durius et amarius affligunt. Ex industria autem Iudzi peccauerunt, qui eum quem inaudita miracula facientem videbant, execrabilis inuidiæ fa-

## In septem Psalmos poenitentiales.

A die facibus accenfi, ve morti traderent, confilium querebant. Vnde excufationem de peccato fuo non habent : quia etfi malum fit bona non agere, tamen nequius eft bonorum doctorum acta odiffe.

Ego autem tamquam furdus non audicham, et ficut mutus non aperiens os fuum.

Disce qui maledicta et irrisiones pateris, in omnibus seruare patientiam, et obtrecantium linguas audire. Diffimula, ne si tu contumelijs conuitia retuleris, a doctrina Christi extorris inneniaris. Mediator namque Dei et hominum, homo Christus Iesus, 1. Tim. 2. 6 qui ad hoc venerar, vr humilitaris et patientia praberet exemplum, non folum iniu-

rias fuftulit, fed nec conuitiantibus respondit : nos in hoc inftruens; vt cum perfidorum iniurijs impetimur; etiam si vera dicere possumus, ad contumelias reddendas non crumpamus, ne ministerium correptionis in arma vertamus furoris.

Et factus sum sicut homo non audiens, et non habens in ore suo redargutiones.

Sicut homo non audiens erat, cui nihil ad obiecta respondenti, Pilatus dicebat: Non Mat. 27. 6 audis quanta aduerfum te dicunt restimonia? Qui cogitationes iniquorum nouerat bla fphemantium voces non audiebat . Nulla enim blafphemia eum mouere poterat; qui penitus omnem mutabilitate ignorat, et qui posset eis vera pro falsis respondere, vo adim pleretur quod de eo per prophetam scriptum est : Tamquam ouis ad occisionem 16.51, 6 ductus eft : et sicut agnus coram tondente se sine voce, sie non aperuit os suum. Re-

C dargutiones enim in ore fuo Christus non habebat, qui vnde eos reprehenderet, nihil in cordibus, nihil in actibus corum laudabile videbat. In ore redargutiones non habebat, qui vnde cos reprehenderet, in promptu habebar,et in ore fuo habebat vnde poffet eos redarguere, ex quo nullus vmquam potuit mendacinm audire.

Quoniam in te Domine speraui ; tu exaudies me Domine Deus meus.

Quafi dicat: Ideo omnia patienter fustinui, ideo ad eoru contumelias non respondi r Quoniam inte Domine speraui. 1 Tibi enim Domine reuelaui causam meam: In re Hierand Domine speraui:non in sapientia saculi, non in dinitiis mundi, non in viribus corporis, non in nobilitate carnis, non in tutamento principum, non in præsidijs amicorum. Verba funt hæc Christi secondum humanam naturam . Si ergoet membrum Christi;

D si quando persecutionibus affligitur, si flagellis atteritur, si conuitijs prouocatur, illum qui propolitus est nobis forma justiția, in omnibus imitetur : non deficiat, si causa fua non auditur apud terrenum judicem, sciens quoniam conscium habet in excellis regem cælestem. Speret, quia si in hoc sæculo immerito accipit damnationis sententiam, a Deo accipiet in calo coronam. Sciat, quia retributionis aterna gaudium nequaquam in cælo colligitur, nisi prius in terra cum fletu et gemitu, et amaritudine seminetur, ficut feriprum eft : Euntesibant et flebant, mittentes femina fua . Venientes Pfal. 125 autem venient cum exultatione, portantes manipulos suos. Sicut enim carne quiescente spiritus deficit, ita ea laborante conualescir. Et quemadmodum carnem mollia nutriunt, ita animam dura ad alta fuftollunt. Illa namque delectationibus pascitur, hæc amaritudinibus vegetatur. Denique illam lenia refouent, ilfam vero afpera exer-

E cent . Er rurfum , ficut carnem dura conquinerant, ita spiritum mollia necant . Et ficut carnem laboriosa attenuat, ita spiritum delectabilia angustant. Nos ergo quanto grauiora in hoc mundo tentamenta perferimus, tanto spei nostræ anchoram in Deo immobilius figimus, ve dicere veraciter cum capite nostro possimus: [Quoniam in te Domine speraui : ruexaudies me Domine Deus meus.

Quia dixi ne quando supergaudeant mihi inimici mei : et dum commouentur pedes mei, super me magna locuti sunt.

Gauisi funt Iudzi occiso Christo, sed non sunt ei supergauisi: quia in causa mortis eius info funt inferiores inuenti. Qui enim, vt a morte redimeret hominem, mortis legibus subiacuit, tertia mox die victoriosissime a mortuis surrexit. Hoc est quod ante omnia facula clementissima dispensationis moderamine sapientia Dei statuerar: hoc eft quod

S: 137

## S. Gregorij Expositio al oft quod caro fine contagione peceati affumpta enidenter rogabat, cum diceret. : Pai. A.

logn.17. 4 Pfal. 15. Pfal. 32.

1144

Pfal 18. Zuc.24.c

ter clarifica filium tuum. Hoc etiam multo ante tempore per prophetam manifeftauerat, dicens: Non dabis fanctum tuum videre corruptionem . Ipfe enim dixit et facta funt. Sequitur: [Et dum commouentur pedes mei, fuper me magna locuti funt. ] Pe-des dicti funt Apostoli: quia sieut pedes corpus deferunt, ita Apostoli Christum In. omnium gentium notitiam detulerunt, iuxta quod scriptum est: In omnem terram exiuit sonus corum . Qui nimirum commoti sunt, quando cum quem pati viderunt, effe filium Dei dubitauerunt : sicut ille qui dicebat : Nos sperabamus quod ipse esset d.s.mil .: redempturus Ifrael . Pedibusergo commo tis, fuper Christum inimici eius magna locuti sunt : quia Apostolis conturbatis et fugientibus, Iudzi illum seum esse mortis iudicauerunt. Possunt quoque hac verba fideli anima conuenire. Habet namque fidelis anima inimicos suos in hac vita , haber qui contra eam interius dimicent , habet. B ctiam qui cam extrinsecus impugnent. Sed super eam inimici gaudere non valenta

quia consibi spiritu et fortitudinis repleta, et suggestiones diabolicas abdicat, et rabiem persequentium calcat . Cuius affectus si timore aliquo senserint , qui persequuntur arcem intentionis, proposito promoueri, vel si cognouerint inuisibiles hostes prader and uis eam fuggestionibus delectari, tanto grauiores tentationes ingerunt, quanto magis de victoria confidentes, quasi voum ingrediendi aditum inuenerunt . Difficile enim unimico refistitur, si persuasionibus illius anima delectatur. Ideo ve non supergaudeant mihi inimici mei, confido.

Quoniam ego in flagella paratus fum: et dolor meus in conspectu meo semper.

Malo enim occidi quam vinci. Elagella libenter patior, persecutiones amplector, G vifitationes desidero, correptiones concupisco . Sancti viri in hac vita flagellari defiderant, vt flagellis correcti, et imminentes culpas videat, et commissa ante oculos ponant . Sape enim delinquentes oculos flagella aperiunt, quos inter vitia infolentia et securitatis tenebræ concludunt. Sæpe torpentis animus persecutionibus tangitur ve excitetur : quatenus qui ftatum inz rectitudinis per fecuritatem perdidit, in afflictione consideret quo peruenit. Sequitur > [ Et dolor meus in conspectu meo . ] Sicut causam reddidit quare visibiles inimicos non timeat, quasi imputet beneficio quod ipsi inferunt pro tormento: ita etiam quare versutias diaboli non timeat, subdendo manifeftat : [ Et dolor meus in conspectu meo semper. ] Scriprum est enim : Cor quod co-Prou. 14. b gnouit amaritudinem animæ suæ, in gaudio illius non miscebitur extraneus. Namu qui omnes vita prasentis arumnas frequenter cogirat, quaq. sunt tranquilla qua per- D didit, quam confusa in quibus incidit pensat : quia supernæ patriæ deliderijs accenfus, mundo nequam et concupiscentijs eius moritur, nullis vanitatis mundanæ dele-

cationibus occupatur. Quoniam iniquitatem meam ego annunciabo, & cogitabo pro peccato meo.

Qui peccatu fuum confitendo annunciat, et pro eiusdem peccati satisfactione cogitare noncessat: quia nullă in mundo inuenit requie, in conspectu suo semper habet dolorem. Vnde cum dixisset : [ Dolor meus in conspectu meo semper . ] Quasi quo modo hoc fieri possit quæreremus, subiecit dicens: [ Quoniam iniquitatem meam annunciabo . ] Hæc funt namque verç humilitatis testimonia, et iniquitatem suam quemque E cognoscere, et cognitam voce confessionis nunciare, et nunciatam poenitentia satisfactione delere . At contra omne prauorum hominum vitium est, et peccatum labendo committere, et comissum negando abscondere, et vulgatum defendendo multiplicare . Sciendum tamen est, quia peccata sua sape et reprobi consitendo aperiunr: sed quia nouæ vitæ habitum immutare despiciunt , ea ipsa quæ confitentur , flere obstinati contemnunt. Electi vero culpas suas non solum voce confessionis denunciant, sed etiam districtæ animaduersionis eas stetibus abolere procurant. Ad pœnitentiæ namque le lamenta incitantes, occulta se increpatione dilaniant, et futuri iudicij timore percuffi, fi qua in eis adhuc male gesta lateant, diligenter inuestigant. Sape enim quod torpentes latuit , flentibus innotescit. Et qui reatum suum securi nesciunt hunc in se contra se erecti deprehendunt. Cogitemus ergo et nos pro peccato nostro, et amara

#### In septem Pfalmos pœnitentiales. 1145

A et amara illud poenitentiæ inuectione persequamur, ne dum culpas nostras pensare negligimus, peccati pondus per negligentiam augeamus. Sequitur:

Inimici autem mei viuunt, et confirmati funt super me, et multiplicati funt qui oderuut me inique.

Occulti dispensatione consilij, conditor noster et culpas mortalium inspicit, et spatia vitæ disponit, ve diuturnæ vitæ tempora quibus iustus veitur ad bene operandi auxilium, iniquus accipiat ad damnationis augmentum. Si enim accepta quis poenitentiæ tempora dinertit ad culpam, districtus cum venerit iudex, indulta misericordiæ fpatia conuertit ad poenam : [ Et confirmati funt super me. ] Ad hoc namque omnipotens Deus aliquando peruerfos patitur diutius viuere, ve et ipsi male viuentes pra-

B ua quotidie opera augeant, et contemptores faculi ex eorum nihilominus perfecutione clarescant. Qui fastu superbiz tumentes, eo se grauius aduersus electos erigunt, quo in mundo eis cuncta ad votum succedunt. Nec intelligunt, quòd in vita sua plerumque bona mali recipiant, et ideo eos aut raro aut numquam aduersa contur-bant. Nam et iniquitatum suarum sautores perditos quosque eo citius ij tales inueniunt, quo mundi gloriam quæstu et muneribus quærunt. Vnde et subditur: [Et multiplicati sunt qui oderunt me inique. ] Nihil est iniquius quam odium pro dilectione rependere, mala pro bonis retribuere, pro correptione iniurias respondere. Quod plerumque mali faciunt, cum iuftos qui corum faluationem appetunt, execrabilis nequitiz percussionibus affligunt . Atque ideo subiungit :

Qui retribuunt mala pro bonis detrahebant mihi, quoniam sequebat bonitatem.

Qui reddit mala pro malis, bonus non est. Qui non reddit bona pro bonis, ingratus eft. Qui autem reddit mala pro bonis, iniquus est. Solent namque perditi homines bene viuentibus inuidiose detrahere, aut notam eis excogitati criminis infigere, aut pura vita innocentiam, fimulationem vocare. Quare autem hoc faciant, oftendit cum ait: [ Quoniam sequebar bonitatem.] Bonitatem sequitur qui Christum. imitatur. Cuius imitatores tanto in hac vita grauiora tentamenta perferunt, quan 20 longius corde a mundo discedunt. Dicit enim Apostolus: Omnes qui ple vo- 2. Tim. 3,6 lunt viuere in Christo , persecutionem patiuntur. Et alibi scriptum est: Multe tri- Pfal. 33. bulationes iustorum. Iusti namque qui ea que Dei funt, tota intentione desiderant,

D et supra mundum facti, mundana omnia quadam virtute dominationis conculcant, non folum in occulto cordis diabolicas infestationes tolerant, sed etiam peruersorum malitiam decore suz conversationis inflammant. Verum quia ad superandum nullus inuenitur idoneus, nisi qui fuerit virtutis diuina fortitudine roboratus, qui persecutozum flagellis atteritur, qui detrahentium dentibus mordetur, præsentiam et auxilium diuina maiestatis expostulat, ve eius fultus prasidio contra omnia, qua patitur aduerfa conualescat. Ait ergo:

Ne derelinquas me Domine Deus meus, ne discesseris a me. 1

Illos proculdubio Dominus relinquit, quibus constantiam in tribulatione non tribuit. Necessario enim sequitur, ve omni tentationi sit subditus, quicumque a Deo sue-E rit derelictus. Qui ergo tentamenta diaboli metuit, qui pati in hoc faculo aduerfa pertimescit, ad Deum tota virtute se convertat : clamet ad Deum medullis cordis; et Sact. 201.8

dicat:[Ne derelinquas me Domine Deus meus .] Quod verbum li cum affectu et de li-derio lepe replicare studuerit, puto quòd quamdam in eo dulcedinem sentiri, quam set, monoster explicare non valet. Sequitur : [ Ne discesseris a me. ] Sancta anima qua folum Deum perfectedesiderat, precatur vt nec ad horam Deus ab illa discedat. No, uit enim quia inter inimicos graditur : nouit quia omni tempore diabolus fibi aduersatur. Quia ergo omni tempore intelligit sibi imminere pericula, etiam momento temporis non potest esse secura.

Intende in adiutorium meum, Domine Deus falutis mez.

Quali dicat : Tu qui es adiutor in oportunitatibus in tribulatione , noli me velut alienum

alienum neoligete, noli velut extraneum abdicare immo intende in adjutoriti meum, tuq. me inter letifera tentationum jacula protege, tu ab omni inimicorum incursione defende, tu in corde meo intelligentiz lucem illumina, tu me ab omni malo, auxilio ruz virtutis circunda. Quod bene debes facere : quia tu es Dominus meus. To enim folum habeo Dominum, te folum confireor Deum. Congruum etgo videtur, ve qui es restitutor falutis in primo patente perditz, sis et coseruator eiusdem in me per gratiam restitutæ.

### PROCEMIVM OVARTI PSALMI POENITENTIALIS.

Nota est historia de qua titulus iste sumptus est. Dauid enim captus pulchri-tudine Bersabez vxoris Vriz, non solum cum ca carnaliter coijt, sed etiam oc-8. Reg. 12.b eifo viro eam fibi in coniugium copulauit. Postea vero cum venisset ad eum Narhan phophera, eumq. suo iudicio, inducta de ouibus similitudine, condemnasset, non solum peccatum celare vel defendere noluit, fed etiam confessus quod fecerat, ad dura fe ponitentia lamenta conuertit. In pfalmo tamen nulla fit de historia mentio, sed magna cognoscitur animi dolentis affectio. Admonemur autem in hoc psalmo profpera metuere, et contra omnem fæculi felicitarem acrius vigilare. Sæpe namque prefentia gaudia fequuntur perpetua lamenta. Sicut enim per fletus ad gaudia ducimur, Bfat. 5. 4 Luc.6.d

lta per gaudia ad fletum peruenitur. Ille nempe qui dixit: Beati qui lugent, quoniam ipli confolabuntur: iplemet ait: Vz vobis qui ridetis nunc, quia plorabiris et flebitis. 1.Reg.24. b Quis fanctior Dauid? Qui cum Saulis persecutionibus vrgeretur, non folum persequentem occidere non voluit, sed ipsi persecutori, cum ipsum occidere posset, pepercit. Tanto enim in Dei misericordiam spem suam fixerat, quanto miserabilius infitmitatem fuz tribulationis fentiebat. Verum vbi deuictis hostibus pressuris caruit, homicidium adulterio incaute securus adiecit. Admonemur etiam in hoc psalmo carnales cupiditates restringere, et de Dei misericordia numquam desperare. Quisquis ergo desperans de venia, agere poenitentiam dubitat, Dauid poenitentiam ad animam reducat. Audiamus et nos Dauid clamantem, et nos cum eo clamemus: gementem;

et congemiscamus. Audiamus flentem, et collacry memur: correctum, et colletemur. EXPOSITIO QVARTI PS'A'L'M'I

ISERERE mei Deus, secundum magnam misericordiam tuam. Ponamus ante mentis oculos aliquem gravitet vulneratum, et vix iamo

virimos huius vitalis aura trahentem anhelitus, quiet nudus in sterquiinio iaceat, et vulnus nondum ligatum oftendat, aduenientis medici desiderio confici, et agnitum vt sui misereatur precari. Vulnus enimanime, peccatum eft : de quo dicitur : vulnus et liuor , et plaga tumens , non est circumligara , nec curata medicamine, nec fota oleo. Agnosce interius vulnerate medicum tuum, et ei peccatorum tuorum vulnera detege. Audiat cordis tui gemitum, cui omne paret cogitationis arcanum. Moueant Alum lacry ma tute, et quadam illum importunitate

quærendi, femper ad eum alta de profundo cordis suspiria educito : perueniar ad eum .E a.Reg. 12. d dolor tuus, ve dicatur etiam tibi t Transtulit Dominus peccatum tuum. Clama cum Dauid , vide quid ipfedixerit [ Miferere mei Deus, fecundum magnam mifericordiam tuam . ] Quali diceret : Ingenti vulnere periclitor , quod nullus medicarum curare valeat, nist medicus ille qui est omnipotens succurrat. Omnipotenti enim medico nihil est infanabile; qui sicut modetur fine pretio, ita falutem restituit verbo. Des sperarem er go de vulnere ; si non præsumerem de omnipotento s Miserere mei Deus, fecundum magnam misericordiam tuam. ] Quarant paruam misericordiam, qui ignoranter contrahunt culpam. Ego autem ficut grauiter cecidi, ita etiam fcienter peccaui. Sed tu omnipotens medice et contemptores cotrigis, et nescientes instruis, et confitentibus ignolcis. Vtinam Domine Iesu ad me misericordia motus digneris accedere, qui descendens ab Hierufalem in Hierico, proruens scilicer de summis ad in-

fima,

Luc. 10. f

Plat. soi

1/4.1. b

# In septem Psalmos poenitentiales.

A fima, de vitalibus ad infirma, in angelos tenebrarum incidi, qui non folum gratize fpiritalis mihi vestimentum abstulerunt, sed etiam plagis impositis semiuiuum reliques runt. Vtinam peccatorum meorum vulnera, data mihi recuperandæ faluris fiducia, alliges, ne deterius fauiant fi fanari desperent. Vrinam oleum mihi remissionis adhibeas; er vinum companctionis infundas. Quòd si in iumentum tuum me imposueris, de terra inopem, er pauperem de stercorefuscitabis. Tn es enim qui peccara nostra pertus Pfeliti. 3 lifti , qui pronobis que non rapueras exfoluifti . Si in ftabulum me Ecclefie ene duxes 1. Pet. 2. d ris, corporis er sanguinis tui me refectione cibabis. Si curam mei egeris,nec præcepra tua prætereo, nec frementium rabiem bestiarum incurro. Custodia enim tua indigeo, quamdiu carnem hanc corruptibile porto. Audi ergo me, Samaritane, spoliatum et vulneratum, flentem et gementem, inuocantem, et cum Dauid clamantem: [Mi-

B ferere mei Deus, fecundum magnam misericordiam tuam. ]

Et secundum multitudinem miserationum tuarum dele iniquitatem meam. Peccata mea magna funt et multa, et ideo non folum magnam misericordiam expeto, sed etiam multitudinem miserationum tuarum requiro, ne pro alijs quod meruo subeam supplicium, si vnum solum non delerer peccarum. Per misericordiam, miserentis affectum intelligimus, per miserationem vero ipsam misericordiæ exhibizionem fignamus, iuxta quod feriptum est: Mifericors et miferator Dominus. Super- Pfal. 110, 14 fluum enim effet vtrumque ponere, nisi effet varietas in significatione. Scire debemus quia nemo est infanabilior co, qui fibi fanus videtur. Illud enimest clarum vetura falutis indiciu, si incipit homo cognoscere semetipsum. Semetipsum auté Dauid cogno-

Berend

C fcebat, cum multitudine miserationum quærebat. Dicat et peccator cum eo: Secundis multitudinem miserationum tuarii dele iniquitatem meam.]Immensas et innumerabiles mundo exhibuisti misericordias, quado genus humanti de seruirute diabolica exrannidis eripuifti, et a peccatis fuis in fanguine tuo electos tuos lauafti. Lauet fanguis Apoc. 5. b ifte peccatorum meorum maculas, qui torius mundi potuit delere offensas. Non postu lo a te aurum, non lapides pretiofos, non laboribus et naufragijs exquista commetcia, non peregrinas merces de remotis rerrenarú regionú multo ad nos discrimine delaras, quæ etiam fortium sæpe virorum mentes effeminant, et falsæ pulchritudinis imagine illectas captinant. Verum quod omnibus his est præstantius et pretiosius, remistionem peccatorum expeto. Qua tunc vera esse probabitur, si addito fructu poenitentic, gratia tua muneribus cumulatur. Quid enim mihi prodest malorum qua feci impu-D nitas, nifi etiam bene operandi subsequatur facultas?

Amplius laua me ab iniquitate mea, et a peccato meo munda me.

Quid iniquius quam alienam contrectare vxorem ? virum eius nec fcientem nec lacrymantem occidere? Et hoc quidem fecerat propheta de gregibus ouium fublatus, Pfal.77, de post ferantes ad regni gubernacula assumptus, corporis fortitudine præditus, spiritalis gratiz donis illuminatus. Qui tanto grauius ceciderat, quanto celfius et regni gloria et excellentia virtutum cereris præeminebat. Gloriæ namque pæcedentis præconium, sequentis culpa adauxit reatum. Tanto enim quisque gravius corruit, quanto antequam caderet , in conspectu Dei alrius ascendit. Dicar ergo: [ Amplius laua me ab iniquitate mea.] Profit mihi Domine quod cecidi. Lauentur

E cum hac macula notæ delictornm, quas hactenus neglexi. Sæpe namque dum quædam male gesta plangimus, ipsa vi amaritudinis ad discutiendos nos excitati, alia in nobis plangenda inuenimus. Quæ admissa eo facilius obliuioni tradimus, quo ea vel nulla vel leuia putamus. Sed fuccrescens amaritudo poenitentia, non solumo maiora peccara cordi nostro congerit, sed etiam minima quaque ad memoriam reducit. Que omnia tanto obstinatius prosequimur, quanto omne malitiz germen vigilantius extirpare de corde conamur. Lauatur ergo amplius , cui non solum quod in fe punit peccatum dimitritur , fed etiam alia quæ obduxerat obliuio , nihilominus delentur. Aquæ, quibus diluitur iniquitas, dona funt fancti Spiritus:que quasi torrens de supernis venientia, sicut electorum corda ve germinent irrigant, ita etiam ab omni inquinamento carnis et spiritus emundant. De hoc quippe torrente Pfal. 45. scriptum est: Fluminis imperus latificar ciuitatem Dei. [ Et a peccato meo munda

me. ] Inquinauit me facinorum colluuies , polluit peccati contagium , fed ad fontem A confugio misericordiarum. Potens es me et abiniquitate abluere, et a peccato muni dare. Înique egi înnocentem opprimens, peccatum feci mihi ipfi non parcens. Sciebate enim propheta, quia quicumque molitur lædere alium, prius proprio iaculo percutit femetipfum . Quid crudelius quam femetipfum occidere? Si os mentientis occidit ani-Eccli. 30. d mam, quanto magis gladius ferientis extinguit vitam? Vnde scriptum est: Miserere anima tua, placens Deo. Et iterum : Qui fibi nequam eft, cui bonus eric ? Eccli.144

Ouoniam iniquitatem meam ego cognosco: et peccatum meum contra me

est semper.

ENG. 6.F

Rom. 1. 4

Pfal 144.

Mat. 24. 6

Quasi diceret : Seio quem inuocem. Iustum inuoco, qui et peccata odio habet, et ista impunita non dimittit. Sicut eius misericordiam expeto, ita etiam iustitiam ipsius at- B tendo. Nam sic postulo misericordiam accipere, ve velim ab eo iustitiam suam aufetre. Nolo ve peccatum meum remanear impunitum. Sie mifericordia est ve peccanti ignoscat, sic iustitia est ve peccatum impunitum non transcat. Sed quia peccatum meum ego ipíe pauco, ideo ve tu me non punias tam vehementer exoto. Ideo agnosco, vetu ignoscas. Ergo miserere mei, saua, munda, quoniam iniquitatem meam ego agnosco: [ Er peccatum meum contra me est semper. ] Non posui super dorsum Mat. 7. 45 quod feci, non intueor alios oblirus mei. Non affecto de oculo fratris festucam eiicere, et trabem que in oculo meo eft, non considerate : [ Peccatum meum contra me est femper. ] Quicumque misericordiam Dei inuenire desiderat, necesse est vriam grauiter peccata agnoscat, puniat culpas fletibus, faciem Domini in confessione præueniat, ponat ante cordis oculos et culpas operis, et vltima terrorem animaduoriionis : pen- G fer quam discretus iudex veniat, qui ideo peccatores sustinet, ve eis conuersis minus inueniat quod condemnet. Ascendat tribunal mentis suz, constituat se ante se, videat fæditatem fuam vt corrigat, ne volens tandem videat et erubefcat. Sit fibi iudex incotruptus, torqueat eum timor, erumpat confessio, vt cum propheta possit dicete Deo: [ Iniquitatem meam ego cognosco . .

> Tibi soli peccaui & malum coram te seci, vt iustificeris in sermonibus tuis. & vincas cum iudicaris.

Homo homini non peccar, quia eum aut par aut grauior culpa inquinat. Deus folus iuste peccata vlciscitur, quia ipse solus est in quo non potest inueniri quod puniatur. Quia ergo folus Deus parcit, folus juste judicat, ipfum folum offendit qui pec- D cat. Quo enim se quisque peccando dissimilem Deo facit, co tremendam superni iudicis maiestatem offendir. Clamet ergo ad Deum peccator, clamet iniquitatum suarum conscius, clamet medullis cordis, et dicat: [ Tibi soli peccaui . ] Quia tu solus es sine peccato: [ Et malum coram te feci . ] Ab alijs quidem peccatum meumignorari potuit, te autem latere nequiuir. Penetrabilior enim omni gladio ancipiti penetras víque ad divisionem animæ et spiritus, artuum quoque et medullarum, et discretor es cogitationum cordis. Nulla creatura in conspectu tuo est inuisibilis: quia omnia nuda et aperta funt oculis tuis. Intatu es fine peccato, yt etia: [ Iustificeris in fermonibus tuis, et vincas cum iudicaris. ] Scribit Apostolus dicens: Est autem Deus verax, omnis aure homo mendax: sicut scriptu est: [ Iustificeris in fermonibus tuis. ] Si Deus verax est, necessario in verbis suis iustus est. Na fi in sermonibus suis falsa veris insereret, iustus omnino non E effet . Sed ablit a fideliü cordibus . vt effe in Deo mendaciü putemus . Fidelis enim eft in omnibus verbis suis, et sanctus in omnibus operibus suis, sicut ipse etiam ait: Calu et terra transibunt, verba autem mea non transibunt. Deŭ ergo veritas iustificat, hominem vero mendacium condemnat . Sequitur : [ Et vincas cum iudicaris . ] Præuidebat propheta Deum in carne venturum, qui humano condemnandus effet iudicio, vr ater-

næ mortis homo careret tormento : ideoq. ait : [Et vincas cum iudicaris.] Quali diceret : Omnes qui judicati funt, etiam fi multum fuerint in virtute prouecti, non omnino iniuste subierunt iudicium, quia antequam iudicarentut, aliquo modo commiserunt peccatum. Tu vero cum mortis iniusta sententiam acceperis, quia solus homo inter homines ab omnibus peccatis es immunis, vincis ergo omnes iudicatos, cum iudicaris, vel tu Deus pater in filio, vel tu Deus verbum in homine assumpto. Quod ta-

#### In septem Pfalmos pœnitentiales. 1140

A men intelligi et alitet poteft, quasidicat : Ideo vt miserearis precor, vt laues, vt mundes, vr iustificeris in sermonibus tuis, id est, verax appareas in promissis. Promissiti enim iustis regnum æternum, et virtutum amatoribus vitæ æternæ braujum præpara fti . Sed nisi me et alios iustifices , non poteris inuenire quos non damnes . Iustifica ergo me, ve tu inftificeris in fermonibus tuis, et vincas cum indicaris. Indicant te, qui negant post lapsum reparationem fieri, et remissionem peccatorum nemini dandam aftruunt . Quos , fi mihi peccatum remiseris , velut fabricatores mendacij et peruerso : rum dogmatu cultores superabis. Vel instificeris in sermonibus tuis. Promilisti enim quod de ftirpe mea carnem sis assumpturus : sed si me de tanto non emundes scelere, de cuius semine carnem assumas videor indignus. Tu enim es qui dixisti : De fructu ven- Pful 132. tris tui ponam super sedem tuam . Laua me ab iniquitate , ne sim frandatus a promis-B fione : [Et vincas cum iudicaris. ] Iudicatus Dominus vicit : quia vnde in passione fuccubuit, inde maiotem fui gloriam refurgendo manifestauit . Iudicatus vicit : quia quorum ad tempus iudicium moriendo subije, eos iusto iudicio condemnatos: grerna morte mulctauit .

Ecce enim in iniquitatibus conceptus sum, & in peccatis concepit me mater mea.

Opus est Domine ve miserearis, quia ab ineunte vitæ primordio, in peccati foucam incidi, et concupiscentia carnalis sordibus inquipata natiuitatis mea initia contraxi. Non in me illa quam nouiter admisi, sola viger iniquitas, habeo in me etiam ex vete-

ri quod ignofcas : [Ecce enim in iniquitatibus conceptus fum. ] Non ideo homines in C peccatis concipiuntur, quia peccatum sit coningibus commisceri: hoc enim opus ca-Rum non habet culpam in coniuge, quia nuptiale fœdus non exorbitat a fide. Deus enim copulam maritalem instituit, quando masculum et seminam in principio creauit. Qui quidem fine peccato filios ederent, si in paradifo positi, in conditoris obedien Gen. 1. d tia perstitissent. Sed quia a statu rectitudinis primus homo peccando corruit, peccati pœnam ad filios milit. Carnalis enim delectatio pœna peccati est, quæ ex radice peccati ita contrahitur, ve nullus abique illa in mundo generetut. Sed ficut in Adam om- 1. Cor. 15. 4 nes moriuntur, ita et in Christo omnes viuificabuntut. Confiteatur ergo poenitens de culpa quod meruit, vt confequi valeat de venia quod cupit.

Ecceenim veritatem dilexisti,incerta & occulta sapientia tua maniscstasti mihi-

Ideo vias meas a principio arguo, peccata mea ego ipfe condemno, quia veritatem dilexisti. Veritatem Deus diligit : quia sine vitione delictum non desetit. Aut enim hoc homo in se puniens persequitur, aut postmodum Deus destricto examine viciscitur. Sine ergo sit magna sine parua iniquitas, nisi puniatur ab homine poenitente, punietur a Deo iudicante : ficut per quemdam fapientem dicitut : Sciens quia non par- 106 9. d cetes delinquenti . Delinquenti non parcitur, quia fine vindicta peccatum non relaxa- Identifro s. tut . Veritatem itaque Deus diligit , quia iustum iudicium non prætermittit : [Incerta et occulta sapientia tua manifestasti mihi. } Qui non est securus de munere venia; non est vehemens in executione vindicta. Et quidem ante aduentum Christi incertum fuit , si grauiter lapsi possent habere veniam , et peccatorum remissio complures latuit : sed Dauid qui redemptorem mundi vt peccata tollerer , futurum præuiderat, de E peccatorum indulgentia non dubitabat. Non ignorabat opus sapientia Dei a saculis absconditum, ante omnia rempora dispositum, exhibitum in finemsæculorum. Nam-

que sapientia filius Dei eft , de quo scriptum eft : Christum Dei virtutem , er Dei fa- 1.Cer. 1. d pientiam. Iple oft per quem omnia facta funt, et fine quo factum est minit. Iple est de Joss. 1. a quo propheta dicit: Omnia in fapientia fecifti. Dignum autem fuerat ve per eum fie- pfal. 102. ret remissio, per quem facta fuerat creatio: etiple effet largitor gratia, qui fuerat omnibus auctor natura . Quam remissionem sicut in tempore gratia consitentibus tribuit, ita ante aduentum fuum eum expectantibus prærogauit. Hæcfunt incertaet occulta diuinæ dispositionis consilia, omnibus gentibus per Dei sapientiam vltimis temporibus reuclara. Que quia Dauid per spiritum cognouerat, de Dei confidentes misericordia præsumebat. An non Niniuitis incerta erant, qui poenitentiam agentes, fuper prædicatione Ionæ hesitado dicebant: Quis scit si convertatur et ignoscat Deus? 100. 3. 4 S. Greg. Tomo 2. Ecccc Afperges

7. c. 62. c

Asperges me Domine hyssopo, & mundabor: lauabis me, & superniuem A dealbabor.

Hytipouseth herbs humilis, faxo quidem adharens, er parum villiantis in feija fait faice ofnendes, que raum pulmonis inflationem deprimis, ev virutus fex actimonism ficomeratur-ofnendir. Quider go per hytipoum, nift Chritti humilitas defigenter I place fen min que omnen in noble reprimir contunsation, feut herbs illa pulmoni inflato adhibet medicinism. Quis tenim iam dedignetur la mundo (è pro Des abligares uma madista Dri filium opprobriar et derificate tublifet Quisfupplicitum pro Deo perpeti arbitetur dedecus, cum ipfe Rex regume to Doninus dominarium-pro Deo perpeti arbitetur dedecus, cum ipfe Rex regume to Doninus dominarium.

490-19- ppo Deo perpeit arbitrant dedesus, clin 196 Ret requires Dominus doministration, 539, 1. 4 more requirem perpeire nosi fecondemnatus Praetrimi cum ip foi fin oblis politus forma iultitis, cuius et audite imperis, et foqui debeamus exemplas ifeut 196 int. B Num.19. 4 filmonium, inquinatos mundabat ciudem herbe ficicultus, vacze setfe eruore intindus. Cuid atem per vaccam, nifi ad facrificium affumpsi incarnationi Dominice

infirmitas delignatur? Sicut enim per mafculinum ferum folet fortinudo intelligi, fic et per feminiam poceti infirmitas delignati: et de o Griptum ell Quia cul mortuus 18-6-9. è de sinimitates, fed viuit ex virtute Dei. Iple el enim fummus pontriex noller, qui ma crucis pro totius mundi fanitate, fui corporis hoftiam obtuiti. Pontriex videlitico cul futurorum bonourum, qui per proprima finguimen in fancia artema tedemptione-insenta femili intrauit. Hac autem vacca tufa dictiur, yr in ea fanguinis Chriftir tubor euidemee demonfirettur. De quo in Cantotics cantiorum fiponia loquitur dicens s 131-

cost.; c edidente demonfretur. De quo in Canticis canticosum fiposia loquitur dicens : Diconduce e publiconis cenore. Hoc isaque byfopo il foliummodo a faregiura, qui visa
dicho; c edidente e remone e visaque contente e del foliummodo a faregiura, qui visa
dicho; c e del contente e visaque e remone e del contente e de

mz comparari. Quid namquie in corporibus niue candidus? E ramen qui vias paffonis Christi fequitur, supez niuem dealbarur. De sandis etenim scriptum est; lusti D fulgebunt seut oli in regno patris corum. Quis vero ignorer folem niue candidiorem. Przetera candor niuis cito przetnit, decor aurem fanctorum in zretnum manebit.

Auditui meo dabis gaudium & fatitiam, & exultabunt offa filimiliata.

Tuc quidem verum et inæstimabile gaudium habituri sunt sancti, cum impijs ater-

na morte mulctatis, et in horrendam perperui cruciatus voraginem per extreme dam; nationis sententiam missis, audituri sunt: Venire benedicti patris mei, percipite regnu Matiz s. & quod vobis paratum est ab origine mundi. In co autem quod air: Gaudium er latitiaduplicem fanctorum venerationem intellige, qui visione claritatis in illa die, quatum cogitare non possumus illustrati, sicut animarum perfruentur beatitudine, ita etiam. 15461. c corporis vestientur incorruptione. De ipsis enim scriptum est: In terra sua duplicia pos B fidebunt Sancti etenim viri mundi gioriam mentis despectu calcantes, omnes in se carnales voluptates mortificant, vt in Deo postmodum perenniter viuant. Qui quoniam mundi milerias pro Deo pari minime refugiunt , beatitudinis æternæ tetributionem. acquirunt. Qua nimirum beatitudo, er animabus corum ante refurrectionem tribuitur, et corporibus nihilominus post judicium conferetur, sicut in Apocalypsi Ioannes Apos. 6. c Apoftolus scribit, dicens : Vidi sub altari Dei animas interfectorum propter verbum. Dei, et testimonium quod habebant, et clamabant voce magna, dicentes : Viquequo Domine fanctus et verus non vindicas sanguinem nostrum, de his qui sunt in terra? Et data funt eis fingula stola alba, et dictum est illis, ve requiescerent tempus adhue

modicume, donec impleatur numerus conferuorum er fratrum ipforum, qui interficiendi finne ficut er illi ao Quid namque eft fingulas illis ftolas albas tribueres,

## In septem Psalmos poenitentiales.

A nifi animabus corum beatitudinis aterna immortalitatem conferre ? Quid vero eff donec electorum numerus impleatur requiefcere, nisi futuræ refurrectionis gloriam expectare? In qua nimirum iterum fingulas ftolas albas accipient: quia immortalia et incorruptibilia corporum fuorum vestimenta resument. Quia ergo sancti viri ad

eternæ felicitatis præmia, non folum anima, fed etiam corpore post iudicium tranfeunt ; recte de eis dicitur , quia in terra fua duplicia possidebunt . Huius incrementa felicitatis propheta intuens, ait : [ Auditui meo dabis gaudium et lætitiam, et exultabunt offa humiliata . ] Animarum nostrarum offa virtutes sunt, qua nimirum in hac sap. s. ver. vita humiliantur, qui afliduis tentationum impugnationibus indelinenter turbantur. # 16.2 ver[ ]. Tentatio enim est vita hominis super terram. In æterna autem vita, non solum inulctæ potestatis accipient fortitudinem, sed etiam nullam vitiorum aduersantium sentient impugnationem.

Auerte faciem tuam a peccatis meis, et omnes iniquitates meas dele.

Quia peccara sua semper habet præ oculis, merito rogat, ve Deus saciem sua auertat ab iptis. Superius nempe propheta dixerat: Peccatum meum contra me est semper-Qui ergo peccatum fuum semper videbat, continuum pro eo dolorem in corde gestabat. Et ideo oculos ab eius peccato Deus auertit, quia ipse illud sine cessatione animaduertir. Non enim Deus corum peccara vlciscitur, qui in occulto cordis de prauorum operum memoria affliguntur. Qui nimirum ad hoc semetipsos iudicant, ve terribile omnipotentis iudicium euadant, iuxta illud Apostoli : Si nosmetipsos diiudica- 1.Cor.11.g. remus, non veique iudicaremut... At contra reprobi, quia ea quæ commiserunt, ne-

C quaquam conspiciunt, actus suos a conspectu iudicis non abscondunt. Et quanto magis errores suos ipsi considerare refugiunt, tanto magis eos conspectui diuina maiestatis opponunt. Delinquentium autem mala Deus videt, non ve approbet, fed vt condemnet:non vt foueat, sed vt puniat: no vt semper patiatur, sed vt in iudicio vlciscatur. Denique oculi Domini super facientes mala, ve perdat de terra memoriam corum. . Plalis, Graus vitio, non folum de terra mala facientes expellere, fedetiam omnem penitus, memoriam corum abolere. Consideremus ergo mala quæ fecimus, et ea ante mentis oculos fine intermiffione ponamus, ne cum ante judicis illius conspectum venerimus, tune primum quidquid gefferimus, nolentes videamus. Impœnitenti enim Deus terribiliter minatur, dicens : Existimasti inique quod ero tui similis : arguam te, et sta- Pfal.49tuam contra faciem tuam... Similis tui essem, fi peccatum tuum impunitum dimit-

fi terem. Tu enim illud non solum non vis punire, sed et post tergum proijcis, ne poffis videre. Ego autem qui illud video, quid faciam? numquid impunitum dimittam. ? Iudex fum et iustus, iudex fum et vltor iniquitatum. Quo modo ergo: iniuste iudicabo? quo modo veritatem mendacio mutabo? Tacui, numquid semper tacebo? Tacui, quia misericordiam prærogaui. Iniquitatem tuam dissimulaui stempus poenitentia indulfi. Sed numquid femper tacebo, immo arguam te, et flatuam contra faciem tuam. Arguam quidem te de mendacio, quando cordium confilia manifestabo. A peccatis tuis auertis oculos tuos, et quamdam tibi vanæ spei securitatem promittis. Et quia ipse te non vides, quod nec ego te videam suspicaris. Putas quòd te non videa fornicante, quem video adulterium cogitantem? Ex hoc itaque te arguam, et statua contra faciem tuam. Si non vishic attendere faciem tuam, faciam vt E agnoscas miseriam tuam. [Et omnes iniquitates, et c.] Per prophetam Dominus dicit: 1fa. 43. d Ego sum qui deleo iniquitates tuas, et memor nonero. Tu autem memor esto, et iudicemur. Audi qua conditione iniquitatum tuarum se esse immemorem dicat, videli-

cet si tu memor fueris. Caue ergo ne vmquam quod deliquisti, a memoria tibi excidat, aut aliqua obliuione peccata tua obliteres: ne si carnalium voluptatum illecebris captus, iniquitatum tuarum memor non fueris, dicarur tibi in tempore necessitatis: Pfal. 39. Projecifti fermones meos retrorfum.

Cor mundum crea in me Deus : & spiritum recum innoua in visceribus meis.

In Euangelio scriptu est: Beati mundo corde, Si illum qui ab omni peccato mundus Mat, 5, 4 est, in cordis nostri hospitio habere volumus, oportet primo ve illud ab omni vitiorum S.Greg.Tom.2 Ecece 2

nostrorum secreta scrutemur, ne ex affectu nostro peccati delectatio pullulet, ne turpe desiderium cor in occulto tirillet, ne passionum ex eo contentiones prodeant, ne peruersarnm cogitationum dispensariones aliquando erumpant. Templum enim Dei non poteft effe pollntum, quia scriptum eft: Templum Dei sanctum eft, quod effis vos. Verum quis gloriabitur mundum fe habere cor, aut immunem effe fe a pecz.Cor. z.d cato? Si propheta pollutum labijs se esse afferit, cuins os Seraphin carbone quem sufceperat de altari purgauit : quid dicturi fumus nos , quos luxuria inquinat , inuidia. angustat, ambitio pracipitat, superbia exaltat ? Non est enim virtutis humana ita ab illicitis motibus mundare animum, vt perftrepentium voces non fentiat cogitationum . Sed quia Deo nihil est impossibile, clamemus ad Deum tota virtute: [ Cor mundum crea in me Deus, et spiritum rectum innoua in visceribus meis. ] Vide ordi- B nem : primo cor mundum, deinde spiritum rectum propheta a Deo requirit. Prius enim abrenunciandum est tibi omni peccato, et omnis a corde vitiorum fæditas eliminanda, vt omne quod agitur aut dicitur, co pnrum in conspectu Dei ac lucidum. appareat, quo ex bonz intentionis origine quali de puro quodammodo fonte manat; Quo modo enim poterit esse perspicuum, quod in ipsa origine fuerit vitiatum? Scri-Mat. 12. 6 prum est enim : Bonus homo de bono thesauro profert bona, et malus homo de malo

Pfal. 10. Mat. 12. d

Deo vt spiritum rectum renouet, ne forte spiritus ille immundus inueniens domum de qua exiuit vacantem, assumptis alijs septem nequioribus se cum eis ibi habitet, er fiant nouissima tua peiora prioribus. Hac est autem spiritus recti innouatio, vt omnemmundi gloriam mente despicias, mentem medullirus in conditoris tui amore infigas, G illatis contumelijs patientiam custodias, et custodita patientia dolorem a corde repellas, omnibus te per humilitatem inferiorem deputes, de morte inimici nullatenus exultes, aliena non ambias, propria egentibns distribuas, amicum in Deo, et inimicum propter Deum diligas, in afflictione proximi teipfum per compassionem affligas. Hac quidem est illa spiritus innouatio, quam persuadet Apostolus dicens: Renouamini spiritu mentis vestræ, et induite nouum homine, qui secundum Deum creatus est, in iuftitia et fanctitate veritatis. Et iterum : Si qua igitur in Christo nona creatura , vetera transferunt, et ecce facta sunt noua. Ad veterem quippe hominem pertinet, mundi huius gloriam concupiscere, animum a Deo auertere, patientiam non seruare, opportunitatem vindicta exquirere, melioribus quibufque despectis superbire, aliena diripere, propria retinere, nullum propter Deum diligere, de inimici morte gaude. D

thefauro profert mala. Omnibus igitur carnalibus desiderijs a corde exclusis, pete a

Epbel. 4-f

re. Hac autem omnia ille respuit, qui Deum induit, quique in nouitate vita ambulare contendity .

Ne proijcias mea facie tua, et Spiritum sanctum tuum neauseras a me. A facie Dei proijcitur, cui spes veniæ post peccatum negatur. Qui enim peccauerit

Mat.z. Zuc.3.d Gen. 4. 6 in Spiritum fanctum, non remitterur ei neque in hoc faculo, neque in futuro. Quis est autem qui peccat in Spiritum fanctum, nisi qui non credit remissionem peccatorum. Remissio enim peccatorum, opus Spiritus fancti est . Nam et de baptismo Christi, in quo remissio peccatorum danda erat , dixit Ioannes: Ipse vos baptizabit in Spiritu fancto et igne. Vnde etiam super baptizatum Dominum in columba specie Spiritus fanctus descendit, vtex hoc aperte oftenderet, quia spiritalis gratia per lauacrum. E baptismatis credentium corda mundaret. An non in Spiritum sanctum Cain peccauit, quando dixit: Maior est iniquitas mea, quam ve veniam mercar. Et quia de venia desperauit, ideo dixit: Ecce eijeis me a facie tua. De quo et postea subditur, quòd egressus sit a facie Domini. Vides quemadmodum ille qui in desperationis soueam labitur, a facie Dei proijciatur : [ Et Spiritum sanctum tuum ne auferas a me. ] Atten-

Rom. 8. e 2.Cor.12.4

de qualiter postulat, ne spem veniæ post peccatú amittat. Vbi Spiritus sancti præsentia eft, ibi desperatio esse non potest. Fides enim in spiritudatur, sicut Apostolus ait; Denique ipse postulat pro nobis gemitibus inenarrabilibus. Et nemo in spiritu Dei loquens dicit anathema Iefu . Nam in eo clamamus: Abba pater quia scriptum est: Veri adoratores adorabunt patrem in spiritu et veritate.

Rom. 8. c IO48:4.6

Redde

## In septem Psalmos poenitentiales.

1153

### Redde mihi latitiam falutaris tui, et spiritu principali confirma me.

Lazisburg prophera de aduente fili Dei antequum peccaree, et certus qu'ed de fino naticitutierare fremine; antequam laborecure; quedeba L. Sed podquam voiris Vita moros deceptus modum in peccando non habitis, ne fibi Deus hoc ofienfus fubtrabes ret, quod agraep placatus promiters; formidauti, ledec, aire; Redo mili lazistima fibirativa 1007 3 Salustaris quis efficii fi Dei hominume; mediatori De quo ilit cidem propietari meroma. De patris diseavare Propres militaria inspuma, regentium paupe 17-714. 11. 716-14. Propietari meroma de la companio del la companio de la companio del la companio de la companio del la comp

milie. Ill entin seminem fallare paraeumt; fed filiul hominis venir quarere, et fal
"2 mut factiv quel perietra. 1, dects, perifetam e risinentem fallatationem in col posi-tet, 15
seroni oftrais, et ne of ducialiter dicitragies; quem conflat nihil omnino peccari

labsluife. 20 gie ning prasium fili vancium et del chorum, nou porte fiducialiter age
ret quia potrit eun veille quem corripit reprehendere, vel conficienta propria re
mordete. Redemptor veen nofter so libre loqui pouti; quo numquam peccari ma
dulam ex natuitate, vel citam ex operatione contrastic. Vinde turbis ludsorum et

principius Secredroum insulientius et etteratemibus lipé dicibera 1; Quis ex vois sar I<sub>sem</sub> 8, 1-26,

guer me de peccaro l'iducialiter ergo agebat, quem in nullo conficientia accufabat.

Nam et de co friprem eft, quod et and corea samquam poeticalem habens, et non in Mat. 7, d

cut Scribe et Pharifat. Huits ergo falutaris fibir red il attuiam Dauld potulat, in quo

omits iant adunentum justus efectus fernabar p. Et firitur pirolapit confirm am e.] So-

Energiiliefd au courie piec, ve dam é pueçano per festificilionem reputant, ab internamination (unité ai amium refoliant. Cuj quidem ipid fue a latinou deprefil, co deterite torrount; quo fiis de indulgent à blandientes vans fept fecuriratem promitific. Indeeft quod propheta serona décres. Lexeu cor meum, ve timeat a nomen tume. 7/24.8; Non dicit lasetur, ve fecurem fit; réed textue, ve timeat. Ac fi a petre dicat-: las me corredium factore guadre de versila ve tranen amonquam defanam fell fuficellus de culpa. Sisce et in hoc loco poliquam úbi redd faluratis Del lettifa pe sija, ne libi dimilius addeteriors promerce, life o admirate [Expfrire un meije ali continuam me, Seciebat culdeteriors promerce, life o admirate [Expfrire un meije ali continuam me, Seciebat culfolia dida eth Verbo Domini cell firmat funt; et piritu orise ius omnis virtus corum.

Dudletime acord in omme, nil isach i Apotholi deligastanti. "Qui inimi vi decorun imbribus seram ecordis nofti infortant, venutri iudici) minis er terroribus intopana, miraculorum fignis, er toperum fandiriste convictue. De tripique lipi funt, qui engranagioriam Del. Quibus profecto troperum fandiriste convictue. De tripique lipi funt, qui engranagioriam Del. Quibus profecto troperum fandiriste retrutte in la parente, in ordibus corum dianti fingunas si linguissi linguissi linguissi gioriam perte cogandere politimus, qui quali suni fingunas soni accordit. Quod quadem aperte cogandere politimus, qui enima da palem quali soni accorditati qui gioriate reliquerati, polimodum per admenda manti fiprimi un gename agrittum fingientes reliquerati, polimodum per admenda manti fiprimi un pratemini un gioriate politic noma
Chili fi pradicabant. Nam vi reliquori protenti musus, pele Apotholorum princeps Macades, vi
qui mori ritette si viam negarati, cum facto constanti protenti protenti della di 
qui mori ritette si viam morgatari, cum facto constanti dello colori copareri Doctario

magistagna mominibue. Chili loquerenu qui virus del Spitrut fanto che qui aper intidam

magistagna mominibue. Chili loquerenu qui virus del Spitrut fanto che qui aper intidam

magistagna mominibue.

mægisquam hominibus. Celorum igtur virtus de Spirtu landto ett, quia per infulam [-inchi Spirius gratiam fach vien in chriditio enfelione fortes Aportoli, qui prius fuerant ex fragilitate carnis infirmi. Nife enim promifia charinatum dona illi dominici gregis palfores fulciperent, corum corda anullo virturis decore claruifleno. Hace namque virtus spiritus licut ab omni poenarum, et mortis timore quos repleueris efficil liberos i, ita ab omni diabolica reddit tenationis incurfu (ceuros. Merito ergo cui falluraris Dei in remifionem peccarorum latitia redditur, postulat vi in vera innocentias spiritus principalis virtute confirmento.

Docebo iniquos vias tuas, et impij ad te conuertentur.

\* Illos diuina elementia a peccatis per remiffione efficit liberos, quos praudet vtilltati Eccleis post conuersionem profuturos. Vnde Ananiz de Saulo dixi; Vade, quonam vase electionis mihi est rife, veportet nomen meum coram gentibus, et regibus, et SGreg. Tom.2. Ecce 3 filijis E.Tim. 1. c Pfal. 24.

filijs Ifrael . Magno igitur fructu dimiffa funt illi a Deo peccata . Qui enim prius bla- A sphemus, et persecutor, ac iniuriosus extitit, postmodum plus omnibus laborauit. Propheta ergo qui deleri iniquitates suas, et spiritu sancto confirmaria Domino poftular, quod non fine fructu hoc fir futurum, affirmat, dicens; [ Docebo iniquos vias ruas . ] Vniuerfæ viæ Domini mifericordia et veritas . Mifericordia est , qua fine vilis præcedentibus meritis, poenitentibus veniam tribuit: veritas, qua post gratiam vocationis et veniæ, peccata impoenitentium punit. Ille ergo, cui peccata dimittuntur, vias Dei iniquos docet, cum peccantibus fi refipuerint cexemplo fui fpem tribuit veniz, et inconvertibilibus, nifi ad venjam redeant, infert timorem gehennæ: [ Et impij ad te conuertentur. ] Oquam vtilis est peccatorum remissio, qua conuersos non folum a peccaris liberos efficir, sed eriam alios a via impietaris et iniustiriæ retrahit, flamma charitatis accendit. Hac est enim charitatis euidens probatio, ve cui per gra- B tiam Dei contigetit a peccatorum vinculiseripi, ipfe ex zelo iuftitiæ ftudeat ad fpem veniæ delinquenres hortari. Nullum quippe tam gratum Deo est sacrificium, quam zelus animarum. Exerceat ergo fe in via Dei, cui Deus peccata dimifit, et exemplo suo peccarores quosque ad poenigentia confugere remedium admoneat. Non sie arbor infructuosa, aut otiosus operarius, sciens quia non solum mane venientibus ad

vineam merces promittitur, sed etiam circa vadecimam horam vocatis vita aterna denarius præbetut. Libera me de sanguinibus Deus Deus salutis mez, & exultabit lingua mea iuftitiam tuam.

1. Pet. 2. b 1.Cor.15.f Eccls.1.4 Pfal.3. Tfal. 32.

Mat. 20. b

Nisi primirus me a peccatis liberaueris, non potero alijs esse exemplum conuersionis. Libera ergo me de sanguinibus, desiderijs videlicet carnalibus, quæ militant aduerfus animam, Caro enim et sanguis regnum Dei non possidebunt : [ Deus Deus salutia mez. Nota in repetitione nominis magnum affectum cordis, quasi dicat : Merito te ve me falues inuoco, quia tu folus es auctor falutis mez. Nã Domini est falus. A te folo est salus, quia ab omnibus alijs est infirmitas, vanitas vanitatu, et omnia vanitas. Non saluatur res per multam virtute, et gigas non faluabitut in multitudine virtutis fum. Denique fallax equus ad falute. Ex quibus verbis colligitur quod nec ex diuitiis reporalibus,necex corporali fortitudine falus acquiratur : [Erexultabit lingua mea iuftitiam tua. Huftiria Dei, fides eft, ficur scriptu eft : Credidit Abraam Deo, er reputatum eft illiad justitiam, quia justus ex fide viuit. Si ergo justi vita, fides est, consequens est camdem fidem effe iustiriam , fine qua quisque effe iustus non potest . Hanc itaque Dei ju- D ftitiam ille cum exultatione enunciat, qui mundi huius copiam, nec cupiens, nec inopiam metuens, omnem hæreticam prauitatem impugnant. Vel iustitia Dei est,

quod non vult mortem peccatoris. Homini nempe iustum videtut, vt suam vlciscatur

Non aliter iustigiam guam proferre potero, nisi gu labia mea aperias. Tu es enim;

Gen. 1 c. h Rom, I, b

> iniuriam . Dei vero iustitia est confitenti relaxare offensam. Domine labia mea aperies, et os meum annunciabie laudem tuam.

\$40.10.d

350.50b

qui ota superborum obstruis, et linguas infantium disertas facis. Hactenus os meum ego ipse aperui, et ideo ex vaniloquio peccatum contraxi. Nunc vero ve tu aperias, defidero, qui nihil nifi quod suggesseris, loqui concupisco. Illius labia Deus aperit. qui non folum quid loquitur, fed etiam quando et vbi, et cui loquatur attendit. Sa- E: pientia namque Dei dicit : Dominus dedit mihi linguam eruditam , quando scilicet oporteat fermonem dicere . Merito ergo fapiens est, quia accepit a Domino quo tem-, pore fibi loquendum fit. Vnde non inconuenienter ait scriprura : Homo sapiens tacebit. Eccli, 20.4 vique ad tempus. Hincrurium scriptum est : Ori tuo fac oftium et vectem, et in verbis, Eccli.28.d tuis jugum et stateram. Et fortalle hoc oftium fibi Propheta postulabara Domino. cum dicebat : Pone Domine custodiam ori meo, et oftium circumstantia labijs meis. Debemus enim os nostrum claudere, et diligentius observare, ne quis in iracundiam excirct vocem nostram, et contumeliam rependamus contumelia. lugum etiam in verbis noftris elle, er statera præcipitur, ve omne quod loquimur, et humilitate condiatur, et mensura ponderetur. Proferamus ergo sermones examinatos libra iustitia,

Pfal. 140.

ve fit grauitas in fenfu, modus in verbis, pondus in fermone. Nec prius loquendo os . apetiamus.

## In septem Psalmos prenitentiales.

1155

A aperiamus, quam expediat, fed examinemus verba nostra; si tacendum hoc, si dicendum aduerfus hunc, fi tempus fit fermonis huius : postremo fi a virture modestia non -difentiat Nihil indecens, nihil inhonestum, nihil inuidum sonans erumpat. Verum · quia ad hec omnia idonei effe non poffumus, nifi hoc a largitore omnis gratia percipiamus, exclamandum est nobis cum propheta : [ Domine labia mea aperies, et os meum annunciabit laudem tuam. ] Non eft speciosa laus in ore peccatoris. Ideog. Ecti. 15.6 prophera indulgentiam peccatorum primum a Domino expetit, postmodum laudem se Dei annunciarurum effe promittir, nobis patenter Innuens, quia illi foli laudis Dei possunt sentire du leedinem, qui peccatorum suornm meruerint percipere remis-

fionem. Vpde scriptum este Rectos decet collaudatio. Quid autem laudabilius in Deo, Pfal. 12. quam misericordia ? Scriptum namque est: Confitentur Domino misericordia eius B Denique: Miserationes eius super omnia opera eius. Quamuis enim laudabile sit quod Pfal. 144 hominem de limo terra condidit : laudabilius tamen eft, quod perditum proprij filij Gen.a.b. fui morte redemie Denique illud potestaris eft, hoc gratia. [Er os meum annunciabit laudem tuam : ] Sunr enim plerique qui non ore laudant Deum. : Numquam fuo Jaudat ore Deum augrus. Numquam fuo ore laudat luxuriofus. Nonne quasi alienum os tibi videtur assumere; dumea conatur que in corde non senrit proferre? De quibus profecto scriptumeft : Cor corum longe eft a disciplina, propterea non exultabunt: Ich. 17.6 quia nimirum corum laus ad omnipotentis Dei aures nequaquam extollitur, quorum

cor a semita iustiria per praua intentionis studium elongatur. Tales erant illi de quibus Dominus dicebat: Populus hic labijs me honorat, cor autem corum longe est a mes Mat. 15.a Quoniam fi voluisses, facrificium dedissem viique, holocaustis non dele-C claberis.

Sciebat propheta per spiritu, quia illa legalium institura sacrificiorum, ad inuisibilis essent oblationis inrelligentiam transferenda: quia illud verum er acceptabile est sacrificium, quòd aliquis puro corde laudat Deum. Vnde et alio in loco dicit : In me Plal. 15. funt Deus vota rua, quæ reddam laudationes tibi : Et iterum : Immola Deo facrifi. Pfal, 49. cium laudis. Et zurfum. Sacrificium laudis honorificabit me. Cum ergo dixiffet : Os meum annunciabit laudem tuam, illico subiunxie: [ Quoniam si voluisses, sacrisicium dediffem. ] Ac si dicat: L'andis tibi offeram facrificium, sciens quia carnalium nolis observantiam carimoniarum : [ Quoniam si voluisses, sactificium dedissem vrique, holocaustis non delectaberis. ] Ideo nolo considere in carnalis ritu sacrificij, quia n scio te hircorum et arietum occisione non delectari . Tu es enim qui dixisti : Non accipiam de domo tua vitulos, neque de gregibus tuis hircos.

Sacrificium Deo, spiritus contribulatus, cor contritum et humiliatum Deus non despicies.

Nequaquam vere poenitentiam agit, qui ex peccatorum suorum recordatione quamdam spiritus tribularionem non senrit. Quod quidem reprobis familiare est: quia etfi. aliquando peccara sua confireantur, ea tamen districta animaduersionis sletibus non perfequentur. Electi vero etiam si minima sint que in se punienda inueniunt, zelo re-chitudinis contra se erecti, ad pomitentia se lamenta studiose succendunt. Quidam fancta contemplationis pennis ad calestia se intuenda erigunt, eo subtilius si quid in iplis viriofum latebat inueniunt, quo ad diuinz lucis clariratem vicinius accedunt. Tantog. eis displicet quod infirmum ex carne tolerant, quanto cos delectat quod ex

incorruptibilis vitæ suauirare degustant. Vnde fit quod graui in scipsos, vel pro oriofis verbis, vel pro vanis cogitationibus inuectione del zuiant, er que leuia ante crediderant , mox vt grauia er mortifera perhorrescunt . Beneficia sibi diuinitus collata conspiciunt, culpas nihilominus anreactas ad memotiam reducunt. Vita huius corruptibilis ærumnofas necessirares enumerant, quanra sit calestis gloria felicitas, in meditatione pertractant . A qua quia per carnis fragilitatem retrahi fe fentiunt, validiffimi seipsos interius vulnere doloris transfigunt. Dum ergo hac omnia ante mentis oculos intenta confideratione recolligunt, vehementiffima tribulationis igne intrinsecus inardescunt. Hac est illa spiritalis sanctorum tribulatio, quam in cordibus corum generat poenitentia et desiderij dilati amaritudo. Hanc nimirum Iob sentiebat,

11156 30b. 7. 0 cum dicebat: Loquar in tribulatione spiritus mei . Electorum etenim linguas tribula- A tio spiritus commouet, vt reatum praui operis vox confessionis impugnet : [ Cor contritum et humiliatum Deus non despicies. ] Multi habent cor contritum, qui non habent cor humiliatum . Sunt enim plerique, qui etsi peccara sua fletibus puniunt, pauperes tamen opprimere potestatis sua dominatione non cessant. Hi nimirum negua-4.1 1 12 quam purum facrificium Deo offerunt, quia detestabilis superbiæ illud admixtione S. Hisron rep. corrumpunt. Vel ficut beatus Hieronymus hunc locum exponit, illi cor conterunt. so inte fed non humiliant , qui peccata quidem que commiserunt deffent , sed tamen cadem committere etiam post fletus non timent . Dum enim cerorum suorum consideratione

reuocati, ad ea quæ dimiferant redeunt, se contra conditorem suum per opera prauitatis extollunt. Ex superbiæ namque vitio est, simorem Dei contemnere, conditoris ANTANT Pracepta praua actionis transgressione calcare, calestis vita gaudia mansura negli- B A. r. po gere, damnationis perpetua infinita fupplicia non timere. Illorum ergo facrificium Deus non accipit, qui lacrymis quidem le compunctionis abluunt, sed eisdem, a quibus ante mundați effe videntur, peccatorum maculis in idipfum reuertentes fordefeut. Beeli 34 d De ralibus feriptum eft : Qui baptizatur a mortuo, et iterum tangit mortuum , quid prodest lauatio ejus ? Ille quippe lauatur a mortuo, qui per poenitentiam mundatur a de talet peccato. Quem fi contigerit cadem que punierat iterando poccata committere, nihil contulisse videtur adhibira satisfactionis lauatio, quem maculauit inhonestius iterata 1.Pet. 1. b facinoris turpitudo, Quia igitur scriptum est: Deus superbis resistit, humilibus autem 2.71.11M dat grațiam: illos qui fuperbiendo ad peccata redeunt, diuina iuftiria respuit. Illos a. vero qui continendo et humiliando post tergum non respiciunt, clementia Dei non

despicit : quia scriptum est : Prope est Dominus his ; qui tribulato sunt corde, et hu- C Benigne fac Domine in bona voluntate tua Sion , ve adificentur muri Hierufalem.

Sion speculatio interretatur per quam sancta fignificatur Ecclesia. Qua in eminentioribus virtutem, et scientia locata vestigiis, et calestem patriam a longe prospicit, et irruentes spiriralium inimicorum cuncos, interiori intuitu deprehendit. Cni Deus tunc benigne fecit, quando filium fuum in mundum mifit. Veniens autem filius Dei, quam de diabolica potestate eripit, fanctam fibi Ecclefiam in vnitate spiritus conforderauit . De quo loannes ait : Qui habet sponsam sponsus est. Quid autem be-Philip. 2. a nignius quam filium Dei feruilem formam induere, mortislegibus fubiacere, proprio D fanguine nos redimere, aterna vita aditum, quem culpa obstruxerat aperire, corpore suo nos pascere, et de tenebrarum potestate erutos, ad calestem gloriam, et ad regnum nos lucis transferre? Quid denique benignius quam quod Deus tradidit filium, vt redimeret feruum ? Benignitatem nihilominus Dei quotidie fentit Ecclesia, cum illam Deus claritate sua cognitionis illuminat, inter saculi turbines fluctuantem spiritus sui virtute confirmat, suauitatis intima delicijs reficit, atque per cam peccantibus peccata dimittit. Et notandum quod ait : [ In bona voluntate tua . ] Vt intelligas nihil perfectum haberi posse ex meritis, sed tantum conferri gratuito munere diuina miserationis: [ Vt adificentur muri Hierufalem. ] Per Hierufalem, qua visio pacis interpretatur, fancta anima accipitur, quæ futuram fanctorum pacem mentis intuitu conspicit, et omnibus in se mortificatis hostibus, illicitorum motuum impugnationem. E non fentir, cuius muri virtutes funt. Quo ille nimirum ædificat, qui ex operibus juftitiæ et pictatis, spiritale conftruere ædificium non cessar. Vnusquisque autem Hierufalem, aut Babylonis ciuis est. Sicut enim per amorem Dei fanctus quifque Hierufalem ciuis efficitur; ita per amorem faculi omnis iniquus in Babylonia ftructura operatur . Ad construendum autem huius spiritalis Baby lonia adificium peruersi quique illius antiqui Babel imitantur exemplum . Cuius, teste sancta scriptura, ciuitatis auchores, et pro faxis lateres, et pro camento bitumen habuisse leguntur. Per quod intelligitur quod mundi amatores earnales vitæ conftruunt municipium, quod ad vim ventorum, et impetus fluuij, facili impulsu velociter est subruendum. Notandum vero. est, quia illi de quibus agitur, de Oriente venisse, et in campo Sennaar habitasse perhibentur. Cum enim Christus vere fit Oriens, propheta atteffante qui ait : Ecce vie Orions

Gen, 11. 4

Pfal.33.

Zogn.z. d

miles spiritu saluabit.

Zacb.6. e

### In septem Pfalmos pœnitentiales.

A Oriens nomen eius : de oriente veniunt, qui a Christi consortio male viuendo recedunt . Sennaar autem interpretatur excussio dentium , fine fætor eorum. In campo etgo Sennaar habitant, qui positi non in celsitudine virtutum, sed in planitie vitiorum et detractionum morfibus proximos lacerant, et in otiofæ vitæ volutabro iacentes, infamiæ fuæ circumquaque fætorem exhalant, Quorum dentes tunc omnipotens excutit, cum illorum facta fimul et verba confundit. Vnde per prophetam feriprum eft: Pfel, 17. Dentes peccatotum conttiuisti . Et iterum : Dominus conteret dentes corum in ore ip- Ibid, forum, molas leonum confringer Dominus. Nam de fætore eorum per alium prophetam scriptum eft : Computruerunt iumenta in stercore suo. Computrescere, est car- Icel.z.d nales homines in færore luxuriæ vitam finire. Et Ifaias: Et erit pro fuaui odore fætor, 1/4-3.4

pro zona funiculus. Quia nimirum hi praui operis fatorem emittunt, qui abiecto cingulo castiratis funiculum intexunt lasciuiæ. De quibusdicitur per prophetam: Ve qui 1/a.s.d trahit peccata sicut testem longam. Merito ergo qui in Sennaar habitant, de lateribus ciuitatem ædificant : quia qui tertenis dediti funt, voluptatibus carnis inferuiunt, de fragili materia mentis mutationem attollunt. Ceterum qui contempta terrenarum opu cupiditate, et carnalis vitæ abdicatis illecebris, per opera fanctitatis virturum in feipfis fanctificationem accumulant, hi profecto lateres in lapides mutant. Et neque in arena 1.Cor. 10.4. mundana confidentia spiritalem structuram erigunt, sed in petra fidei, qua Christus Mar.7.4 eft, atria nulli excidio obnoxia, ad fimilitudinem euangelica illius parabola conftituunt . Tales nimirum recte cum Isaia possunt dicere : Lateres ceciderunt, sed quadris lapidibus ædificabimus. Sycomoros fucciderunt, fed cedros immutabimus. Late- 1/4-9.6

ribus quippe cadentibus, sapidibus quadris ædificat, quicumque carnis lasciuiam C disciplina strictioris rigore castigat : qui membrorum legem mentis lege superat, qui corporis fortitudinem spiritus virtute commutat. Hinc namque per prophetam dicitur: Qui confidunt in Domino, mutabunt fortitudinem. Qui dum non di- 1/4-40. 4 xit, accipient : sed mutabunt : aperte ostendit, quia alia est fortitudo quæ depo nitur, et alia que nouiter inchoatur. Habent enim sancti viri suam in hac carne politi fortitudinem, cum vel pro fide certantes, tormenta omnia constantia virtute despiciunt, vel tentationes diabolicas armis spiritalibus protecti tepellunt. De eis namque per Salomonem scriptum eft : En lectulum Salomonis sexaginia fortes ambiunt ex fortiffimis I frael . Lectulum quippe Salomonis fortes ambiunt, quia intimam Cant. 3.c nostri Redemptoris requiem, sancti quique indefessa desiderij sedulitate contemplantur . Hinc de fancta Ecclefia electorum dicitut: Fortitudo et decor indumentum eius . Prou. 3 1.4 :

D Qui enim ita se in virtutibus decorum exhibet, vt tamen tentationum impugnationibus non repugnet, hic nimirum decore ad tempus induitut, sed fortitudine nequaquam vestitur. Quia vero sancti Dei, et ex operibus iustitia fulgidi, et ex aduersariorum apparent impugationibus vestiti, recte de eis sub typo Ecclesia dicitur : Fortitudo et decor indumentum eius. Quisquis ergo infirma carnis fortitudine contempta, in virile spiritus robur animum excitat, quali lateres in faxa, quibus muri Hierusalem ædificentur, commutat. Possumus quoque per Hierusalem, illam sanctam ciuitasem accipere, quæ ex viuis lapidibus in cælis construitur, et sicut sponsa ornata viro fuo a Deo paratur. De illa namque dicit Apostolus : Illa autem quæ sursum est Hie- Gal. 4. d rufalem libera est, quæ est mater nostra. Quæ merito dicitur libera: quia ab omni corruptionis moleftia inuenitur aliena. Nec incongrue Hierufalem dicitur, quæ veram

E in seipsa pacem sine desectu experitur. Illa estenim ciuitas pacis, in quam nullus hostis ingreditur, et ex qua nullus ciuis egreditur. Ciuitas, inquam, cuius platez auro mundo fternuntur, et in qua canticum latitia indefinenter cantatur. Qua quidem, fi- Apoc. 21 2 cut scriptum est, non eget sole neque luna: quia cum illam Deus præsentia suæ claritatis illuminet, impossibile est vt cam aliqua caliginis obumbratio obscuret. Deus 1.1cm. 1.6 enim lux eft, ficut ait in epiftola fua Ioannes Apoftolus: Et tenebræ in eo non funt vllæ. Quòd si tanta est claritas solis, ve totam ortu suo terram illuminet, quanta æstimanda est Dei claritas, qui et ipsum solem condidit, et ei ad vtilitatem nostram hanc quam cernimus luminis venustatem infudit. ? Huius igitur Hierusalem muri ædificantur, cum fideles ad vitam prædestinati, ad perfectionem iustitiæ deducuntur. Figuram autem hujus ciuitatis illud Salomonis templum gestauit, in cuius adifica- 3.885.6.b tione lapidibus extructa, mallei sonitus auditus non fuit. In facris enim ædificijs per-

manfuri .

Apos. 21. 4

Thid.

mansuri, adhuc foris per flagella tundimur, vt in templo Domini postmodum fine aliqua percuffione disciplina disponamur : quatenus quidquid in nobis superfinum, aur distortumest, modo percussio resecet, et tunc sola in calesti adificio concordia veritatis liget . Nec mirum fi templum eadem ciuitas dicatur, qua etiam tabernaculum dicitur sicut scriptum eft : Ecce tabernaculum Dei cum hominibus .

Tunc acceptabis facrificium iustitize, oblationes et holocausta, tunc imponent super altare tuum vitulos. Ædificata cælefti Hierufalem, facrificium duntaxat iuftitia acceptum erit Domi-

no: quia ibi non erit opus offerri facrificium pro peccato. In hac enim vita quia in multis quotidie delinquimus, oportet ve contriti cordis et contribulati spiritus Deo sacrificium offeramus. In refurrectione autem, cum corruptibile hoc induerit incorruptio-1.Cor.15. 2 nem, et mortale hoc inducrit immortalitatem, nec vilus fanctorum peccare poffmodum poterit, nec quisquam ad Deum pro peccato orabit. In tantu namque peccatum delebitur, vt etia poena peccati omnino destruatur, sicut scriptu est : Absorpta est mors a victoria. Vbi est mors victoria tua? Vbi est mors aculeus tuus? Stimulus enim mortis peccatum est . Necessario ibi peccatum deesse conuincitur, vbi mortis aculeus non inuenitur. Non igitur oportet ibi offerri pro peccato sacrificiti, vbi nec in cogitatione admittitur delictum . Sacrificiti itaque iuftitiæ fancti in æterna vita Deo offerent : quia in folo conditoris amore inteuti, indefessas remuneratori suo in latitia cordis laudes di-Pjal. 83. cent. Vnde scriptum est: Beati qui habitant in domo tua Domine, in sæcula sæculorum laudabunt te. Et iterum: Vox exultationis et falutis in tabernaculis iustorum. C Pfal. 117. Tunc electorum fuorum oblationes Deus acceptas habebit: quia fanctas corum meditationes nullius prauitatis admixtio commaculabit. Holocausta nihilominns corum accipiet : quia totum quod in eis erit, flamma diuinæ charitatis accendete: Et [ Tune imponent super altare tuum vitulos. ] Altare Dei filius est, de quo ipse Dominus ait: Exed. 20, d Altare de terra facietis mihi. Quid est enim aliud altare de terra facere, nisi de Dei filij incarnatione non dubitare? Ipfe est năque cui in hac vita cordium nostroru facrificia Pfal. 136. imponimus, et in quo cogirationes illicitas ne conualescant mactamus. Vnde scriptum eft : Beatus qui tenebit et allider paruulos fuos ad petram . Ad petram quippe paruulos nostros allidimus, cum orientes motus illicitos imitationis Christi intentione mor-1.Cor. 10-4 tificamus. Scriptum eft enim: Petra autem erat Christus. Ipse ergo est petra, ad quam cogitationes nostras tenemus, ipse altate cuius clementia peccatorum victimas im- p ponere præfumimus. Denique peccata nostra ipse portauit. Super ipsum ergo vitulos 8.Pet, 2. d in æterna vita fancti feipfos imponent : quia per gratiam Dei liberati a lege peccati. et mortis, quòd nulli iugo legis postmodum erunt subditi, totum attribuent gratia filij Dei . Nullus enim hominum in cælum ascenderet , nisi filius Dei pro salute nostra carnem fum pliffet. Vel certe vitulos fuper altare imponent, cum depolita primi hominis vetuffate, et mortalibus exuri exuuis, facti vituli, id eft, innouati, et puri in

ædificationem Hierufalem accipere volumus, hunc quoque verfum eidem intellectui 1.74ral.174 hoc modo conuenienter aptamus. Dictum est Dauid regi a Domino: Non tu ædifica-3.Reg.6.b bis mihi domum, quia vir fanguinum es: postea vero filius eius re et nomine pacificus, et sapientia gratiam a Domino vitra mortales obtinuit, et templum mirifici operis si- p cur liber historiarum attestatur, Deo Ifrael adificauit. In quo datur intelligi, quia dum cum hostilibus vitiorum cuncis, virtutum oppolitione confligimus, domum fapientiæ nequaquam ædificare valemus: vbi vero superatis aduersariorum agminibus, et passionum depulsa barbarie pacem in nobis factam, omnibus mentis imperijs carne iam temperante senserimus, tunc corpus nostrum inuiolabile templum Domino conftruimus : in quo et facrificium quod ex zelo iustitia veritatem prædicantes offerimus, Deus accipit et oblationes sanctarum meditationum, et igne seruentis desiderij ardentium orationum holocausta assumit. Super altare quoque cordium nostrorum poni-Pfal. 68.

perpetuum viuent. Quod si, vt præmissum est, secundum mortalem intelligentiam

mus vitulos, fi cornua producentes, et vingulas et hæreticorum fententias viriufque-Testaméri auctoritate nouerimus comminuere, et virtutes a vitijs per studium discretionis separare. Per vngulas enim vitulorum, quæ finduntur, discretionem accipimuse. per cor-

## In feptem Pfalmos pænitentiales.

A per cornua vero veriufque Testamenti pracepta notamus. Vel certe cornua producimus, fi etiam in his que carnis funt, Deo placere studeamus. Cornu namque cum de carne fit, carnem superexcedens durescit. Quisquis ergo carnis infirmitate deposita etiam per carnis obsequium opeta virtutis effecerit, quasi cornua de carne producit.

### PROCEMIVM QVARTI PSALMI POENITENTIALIS.

Ratio pauperis cum anxiatus fuerit, et coram Domino effuderit precem fuam. Quis est iste pauper cuius in hoc Psalmo notatur oratio, nisi ille, de quo ait Apofolus: Qui cu effet diues, pauper pro nobis factus eft? Ipfe enim vt nos diuitiaru fuarum 2. Cor. 8.6 efficeret participes, pau pertatis nostra suscepit necessitates. Exinaniuit naque semet- Philip, 24 B ipfum, forma ferui accipiens, in fimilitudinem hominu factus, et habitu inuentus vthomo. Humiliauit femetipfum, factus obediens yfque ad morte, morte autem crucis, Sicut aute panper pro nobis factus est, ita et pro nobis anxiatus est. Denique et pro nobis est morti fraditus, et pro nobis in ligno suspensus. Mortuus est enim, yt ait Apostolus, pro- 1.Cor. 15.4 pter delicta nostra, et resurrexit propter instificationem nostra. Ex humana auté na- Rom. 4. d tura habuit vt anxiaretur, ex qua habuit etiam vt moreretur. Orat ergo caput noftrum in Pfalmo hoc, ve illuc reducamur per gratiam, vnde per primi parentis cecidimus culpam. Potest etiam hac oratio conuenire vnicuique, qui pauperem se esse intelligit, et suarum miseriam necessitatum agnoscit, qui fallaces esse diuitias saculi iffius considerat, et quam horrendum sit in manus Dei viuentis incidere, penfat. Qui Hob.rof post tergum reductis oculis cogitat vade ceciderit, et circumspectis omnibus quæ im-

C minent, quas inuenerit calamitates attendit. Hacitaque omnia ante mentis oculos omnis pauper congerat, et pauperem Christum pro nobis anxiatum considerans, miseriarum suarum multitudinem attendat. Quanta gloria in Adam fuerit creatus recolligat, et in eis omnibus anxiatus, non in oculis hominum, fed coram Domino precem fuam effundat, dicens:

> EXPLANATIO QVARTI PSALMI panisentialis. OMINE exaudi orationem meam : et clamor meus ad te veniat.

In hac oratione quam expolituri fumus, quædam ipfi attribuuntur capiti.quædam noftræ conueniunt infirmitati. Nec mirandum fi ea quæ nobis folummodo congruint, quafi fint fua Christus pronunciat. Vnum quippe corpus eft tota fancta vniuerfalis Ecclefia, fub Christo lefu fuo videlicet capite constituta. Vnde ait Apostolus: Ipse est caput corporis Ecclesia qui est principium, Colof, r.e. primogenitus ex mortuis. Ipfa eft enim que per prophetam iucundatur, et dicit: Nunc Pfal. 3 6. exaltauit caput meum, super inimicos meos, Pater enim filium, qui est caput Ecclefix, super inimicos cius exaltauit, cum destructo mortis imperio, in suz illum maiefatis zqualitate conflituit, cui et dixit: Sede a dextris meis, donce ponam inimicos Plalios, tuos, scabellum pedum tuorum. Christus itaque cum tota sua Ecclesia, siue que adhuc versatur in terris, siue que cum eo iam regnat in celis, vna persona est. Et sicut

E est vna anima, quæ diuersa corporis membra viuificat, ita totam simul Ecclesiam vnus Spiritus fanctus vegetat et illustrat. Sicut namque Christus, qui est caput Ecclesia, de Epb. 5. e Spiritu fancto conceptus ett: sic fancta Ecclesia que corpus eius est, codem Spiritu fancto repletur ve viuat : cius virtute firmatur , vt in vnius fidei et charitatis compage fubfiftat. Vnde dicit Apostolus : Ex quo totum corpus per nexus, et coniunctiones sub- Colof, 1. d. ministratum, et constructum crescit in augmentum Dei. Istud est corpus extra quod non viuificat spiritus. Vnde dicit beatus Augustinus: Si vis viuere de spiritu Christi, esto in corpore Christi. De hoc spiritu non viuit hæreticus, non viuit scismaticus, non viuit excommunicatus: non enim funt de corpore. Ecclefia autem foiritum viuificantem habet, quia capiti suo Christo inseparabiliter adharet. Scriptum estenim: Qui adhæret Domino, vnus spiritusest cum eo . Pro membris itaque orat caput in hoe 1.60. 6.4 Pfalmo, vt corporis fui orationem Deus pater exaudiat, et vt cius clamor ad diuinæ

1150

Plat ros.

maiestatis

Rom, S. e 1. /045.2.5 maleffaris aures afcendar, Quotidie enim orat Christus pro Ecclesia, de quo testatur A Apostolus Paulus: Quia sedens ad dextera patris interpellat pro nobis. Denique et ipse est propitiatio pro peccatis nostris. Potest auté hac oratio vnicuique conuenire fideli ? qui a Deo postulat in bono perseuerantia, et ta sancti desiderij quam etia irremissa operationis emittit clamore. Clamor autem aliquando in bona aliquado in mala fignificatione accipitur. Clamat enim iustus, cum operatur iustitiam ex desiderio. Clamat et impius, cum peccatum adiungit peccato. Clamabat Moy ses cum populum de Ægyptiaca seruitute liberatum, ad terram promissionis per desertum deduceret. Clama-

Exod, va.d Gen. 18. 6

Mat. 7. 6

batet populus Gomorrhæus, cum ex frequentissima peccati perpetratione Deum ad iracundiam prouocaret. Denique et Movsi tacenti dictum est a Domino : Quid clamas ad me? Et de illis ait Dominus : Clamor Sodomorum et Gomorrhæorum ascendit ad me. Vnde quidam nos admonet dicens: Auferatur clamor de medio vestrum. Hic au- B tem pro itremilla operatione clamor accipitur, cum dicitur: [ Clamor meus ad te veniat : 7 Notandum vero eft quod cum præmififfet : [ Exaudi orationem meam. ] statim adiecit: [ Erclamor mens ad te veniat. ] Illi enim a Domino exaudiri merentur, qui diuini zelo amoris accensi, omnia quæ possunt bona operantur. Nam qui peruersis actionibus affuetus, operibus iniquitatis inuigilat, nequaquam dignus eft exanditione cum orat . Hinc namque per semetipsam veritas ait : Non omnis qui dicit mihi Domine Domine, intrabit in regnum calorum. Si volumus igitur vt ad aures Dei nostra perueuiat oratio, studeamus necesse est, ve ab omni admixtione prauitatis nostra mundetur operatio, vt possimus Deo cum propheta dicere : [ Clamor meus ad te veniat. ]

Non auertas faciem tuam a me ; in quacumque die tribulor , inclina ad me aurem tuam. -- Ad similitudinem dominorum dictum eft, qui cum pro alicuius suorum culpa grauiter offenduntur, folent eum a confpectu suo expellere, et a familiarium affistentium

Zach.z.a

collegio separare, a supplicante faciem auertere, roganti veniam denegare. Deus vero licet cum superbiendo ab eo auertimur, a nobis per iustitiam auertatur: tamen cum humiliati ad cum conucrtimur, ad nos per mifericordiam conucrti non dedignatur. Ipfe eft enim qui dicit : Conuertimini ad me, et ego conuertar ad vos . Et iterums Ezech. 18, g Si impius egerit pocnitentiam de omnibus peccatis suis, que operatus est, et fecerit iudicium et justificiam , vira viuet , et non morietur. Omnium injouiratum eius , quas operatus est, non recordabor, et iniustitia sua quam operatus est, viuet. Ecce patet nobis finus mifericordia Del Quare mifericordiam Dei a nobis excludimus? quare D votationemeius audire diffimulamns? Non enim folum a conuerfis non auertitur, fed etiam auersos ve conuertantur, hortatur. Hincest enim quod per prophetam dicitat Si dimiferit vir vxorem fuam, er illa recedens duxerit virum alium, numquid reuertetur ad eam vitra ? Numquid non polluta et contaminata erit mulier illa ? Tu autem

Hier.3.4 1/4.30.0

fornicata es cum amatoribus tuis multis, tamen reuertere ad me dicit Dominus, Mulieris derelictæ et fornicantis fimilitudinem adducit, vt eius cognofcamus pietatem, et sciamus eo nos illum grauius offendere, quo non cessar nos eriam post delictum vocare. Hæc autem vocationis Dei clementia a parte exprimitur, cum homini auerso per alium prophetam dicitut: Er erunt oculi tui videntes præceptorem tuum, et aures tuæ andient vocem post tergum monentis. Ille enim coram positus verba Dei percipir, qui antequam perceatum perficiat, voluntatis eius præcepta cognoscit. Quasi E enimadhuc ante faciem eins ftare, est necdum eum peccando contemnere. Ceternm fi abiecto timore Dei iniquitatem operari coeperit, quasi tergum in faciem eius mittit. Sed et post tergu subsequens Deus abscedente admonet, quia en am nequitia perpetra-A .:. ta ad fe eli reuerti perfuadet. Audiamus ergo voce post tergum monentis, et ad inuitanrem nos Deum falte, post peccara reuertamur: ve si iusticia vindicatis formidare negligimus, faltem vocantis et misetentis pietatem erubescamus: [In quacumque die tribulor inclina, et c. ] Ecce iam caput noftru fedet a dextris Dei, et tamen fe dicit tribula. ri. Vbi ergo tribulatur nifi in corpore Na quod in corpore tribuletur manifeste ostena dit cum Saulo perfecutori dixit : Saule Saule quid me perfequeris ? Et Petro ait : Venio

18.9.0 #15/6/18/ Roinam iteru crucifigi . Qui enim in seipso iampridem crucifixus fuerat, in Petro ite-

debricon, de rum le crucifigendum dicebat. Quantuis fir in electorum cordibus eriam alia tibulatio

## In septem Psalmos pœnitentiales.

1161

A quam in eis generat continua poenitentiz amaritudo. Qui enim mala quæ commisit, Bafileis ana ante mentis oculos congerens , pro fingulis quibuscumque compungitur , in arcano "red.bar.to.s. cordis magna et amara doloris, et metus anxietate contribulatur. Solent namque electi viri, ad ea, quorum sibi sunt conscij peccata, mentis intuitum reducere, et modis corum cauta fingulatim confideratione perspectis, fingula quæque deflere, ve hoc modo cordis sui preparent habitaculum, dum per vnumquodque erroris sui deplorant excesfum. Hinc namque Hieremias ait : Diuisiones aquarum deduxit oculus meus. Diui- Tren. 3. f fas quippe aquas ex oculis deducere, est dispertitas lacrymas vnicuique peccato tribuere, et iniquitatis gaudia satisfactionis doloribus compensare, quatenus dum nunc huius, nunc illius delicti memoria mens acrius tangitur, fimul de omnibus fingulis commora purgerut. Quod vero ait : [ Inclina ad me aurem tuam . ] Tale eft , quaft B dicat: Æger sum, non possum me erigere ad te,quia non est hominis dirigere via suam.

Sed tu more fidelis medici, inclina ad me aurem tuam . Inclina aurem, quia non erigo ceruicem. Scio enim quia fi me erexero, longius discedis: fi humiliauero, propius accedis. Sicut enim humiliato appropinquas, ita te ab elato elongas. Ideo ego tribulor, vt ad me inclines aurem tuam.

In quacumque die inuocauero te, velociter exaudi me.

Non iam terrenus terrena desidero, sed a prima captiuitate liberatus, cælestia concupifco. Exaudi ergo me orantem non pro diuitijs faculi, non pro gloria temporali, non pro fecunditate pignorum, non pro morte inimicorum. Velociter autem exaudi, vt in me adimpleas quod dixisti: Adhuc loquente te, dicam : Ecce assum. Multi vocant

C Deum, sed non inuocant, quia labijs tantummodo, non cordis assectu orare procurant. Qui vero Deum toto corde desiderat, considenter clamat: [ In quacumque die inuocauero te, velociter exaudi me. ] In die inuocat, qui in mentis puritate Deum exorat . Cuius infitia cum vias fuas Domino reuelauerit, ficut lumen educitur , et iu- Pfal. 36. 4 dicium, sicut air phopheta, tamquam meridies illustratur. Vnde et scriptum est: Sentite de Domino in bonitate, et in simplicitate cordis quarite illum. Cordis enim santa on. simplicitas dies est, quam fraus non obnubilat, non obtenebrat mendacium, non obscurat inuidia, non obfuscat dolus: quam lux veritatis illuminat: præsentiæ divinæ claritas illustrat . Scriptum est enim : Cum simplicibus sermocinatio cius . Deo autem Pron. 3, d. sermocinari, est per sue presentie illuminationem humanis mentibus voluntatis sue

arcana reuelare. Cum fimplicibus igitur. Deus fermocinari dicitur, quia illorum D mentes de arcanis cæleftibus iux inspirationis claritate illuminat, quos nulla caligo duplicitatis obumbrat. Quo contrade non simplicibus dicitur. : Virum sanguinum Pfal. s. et dolosum abominabitur Dominus. Et Salomo ait: Spiritus sanctus disciplina effugiet Sep.1.b fictum, et auferet le a cogitationibus que funt fine intellectu. Conftat ergo quia iftos inhabitando illuminat, illos recedendo excacat.

Quia defecerunt sicut fumus dies mei, & offa mea sicut cremium arucrunt.

Spectat hoc ad id quod dixit: Velociter exaudi me. Quasi diceret: Opus est ve velociter me exaudias, quia dies mei defecerunt, videlicet ad defectum velut fumus deuenerunt . Per dies suos hic vult intelligi omne tempus , quo mandata Dei postposuit, et funcitis periturarum rerum accensus desiderijs, sibi non Deo militaris carnaliter.

E vixit. Habet enim in hac vita diem suam anima peruersa , que transitorio gaudet in tempore, et l'atifera carnalis delectationis perfruitur incunditate, Hincest quod Saluator noster præuaricatrici Hierusalem, destructionis suz iustum excidium comminans, ait. Et quidem in hac die tua, que ad pacem tibi . Diem etenim fuam ille Luc, 19.6 tunc populus habebat : quia in rerum labentium opulentia confidens, quiete et succeffu gaudebat. Quorum nimirum oculos prosperitas clauserat, ve nec vistationis sua tempus cognoscerent, nec imminentium malorum contritionem viderent. Sicut enim cordis oculos flagella aperiunt : sic mentis aciem aliquoties successus prosperi retundunt , adeo ve ipsam mens cognoscere non valeat , quam prosperitatis mundanæ oblectatio captinat. Hinc namque Salomon ait : Auerfio populorum interficier Promi. d cos, et prosperitas stultorum perdet cos, Ifraeliticum ergo populum prosperitas perdidit, cuius in die sua oculos ne futuri excidij vastitatem cognoscerent, clausie. S. Greg. Tom. 2.

February 612 11

Flior, 17.6 Hæc est dies, de qua Hieremias ait : Diem hominis non desideraui. Dicat et sidelis ani- A ma: [ Defecerunt sicut fumus dies mei . ] Fumus, sicut est omnibus norum, in altum quidem se in primis erigit, sed cito deficiens, quasi non fuerit eu anescit. Sic nimirum fi humana superbia cum rerum opulentia intumescens, se in altum extulerit, a statu snæ celsitudinis corruens, ad ima ruit. Hinc namque per semetipsam veritas ait : Omnis qui se exaltat humiliabitur, et qui se humiliat, exaltabitur. Hinc per prophetam scriptum est : Vidi impium superexalratum, et eleuatum, sicut cedros libani . Et tran-Pfal. 36.

fiui, et ecce non erat : quæsiui eum, et non est inuentus locuseius. Qua in re pensandum est, peruersorum potentia qualiter destruirur, quorum nec locus quidem post modicum inuenitur . Sequitur : [Et offa mea ficut cremium aruerunt . ] Per offa, rationem et intelligentiam possumus accipere, quæ quasi sicca remanent, dum factorum et virtutum pinguedinem non habent. De qua profecto pinguedine dicit prophe- B Pfal. 62. ta: Sicut adipe et pinguedine repleatur anima mea. Vel per offa, fortiores, qui funt in Ecclesia accipimus: quia sicut per ossa corpus nostrum vegetatur, ita per illos cor-

pus Christi, quod est Ecclesia, regitur et sustentatur. Habet enim et corpus Christi carnem fuam, infirmos scilicet, virtutum carentes fortirudine, qui perfectorum indigent Iob. 19. € sustentatione. De hac carne in persona Christi recte per Iob dicitur. : Pelli mea, confumptis carnibus, adhæsir os meum. Quod nimirum in passione Christi impletum est, quando discipulis fugientibus mulieres steterunt, et vique ad crucem secura sunto. Scimus enim quia in corpore hominis pellis exterius eminet, caro vero ossibus intror-Luc. 23. 2 fus adhæret. Pelli ergo confumptis carnibus os Christi adhæret, quia fugientibus et

dubitantibus Apostolis, qui ei familiarius astiterant, mulieres que quasi remotiores esse videbantur, nec a cruce suspensi, nec a sepulti monumento discedebant. Quia C vero fancti viri imperfectis delinquentibus condolent, et eorum infirmitati compatiuntur, recte nunc dicitut : [ Offa mea ficut cremium aruerunt . ] Quod euidenter oftendemus, si vnum exemplum ad medium deducamus. Videamus vnum de ossibus Christi quo modo cum infirmantibus infirmetur, cum dolentibus doleat, cum are-2.Cor, 17. g fcentibus arefcat. Ait enim : Quis infirmatut, et ego non infirmor. ? Quis fcandalizatur, et ego non vtor ? Vides quo modo omnium in fe infirmitates transfulerat, om-3.Cor.11.g nium casus velut proprios desiebat. Ideoq. ait.: Vt lugeam omnes qui peccauerunt; a. Cor.q. d et non egerunt pœnitentiam. Denique et omnibus omnia factus eft, vt omnes lucrifaceret. Offa ergo ficut cremium confumpto adipe arent, cum perfecti quique carnalium infirmitatibus condolent, er se quali spiritali pinguedine æstimant vacuos, dum illos aspiciunt virtutum auxilijs destitutos. Cuius infelicitatis causam manifeste ape- D rit, cum fubiungio.

> Percussus sum vt fenum, & aruit cor meum, quia oblitus sum comedere panem meum.

1fa. 40.b

Rom. s.b

Scriptum est in Isaia: Omnis caro fenum, et omnis gloria eius, quasi flos agri. Et rurfum: Vere fenum est populus. Homo namque feno comparabilisest: quia per natiuitatem vitet in carne, per iuuentutem candescit in flore, pet mortem aret in puluere. Ipfe est enim, Iob attestante, qui quasi flos egreditur et conteritur. Hæc autem mors et contritio, que ad omnes homines ex iusta damnationis sententia peruenit, ex primi hominis peccaro descendit. Vnde et Apostolus ait:Per primum hominem peccatum intrauit, et per peccatu mots, et ita in omnes homines mors pertransijt. Homo er- E go qui si in creatoris obedientia perstitisset, posset in cternum viuere, proptet inobedientiæ culpam percussus est mortalitate. De qua nimirum percussione in hoc loco dicirure [Percuffus fum vt fenum, et aruit cor meum.] Quia ergo primus homo peccando mortem incidit, propagata generis humani fuccessio a rationis intima viriditate confequenter exaruit. Quare autem humanum ab illo aruit virore in quo conditum fuit; fubdendo manifestat. Ait enim: [ Quia oblitus sum comedere panem meum. ] Panem suum in paradiso primus homo conditus habuit, quamdiu inconcusso mentis vestigio conditoris sui pracepra seruauit. Panis autem eius suit visionis diuina de-1. W lectatio, verbi Dei fatietas, internæ quietis gaudium, lucis inaccessibilis splendor, fapientiæ refectio, angelorum societas, amor Dei, jubilum spiritus, contemplationis suauitas, collocutionis desiderium, securitas mentis, perfentia creatoris. Quem panem

A panem tunc profecto perdidit, cum serpentis suggestioni consensit. Tangens enim Gen. f. 4 vetitum, oblitus eft præceptum. Vnde factum eft vt qui renebat arcem beatitudinum. in lacum inciderer miseriarum. Er qui intimæ reficiebatur suauitate dulcedinis, panem postmodum manducaret doloris. Quicumque ergo illius portat imaginem, factus est de terra terrenus, panem suum comedere obliuiscitur : quia terrenz voluptatis captus illecebris, in verbo Dei non delectatur. Panis etenim nofter, verbum Dei est. Hinc namque per semetipsum veritas ait: Non in solo pane viuit homo, sed in omni verbo quod procedit de ore Dei . Sequatur ergo obliuione commemoratio et esuriem refectio Mat. 4. comitetur, vt panem illum qui de cælo descendit manducantes, et pænam euadamus 10en. 6, d mortis perpetua, et vita parricipemus aterna, sicur Dominus ait in Euangelio: Si Ibid. quis manducauerit ex hoc pane, viuet in aternum.

A voce gemitus mei, adhæsit os meum carni meæ.

Arescente corde propter panis et vini inopiam, et obligionem, vox gemitus emittitur: quia vbi a desiderio vitæ zrernæ defecerit intentio, consequenter de corde procedir malarum cogitationum vociferatio. In qua nimirum os adhæret carni, fi ratio fubigitur delectationi. Quæ nimirū vox gemitus dicitur, quia pet eam ad tristitiam peruenitur. Aut enim in hac vita generat dolorem poenitentia, aut in futuro cruciatum. parie vindicta . Possumus quoque per vocem gemitus vocem serpentis accipere, qua Cen, 3. 4 primis hominibus ve de interdicto gustarent persuasit, cosq. deos fututos fraudis sua dolostrate promisit. Illa est enim vox gemitus per quam omnes peccauimus,per quam mortales et passibiles facti sumus. Vox per quam a cælestibus gaudijs cecidimus, et

C in valle lacrymarum exulamus. Per hanc vocem os carni adhæsit, quia Adam Euz confenst. Habet in se vnusquisque Adam et Euam. Sicut enim in illa prima hominis transgressione suggessit serpens, delectata est Eua, consensit Adam : sic et quotidie fieri videmus, dum suggerit diabolus, delectatur caro, consentit spiritus. Nos quippe cum tentamur, plerumque in delectationem, aut etiam in confensum labimur. Sicur aurem peccarum illud subsecuta est mors, sic et peccaro consentiens moritur anima: quia a vita fua, que Deuseft, separatur. Mortui enim sumus, quando implemur offibus mortuorum. Mortuus eft fermo malus, qui ex ore noftro procedit. Scri- Pfal.; prum namque est : Sepulchrum parens est guttur eorum. Habemus autem portas per Pfal. 9. quas mortui efferimur, corpotis videlicet sensus, de quibus ait propheta : Qui exaltas me de portis mortis. Hæ funt enim portæ per quas mors ingreditur, et per quas D mortuus effertue. Nam quod per illas mors ing rediatur, teftatur alius propheta, qui

ait : Intrauit mors per fenestras nostras. Qui enim vidit muliere ad concupiscendam Hier.9.f eam, mortem per oculoru fenestras admisir. Qui vero seminat inter fratres discordias; Mat. 5. d et iniquitatem in excelfo loquitur, per oris portam mortuns effertur. Et quidem mi- Pfal 72. hi hoc fignificare videtur iuuenis extra ciuitatis portam delatus, quem suscitauit lefus. Signat enim hominem delectatione mortuum, et per praui operisiudicia iam ex- Luc.7.b era portas prælatum. Obsecro Domine Iesu, ve cunctas mez ciuitatis portas iustitiz facias, ve ingressus in eas confitear nomini tuo, tuzq. maiestati, cum iustis per eas intrantibus, vt mors ibi aditus ingressum non habeat, passio non dominetur, sed occupet salus muros eius, et portas illius laudatio.

Similis factus sum pellicano solitudinis, & factus sum sicut nyclicorax in domicilio.

Pellicanus auis est amans solitudinem , in qua venenatis animabus vescitur , et ideo per eam peccator delignatur, qui in deserro huius mundi corde habitans, arumnosis istius vitæ captus illecebris , veneno delectatur diabolicæ persuasionis . Ny-Ricorax, qui alionomine bubo dicitur, in dirutatum domuum adibus motatur. Solet autem nocte cantum cantare; per quod notantur hi , qui in tenebrolo tripudiant opere, et in mentium fuarum exultant deftructione. Sed quia fagena Ecclefia Mat. 15. milfa in mari præfentis fæculi, non folum malos pifces colligit, fed etiam bonos trahit , recte nunc dicitur :

S.Greg.Tom.2.

Fffff 2

Pfal. 3.

Gen. 49.b

Luc.zz.e

Rom. 9. e

Pfal 87.

10an 3, 6

Luc.7.e

Ioan.8.f

Vigilaui, et factus fum ficut passer solitarius in tecto.

Vigilat qui ad aspectum veri luminis mentis oculos apertos tenet. Vigilat qui seruat Apoc. 16.6 operando quod credit, ficut scriptum est : Beatus qui vigilat et custodit vestimenta fua. Vestimentum tuum, fides tua est : vestimentum tuum, operatio tua est. Custodi ergo ne diripiant alieni laborem tuum : ne denuderis, et appareat ignominia tua . Esto ficut paffer folitarius in totto. Per pafferem que cauta et querula auis est, et in domibus nidificat, recte homo intelligitur, qui in excellis habitans, et folitudinem incolens, pro peccatis suis clamare non cessat. Prudentis enim et circumspecti viri est, in alto nidum ponere, et pro peccatis plorare, et folitudinem inhabitare : quatenus in opere terrena non appetat, et in lamentis veniam acquirat, et in habitatione inanium strepitus cogitationum effugiat, vt possit dicere cum propheta: Elongaui fugiens, et mansi B P/41-54. in solitudine, Vel etiam caput nostrum, pellicanus fuit solitudinis, quando natus est in Iudaa, qua erat fola ciuitas plena populo, prophetis videlicet, et iustis orbata, et Thren. 1. 4 Spiritus fancti virtute destituta. Nycticorax extitit, quando his, qui in tenebris erant, Ioan. I. 4

regnum Dei euangelizaujt . De illo namque scriptum est : Lux in tenebris lucet, et te-1.Cor. 2. b nebræ eam non comprehenderunt. Si enim cognouissent, numquam Dominum gloriæ crucifixissent. Per domicilium Iudæos intelligimus, qui ex parte diruti erant, et ex parte stare videbantut, pro eo quòd circumcifionem tenentes, legem et prophetas ha-bebant, sed in eum quem prophetæ in carne venturum prædixerant, nequaquam credebant. Stabant quidem in eis parietes carnalis obseruantic, sed corruerat rectu sidei et disciplina. Occiderunt ergo vitam mortui, et lucem tenebra extinxerunt. Sed quid vltra fecetit audiamus : [ Vigilaui , et factus sum sicut passer solitarius in tecto. ] Vigi- C lauit, qui a mortuis refurrexit. Qui enim dormiuit in morte, vigilauit in refurrectione . Hinc namque ait : Ego dormiui et fomnum cepi, et refurrexi. Hinc Iacob in benedictione ait : Catulus leonis Iuda, ad prædam fili mi ascendisti, requiescens accubuisti vt leo, et quali leana : Quis suscitabir eum ? Quis est iste catulus leonis, nisi ille de quo Apoc, s. b in Apocalypsi ad Ioannem dicitur: Vicit leo de tribu Iuda? Qui ad prædam ascendit:

quia fortem armatum fortior superueniens expugnauit. Arma eius abstulit: quia iure illo,quod in hominibus habere videbatur, eum priuauit. Ille enim dum ambijt illicita, perdidit acquilita. Spolia quoque eius distribuit : quia vasa iræ fecit vasa misericordiæ. Hinc ergo leo requiescens accubuit : quia mortem sponte subiuit. Sed nullus eum suscitauit: quia per diuinitatis sua porentiam ipse a mortuis resurrexit. Et quia post resurrectionem suam in cælum ascendit, recte cum præmisisser: Vigilaui s subie- D cit: [ Et factus fum ficut paffer folitarius in tecto. ] Quia folus inter mortuos liber,cum patre regnat in calo. Vnde et ait: Nemo ascendit in calum, nifi qui descendit de calo, filius hominis, qui est in calo. Ferunt philosophi quòd pellicanus filios suos statim ve nati funt, interficit : postea vero per triduum multo dolore se afficit, eisq. quodammo-

do natura affectum oftendit : Poitea vero mater seipsam vulnerat, eosq. sanguine suo 1. Tim. 2. b refu scitar. Quis vero pater noster et mater, nisi mediator Dei et hominum, homo Chriflus lesus? qui occidir in nobis omnem iniquitatem, vt meliorem inueniamus resurre-Deut. 12. f Stionem, ficutipfe ait: Ego occidam, et ego viuere faciam. Et de co per prophetam Osca.6. a scriptum est : Viuificabit nos post duos dies, in die tertia suscitabit nos. Clamat adhuc in solitudine caput nostrum vel membrum eius, cum eos vocat, qui nondum agnonerunt veritatem. Clamat in domicilio, dum eos ad poenitentiam qui ceciderunt in- E uitat. Clamat in tecto, cumadmonet vt foras mittamus timorem. Vnde in Euangelio discipulis air : Que in aure auditis, prædicate super tecta. Mat. 10. e

> Tota die exprobrabant mihi inimici mei : & qui laudabant me , aduerfum me jurabant.

- Quid iniquius? Venerat filius hominis quærere et faluum facere quod perietat . Ve-INC. 19.6 ti. " nerat inquam vt auferret gemitum dolentium, vt reconciliaret nos Deo, fed ludzi, quos iniquitatis sua caligo cacauerat, pro bonis mala retribuentes, illum quasi hoftem oderant, eig. maledictionis conuitia exprobrantes inferebant, cum dicerent ; Dæ+ monium habes, et cetera infaniæ deliramenta, quæ Euangeliorum liber continet.

# In septem Psalmos pænitentiales.

1165

A Qui etfi el aliquando extrinsecus blandirentur, intrinsecus seuiebant, sicur hi qui cum capere in sermone volentes dicebant: Magister, scimus quia veraxes, et viam Dei in Mat. 22. 6 veritate do ces, non est tibi cura de aliquo. Magistrum eum vocabant, qui venerant non discendi intentione, sed nocendi cupiditate. Nam quod ita se res habeat, veritas manifestat, cum tentatores cos et hypocritas vocat. Quasi ergo aduersum eum iuraucrant, qui ex consilio contra eum mendacia configebant. Toto etiam vitz huius tempore veritatis inimici Ecclesia Dei exprobrant, cum cam harctica prauitate, aut morum dissimilitudine impugnant . Plerique autem in causa Dei subdole, et fallaciter intendentes, et effe se in cor pore Christi simulant, et pacem Ecclesia Dei occulta machinatione perturbant . De quibus profecto hic dicitur : [ Qui laudabant me, aduerfum Ma.7. meiurabant. ] Hi funt qui veniunt ad vos in vestimentis ouium, intrinsecus autem. funt lupi rapaces. Qui in verbis quidem focialem videntur habere mansuetudinem, in corde vero hostilem gestant furorem. Taliserat ille Simon magus ab Apostolis baptizatus fed postea ab Apostolorum principe propter nefandæ venalitatis ambitione reprobatus. Vnde et dictum eft ei : Non eft tibi pars in sermone ifto. Dum enim Spiritus AR.8. & fancti gratiam pretio comparare voluit, a doctrina Christi miserse alienauit. Ipse Mat, 104

namque praceperat dicens: Gratis accepistis, gratis date. Hacest inquam hareis, ana ipía nascentis Ecclesia rudimenta tentauit, et ante alias hareses prima apparuit. Cuius erroris vesania licet extunc damnata fuerit, postea tamen in Ecclesia germine pestifero pullulauit. Nostris vero maxime temporibus malitiz suz virus exercuit. Et totius Ecclesiæ pacem schismatica infestatione turbauit . Concitauit enim aduersus Ecclesiam Dei, non solum innumerabilem populi multitudinem, verum etiam re-C giam, fi fas eft dicere, potestatem. Nulla enim ratio finit, ve inter reges habeatur,

qui destruit potius quam regat imperium, et quodeumque habere potest peruerlitatis fuz focios, cos a confortio Christi efficit alienos. Qui turpissimi lucri cupiditate illeêtus . sponsam Christi captiuam cupit abducere , et passionis Dominica sacramentum ausu temerario contendit euacuare. Ecclessam quippe, quam sui sanguinis pretio re-demptam Saluator noster voluit esse liberam, hanc iste potestatis regiz iura transcendens facere conatur ancillam. Quanto meljus foret fibi dominam fuam effe a gnoscere, eiq. religiosorum principum exemplo deuotionis obsequium exhibere, nec contra Deum fastum extendere dominationis, a quo suz dominium accepit potestatis. Ipse eft enim qui ait:Per me reges regnant. Sed immenfa cacatus cupiditatis caligine, et di- Pren. & b uino ve patet, ingratus beneficio, et contra Deum fastuosus, terminos quos posuerunt

D patres nostri, contempto diuino timore transgreditur, et contra Catholicam veritatem fuz furore tyrannidis efferatur . Intantum autem fuz temeritatem extendit vefaniz, vt caput omnium Ecclesiarum Romanam Ecclesiam sibi vendicet, et in domina gentium terrenz ius potestatis vsurpet. Quod omnino ille fieri prohibuit, qui hanc beato Petro apostolo specialiter commisse dicens: Tibi dabo Ecclesiam meam. Obstruatur Mat. 16. 6 ergo os loquentium iniqua, et omnis hæreticorum acies obmutescat:quia nullas vires habet mendacium, quod ipfius voce veritatis inuenitur destructum . Sequitur :

Quia cinerem tamquam panem manducabam: & potum meum cum fletu misccbam.

Ex hoc maxime scribæ et pharisæi Redemptorem nostrum criminabantur, quia publicanos peccatores, non folum non respuebat, sed etiam cum illis in cibo et potu communicabat. Vnde quidam corum indigne ferentes dicebant: Quare cum pu- Mat. 9.6 blicanis er peccatoribus manducat et bibit magister vester. ? Sed ille qui non iustos, fed peccatores vocare venerat, quid dicebat ? Non est opus sanis medicus, sed ma- 1bid. le habentibus . O immensam Dei elementiam ! O inæstimabilem gratiæ eharitatem ! Illos volebat curare, qui falutem nolebant habere, qui aduersus salutem suam armati, et phreneticorum more medicum incufantes, volebant potius ex infirmitate mortem incurrere, quam vitam ex falute inuenire. Sed cineres Redemptor noster manducabat, quando in corpus suum costraiicichat. Cineres namque erant : quia dum principem tenebrarum magis quam auctorem sequerentur luminis, in corum cordibus quasi extinctus fuerat diuini prorsus ignis amotis. Cineres inquam erant, videlicet S.Greg.Tom.2, Fffff 3

S . 5. 6

11166 nullo apti viui, et fine charitatis glutino omnino diffoluti. Quis non has miretur mi- A

Rom. s. b Rom.g.e

Ioan, 4.b Ioan.9. a

Mat. 13.6 Mat. 9. d Luc.8.b

Cant.s.a

Cant.8. d

Toen. 4. 4

Incm. 19.e

Mar. 16. b Luc. 19.4 Luc. 7.f

fericordia Dei diuitias? Quis iam de remissione peccatorum desperet. ? Quis non cre-det se si conuertatur, veniam consequi, cum audiat etiam incredulos tanta benignitate admitti? Vnde air Apostolus: Si enim cum inimici essemus, reconciliati sumus Deo per morrem filijeius, multo magis reconciliati falujerimus ab ira per ipfum. Quia ergo Redemptor noster in mundum veniens, vasaira fecit vasa misericordia, et omnibus ad se venientibus pietatis suæ signum aperuit, recte nunc dicit: [Quia cinerem tamquam panem manducabam, et potum meum cum fletu miscebam. ] Quæ autem esuries eius, vel sitis fuerit, ipse euidenter oftendit, cum ait: Meus cibus est vt faciam voluntatem patris mei, qui misit me, Et iterum : Me oportet operari opera patris mei, qui me misit, donec dies est. Venit nox quando nemo operari potest. Que sunt hec patris opera, que in die dicit et non nocte operanda, nisi salutifera agri intellectualis B cultura? Ipfe est enim homo qui seminauit bonum semen in agro suo, ad cuius culturam postea operarios destinabat, cum diceret: Messis quidem multa, operarij autem pauci. Rogate ergo dominum messis, ve mittat operarios in messem suam. Quis sit ergo ifte ager, ipfe oftendir, cum agrum mundum, et femen dixit effe verbum Dei. Seminauit ergo vt meteret, messuit vt manducaret. Huius fructum quotidie colligit, et quasi eo pascitur, cum electorum profectibus delectatur. Vnde sponsus in Canticis canticorum dicit: Comedi fauum cum melle meo . Habet iste homo et vineam sanctam , vi-

delicet Ecclesiam, ad quam excolendam primo mane operarios misit, et postea singulis quibusque remporibus mittere non cellauit. Pater ergo quia sicut agrum excoluit vt comedat, ita vineam plantauit vt bibat. Bona vinea, quæ yuarum decorata coloribus, et dilectionibus ac perseuerantia palmitibus propagata, regiomnium sua- C uem in fructibus suis haustum præbet. Bona inquam vinea, quæ porest dicere: Vinea fui pacifico, in ca quæ habet populos. Quæ est illa quæ habet populos, nisi fancta Ecclesia per totum orbem diffusa ?illa namque habet populos; quia ex omni parte rerrarum recte credentes continet. In hac ergo folummodo electus quifque vinea efficitur : quia nullum aliquando fructum ferre poterit, qui ab vnitate Ecclesia discedit. Eo enim Deo poculum subtrahit, quo hareticorum inepta garrulitati consentit.

Quid enim sitit Deus niss sidem nostram? Vnde et a muliere Samaritana quæssuit bibere, de cuius eum non legimus aqua bibisse : sed spiritalem porum ei mulier obtulit, cu mundi eum faluatorem agnouit. In cruce quoque positus sitiebat, et poenitentiams peccantium, et fidem exoptabat perfidorum. Sed vinea Domini fabbaoth in patribus a Deo plantara, et doctrinæ aratro et verbi ligonibus per manus prophetarum ex- D culta, nouissime in amaritudinem versa, dum ei vinum latiria ferre debuit, feralis inuidia acetum porrexit. Plerumque etenim bonum vinum corrumpitur, et in acetum mutatuc. Quia ergo ille populus et in patribus fanctus, et in filijs nequam extitit: quasi primo vinum, postmodum vero acetum fuit. Fuerunt tamen aliqui etiam inter illos, qui hunc omnium faluatorem crediderunt: fuerunt et qui de peccatorum. profundo ad misericordiarum se patrem leuauerunt. Quis enim pluribus aut maioribus criminibus ymquam obligatus extitit, quam mulier illa peccatrix, de qua septem, vt ait Euangelista, dæmonia ejecit? Nam et Zachæus publicanis et raptoribus publicanus ipfe et raptor præfuit, et tamen ad ipfius hospitium Dei filius diuertit. Sed et Simon indigne tulit de admissione mulieris, et murmurauit de hospitio peccatoris. Poculum namque fuum cum fletu miscuerat, et ideo sibi inimicorum proteruitas expro- E brabat. Quod quotidie in Ecclesia fieri cernimus, cum peccatores pro peccatis suis plangentes, Christum indui, et ad ipsius intrare vnitatem videmus. Vel certe po-

culum Deo cum fletu miscere, est alios ab exterioribus introrsus trahere, alios ab interioribus exterius iactare. Scimus enim, quia potus ab exterioribus interius trahitur, fletus ab interiori exterius deriuatur. Quia ergo conditor noster occulta nostra examinat, et non solum opera, verum etiam intentiones radicitus pensat, occulto eius iudicio fit, vt quosdam qui in oculis hominum iusti esse videntur, reprobet: quosdam criminibus reos per pomitentiam correctos faluer. Et cum iuxra Apostoli sententia,neque volentis, neque currentis, sed miserenris sit Dei, alios qui corruerat , misericorditer erigit : alios qui stare videbantur, cadere iuste permittit. Ex peccato namque primi parentis accepimus, ve nec in ipla iuftitia ftabiles elle possimus, sed aut contra

## In septem Pfalmos pœnitentiales:

A Deum nobis bonum quod fecimus impntando erigimur , aut contra proximos in fuperbiam leuamur, vnde er fubditur :

A facic iræ indignationis tuæ, quia eleuans allisisti me.

Quia enim justa dampationis sententiam primus homo peccando pertulit, quamo post modum nepotum successio consequenter incurrit: ideo Christus Iesus venit in. Mat. 9. b mundum peccatores faluos facere, et ab ea qua tenebantur damnatione liberare. Ec- Colofite.d. clesia vero que corpus cius cst , cui claues regni ce lorum tribuit, et ligandi arque sol- Manb. 16. e. uendi potestatem dedit, ideo peccatores quotidie suscipit, quia illamira Dei senten- 18. 6 tiam agnoscit. Quia enim per faciem personam agnoscimus hominis, recte per facie 10an 20. f iræ, damnationis intelligimus cognitionem. Nam quòd iram indignationis agnofcat, manifeste oftendit cum subiungit: [ Quia eleuans allisisti me. ] Creatis cereris

animalibus, homo præ cunctis eleuatus fuit : quia et libertate extitit arbitrij præditus, et rationis lumine illustratus. Cui ctiam datum est vt non ficut cetera animantia ouid lib. . terram femper afpiceret, fed veipfo fitu corporis celos erectus videret : vt ex hoc quo-Meramorph. que aperte cognosceret, quia et intentionem ad summa dirigere, et mentem deberet ad Deum leuare. Nam et terror eius et tremor omnibus animantibus incubuit, quia diuina voce eis prælatus fuit. Mortem quoque nequaquam incurreret, fi diuinis præ- Gen. 1. d ceptis obediens numquam peccaret. Sed conditoris fui mandata transgrediens, tanto grauius corruit, quanto antequam caderet altius fletit. Cadens igitur allifus eft : quia peccare non metuens, et pro salute infirmitates pertulit, et pro vita mortemo

fulcepit. Dies mei sieut vmbra declinauerunt : & ego sieut fenum arui.

Grauis allisio, per quam lux in tenebras vertirur, et in ariditatem viror mutatur. Diem namque ficut ymbra primus homo habuit, quando fe a facie conditoris abscondit . Nam inter opaca nemorum latere voluir , vt ex hoc quoque patenter oftenderet. Gen. 5. 4 quas excitatis vmbras interius pertuliffer. Si enim in vmbra non effer, Deum effe localem non crederet, nec ab eius oculis purarer se abscondi, a quo sciret etiam cordis occulta videri. Quafinit ergo ymbram corporis, qui prius incurrit ymbram mentis. Dies namque eius inclinata fuerat, et ideoilli lumen fapientia interius non fulgebat. Sol etenim dum inclinat, majores ymbras efficit, et caloris fui magnitudinem paulan rioribus agnoscamus quid interius gereretur. In meridie enim lux est purior, aer lym-

tim fubtrahit. Vnde post meridiem Adam a Deo vocatus effe describitur, vt ab exte- Gen. 3. h pidior, aftus feruentior. Quafiergo meridies in Adam pectore inerat, dum lumine diuinæ contemplationis illustratus, amoris summi facibus ardebat. Sed hunc miser meridiem perdidit cum peccauit. Ibi enim amoris refriguit incendium caligauit claritas, defecit visio. Veniens autem in mundum lux vera Dei filius, hanc nobis clarita- lean 1. 4 tem reddidit, cum cordis nostri tenebras præsentiæ suæ illuminatione sugauit. Vnde fcriptumest: Populus qui ambulabat in tenebris, vidit lucem magnam. Magna lux 1/a. 9. a remissio peccatorum, donum gratiz, intelligentiz claritas, contemplationis gaudium, collatio virtutum. Dedit enim nobis, vt ait Apostolus, pignus spiritus : gusta- a. Cor. t. d uimus bonum Dei verbum, virtutefq. faculi superuenturi. Hi sunt dies gratia, quos nobis contulit excellentia bonitatis Dei . In quibus fi noctem nequitia contemnimus . ad cæleftis regni hereditatem inoffenso itinete ambulamus. Hinc etenim Saluator ait : Si quis ambulauerit in die , non offendit , quia lucem huius mundi videt . Sed hi 1000. 21. 6 dies in nobis ficur ymbra declinant, cum peccatorum nostrorum nebulas propigiationi diuinæ opponentes, et mentis patimur caliginem, et diuinæ extinguimus charitatis ardorem. Scimus autem quia fole ad occasium vergente, vmbræ crescunt donec nox

veniat, et lumen omnino diei deficiat. Sic nimirum cum in reproborum cordibus fol inftitiæ occidere corperit, cæcitatis ymbra vehementer excrescit, adeo yt digino non illuminentur lumine, fed mortifera noctis inuoluantur obscuritate. Sequitur: f Et. ego ficut fenum arui. ] Nemo est qui nesciat quòd quantum liber tenera aut delectabilis herba sit, si apposita falce succiditur, ex coloris venustare confestim exuitur, et a radicis humore ficcatur. Sic profecto quicumque per opera prauitatis a Deoreceffit, necessario a virtutis intima humore arescit. Hinc etenim Saluator discipulis ait : Jest. 15.

Pfal. 144.

vique in finem fæculi patet.

Jan, 15. 4 Sicut palmes non poteft ferre fructum a semetipso nisi manserit in vite, sic et vos niss A in me manseritis. Nam etsi florere in hac vita peccatores plerumque videantur, ariditatem tamen fuam in fine recognoscunt, dum simul amittunt et ridentis vitæ dulcedi nem, et temporalis gloriæ dignitatem. In sapientiæ quippe suæ vanitate confis, dum sperant facile sibi cuncta suppetere, arbitrantur vtique se religionis virtute non egere. Et dum de inani sapientia se iactant, insipienter viuere nequaquam formidant. Et quia a veræ sapientiæ radice præcisi sunt, in stulta sua sapientia aruerunt. Qui si voluerint in ipfa fapientiæ vitalis radice reuiuisci, summopere studeant ad fontem vitæ mentis processu properare.

Tu autem Domine in æternum permanes, & memoriale tuum in genera-

tione & generationem . Spectar hoc ad id quod ait : Ego ficur fenum arui. ] Quafi dicat : Qui diligens vanitatem, et sequens mendacium in æternitate et stabilitate persistere nolui, temporalis et instabilis factus, mortis ariditatem incurri. Sed tu Domine in æternum permanes. Hac ergo est vnica spes salutis mea, vt tibi inhaream, vt sicut per me factus sum aridus, ita per te fiam æternus. Et in te viuens mortem effugiam, a quo discedens perdi-T. Cor. 15. f di vitam. Nos quoque scientes quia primus homo factus est de terra terrenus, secundus de cælo cælestis: sicut terreni imaginem portauimus, ita cælestis imaginem por-

Rom. 6. b temus, et cum eo vnum efficiamur, qui refurgens a mortuis, iam non moritur, etmors illi vltra non dominabitur. Ipfe est enim qui factus est in spiritum viuisicantema cuius si membra fuerimus, quo caput nostrum præcessit, pariter ascendemus. Cuius Jan, 17. d afcenfus fpem ipfe nobis contulit, qui ait : Pater volo vt vbi ego fum, et ipfi fint me- C

cum. Quod si ab eius separati fuerimus corpore, velut abscissa membra participatione caremus vita, nec cum eo in calum afcendimus. Cum eo ergo vnum fumus, quia Koan. 3. 6 ficut ipfe ait : Nemo afcendit in cælum, nifi qui descendit de cælo, filius hominis qui est incalo. Et notandum quia non dixit, viuis, sed permanes in æternum. Homo etiam si multo tempore viuat, non tamen vno die permanet : quia vt semper mute-Iob. 14. a tur, ex conditione mortis habet. De quo quidam fapiens perhibet, dicens: Qui quasi

flos egreditur et conteritur, et fugit velut vmbra, et numquam in eodem statu permanet. Deus vero qui folus vere æternus, vere immortalis est, in æternum permanet: quia in eo nihil est transitorium, nihil mutabile, nihil quod alienum sit a sempiterna eius diuinitate : [Memoriale tuum in generatione et generationem.] Quid magis memoriale in Deo quam misericordia? De illa namque scriptum est: Miserationes D eius super omnia opera eius. Misericordia Domini ab æterno vsque in æternum su-Pfal. 101. per timentes eum. Licet enim hominem mirabiliter condiderit, mirabiliter tamen. perditum per filij fui mortem redemit. Hæc memorialis Dei mifericordia in generatione, et generationem permanet, que omnibus per temporum curricula viuentibus

Tu exsurgens Domine miscreberis Sion, quia tempus miscrendi eius, quia venit tempus . Si Sion ad litteram accipimus, Iudzorum in hoc loco et gentium vocationem no-

tare valemus. Et videbitur hoc modo quasi præcedentis verbi expositio, vt cum duas generationes nominat, qualiter in generatione et generationem misericordia. E Dei fit permanfura oftendat. Ait ergo: [Tu exfurgens mifereberis Sion.] Per filium Deus pater exfurrexit : quia qui antea non cognoscebatur, pet eum in hominum nori-Heb. 1. a tiam venit . Vnde et verbum patris et splendor dicitur, quia per eum et voluntas Dei ag noscitur, et ipsa diuinitatis essentia declaratur. Sion vero, id est Iudaici populi mi fertus est, quando de eorum progenie nasci voluit, et prius eos ad sidem vocauit: [ Tempus miserendi . ] Tempus plenitudinis intellige, quia iuxta Apostoli senten-Gal. 4 a tiam : vbi venit plenitudo temporis, misit Deus filium suum natum ex muliere, fadum sub lege, vt eos qui erant sub lege redimeret. Quod vero ait: [ Quia venit

tempus . ] Tempus nimirum gratiæ vult intelligi, de quo Dominus per prophetama Ifa. 49. 6 dicit: Tempore accepto exaudiui te, et in die falutis adiuui te. Quod exponens Apostolus air: Ecce nunc rempus acceptabile, ecce nunc dies salutis. 2.Cor.6. 6

Quoniam

### In septem Psalmos pœnitentiales.

1169

Quoniam placuerunt seruis tuis lapides eius, & terræ eius miserebuntur.

Per lapides Sion, Apostolos intelligere possumus, qui de Iudaico nati populo, Ecclesiam demum ex seipsis adificauerunt. Qui profecto lapides setuis Dei placuerunt, cum quales futuri effent, propheta per spiritum viderunt, Nili enim prophetis Apostoli placuissent, nequaquam de eis Isaias diceret: Qui sunt isti qui vt nubes volant, et 1/a. 60. b quali columbæ ad fenestras suas ? Er iterum : Quam speciosi pedes euangelizantium. Rom. 10, e pacem, euangelizantium bona? Qui sunt pacem euangelizantes, nisi Apostoli Christum prædicantes? Ipse est enim pax nostra, vr air Apostolus, qui secit vrraque vnum. Eps. 2. 6

Vnde etiam ipso nato, hominibus pacem redditam Angeli pastoribus nunciauerunt, Luc. 2. 6 quam postea Apostoli omnibus gentibus publice prædicauerunt. Per pedes vero euan B gelizantium, affectus intelligimus Apoltolorum, qui quidem speciosi erant, quando

non sua commoda, sed auditorum veilitatem quærebant. Specioli inquam erant, qui terreni lucri inquinamenta ex ipío operationis fuz inceffu non contrahebant. Tunc namque corporeos pedes habere speciosos dicimur, quando nulla comosa via labefædamur. Quia ergo ex prædicationis officio terrenas diuitias Apostoli non quærebant, rocte de eis dicitut, quia pedes corum speciosi erant. Hinc namque Anna de Deo prophetauit, dicens : Pedes sanctorum suorum seruabit. Quia ergo quales suturi 1.Reg. 2. 6 effent Apostoli, per Spiritum fanctum prophetz viderunt, recte nunc dicitur, quia seruis Dei lapides Sion placuerunt. Qui porro lapides terra miserti sunt: quia poenitentiam agentes a peccatis absoluerunt . Per terram quippe peccatores accipimus . Vnde serpenti a Domino dictum est: Terram comedes omnibus diebus vitæ tuæ. An- Gen. 3, 6

C tiquus enim hostis terram comedit : quia peccatores quosque in ventrem suz malitiz abscondit. Isq. hominum perditionem deliderans quodam modo reficitur, dum prauis corum operationibus delectatur. Terræ ergo Sion Apostoli miserti sunt, quando Iudzos ab crrore conueríos a peccatis absoluerunt. Ecce constructus est vous paries domus Dei, quæ est Ecclesia, paries inquam ex circuncisione, veniet paries ex præputio, ve duo parietes in vnum iuncti lapidem angularem, vnam conftruant ciuita- Ephof. 2. d tem . Vidcamus ergo quid sequatur.

Et timebunt gentes nomen tuum Domine, &omnes reges terræ gloriam tua.

Quali dicat : Non folum mifereberis Sion, Iudzos vocando, fed etiam gentium, cas ad fidem convertendo. Qua quidem non resistent Euangelio, sed agnita veritate: [Ti D mebunt gentes nomen tuum Domine. [Timebunt,inquam, non timore seruili, sed et casto et siliali. Timuerunt gentes dum quando spreta idolorum cultura, et antiquæ contemptis superstitionis erroribus, baptismo sunt mundati poenitentiæ, et Christianæ iusceperunt instituta doctrinæ. In quibus verbis notandum, quia non ait: Sion timebit nomen tuum Domine: sed gentes timebunt nomen tuum: quia etsi missussite Christus ad oues quæ perierunt domus Ifracl, tamen illis verbum Dei repellentibus, et Matt 13. 6 indignos fe aterna vita iudicantibus , conuersi funt ad gentes Apostoli , qua nomen AR. 13, g Christicum gaudio sufceperunt. Hinc namque Apostolus air : Dico Christum lesim Romets, 6 ministrum fuisse circuncitionis; propter veritatem Dei ad confirmandas traditiones patrum. Gentes autem fuper mifericordia honorare Deum, ficut fcriptum eft: Pros Pfel. 19. precea confirebot tibi in gentibus, et nomini tuo cantabo . Hine rurfus ait : Quod quas Romilio b E rebat Ifrael, non est confecutus, electio autem confecuta est : [ Eromnes reges terra gloriam tuam. ] Infirma mundi elegir Deus, vi confunderet fortia. Ignobiles voca. 1.Cor. 1. &

uit, ve nobiles vincerer: piscarores elegit, ve reges subiugaret. Ecco impletum esta quod de Christo prædictum est : Omnes reges terræ timebunt gloriam tuam . Omne enim culmen faculi ad reuerentiam Christi flectitur. Omnis dignitas humana conditionis ad obsequium Christi inclinatur, sicut ait Apostolus: Christus factus est pro no Philip, 2, 4.1 bis obediens víque ad mortem, mortem autem crucis. Propter quod et Deus exaltauit illum, et donauit illi nomen quod eft super omne nomen, vt in nomine lesu omne genu flectatur, cælettium, terreftrium, et infernorum. Gloria Christi refurrectio est, per quam à diabolo regnum abstulit, et mortis destruxit impérium. Qui enim in, 2. Cor. 13. 6 morte vilus cft infirmus, in refurrectione apparuit gloriolus, vndc dicit Apoftolus : Et fi mortuus clt ex infirmitate, fed viuit ex vitture. . . . . . q siluqoq sudon - x 111

Quia

Quia ædificauit Dominus Sion, & videbitur in gloria fua.

1170

Iom ; e

Canfach quare Gentes et Iudai ad fidem vocentur. Ex vtroque enim populo zidificate (fi Sonfipirital), que in celfrudine virtuum pofiraterrena defent, cealefithus intendit, fiutur perudet, hoftium incurtis son times. Huius fundamenta in montibus fandis fiut, quare perudet, hoftium incurtis son times. Huius fundamenta in montibus fandis fiut, quare demedit et al., potolus: lam non fumus hoftietes et aduens. fed ei sea fandorum et domedit etta potolus: la mon fumus hoftietes et aduens. fed ei sea fandorum et domedit etta potolus: la mon fumus hoftietes et aduens. fed et sea fandorum et domedit etta potolus: la mon fumus hoftietes et aduens. fed etta potolus et aduens fed etta potolus etta poto

59.8.8. Eecleiam elgir. Léong, fripum eft. Diligit Domisus porras sion, inper omnitus, bernacular Dob. Illa nempe Dous tabernacula defruit. Sion vero, idelt, Ecclefiam tem des in consistential sion illustrativ. Vide et illic nequagama conficienti, hie au. Brema bit iquibat consistential lintrativ. Vide et illic nequagama conficienti, hie au. Brema bit iquibat consistential consistential viderur nam fubbidirur ( E tridebi uri nigloria fita. 3 lin gloria fita con manis intutu viderur nam fubbidirur ( E tridebi uri nigloria fita. 3 lin gloria fita con manis intutu viderur nam fubbidirur ( E tridebi uri nigloria fita. 3 lin gloria fita con manis intutu viderur nam fubbidirur ( E tridebi uri nigloria fita. 3 lin gloria fita con intutu viderur nam fubbidirur ( E tridebi uri nigloria fita si posti intutu viderur nam fubbidirur ( E tridebi uri nigloria fita di nigloria fita si posti illi a intutu di nigloria fita di

rum pro posse exempla imitantur. Sed iam ad sequentia reuertamur. Respexit in orationem humilium, & non spreuit precem eorum.

In humilium Deutorationem respectis, quando ad humanum naturam reformandam fillum in mundum mist. - Hoc emit uniformum requirebe oranio, hoc propherarum expechaba deiderium, vrille im mundum venitret, qui et a dio, ho emit et al., ho minem redimera, e vive adium, que eme ulpa obfrux extra, graturio pieratis funmuner referaret. Hine namque Haias air: Clamabunt ad Dominium a facie tribulandimerite ils Saluzionem et propugnatoren, qui librete cos. Ex quibus veibel ilquibus de la companio de la companio del compan

vero conciperent, y ocasine eff ab angelo. Nam quid proquagatoriis, i l'feofenditi un per popheran aire, equi loquor infiftiam, et propugatori fui, l'feofendit dum. Ex hoc preces non fipeuit e quid aci squod deprecabatur induffic. Si ceimi precessione de la commandation de la co

minos terræ. Reges cos in virga ferrea, et tamquam vas figuli confringes cos. Paret. ergo quia iudicium fuum illi dedit, cui et bonorum regaum, et inconuctibilium tra B didit comminutionem. Vas entim figuli poffuyam fimel confringitur, nullo modo poffunodum reparatur. Quid ergo per confractionem vaforum figuli, nili extrema, damuatio delignatur! Ibli enim per iudici; fuentiratem quiciumque confringitur, nequaquam viterius per ponitenna remedium reparabitur. Quod profecto iudicium. per Det chominum mediatorom fiet, quia feripum ell: Pater non iudicar quemquam, fed omne iudicium dedit filio. In humilium nihilominus orationem Deus respiett, cum proc eve alla jus contrate fideles exaudir.

Scribantur hae in generatione altera, & populus, qui creabitur, laudabie

Sicut ex duobus populis primitiua est constructa Ecclesia: ita gemina est generatio in sidei

### In septem Psalmos poenitentiales.

in fidei vnitate collecta, carnalis scilicet, et spiritalis. Siue ergo Sion, et ea que funt supradicta, ad littetam intelligamus, fiue per intellectum mysticum ad Ecclesiam. cuncta referantur, conueniunt superioribus sequentia, et prælibatis exponenda concordant , dictum eft enim : Tu exfurgens Domine misereberis Sion . Et iterum : Quia Pfal. 101. edificauit Dominus Sion . Nunc vero ait : [Scribantur hac in generatione altera . ] Quod enim Iudæis fuit promissum, hoc in gentibus videtut impletum. Si vero iuxta fpiritalem intelligentiam per Sion Ecclesiam accepimus, per generationem alteram, spiritalem intelligimus, in qua nimirum diuinæ scriptæ sunt promissiones: quia quidquid de remissione peccatorum, quidquid de æternitate felicitatis scriptura sacta afferit, hoc in cordibus fuis per a morem foiritus foiritalis generatio inferibit. Cui et dicitur: Audi Ifrael præcepta Domini, et ea in corde quali in libro feribe. De hac præ-

ceptorum Dei inscriptione per prophetam Dominus dicit: Hoc est testamentum. Hier. 11. quod testabor eis, dabo leges meas in cordibus corum, et in sensibus corum scribam. eas. Bonus patet, qui filijs non terrenæ hereditatis iura, non luto aut lateribus conftructas domus, nou auri argentive præscribit acetuos, quæ liuoris plerumque et inuidiæ seminarium sunt, et superbiæ ac luxus existunt somenta, sed chariratis et dilectionis gratiam, iustitiæ et pietatis proponit edicta, et veritatis legem non in lapide, vel membrana, vel ligno, vel cera, sed in tabulis cordis præscribit: vt æternæ filij promissionis vanis numquam cogitationibus occupentur, sed semper omnipotentis patris testamentum quali præ oculis habentes, quid timere, quidve sperare debeant cogitent, et in exequendis mandatis cælestibus, votis omnibus elaborent. De his quippe ait propheta in Pfalmo: Hac est generatio quarentium Dominum, quarentium Pfal.33-faciem Dei Iacob. Quid nobilius generatione diuina, quid sublimius calesti? quid ca

ftius conceptione (piritali? Voluit immaculatus Dominus vt homo fine macula nafeeretur peccati, et absque vitio carnalis delectationis humanæ sobolis propagaretur fuccessio. Et ideo talem fecit Adam vt absque peccato filios ederet , si in conditoris obedientia perstirisset. Posset namque fieri ve sicut absque delectatione fructus suos ter ra germinat, ita fine peccato filium mulier pareret. Et ficut ipfe a Deo Adam pure conditus fuerat, ita homo hominem pure procrearet. Quod homini cut esse incredibile videatur, cum apibus etiam hoc ipsum conferatut? Sed quia Domino suo obedire humana anima renuit, anima imperio caro obtemperare contemplit. Namet rebellis ei semper postmodum extitit, et aduersus eam cuius ancilla fuerat, se in superbiam crexit. Plerumque autem vique a deo crigitur, ve ipla dominæ fuæ verfa vice

dominetur. Vnde fit vt in filiorum procreatione per delectationem in peccatum incidat, et bonum opus male operando delinquat. Sed Dei hominumq. mediator ficut 1,7 im. 2, b nobis quam perdideramus vitam contulit, ita etiam hanc in nobis generationem reparauit. Vnde et de virgine, et sine peccato nasci voluit: vt ex hoc patenter ostenderet, quia hoc etiam nobis inter innumera beneficiorum fnorum dona conferret. Ideoq. Ifaias ait : Propter hoc dabit Dominus ipfe vobis fignum. Ecce virgo concipiet erpa- 16.7. riet filium. Quam virginis conceptionem nequaquam signum este diceret, nisi aliquid nobis in ipfa fua natiuitate quod credere deberemus fignarer. Vnde rurfum feriprum eft: O radix lesse, qui stas in signum populoum. Signum enim suit populis 11-  $I_{Ja}$ . 1. c la Christi fine virili commixione naturiars, quodo di sigui credunt in nomine eus, da-turus erat porcifatem filios Dei set: his videlicet qui non ex sanguimbus, neque ex  $I_{Jaan}$ ,  $I_a$ voluntate carnis, neque ex voluntate viri, fed ex Deo nati funt. Sicut namque beara 3 . 23 blea

Maria Christum peperit virgo, et post partum incorrupta permansit : ita et mater Ecclesia filios Deo sine dolore generat, et virgo semper illibata perseuerat. Qui in hoc quoque quod Deum toto corde diligunt, patrem se Deum habere euidenter ostendunt . Filiorum enim est diligere , non timere . Porro in hac dilectione nequaquamb b . ..... torpescunt otio, aut operibus infolescunt, sed et in mandatis calestibus voluntarem 5 2 2000 Dei custodiunt, et ex virtutum operatione nullam ab hominibus laudem quarunt: Vnde et subditur : [ Et populus, qui creabitut, laudabit Dominum. ] In operibus nempe suis Deum laudant, qui bonum quod faciunt, nequaquam sibi, sed gratize Dei attribuunt. Vnde et Paulus cum plus omnibus se laborasse dixisset, subject, atque ait : Non autem ego, sed gratia Dei mecum . Sed que in nobis sunt sanctitatis ope 1. Cor. 15. b ra, ita funt ad proximerum adificationem exterius trabenda, ve in eis non fauor aut

1171

gratia

gratia humana requiratur, fed ipfe, a quo hase funt hominibus collara. Desu landelata 1. h ur. Hine namque per femetiplam veritas Apoltolis air 15 el useae lux veftra conram hominibus, vi videant opera veftra bona, et glorificent patrem veftrum qui in cells eftr.

Quia prospexit de excelso sancto suo: Dominus de calo in terram aspexit.

Nec noua post creationem nasceretur, nec Deum persecte sanctorum vita laudaret, nisi per eum nos diuina miseratio respexisser, qui nos in Nicodemo denuo nasci do-Zoan. 3. a cuit: aliter in regnum intrare non posse, nisi exaqua et spiritu renasceremur monstrauit. Vnde dum populum creandum Dominum benedicturum esse propheta dixisset, causam illico nostræ redemptionis adiecit, velut qui indubitanter sciret, aliter nouum non posse creari populum, nisi Dominus et redemptor noster nouus homo veniret in B mundum. Nec posse quemquam amplius de vera salute ambigere, cum scirer omnipotentem medicum ad infirmos descendisse. Dicatur ergo: [Quia prospexit de excelfo fancto suo . ] Prospicere dicimur, cum a longe intuemur. Quia ergo per verbi Dei incarnationem non folum Iudæa, quæ iuxta effe videbatur, fed etiam gentilitas liberanda erat per misericordiam, recte nunc dicitur : [Quia prospexit de excelso sancto fuo, ] iuxta quod scriptum est : Pacem ijs qui longe, et pacem ijs qui prope. Redem-Epbef.z. d ptor noster non immerito excelsus dicitur: quia diuinitatis eius potentiam nemo mor talium Intuetur : denique et sanctus extitit, et Dei per omnia fuir. Hinc namque ipse de se in Euangelio ait : Quem Deus sanctificauit , et misit in mundum. Nam quod Joan. 10. f

Joan 1, f. de (ein Euangelio air: Quem Deus fandtificauis , et mifit in mundum. Nam quòd
Joan 1, e.
Dei per romnia fueri: piptet datur cum air: Non pore filiais a feipó facere quidquă,
airi quod viderit patrem facientem . Idem autem qui excelúa sextrit ; pipt eriam eslum fiui: Sed excelfus proper telibilimitatem, celul mero proper diumam inhabitacolof 1. b

colof 1. b

Coldis. d. tionem. In co enim, luta tetitatur A pottolus, habitat omas plentudo diunitatus places de la compositier. Et per prophetam quoque Dominus aire Caelum misi fedes est. Qua autem maior fedes Del qu'am Chriftus? Caelum igane Del Chriftus eft, oe quo Dominus interram affexit; vi cum peccaratibus quibulque fepen per cum vemis tribuit, de caelo in terram affexit; vi cum peccaratibus quibulque frem per cum vemis tribuit, de caelo in terram affexit; vi cum lettera futir. Quod apetro oftendirus, cum illico futibusquitur.

Vt auditet gemitus compeditorum, vt solueret filios interemptorum.

Sandi viri non incongrue compedit dicuntur, quia ligari vinculis difeipline Def, 
nequaquam da equaz exteriora fuur vasquaru; eq qual greffumorperis immobilite D
figura, dum a conditoris desderio nufquam difecdunt. De his nanque compedibus

2668. 6. 4 fortputum fit alique podes truos in compede eius; e rit norque illua collum rutum: t
Quia profedo culus a pranitate greffus compeficiur, e ius fides fandarum varietate
virutum adomatur. Collum namque fides ch, per quam Deo fidelis quidec conium
gitur, et quali per collum capit fuo Christo Ecclesia, quae eius est corpus, viruturi,
gitur, et quali per collum capit fuo Christo Ecclesia, quae eius est corpus, viruturi,
canti in contra c

Cast. 1. c Vode in laudem ponfe in Canticis canticorum diciture : Collum tutum ficut months.

Jords, 3. d Quis cimin, ficut lacobus site i Heds into openbus mortus et 1; quafs collum fiponfe monibibus circundatur , dum fides fanêta anima openbus decoratur . Germant continue compediris quia dum extili fuit rendresa elecli confiderant, a del cirratem vificios.

Dei indefinenter fuipirant : Sed corum gemitus nequaquam Deus sudireta filmediapelof.s. c to man obis filium fuund dedifet. Vade dicit poplotulus reg quem a capterum habeimus Eda partem, et ipfe elt propitation pro peccasis notifiss. Conflat epgo quia millius audiset gemitum Deus suit lile venifiet, per quem a da pattem habemus accefilium [V feb-

uere filios interemptorum. J Filij interemptorum funt imitatores mārtyrum, corum "Aps.", a slicites e, qui vel por eidamento Dei lin acorpora tradicturu, e; ni fangunta e ani lano-6646-1, 4 runt flolas fuas vel qui membra fua fuper terram mortificantes, carnem fuam cumuvivijet econcupicientijs reutifistenti. Noffurmus quoque per compeditos cos accipare, qui morralitatis e paffibilitatis vinculis fe altriclos intelligunt, et militrijs humana neceficitatis affilici, indefinente gemunt.

Vt annuncient in Sion nomen Domini, & laudem eius in Hierafalem.

Soluti a peccatorum vinculis, eo magis in Ecclesia nomen Dei annunciant, quo eis
dimissum

## In septem Psalmos poenitentiales.

-1173 dimissum est de peccatorum excessibus quod timebant . Quid vero aliud est nomen-Domini annunciare, nisi Dei misericordiam in Ecclesia prædicare? Dominorum enim est misereri . Hinc namque de Christo dicitur : Benedictus qui venit in uomine Domi- Matat. a ni . Scimus enim quia mediator Dei et hominum homo Chriftus Iefus iudex est huma- 1. Tim. 1. b ni generis: iuxta quod scriptum est: Pater non iudicat quemquam, sed omne iudi- loan. 5. 4 cium dedit filio. Qui si in primo aduentu venisset in nomine indicis, nemo profecto fo-'ret, qui poenam aterna euaderet damnationis. Omnes enim, vtait Apostolus, pecca- Rom. 3. 6 uerunt et egent gloria Dei . Venit ergo in nomine Domini , qui venit vt peccata dimitteret, non vt peccatores damnaret. Venit, inquam, in nomine Domini primo, qui in

nomine judicis in aduentu veniet secundo. In Sion ergo nomen Domini annunciant qui Dei misericordiam populis prædicant. Sequitur: [Et laudem eius in Hierusalem.] R Vnam Ecclesiam propter diuersas causas diuersis appellat nominibus: Sion eam nominans, sicut que ad alta sustollitur : Hierusalem vero, que quasi iam mortificatis hostibus, veram in se pacem intuctur. Notandum vero quia nomen Domini prius annunciandum, postea vero posuit esse laudandum. Agnitionem enim nominis laus sequitur confessionis. Quo modo enim credent ei quem non audierunt? Quæ autem major Row,14, 6 laus Dei, quam quod mundus in vnitate fidei collectus, non folum opera eius annunciat, fed etiam vita eum et opetibus laudat? Vnde et subditur:

In conveniendo populos in vnum, & reges vt serviant Domino: Respondit ei in via virtutis suz, paucitatem dierum meorum nuncia mihi.

In vnum conuenerunt populi in Ecclesia per totum orbem diffusa, quæ Christum. C credit effe filium Dei . De hac vnitate dicit Apostolus: Vnus Deus , vna fides , vnum Epbel-4, a baptilma, Extra hanc nemo laudat Deum, nemo annunciat. Hanc designabat ille vnus 1000. 5. 4 qui post motionem aque in piscinam descedens sanabatur. Nemo namque est qui vere possit inuenire salutis remedium, niss ad vnitatem fidei veniat, et per sanctificationem vitæ Christum induens, vnum cumeo fiat . Hinc namque per semetipsam veritas ait: 1048.17. 4 Hæc est vita æterna, vt cognoscant te solum verum Deum, et quem missti Iesum Chri flum. Pet reges, eos intelligas qui animorum suorum motus secundum Dei voluntatem dirigunt, eisq. regum more dominantur, dum in rationis eminentia, quasi in regali solio præsidentes, repugnantia quæque seruituti subijeiunt, et pacatis omnibus; aquitatis leges et innocentia jura in feipfis disponunt : fiue etiam eos, qui populis prafecti, in rerum culmine stare videntur, dum divitijs affluunt, honoribus cumulantur,

D terreni præeminent dominatione imperij, et gloria mundana potentia extolluntur, non absurdum videbitur cum et illi in ipsa cordium suorum directione Domino seruiant, et isti religionis Christianæ documenta tenentes, orthodoxæ sidei iugo mentis colla supponant. In hoc igitur populorum, et regum conuentu quilibet fidelis respondit Deo in via veritatis positus, videlicet in Christo, qui viam se nobis proposuit, dicens Ego sum via, veritas, et vita . Responsio autem hac non voce astimatur, sed opere. Non 1041.14. enim respondent Domino, qui vocati peruerse viuunt, qui post illud diuinum semen in terra rationabili susceptum, spinas peruersitatis, aut tribulos producunt nequitie, sed qui in omni bono se aptantes, et de sua vocatione gratias Deo referunt, et frustum Deo Mat.13. a centesimum, vel sexagesimum, aut etiam trigesimum in cordis innocentia ferunt. No: tadum vero quòd dicit: [In via virtutis.] Virtus namque Christi, est gloria resurrectio-

E nis eius. Licetenim opera fecerit, que nemo alius fecit, et miraculorum figna diuinita- Joseph de tis eius fidem astruant, credendi tamen in eum nulla potentior, aut condecentior via extitit, qu'am qu'od mortuus et sepultus tertia die resurrexit. In via ergo virtutis Dei responder Ecclesia, cum de gloria resurrectionis Christi nihil asserens ambiguum, nihil sentiens obscurum, ftuder in membris suis Christo per baptismum et poenitentiam com mori,et per nouitatem vitæ Christum induens eidem conuiuificari. Cum enim nihil in se lucidum, nihil vitale conspiciat, a solo Deo se putat posse acquirere et luculentarum virtutum plenitudinem, et desideratam vitz indesicientis zternitatem. Quz etiam non h . 24.411616 nisi per gratiam Dei potest aduertere quod sitobnoxia desectibus, quod infirmitatibus fubdita,quòd miserijs vallata. Ideoq. dicit : [ Paucitatem dierum meorum nuncia mihi.] Quali dicat : Qui ex meis viribus hoc confequi non valco, ve quam pauci funt dies mei intelligam , fac ve per gratiam tuz infpirationis, et virtutum defectum , et.

S. Greg. Tom. 2.

Ifa.54. 4

Gal. 4. 4

huius vit preuitatem agnoscam, quatenus vit preuitatem considerans transsetum, nullum in corde sentiam de amore illius assectum.

Ne reuo ces me in dimidio dicrum meoru, in generatione & generatione anni tul.

Per dimidium dierum, imperfectionem vira accipiuma; in qua f fidelis quifquenon reuocari de mundi huius exora extilo, ne fiin die extins fui rranfirorita abluc vieza amore excupats faert; ad illam terrinicaris viant ranfire minus posifii. In kac vieza amore excupats faert; ad illam terrinicaris viant ranfire minus posifii. In kac videri illuminet, fequitur tamen nox, qua affidue illuminatos obfuerte. Roger ergo vuntiquique vetum nivita huius cartir mentis amore defigitur, anetzuam de adipfeendis aternis fatagar, a Deonon reuocetur. Sandi viri erif funt mortali carne ciscumdati, pequaguam funt in dimidio dierum, qui a perfecti deldieri jumore a terreinis fa

cumdati, nequaquam funt in dimidio dierum, quia perfecti defiderij amore a retrenis

8,8. 6. fupfenefi, fila bezare vivis æretrinateziam in fipe perfutuuru. Hinc amquu. Hinc amquu. Hinc amquu. Hinc amquu. Hinc amquu. Hinc amquu. Espe falui faĉi filmus. Hinc rufus air i Noftra conucrfatio in cellis eft. Sic name inforfico curu da atrenitaris fatum peruenium, Sic ante huius vite retremium, Jin atrenitaris defiderio mentem fixerum. Quod quide cuidenter oftenditur, cum pronisus fubdiur i; In generation et generatione mani rui. I) Nota quod vitem film diri diri ma paucorum appellations (ginificat, ætternam vero, annorum in generatione et generatione permanentium: v per hoc quoque prudens lector intelligat et infinitam illius

future felicitatis longitudinem, et abentem temporalis glorie betuitatem. Quis enim neiciat annosi dibus umulo longiora? Qui avero ei ami annis finis pote finelligi, in Etalia. 18 generatione et generatione con permanfuros dicit: Sapientia dicit: Generatio vadit, et generatio venit, terra autuem in zertrum flat. 1 Hac eft namque infabalis iviti illius G permuratio, y técedembus alija alij fuccedant, quibus poltmodum fimili modo deficientibus, alija ona quali conditiono eriantur. Ex quibus tranco omnibus, qua in facculo fueruna vel futura funt generation bus, yiua il ale ciulo fueruna vel futura funt generation bus, yiua il ale et duina generatio petricitur, qua in artemum claritatis Det confortio perficueur. In hac itaque annosa, id (fl., atteen intatem Del permanfuram dicit propheta: tune videlicet cum generatio quae pracedut et quae fequitur, van facta futeri, noullifina vipore morre deffrutal, a quae antequam in victoria abforbeatur, nihil flabile, nihil folidum, nihil dimitriti illevim. Quae taminiciligi etaliter politum, va ta disportiora loco modor eferaturu. Dicitum annue efi fuperius i Populus qui crabitur, laudabir Dominum. Quo modo ergo laudet, oftendic cum ait: Reproducti en in variturus fuz, et aluden etus annunciaburi itu.

ostenalt cum air Reiponate in via Vrintis use, e raisuacien cui sannicanure in literatalem in Dietritalem vocata nequaquam in D Heirufalem vocata refunde de propulare in autoritation de la martina via via viruntie filos. Via viruntie tilos, via viruntie filos, via viruntie via via via viruntie via viruntie via via viruntie via via viruntie via via viruntie via viruntie via viruntie via viruntie via viruntie via viruntie viruntie via viruntie via viruntie viruntie via viruntie vir

lestis félicies nullo termino angustatur. » Possimus per paucitatem dierum etiama, aliud intelligere. Peur enta namueu haretcii qui dicerne feccliciam none sige generalem, sed in tempore Donati et ances sinem seculi consumandam: non attendentes quod Manh, 18. « di Donimis in Appostio promisti, dicense sece ego volvicum sim omniviatichus vifque ad consumationem faculi . Contra cos nune dicitur : Paucitatem dierum memora ununcia mibi. Consta quia per muttiplicitatem dierum perensi svia accipierum; per paucitatem vero cursus situai faculi designatur. » Scriptum quippe cli: Lomeris di consumenta de la consumenta del c

Quia

## In septem Psalmos poenitentiales.

A Quis ergo fantlorum requies nullo claudiur termino, refle in detrus. Dei direm ti diciture fel longiudo. Nom quo hi deidrut r. Punciasem dietum moorum ameta mihi, tale eft ac fi dicas Ecelefas Sun qui infipientis fus caligines e perifide desefa balis induci ercoribus afferam en in breus iniendam, er vique in fames faculi inhabitatorem non habituram: fed tu de cuius non diffido promifionibus , nuncia paucitarem dierum moorum mihi. Futura dietum paucitas ; inguam, dasa eft Ecelefas, quia toto iflus vitze tempore debes fides Christiana in mando vigeres [Ne reuces me in dimidio dierum moorum.] Per dimidiam dietum imperfectionem accipe emporum rainet. Hoc autemi deo pofuluta, ne ab tilla annis, qui funt in generatione es generatione, allcuitius eam erroris peruefricas abducar.

Initio tu Domine terram fundasti, & opera manuum tuarum sunt cali.

Înirium Dei filiuseft, de quo feriprum est. 1pfe est initium omnis creaturz. Quod Isen. 3. à etiamipfe undentre ostendit, cum se principiam nominauit. Denique est in Apocalypsi. 49ps. 1. be ad Ioannem deien ipfe air: Ego form est en primise te nouislimus, initium est finis. 1, in 6°11. b hoc initio fundata est terra, quià in ipfo fundata est Ecclefa. Hine namque Apostolus 1.699. 1. be dicit: Fundamentum aliud enome posetle poner prezer is q, quod postume st, quod est consistenti est initium est finis. 1 L'initia est initium est

© beras, tum quia în folditare fidei perpetua firmitate immobiliter perfeuera . Vodes per Salomone diciure: Feran în zerenum flat edit, Ferini. « per Salomone diciure: Feran în zerenum flat edit, Ferini. « Itera quipe în in serenum flat edit, Ferini. « in trus roum Dox atrema flabilitare permanbit. Nam quoi în ha evit am lilis aduerfiratibus frangenda îir, nullia per fecutionibus fuperanda, ipfe fuper quem adificate eft, euiden tero olivenite uma sir Pores in feri non presualebus aduerfis sean. Pores inferi harefes flats, que dam multos in fais infirmos faceta verborum caliditate decipium, quafi di vi Quid edim mocro, qual Dioceletianus, quad edim que floqui bos tempore Ecclefica and di vi Quid edim Neco, qual Dioceletianus, quad edique ifiqua in bos tempore Ecclefica me perfequitur, nunquid non omnes porta interi è Quis cogitate fufficiat quanti promidionibus commedourat liune? Quanti comme trus persenti ? Quanti affitichouless

Doums (aperais? Quoto onnes perpetus mortis profundum abforbuir, et ad cruciandum damantionis serem inferense admite. Sed Ecclesia millius, de qua dichum el's,
petra foliditate fundata; nec minarum venis concuritur, nec perfectutionum fluminibus mouetus, nec corporalium pomantum incommodis tirubas, nec mortis ipina timote vacillat. Illi vero qui minferni adrum fequacibus fuis typote portas aperium; cam
impugante e perfequi modio nombas non deifiturt. In quo quid alud faction, mit
feris, dicit Domigus; ettamen veri presunicant; conantur. Sed fidelis Dominus in norsminus vipi fuis a, er fandusi no peribus fuis. I timo cuim terram fundatur, et operam arminus in funt celi. Quid per exiosnifi predicatores fandos accipimus? Qui terram
iffam, de qua dichum el, verborum imbribus practicates insbiration, fubicciti fi fedium
iffam, de qua dichum el, verborum imbribus practicates insbiration, fubicciti fi fedium

ifdam, de qua diclum eil, verborum imbrībus pradicantes inebrian ("thiecīts fidelium". E perpetus d'amnazionis exirum commianaes intonam, a, ad afirmedam verborum fidem miracula facientes coruccant. Nam quod pradicantus verba plunis fins, telfatur
Dominus, cum per prophetam dicit: Quo modo defendir imbere en in de calo, et il. 1/25, e.
finten forenti es panem comedenti fic criti verbum quod egredienur de sore meo. Quid
apertius Esce ficut de calo defendum plunis; tad peradicantos verba menos del defendum plunis; tad peradicantos verba menos del remaio de finis in finis finis qui enarram gloriam Dei. De quibus eciam hic dicituraquia ope 1961, s.
7 a manuti eius fun celli. In pracedebus diciti propheta : Videbo cotto suo opera del yla, tori tuorum hic vero anir (Opera manuum ratif unte ell. Quid efi quò di bi vocantuopera digiorom, hic vero anir (Opera manuum ratif unte ell. Quid efi quò di bi vocantumen donti in hominium prodeunta noticiam vocantur. Quia cuim per manusomnet.

S.Greg. Cino gono del contra contentam vocantur. Quia cuim per manusomnet.

S.Greg. 2 opus

Mat. 18. € IO48. 20. f If4.66. a

opus agitur, Ipía virtutum operationes per manuum opera fignantur. Primum nam- A que humanis mentibus gratia spiritalis infunditur, postmodum vero in mente quid spiritus egerit, in operibus demonstratur. Cali etiam doctores Ecclesia dicti sunt, quia Dominus in eis præsidet, dum per eos sua iudicia exercet. Quibus namque regni czforum claues tribuit, eis ligandi arque foluendi potestatem dedit. Per cos ergo iudicat. quia quodeumque ab eis ligatum fuerit, ligat. Scimus autem quia federe iudicantis eft, et iple Dominus pet prophetam dicit : Cælum mihi fedes eft . Si ergo fedes Dei cæ. lum est, et in rectoribus Ecclesiæ Dominus iudicat, cum sedere iudicantis sit, necessario confequirur quòd Ecclesia rectores cali dicuntur. Qui profecto cali opera manuu funt Dei : quia hoc ipfum quòd cæli funt, ex gratia virtutis acceperunt, ficut fcriptum eft : Verbo Domini cæli firmati funt, et spiritu oris eius omnis virtus eorum,

P[41-32+

Ipfi peribunt, tu autem permanes, & omnes ficut vestimentum veterascent.

Nemo iam spem suam ponat in homine. Ipsi enim cæli etsi sintopera manuum Dei, peribunt tamen. Quo modo autem peribunt nisi secundum corpus ? Quòd si secundum corpus perituri funt, vbi refurrectio ? quam non folum negare scelus est, sed eriam de ea dubitare, summum nefas est. Pateritaque quia non sie peribunt ve non resurgant : fed vt eas quas in hac vita patiuntur, necessitates corporisenadant. In ipsa enim corporis corum refumptione quodam modo perisse videbuntur, cum percunte in eis corruptione, destructur quod animale est, vt quod spiritale est vinat : et iam quasi nonfint quod fuerant, dum in aliam mutari naturam, in lumine claritatis Dei perenniter exultant. Solus naque Deus vere immortalis est: quia solus aternus et incommutabilis C eft. Vnde dicit beatus Augustinus: Vera aternitas et vera immortalitas non est nisi in deitate trinitatis, cui quod est esse perfectum est: quia natura initio carens, incremento non indigens, ficut nullum finem, ita nullam recipit mutabilitatem. Creature antem etiam illa quibus Deus aternitatem dedit vel daturus eft, non penitus omnis finis alienz funt, quia non funt extra commutationem. Inter hæc sciendum est, quia hi de quibus agitur, celi peribunt et non peribunt : quia morietur eis illa, quam ex carnali 1.Co.13. d generatione contraxerunt, corruptio. Et tamen in cis plenior erit, quamin hac vita. per speculum er in anigmate acceperunt, diuina inhabitatio. Cali hoc modo esse non definent, dum ad recipiendum in semetipsis Deum, sinum cordis amplius la xent. Vnde cum eos perituros propheta dixisser, subjecit atque ait: [Tu autem permanes.] Ac fi patenter dicar: Peribit quidem quidquid in eis ex humana habetur corruptione, fed D permanebit in illis quod ex tua receperunt virtute. Tu enim permanes. Liquet ergo, quia in eis non moritur quidquid de diuinitatis participatione in iptis habetur. Caro tamen in puluerem redigerur, ve postmodum per resurrectionem in melius reformetur. Vnde et subditur: (Omnes sicut vestimentum veterascent. ) Vestimenta fanctorum, funt corpora corum. Vnde de quibusdam scriptum est: Isti sant qui non inquinauerunt vestimenta sua. Et iterum : Lauerunt stolas suas, et dealbauerunt eas infanguine agni : Quæ profecto vestimenta tunc veterascunt, cum animabus corumad cælum tendentibus, ipsa corum corpora in terræ essentiam deducuntur. Quia

Apoc.3. a Apoc.7. 4

> vero mortalitatem corporis immutatio sequitur resurrectionis, consequenter adiunxit dicens ; Et sicut opertorium mutabis cos, & mutabuntur: tu autem idem ipse es, & anni tui non deficient .

Non prætereundum nobis est, quod cum dixisset eos sicut opertorium mutandos subjunxit: [Et mutabuntur.] Signauit enim his verbis duplicem illam fanctornm in fu tura vita commutationem. In qua non folum corpora corruptioni in hoc feculo et mor ti obnoxia perpetuam percipient incorruptionem, sed etiam anima corum et corda in æternam transibunt ftabilitatem , vt ficut mori non poterunt, ita et peccare quidem non possint : et appareat in eis multiplicis bonitatis Dei beneficium , cumet mortale induerit immortalitatem, et affectusnon sentiet tentationem. Notandum quod opertorium Dei, fancti dicuntur. Sicut enim homini nihil est vicinius quam-

veftis.

# In septem Psalmos poenitentiales.

veftis, ita Deo nihil eft vicinius fanctis. Sicut enim veftimentis fuis homo circundatur, ita fanctis fuis Deus vestitur. Hinc namque per prophetam scriptum est: Viuo 1/a.49. e ego dicit Dominus, quia ju sublimatione tua omnibus his velut vestimento vesticris. Hinc rurlus Deo per alium prophetam dicitur: Myrrha et gutta et cassia a vestimentis Pfal. 44. tuis. Quia enim omnium virturum odoramenta a fanctis prodeunt, recte dicitur : quia e vestimentis Dei myrrha et gutta et cassia procedunt. Hinc namque Apostolus ait: 2. Cor. 2. d Christi bonus odor sumus Deo. Vestimenta ergo Dei murantur : quia sancti post mortem corporis, in felicitatem transcunt vira caleftis. Sequitur: [Tu autem idem ipfe es. 7 Hac eft vera Dei aternitas, et vera eiusdem immortalitas, quòd non folum nul-Aius finis limite sempiterna eius virtus et diuinitas concluditur, sed quod potestas ac voluntas iplius nullatenus imperfectionis cuiufque, aut inconftantia varietate permutatur. Vnde ad Moyfen de feipfo ait : Ego fum qui fum . Et iterum : Hæc dices filijs If- Exag. d rael: Qui eft, mifir me ad vos. Ideo et hic dicitur: [Tu autem idem ipfees.] Homo Ibid. namque etsi ipse sit, non tamen idem est : quia hoc ex sua mortalitatis corruptione accepit, vt in eodem statu diu permanere non possir . Quod de Deo sentire nimis absur. 106.14. d dum est. Sicur enim est æternus, ita incommurabilis, non diministionem sentiens,nec augment is excrescens, non mutans propositum, non improbans quod semel est approbatum. Vnde et fubditur : [ Et anni tui non deficient. ] Si per annos Dei, æternirarem accipimus, qualiter anni eius non deficient, aperte videmus. Quòd si per annos ipsam fanctorum multiendinem intelligere volumus, anni non deficient: quia cum illo, qui numquam deficier vnum fient Reuolutionem enim quamdam dierum, annum vocamus . Quid autem sunt fancti nist dies , et quid peccatores niss non? Hinc etenim seril Ffat, 18 : dol C prum eft : Dies diei eructat verbum, et nox nocht indicat scientiam. Anni ergo non deficient: quia fanctorum chori postquam illa m incomprehensibilem semel in semetipsis acceperint lucem, nullam amplius fentient ignorantiz vel tentationis obscuritatem.

perit non lucere. Quod ab illa vita alienum etit: quia vera lux que obscurari non po-Filii feruorum tuorum habitabunt, & femen corum in faculum dirigetur.

teft , in fanctis fulgebit .

.Tunc enim dies videtur deficere, cum aut nubium, aut noctis tenebris obscuratus coc-

\$ 1.00\$

Qui sunt filij in annis, id est, in aternitate Deihabitaturi, nisi Apostolorum imitatores, cum Deo in calefti regno perenniter mansuri? Omnes enim fideles, Apostolorum dicuntur filij: qui ab eis fuerum in fide generati. Hinc namque ad Galaras Apostolus Gal. 4. e ait : Filioli mei, quos iterum parturio. In eo quod dicit filios illic et non feruos habitaturos, oftendit quod ad czelefte regnum aliquis peruenire non valeat, nifi prius vetustare abiecta , per nouitatem vitæ filius fiat . Nam er ipli quos feruos vocat, Apostolorum filij fuerunt, veterem videlicet conversationem abdicantes, et in nouitate vitæ per Christum ambulantes. Fuerunt igitur serui, fuerunt et filij: serui propter laborem operis, filij propter mutationem nouitatis. Hincest quod ex filijs I frael, qui ex Aegyptiaca ferultute liberati funt, et mare rubrum praujo ductore Moyfe transferunt, nuls Exo. 14. e lus terram promissionis, exceptis duobus, intrauit: sed filij corum postea intraucrunt, et patribus corum repromissa diuinæ largitatis beneficia acceperunt. Significabatur namque per hoc quod ad promissam nobis a terna hereditatis terram nemo potest asce dere, nifi qui prius per amorem spiritus in nouitate vitæ didicerit ambulare. Duo, Caleph videlicet et Iolue, caput delignant et corpus, Christum scilicet et Ecclesiam, qui foli ingrediuntur illam viuentium terram. Quod veroait: [ Semen corum in faculum a 11-lm3 dirigetut. ] Electorum voluit opera intelligi, quæ tunc profecto diriguntur in fæculum; cum omnia spectant ad Denm. Semen quippe suum nequaquam dirigit, qui ex

quia ficut ex femine fructum colligimus, fic ex operibus nostris mercede expectamus. Hinc naque Apostolus air : Quacumque seminauerit homo, hac et metet. Qui enim in Gal.6. b hac vita femen boni feminauerit operis, in futuro fructum aterna confequetur remunerationis. Per faculti vero, illius beatæ vitæ intelligitur ærernitas, quæ quia per varias tëporum mutationes nullatenus dividitur, vnius faculi appellatione non inconvenienter fignatur. In illud ergo faculum dirigamus femen nostrum, et cibum operemurnon qui 10en. 6. c S.Greg. Tom.2. Gegge 3 perit,

operibus fuis aliquid trafitorium quærit. Opera autem nostra ideirco semen dicta sinnt:

1178

Gal. 6. 6

peris, ded qui permanet in aternam vitam. Dum tempus habemus, operemerbonum, Avecum ad indeficientem vite illius beatitudinem peruencimus, per petuos fruchus in celo colligamus. Ille enim were perpetuus eff fruchus, per quem perpetuu vitaimus, et perenni panis, et vini fatietate gaudemus. Perpetuus, inquam, quia et mandendo non minituri, et venuflate non deretioriatur.

#### PROCEMIUM SEXTI PSALMI POENITENTIALIS.

J. Net. 6. Age 6

rum , et diuins receptaculum fapientie; fe templum illud manufactum ediditu, ve exide templum alud nom manufactum fignates, quatenus ex correpublil terrena domus ardificio ,incorrupa caleflis templi quodam modo imaginarentupulchivitudo . Ad illud niamque templum quod ex vuisi na crola pajathus contruitur, non plana aut fipatiofa peruentur via, vel greffu afcendieur corporco, fed
auxilium abste, afcenfiones in corde fuo dispoliut. Distria fecnilo surio virium ella
auxilium abste, afcenfiones in corde fuo dispoliut. Distria fecniloses in corde beat vir
vi difforfasa ex turba efacnder debeamus offendi; cuma iz i 1 na valle lactur manum.

auxīlium abster, afternfones in corde fuo dispoluir. Dixt afternfones in corde beati viridifpoliras; et vade afternfones in corde fuo dispoluir. Dixt afternfones in corde beati viridifpoliras; et vade afternfones oftendir, cum ait: În valle lacrymarum. -În e an amque exilij nofiri damantionem deplargimus, et inumerabiles corruptionis 6- humanz deflemus moleflas. Quisenim immuns a moleflijs? Hincetenim lob dicit: 5 jimpius furco yar mihief it aurem juffus, non leuabo capur, fautratus milicilone

10b.7. 4 et miseria . Et iterum : Tentatio est vita hominis super terram . Quia enim in hac vita omnia vidit effe plena laqueis et tentationibus, non in ea tentationes effe dixit, sed ipsam esse tentationem memorauit. Laboriosa enim est vita temporalis, leuior fabulis, velocior cursore, instabilitate fluctuans, imbecillitate nutans: cuius habitatio in luteis domibus, immo ipfa in luto subsistens, cui nulla est fortitudo, nulla propositi constantia, nulla a turbationibus requies, nulla a laboribus reclinatio. Quis denique est quem non exeruciet dolor, folicitudo non vrgeat, non fubruat timor ? Rifus fletum. fequitur, gaudium triftitia comitatur, efuriei succedit saturitas. Saruritatem iterum. excludit eturies: in nocte dies optatur, in die nox quæritur. In algore calor, in æftu refrigerium, ante cibum suspiria, post cibum tribulatio, ira indignationes exagitant, et innumerabiles miferos homines motus perturbant. Hac eft vallis, quam fancti viri D mentis affectibus indesinenter exire disponunt, et ad illud ineffabile bonum, ad illud 1.Cor. 2. b inæstimabile gaudium ascendere, quod nec oculus vidit, nec auris audiuit, nec in cor hominis ascendie. Qui etfi corpore quidem inter homines esse videantur, animas ta-

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.6/11.

1.

batur temporal actions infifters, fed finante um contemplations ditinate dulcedo refacisbat in mente, Potet lesam intelligia juodi lile quindecim gradu sal dilud diutantilluminationis templum afecadis, quisfempiterna virturis Dei amore correptus, temporalibus, qua per feperarium unumerum defiganatur, gradatim contempis, per ficalar octo beatirudinum ad fublimia prouchitur, donce Deut decorum in Sion mentis cultis 1,601.14 vi videatur : Sed videnum sanes, flout Apollobus, per fipeatum in zangimates. Imposifis-

## In septem Psalmos pœnitentiales.

A bile est enim ve quis lutei huius corporis ergastulo inclusus, aut mortalis carnis citcumseprus volutabro, ascendentem super Cherubin, et super pennas ventorum volan- Pfal. 17. cem Deum conspiciat, vel quanta siteius potentia diuinitatis agnoscat. Vnde per Ioan 1.1048.4. c nem dicitur : Deum nemo vidit vmquam. Et Moyfi Deum videre quarenti,responsum est a Domino: Non videbit me homo et viuet. Quod si tanta claritas est solis ve oculis Exed.23. d in eum corporalibus non valeamus intendere, quanta est illius claritas qui fecit solem, ve eum possimus in hac qua sumus corruptione videre? Ipsum vero per speculum inanigmare intueri, quòd humili aduentu sponsi accepit Ecclesia, illius aterna visionis fignum eft, et futuræ perfectionis i mago, in qua non iam per fidem, fed per speciem. ambulabimus, et reuelata facie ipfam diuina maiestatis gloriam irreuerberatis oculis

conspiciemus: Quia ergo hi quindecim Psalmi quamdam spiritalis ascensus continent formam, recte sub codem titulo omnes prænotati sunt : vt sicut ad illud materiale tem plum per gradus ascendebatur lapideos, ita cæleste illud templum hæc nobis cantica. præferunt, per quæ in Deo exultans anima, quafi per quofdam gradus afcendat. Afcen furi ergo non corpore sed spiritu, non passibus sed affectibus, hunc Psalmum decantemus, et in eo studeamus Deo meditatione appropinquare, dicentes cum propheta :

> EXPLANATIO SEXTI PSALMI panitentialis.

E profundis clamaui ad te Domine : Domine exaudi vocem meam. Attendat vnufquifque in quo profundo iaceat, et quam longe a Deo peruerse agens effectus sie. Clamet ad eum totis viribus qui intuetur abyssos,

et sedet super Cherubin, donce de profundi tenebris erutus, superno illuftretur lumine, et claritate perfruatur cognitionis diuina. Clamauit Ionas ad Deum 1006 2. b de ventre ceti, de altitudine maris, de profundo inobedientia, et ad aures Dei oratio illius peruenit: qui cum cruit a fluctibus, cripuit a bestia, absoluit a culpa. Clamet et eccator, quem a Deo tecedentem cupiditatum tempestas contriuit, quem malignus hoftis absorbuit, quem præsentis sæculi fluctus inuoluit, agnoscarse esse in profundo, ve ad Deum sua perueniar oratio. Quia vero Psalmus iste ad ascendentes pertinet, videamus qualiter ad Deum iustus de profundo clamet. Quo modo enim non profundus Plal. 82. eff. qui ascensiones suas in corde suo disposuit, qui intentionem cordis ad Deum dirigit,

D qui laboris studium ad calos attollit ? Sed sciendum quòd sansti viri co se magis infimos et abiectos sentiunt, quo per mentis desiderium erecti, vicinius ad Deum accedut. Tunc enim primum miseriam suam incipiunt perfecte cognoscere, cum Dei prasentia coeperint in corde fentire. Hinc eft quod Abraam, qui collocutionis diuinæ gratiam. mernit , pulnerem fe effe et cinerem memorat , dicens : Loquar ad Dominum , cum Gen. 18. d fim puluis et cinis ? Hinc Iacob postquam Dominum vidit, neruo semata Gen. 32. f cescente, vno pede claudicanit: quia prosecto debiles se esse et infirmos reputant, qui fe ad videndum Deum per studium sancta contemplationis leuant. Qui dum spemfuam in carne ponere definunt, quasi vnius cruris vires amittunt . Eog. assuescunt calesti dumtaxat deliderio inniti, quo senserint se a spe rerum temporalium debilitari. Et quali neruum non habent in femore, dum non confidunt in carnali generatione. Om-E nia que fub celo funt, vanitatem æstimant : et cum præsentis vitæ miserijs plenos se es

fe et obsitos circumquaque conspiciunt, quasi de profundis ad Deum clamant. Magna profunditas vita mortalis in qua nihil est certum, nihil vitale, nihil tutum, nihil tran quillum . Magna inquam profunditas , in qua peccator obruitur, impius immergitur, iustus turbatur . Ideo namque clamat et dicit : [De profundis clamaui ad te Domine.] In quo notandom: quia non ait clamo, sed clamaui. Habes in hoc perseuetantia docu mentum, vt fi primo non exaudiris, ab oratione non deficias, immo precibus et clamori infiftas. Vult Deus rogari, vult cogi, vult quadam importunitate vinci. Ideo tibi dicir : Regnum Dei vim patitur, et violenti rapiunt illud . Efto ergo fedulus in oratio. Ma. 11. 61 ne efto in precibus importunus, caue ne ab oratione deficias . Si diffimulat audire quem rogas, esto raptor, ve regnum calorum accipias : esto violentus, ve vimerram iplis inferas calis. Quid hac rapina locupletius ? quid hac gloriolius violentia ?

Bona violentia , qua Dous non offenditur, fed placatur : proximus non laditur, fed A. iuuatur:peccatum minuitur,non multiplicatur. Bona inquam violentia,qua non quaritur lucrum cito periturum, fed regnum acquiritur fine fine mansurum. Discant qui resalienas diuino postposito timore diripiunt, et rapinis pauperum magis peccara-(3 cumulare,quam lucra augere non ceffant, aliquid rapere quo et veras fibi vendicent . diuitias, et glotiam laudis perpetuæ acquirant : ne in hoc quoque stultitiæ arguantur, si cum possint pretiosa et aterna diripere, vilia solum et transitoria videantur auferre, Inferantet ipliscælis violentiam, et regnum cælorum quadam orationis vi rapiant . Sint in precibus importuni , vt ex longo clamoris vau dicere possint : [ De profundis clamaui ad te Domine, Domine exaudi vocem meam. ] Nominis venetandi repetitio, precandi adauget affectnms. Mouetur enim desiderium, si nomen quod diligitut replicatur. Videtur hic qui loquitur , quamdam exauditionis causam pre- B tendere, eum se insinuar clamasse, quali jure debeat exaudiri, qui dudum institit clamori. Hancet Apostoli causam Domino dedisse leguntur, cum Chananza rogante dixerunt : Dimitte eam : quia clamat post nos. Ideo namque a Domino exaudiri meruit: quia prima Domini responsione repulsa, clamare nequaquam cessauit. Fide quippe et dilectione accensa, a clamore non antea destitit, quam optatam filiz falutem acquifiuit. 1 1 1 1 = 1

Fiant aures tux intendentes in vocem deprecationis mex.

Ascendens iste maius aliquid rogare aggreditur, et in ipsa etiam sua oratione ascendit cum hoc adeo expostulat, vt quasi quodam modo aures inclinans orationi suæ Deus intendat : ne forte fit mora in exauditione, fi longe fint aures ab oratione. Videtur enim quemdam diuinæ miserationis præcipuum precari affectum, cum rogat eum quodam modo ad audiendum affectari : vt cum vocem velit audire supplicantis, opus non differat exercere miserentis, humana in hoc sequens locutionis modum, quasi huiufmodi Deus affectione indigeat, quem non effugit cogitatio, non latet voluntas, dum ei nec intentio filet, nec desiderium tacet. Nam dum potens quilibet supplicantem aliquem audire negligit, quasi primo aditu repulsus, exaudiri qui supplicat diffidit. Si vero qui rogatur, primo libenter audire coeperit, et alijs postpositis negotijs, verbis folummodo rogantis intendere, continuo ille qui rogaturus aduenit, quamdam concipit impetrandi fiduciam, et ipfa quodam modo spe animatus, suam liberius protoquitur caufam. Magnu quippe bonz voluntatis fuz dominus illi dedit indicium, cum loquenti fe prabuit incunctanter intentum. Sic et nos cum dari nobis veniam a Deo D quarimus, et caleftis gratia vitalia dona conferri, fi nobis Deum prafentem aliquibus fuauitatis et dulcedinis fuz fenferimus indicijs, ad ipfius defiderium studiosius animamur, fuper his quæ cupimus, adipiscendis aliquatenus certiores effecti, cum ille , quem anima noftra desiderat , defiderantibus nobis per misericordiam appropinquat. Ascendens igitur ifte, qui ad illius incorruptibilis celsitudinem mentem leuare proposuit, auses Dei deprecationi suz intentas deposcit : ve quid oratio sua ad Deum per recta ftudium intentionis dirigitur, circa cum quem rogat, velociter exaudiatur. Ascendenti autem et prouecto viro, a Domino per prophetam dicitura: Adhue loquente te dicam: Ecce affum. . Inter orationem et deprecationem hoc intereft : quia oratio pro virtute perfeuerantia, deprecatio vero fit pro peccatorum impunitate. Ideo qui cellitudinis arcem ascendere contendit, dicit : [ Fiant aures tuz intendentes in vo- B cem deprecationis mea. ] Deprecatur enim Deum vt peccatorum suorum obliuiscasur, ve pater effe velit, non iudex . Ideoq. fubiungit dicens :

Si iniquitates observauctis Domine, Domine quis sustinebir?

Nome repair, ye affedum excitet, Iniquitatem Deut obferuatet, fi peccatorbus veriam negatres. Sí foliumnodo obendette fuciriatem, non ciama adhibecte pietarem. Quo di fiaceret, nemo æternæ gloriam felicitatis expedatet: nemo ad patiendum indit examinis penam fufficeret. Omnes enim peccaturent, ye tai Apôdolas, et egent gratis Dei: Verum quia pomitonibus ex orde i gnoficiret pecatore contresso ombium aioquitatum eines obliticiters, quis iam de venis-controlium district qui siam de venis-collectivate. Place tenim per prophetam Dominus pollicetur dicensi e Egofum, ego sum, ou de la collectiva de l

Rom. 3.c Ezech, 18.s Ifa. 44. d

## In septem Pfalmos pænitentiales.

qui deleo ve nebulam iniquitates tuas, ve inftificeris. Attende qualiter peccati confesfio peccata obliteret, que instificat iniquum, tollit a Deo memoriam peccatorum. Confiteamur vt deleantur noftra peccata, nec post consessionem adea reuertamur, Philip. 3.6 fed juxta Apostolum, in anteriora nos extendentes, que retro sunt obliniscamur. Non gestiamus reuerti in Ægiptum, aut sedere super ollas carnium, nec simus concu- Exol. 16-4 piscentes malorum, nec idola mentis veneremur, nec Deum tentemus, nec in deserto mundi hujus murmuremus. Confiteamur de præteritis peccatis nos accusantes, confiteamur de peccatorum indulgentia Deum laudantes. Est namque confessio peccati et confessio laudis. Si enim confessio laudis non esset, Saluaror noster nequaquam diziffer: Confireor tibi pater czli et terrz. Nam quo modo peccatum confireretur, qui Mat.ri. d peccatum non fecir ? præcedat itaque confessio, ve laudatio sequatur, sicut scriptum 1.Perit.d. B eft: Rectos decer collaudatio. Habemus enim pontificem, qui possit compati infirmitatibus nostris, de quo et aperte sequitur:

Quia apud re propitiatio est, & propret legem tuam sustinui te Domine.

Quis est propitiatio nisi Christus Ichus, qui se obtulit sacrificium Deo, ve nos redit Heb 9. d meret ab omni iniquitate, et mundaret fibi populum acceptabilem, fectatorem bonorum operum? denique Ioannes ait : Ipfe est propitiatio pro peccatis nostris. Qui est 1. Ioan 2. 6 apud Deum : quia sedet ad dexteram Dei sicut dicit propheta : Dixit Dominus Domi- Pfal, 109. no meo: fede a dextris meis. Donec ponam inimicos ruos, fcabellum pedum tuorum: Apostolus quoque perhiber, quod ad dexteram patris sedens pro nobis interpellet 1 Rom 8 x 1114 [ Et propter legem tuam sustinui te Domine . ] Lex Dei misericordia est, qua peccan-

C tibus veniam contulit, reuertentibus aterna vita aditum patefecit. Hanc legem pro Luc. 23. e crucifixoribus fuis patrem exorans Christus impleuit, hanc nobis tenendam vetus magifter indixit . Ait enim : Diligite inimicos vestros, benefacire his, qui vos oderunt, et Luc. 6. d orate pro perfequentibus et calumniantibus vos, ve fitis filij patris vestri, qui in calis est . In quo profecto oftendir: quia filij Dei aliter esse non possumus , nisi misericordie legem servantes, inimicos diligamus. Hancetiam nobis Paulus tenendam infinuat, cu Galet. 6. a ait: Fratres etfi præoccupatus fuerit homo in aliquo delicto, vos qui spiritales estis, huiusmodi instruite in spiritu lenitatis, considerans teipsum, ne et tu tenteris. Alter alterius onera portate, et sic adimplebitis legem Christi. Quis autem portat alterius onera, nifi qui charitatem habet? Qui enim veraciter diligit, læsus non lædit, contumelijs vicem non reddit, detrahentibus fibi non detrahir, qui eum oderunt, non odit D Scriptum namque eft : Charitas patiens eft, benig na eft . Patiens quidem vt aliena ma- 1. Cor. 13. L

la toleret sbenigna vero ve ipfos etiam, quos porrat, amet. Qui ergo illata mala aquanimiter tolerat, quasi infirmi fratrisonera portat. Hacest lex misericordia, per quam perpetuam euadere damnationem confidimus, per quam etiam Saluatore Dominum nostrum lesum Christum expectamus. Qui si, ve supra dictum est, iniquitates obseruaret, nemo sustinere sufficeret. Sustinemus autem eum propter legem suam, qui peccantibus in nos ideireo dimittimus, ve peccatorum nostrorum ab eo veniam percipia. Luc.6.e

mus. Hinc namque pet semetipsam veritas ait: Dimittite, et dimittetur vobis.

Sustinuit anima mea in verbo eius, sperauit anima mea in Domino.

Vide perfectæ charitatis ordinem. Ascendens iste et in amore diuino proficiens, qui fide et dilectione introrsus accenditur, desiderio ad aterna erigitur. Spe ad summa leuatur, proximorum non negligit curam, non postponit salutem: ad cos inter ipsa diuinæ gaudia contemplationis conuertitur, et vt gradibus eisdem ad Deum accedant, horratur: eis nimirum exemplum se proponens, vt si infirmitate aliqua impediantut a desiderio posicientis, iam et peruenientis promoueantur exemplo. Ideoq. ait: [ Sustinuit anima mea in verbo. ] Nolite diffidere, nolite dubitare, ponite corda vestra in virtute eius : quia sustinuit anima mea in verbo eius. Qui manet in verbo, non fraudatur a regno. Aliter namque fructum facere non possumus, nisi in eo mancamus. Ideoq. air Manete in me, et ego in vobis. Vnde enim manendum nisi in ipso? Deficient 1001.15.0 domus, palatia corruent, destruentur ciuitates, ab imis sedibus turres euclientur. Poftremo, cælum et terra transibunt, verbum autem Domini manet in æternum. Ma- Mat.246 neamus ergoin co qui manet in æternum. Non fequamur vanitatem, deferentes ve-

1182

ritatem : nec contriftemur ficut ceteri, qui fpem non habent, sed sustineamus eum. Et A fi moram fecerit, expectemus, ne contingat nobis quod per prophetam diciture: Væ his qui perdiderunt sustinentiam: vnde et subditur: [ Sperauit anima mea in Domino.] Quicumque mundane aduerfitatis fractus moleftijs, diabolica tentationis infestatione deiectus, a spe cælestium promissionum deciderit, sustinentiæ quam prius habuerat mercedem amittit. Qui vero sustinebit, magnam reportabit remunerationem . Fidelis enim Dominus in omnibus vils suis. Promist in hac vita poenitentibus veniames Manifestum est ergo quia sicut confitentibus remissionem tribuit peccatorum, ita a spe non decidentibus dabit regnum calorum. Ideo qui in verbo eius suftinuit, in Domino sperare se dicit: Sicut enim maledictus homo, qui confidit in homine : ita et beatus cue

ius est nomen Domini spes eius, et non respexit in vanitates et insanias falsas. A custodia matutina víque ad noctem, speret Israel in Domino.

Si ad litteram hoc accipiamus, dehortari nos potius quam monere videtur. Quis enim tam pufillanimis: vt vna tantum die speret in Domino? Vbi iam erit illa Pauli Lom. 8. a sententia qua ait: Si autem quod non videmus, speramus, per patientiam expectamus ? Quam parua vnius dici patientia, et quam breuis expectario! Sed vt hunc locum melius intelligamus, ad vicefimi primi Pfalmi titulum curramus. Intitulatur enim pro assumptione matutina. Que est assumptio matutina, nifi resurrectio Deo mane facta? Ibi nempe et custodia facta fuit, ad hoc víque prorumpente Iudaicæ cæ+ citate perfidiæ, vr quem viderant mortuum, crederent non resurrecturum. Et ne eum discipuli nocte raperent, custodibus sepulchrum munierunt. Alia translatio habet, a vigilia marutina : per quod aptius ipía Domini refurrectio exprimitur. Qui enim dor- Q Plal. s. miuit in morte, vigilauit in resurrectione. Ideog. dicit : Ego dormiui, et soporatus fum, et refurrexi . Et iterum : Vigilaui, et factus fum ficut paffer folitarius in tecto. Hæc itaque refurrectio spei nostræ fundamentum est : quia illuc nos peruenturos spe-1. Cor. 1 5.0

ramus, quo caput nostrum præcessisse cognoscimus. Multosenim ante hanc resurrectionem legimus resuscitatos, et tamen dicit Apostolus: Quia primitiz dormientium Christus. Ioannes quoque primogenitum mortuorum eum nominat. Quotquot enim ante cum resurrexerunt, iterum mortui sunt: Christus vero resurgens a mortuis, iam non moritur. . Christi ergo resurrectio spei nostra fundamentum est : quia in illa vita refurrecturos nos credimus, in qua nos cum eo victuros fine fine fperamus. Nec debet iam homo de refurrectionis veritate ambigere, cum sciat verum hominem Christum a mortuis refurrexisse. Ad hoc enim mortuus est vt viueremus, accepit a nobis vt offer- D ret pro nobis. Moriendo itaque mortem destruxit, resurgendo vita aditunt nobis patefecit. Hinc est qu'od eidem Ecclesia dicit : Notas mihi fecisti vias vita. Ante aduentu quippe eius, vita via omnibus ignota fuerat, tendentibus cunctis ad mortem, et ad inferos descendentibus etiam electis, donec ille veniret, qui et impios ad iustificationem, et mortuos vocaret ad vitam, veram fidem aftruens mortis et resurectionis sua indicija, et doctring noue nos formans institutis, per que nimirum, et mortem possemus euadere, et in nouitate vita per aduncta Spiritus sancti gratiam ambulare. Possumus quo-

que per custodiam matutinam ipía fidei nostræ rudimenta accipere, vt a tempore accepti baptismatis, post illustrationem gratiz salutaris, intentionem suam vnusquisque ad eum dirigat, et spem suam in co singulariter ponat. Quasi enim matutinam lucem recipit anima cum tenebris infidelitatis expuls, et vitiorum deter- E sa caligine, et emundatis peccatorum maculis per lauacrum regenerationis, paulatim incipit Deum agnoscere, et in lumine iucundari cognitionis diuine. Est enim lumen cognitio Dei, de qua scriptum est: Illuminate vobis lumen cognitionis . Mag num lumen, quod tenebras cordis euacuat, mentis oculos purgat, animos crigit,

corda accendit, edocer semitas iustitia, desiderium virturis adauget. Magnum lumen per quod vitamus offendicula, præcipitia præcauemus, euadimus pericula, pertransimus laqueos, non timemus prospera, sustinemus aduersa, respuimus errorem, sequimur ventarem. Quis non desideret hoc illuminari lumine. Quis non hoc sulgore illustrari exoptet. ? Hinc est quod propheta nos admonet, dicens: Accedite ad cum, et illuminamini. Qui accedir per fidem, illuminatur per cognitionem. Statim autem post illuminationem, gratiz spem sequi oportet. Hoc enim monet qui dicitat T A custo-

Eccli.2. e

Pfal. X44 Hiey.17-4 Pfal. 320

Mat. 27. 2

Pfal. 100,

Pfal, 15.

Pfal. 33.

## In septem Psalmos pœnitentiales.

F A custodia maturina víque ad noctem speret Israel in Domino. J Que est hac custodia ? numquid auri vel argenti ? num monilium , vel lapidum pretioforum ? num ve-Rium, vel pecuniarum? Nonne hæc funt quæ mer gunt hominem in interitum. ? Sed eft his multo pretiofius quod illuminatum cuftodiri oporteat . Dicit enim propheta : Pfal. 18. Iudicia Domini vera iustificata in semetipsa. Desiderabilia super auru et lapide pretio- Pron. 3. 6 fum multum. Denique de sapientia dictum est: quia est pretiosior cunctis opibus, et omnia quæ desiderantur, huic non valent comparari. Hæ sunt ergo diuitiæ, quas custodire debet qui de nocte ad matutinum peruenit, multo pretiosiores terrenis, et temporalibus veriores, quas nec ignis exurere, nec tinea comedere, nec prædo potest auferre. Hac etiam mihi videtur propheta sensisse cu in pracedenribus quareret : In quo Mat.6. 6 corrigit adolescentior viam suam? Ne si hoc sine discussione asservet, videretur quod Pfal. 118.

adiunctum est, magis ex præcipitatione prolatum, quam ex iudicio definitum. Et ve confilium eo falubrius crederetur, quo propenfiori meditatione examinatum videre- 1bidtur, secutus adiunxit. In custodiendo sermones tuos. Conuersus autem ad Deum, ad interrogata respondet, vt diuinæ pietatis remedium crederetur, quod esset inuentum non prafumptione humana, fed inspiratione diving. Hinc Hieremias ait: Bonum est Three se viro cum portauerit iugum ab adolescentia sua . Sedebit solitarius et tacebit. Iugum est verbum Dei, mentis nostræ collo impositum, ve nec alta ceruice, aut nutibus procedamus oculoru, nec de accepta qualibet gratia inflemur, nec extollamus in altu cornu nostrum, nec aduersus Deum iniquitate loquamur, sed in omnibus sicut Dei ministros Pfal. 74. nofmetipfos exhibentes animas noftras humiliemus: et iuxta Apoftolum. Imitatores

Dei sieut filij charissimi existamus. Portandū autem hoc iugum ab adolescentia, vt iu: Ephe. 5. a C uentutis annos congrua discipline correctione vnusquisque præueniat:ne si post decurfa inventuris annos iugum rulerit, fuorum ftimuletur rememoratione peccatorum, et erroris viu, et peccandi consuetudine exagitetur, et nouis semper insurgentibus prelijs, eos in feipfo fentiat impugnationum tumultus, per quos quotidie aut victor exi-

ftat, aut victus. Nam si ab ipsis adolescentiæ primordijs ceruicem verbi iugo subdidezit, omnibus in seipso rite compositis in pace sedebit. Sedebit quidem animæ carnem subjiciens, et de tribunali rationis quali de judiciaria sede omnibus internis motibus velut quibusdam ciuibus edicta proponens. Sedebit inquam nullum metuens hostem, nullam fentiens impugnationem. Stare namque pugnantis est, sedere vero feriati. Sedebit quoque folitarius id est ab omni carnalium defideriorum tumultu remotus. De hac folitudine Dauid dicit : Elongaui fugiens, et manfi in folitudine. Neque enim Pfal. 541

D rex potentissimus qui tot millibus populorum præerat, in solitudine habitat. Habitabat autem in folitudine cordis fui, in qua nullos hostium spiriralium imperus, nullos peruerfarum cogitationum frepitus, nullos pateretur clamoris iniqui tumultus; Qui vero folitarius fedet, tacet: intelligens, melius effe filete, quam loqui incaute. Hinc etenim scriptum est: Homo fapies tacebit vique ad rempus. Prius namque opor- Pron. 11.b. set discere quam docere. Ideo dictum est : Audi Israel ! Neque enim prius dixit Deut.6. a loquere, fed audi. Sed propheræ dictum est a Domino: Fili hominis, sta super pedes Ezerba.d tuos, et audi quecumque loquar ad te. Qui audir, racet. Tacet ergo qui in lego Dei meditatur die ac nocte, et audit quid loquatur in eo Dominus Deus, qui loquitur pacem in cos, qui convertuntur ad cor. Restat ergo ve dicamus quid se quod Pal I. víque ad noctem sperandum in Domino dicit. Quis dubitat noctem sinem esse diei ? psel.84.

E Sic et vnicuique hominis finis istius vitæ mors sua est. Potest quoque per noctem intelligi illa extremi iudicij dies, quam propheta diem nominat tenebrarum et caligi- Ioela. nis, in qua ad cæleste regnum vocantut electi, vbi iam spes corum terminabitut, receptis ommbus quæ in hac vita sperauerunt, et ad laudem Dei concinentibus san-Ais: Sicut audiuimus, fic vidimus in cluitate Domini virtutum. Quod enim vi- Pfal.47. det quis, quid sperat? Sperauimus ergo in hac vita, ve quod hic in spe concipimus, ibi in re habeamus,

Quia apud Dominum miscricordia, et copiosa apud cum redemptio.

Commendat nobis Dei charitatem; ve nos ad foerandum hortetue. Ex hoc enim vique ad noctem iperamus; quia eum mifericordem credimus, longanimem fcimus; Vnde non incongrue per quemdam sapientem dictum est: Tribularer, si non scirem

Luc. 19.a

Luc. 7.g.

Luc. 13. f

Luc. 15.6

Tit.2.6

Tit.3.4

Pfal.35.

Rom. 1.4

P/41.87.

Nam fubditur:

misericordias tuas Domine. Tribulationi quippe cordis nostri remedium miseratio. A nis diuina occurrit : et contra diffidentia malum firmissima spei adhibet consolationem, promissionum diuinarum certa nobis proponens exempla, quibus peccantium falutem se malle afferit qu'am perditionem. Quorumdam quoque correctionem ad Execb. 11.0 animum reducens, quos etfi a fratu rectitudinis error fubruit, conditoris tamen gratia in melius reformauit. Ecce grauium delictorum mole obrutus, et de meritorum qualitatediffis, aspicio Zacchaum, intueor Mariam, considero Petrum, perpendo la-Mat. 26.g tronem : in quibus miserationis diuinæ splendor apparuit, atque per cos spem veniæ peccantibus dedit . Hæ sunt inæstimabilis miserationis Dei diuitiæ, humano quidem 2.Tim. 1.b generi a fæculis abfconditæ, nouissimis vero temporibus per mediatorem Dei et hominum declaratæ. Quæ pro sui immensitate adeo incomprehensibiles sunt, vt in explanatione corum manus torpeat, fatifcant ingenia, eloquentia conticefcant. Supe- B rant enim fenfum, fermonem transcendunt, intellectum excedunt. Ouis enim digne enarrare sufficiat quanta misericordia fuir, vnigenirum Dei filium de sinu patris ad publicum noftrum descendere, carnem mortalem assumere : irrisones pro nobis, vincula, flagella, crucem, mortemo tolerare? Quis cogitare valeat quanta fuerit gratiæ, ouem perditam quærere, quæsitam inuenire, inuentam in humeris portare? Quis exponere queat, quanta fuir miferationis, facratiffima pretiofi fan guinis effusione genus humanum redimere, et facrofanctum viuifici corporis et fanguinis fui myfterium membris suis tribuere? cuius perceptione corpus suum, quod est Ecclesia, pascitur et potatur, abluitur et sanctificatur. Ideo et plenitudo temporis tempus gratiæ nominatur, in quo iuxta Pauli vocem: Apparuit gratia Saluatoris nostri Dei omnibus hominibus, erudiens nos, ve abnegantes impietatem, et facularia defideria, fo- G brie, et juste, et pie viuamus in hoc faculo. Et iterum : Apparuit benignitas et humanitas Saluatoris nostri, non ex operibus iustitiz quæ fecimus nos, sed secundum suam Z4ch.11.0 misericordiam saluos nos secit. Hinc per Zachariam propheram dicitur: In die illa crit fons patens domus Dauid inhabitantibus Hierufalem, in ablutione peccatorum et menstruate. Quisest iste fons nisi vnigenitus Dei filius? de quo per prophetame Deo dicitur : Apud te est fons vita . Qui nimirum tunc patens extitit , quando in mundo visibilis apparens, pro liberatione nostra carnem suscepit. Qui etiam domus Dauid dictus est : quia ex semine Dauid secundum carnem natus est . Hierusalem vero vifio pacis interpretatur. Hi ergo Hierufalem inhabitant, qui ad amorem caleftium mentem legant. Peccator vero et menftruata est, vel is qui delinquit in opere, vel mens quæ labitur in praua cogitatione. Menstruata namque mulier ita in seipsa polluitur, D vt aliena carne minime tangatur. Quali ergo menstruata illa est anima, que etsi in praui operis effectum non ducitur, in immundarum tamen cogitationum delectatione versatur. Quia igitur iam patet nobis fons misericordia Redemptor noster , toto hunc pectore hauriamus, vt extinguere fitim carnalium defideriorum valeamus. Lauemus in eo maculas criminum, notas diluamus carnalium cogitationum, Et qui fontem misericordia, si clausus esset, quarere debuimus, saltem apertum

Et ipse redimet Ifrael, ex omnibus iniquitatibus eius.

Restatigitur vt Ifrael efficiamur, et omnem transcendentes creaturam, in eum, qui omnia creauit, mentis aciem dirigamus. Disponamus ascensiones in corde nostro, et per cas ad conditorem angelorum puro et simplici intellectu ascendamus, Quid enim tam suaue, et tam iucundum quam mentis oculis et cordis desidetio contemplari Deum, arque eius fuauissimam degustare dulcedinem, dulcissimamq, sentire suauitatem? Adest nobis gloria Redemptoris nostri, que nos a terrenis ad celestia erigat, oculos cordis nostri ad videndum solem iustitiz aperiat, ac per hoc ex omnibus nos iniquitatibus nostris redimat. Qui viuit et regnat Deus per omnia facula faculorum. Amen.

et patentem non negligamus. Sperandum namque nobis est, quia ibi poenirentia nofirz locus non deerit, vbi innumerabilium hominum compunctio locum innenit. Ad hoc enim paret vt lauet, ad hoc fluit vt lætificet, ad hoc redundat vt purget:

#### PROCEMIVM SEPTIMI PSALMI POENITENTIALIS.

E Pfalmi centefimi quadragefimi fecundi titulo, iuxta quod pietas diuina con-tulerit, locuturus, prius volo modos aperire prophetia, quatenus dum eius diuersitas ostendirur, eius er intelligentia facilius acquiratur. Sciendum namque est, quia prophetia tribus modis fit : videlicet verbis, factis, fomnijs . Quicumque enim propheta futura innotuit, aut verbis, aut factis, aut fomnijs prophetauit. Verbis namque futura prædixit Ifaias, cum ait: Ecce virgo concipier et pariet filium, et vocabitur no- 1/a.7. 10 115 men eius Emanuel. Somnijs vero Nabuchodonosor futura præuidit, quæ Spiritu santo Daniel repletus enodauit. Factis Abraam futura nunciauit, quando vnicum filium Den. 2. e 🥱 B fuum ad facrificia obtulit . Quem nimirum quem in hoc opere defignat , nifi eum qui Gen. 22. 6 proprio filio fuo non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum? Ipsa enim anti- Rom. 8. f ... quorum patrum gesta nobis prophetiæ sunt, quidum aliud agunt, et aliud innuunt, occulta nobis quasi per operis linguam produnt. Quod hoc in loco euidenter ostenditur, cum Abfalon facta ad memoriam reducuntur. Abfalon namque patrem perfe- 2.Reg. 18. b quens, ad hoc víque liuore feralis prorupit inuidiæ, vt in scipso destrueret iura nature. Quem enim naturaliter amare debuerat , vt patrem , eum inhumane persequeba-

tur vt hostem. Absalon autem pax patris interpretatur : non quòd ei pax vlla cum patre fuerit, fed quia quanta pacis et patientia extitit in eius peruerlitate pater oftendit. Quis aute per Absalon nisi sudaicus populus: quis vero per Dauid nisi Redemptor nofter fignatur? Hinc namque per prophetam veritas ait: Filij alieni mentiti funt mihi, Pfal. 17. C filij alieni inueterati funt . Denique ipfe est filius fenior , qui adolescentioris inuentioni Luc. 15. f inuidens et faluti, domum renuit intrare Ecclesia. Qui profecto canticum non cantat latitia, nec concinentium admifectur choris, et annulo carens fidei, nec ftola immortalitatis induitur, nec vituli saginati alimento satiatur. Qui etiam hadum quarit : 1000. 1. d

quia agnum qui tollit peccata mundi , non fequitur : et ideo inter hados in iudicio fta- Math. 25. 8 tuitur, nec ad cenam nuptiarum eius vocatur. Patrem ergo Abfalon persecutus est, quia Iudaicus populus dum monita salutis respuit, in propria venientem Dei filium Ican.t. 4 recipere recufauit. In cantum autem vefaniæ fuæ extendere conatus eft rabiem, vt futi occidere præsumeret creatorem. In quo nimirum facto patientia Christi declarata eft, qui non folum eis malum pro malo non reddidit, verumetiam ad mortem ductus pro els orault dicens : Pater ignosce illis : quia nesciunt quid faciunt . Vnde et Aposto- Luc. 23.6 D lus admonet dicens : Christus pro nobis passus est, relinquens nobis exemplum, vt fe- 1, Per. 1.d quamur vestigia eius. Qui peccatum non fecit, nec inuentus est dolus in ore eius. Qui cum malediceretur, non maledicebat : cum pateretur, non comminabatur. Orat au-

tem caput in hoc Pfalmo pro membris, Christus pro Ecclesia, virtus pro infirmitate. Orat quippe vt non seuere judicentur, sed misericorditer exaudiantur. Persequitur etiam hoc tempore schismaticus corpus Christi, impugnat hæreticus Ecclesiam, vnitatem infidelis perturbat . Sed clamat ad Deum Ecclefia, capiti fuo Christo in vnitate spiritus coniuncta. Quæ etsi omni tempore ad Deum clamat, præcipue tamen in tribulatione fe ad orandum excitat, vnde et dicit : In die tribulationis mea clamaui ad P/al. 58.

se. Sed videamus quid dicat.

#### EXPLANATIO SEPTIMI PSALMI panisentialis.

OMINE exaudi orationem meam, auribus percipe obsecrationem Psal-142. meam in veritate tua, exaudi me in tua iustitia.

Sancta vniuerfalis Ecclesia secundum digniorem partem sui in spe cælestium præmiorum roborata, sicut in electis habet quod conseruari desideret, ita in infirmis inuenit quod sibi dimitti exoret : sciens omnes diuino egere auxilio, quos infelicis vitæ conditio angustat, cum et iustus inter pericula securus esse non valeat, et peccantem non nisi sola gratia diuina miserationis absoluat. V trobique er-S. Greg. Tom. 2,

1186 go pauida, vtrobique suspecta, et pro currentibus orat vt perueniant, et pro regressis A

oblecrat ve currant . Inter orationem autem et oblecrationem hoc intereft quod oratio pro perseuerantia virtutum, obsecratio vero fir pro indulgentia peccatorum. Orat ergo caput vel Ecclesia, ve et bene operantes in iustitia roborentur. In co vero quod ait: [ Auribus percipe obsecrationem meam . ] delinquentium designat debilitatem qui ad similitudinem ægrorantium quadam omnipotentis medici indigent condescensio. ne, cum se non valear ad eum peccator leuare. Vel auribus percipe, id est, obsecrationibus intende. Hoc namque per prophetam pollicetur, dicens: Conuertimini ad me, et ego conuertar ad vos. Vnde et subditur : [ In veritate tua . ] In hoc enim vera apparet promissio : quia connerso tribuitur remissio peccatorum, iuxta quod scriprumeft : Iuftificeris in fermonibus tuis , er vincas cum iudicaris : [ Exaudi me in tua iuftitia. ] Qui gloriatur in fe, non exauditur. Non exaudiuntur illi qui ignorantes Dei B iustitiam, et suam volentes statuere, iustitia Dei non sunt subiecti. Denique pharifaus iustitiam suam in templo statuere voluit, et ideo a Domino reprobatus fuit. Gloriemur ergo in iustitia Dei, si exaudiri quærimus, vt nos cum propheta dicere possimus: [ Exaudi me in tua iustitia . ] Quisautem gloriatur in iustitia Dei , nisi qui nihil boni

bis exempla proponens erat, vt qui gloriatur, in Domino glorietur. Et non intresin iudicium cum scruo tuo : quia non iustificabitur in conspectu tuo omnis viuens. Qui contra Conditoris flagella murmurat, quasi cum eo in iudicium intrat. Dei

namque accusat judicium, qui se æstimat injuste percussum. Et quasi cum Deo in ju-

dicio contendit, qui inter flagella innocentem se ostendit. Hinc etenim Dominus ad beatum Iob loquitur, dicens : Numquid qui contendit cum Deo, tam facile conquiescit? Vrique qui arguit Deum, deber et respondere illi. Tunc beatus Iob quasi Deum arguit, cum de percussione sua an fuerit susta dubitauit. Nullius quippe delicti sibit conscius, iniuste se percussum credidit : quia merita sibi au geri ex percussione nesciuit; Sed qui multa de operatione sua locutus, audita sanctorum vita racuit, quasi cum-Deo contendens facile conquieuit . Vel certe ille cum Deo in iudicium in greditur, qui cum orauerit, murmurat si non exauditur. Quibus dicitur: An vultis mecum judicio contendere ? Quasi enim iudicio contendebant, qui dicebant : Quare jeiunauimuset D non aspexisti? Humiliauimus animas nostras, et nescisti? Siquidem stultum est abora-Ifaia. 58.a tione deficere, si Deus differat cum rogatur exaudire. Et iniquum arguere conditorem, fieffectus non fequitur orationem, præfertim cum quid oremus ficut oporter, nesciamus. Nonnullis quippe impatientibus Dominus quod perebant sape concessit iratus: sicut econtra Apostolo negauit propitius. Dedit enim Regem petentibus secundum desideria cordis corum : dedit etiam postulanti diabolo, ve Iob simplicem et rectum, et timentem Deum tentaret. Malignos spiritus exaudiuit, et in porcorum gregem dæmonum concessir legionem intrare. Non igitur pro magno quis habeat si fuerit exauditus, cum aliquid petat quod non impetrare plus profit. Quòd fi poftulata non obtinet, non se abijciat, aut de diuina erga se miseratione desperet, cum forte ea peteret quibus acceptis vel affligatur atrocius, vel inutilius prosperetur. Scriptum E quippe eft : Auersio paruulorum interficiet cos, et prosperitas stultorum perder cos: [Quia non iustificabitur in conspectu tuo omnis viuens.] Scio multos in conspectu hominum iustos videri, er ad spem cælestium promissorum euectos innocenter in műdo viuere: qui etsi non delinquant in opere, labuntur tamen aliquando vana aut per-

uerfa cogitatione. Cuius enim mentem cogitationes vanæ non laniant? cuius cor tentationes non vexant? cuius animam desideria carnis non turbant? Non ergo in conspe-Quia perfecutus est inimicus animam meam : humiliauit in terra vitam meam.

&u Dei justificabitur qui corde delinquit, quod intuetur Deus.

Quis sit generis humani inimicus, ostendit qui parabola zizaniorum exponens ait: Immicus

Inc. 18.6

fuis meritis tribuit, et justum esse quidquid aduersi tolerat sentit ? Gloriabatur Paua.Cor. 1. d lus in infirmitatibus fuis, nihil boni non accepti fe habere testabatur, humilitatis no-

10b.39. d

Hier. 2.f

Ich.s.c Mat. 8. d

Pros. 1. d

### In septem Psalmos poenitentiales.

Inimicus autem diabolus eft. Et Apostolus Petrus ait. : Inimicus vester diabolus tam+ Mat. 13. d quam les rugiens circuit, quærens quem denoret. Iple enim est qui animas persequi- 1, Pet. 5,6 tur , qui mortem inferre perpetuam molitue : Ipfe eft, inquam , qui incautos decipit, et in via huius vitæ gradientibus laqueos teodit. Ideo propheta ait : In via hat Pfal 139. qua ambulabam, absconderunt laqueum mihi. Rursum de co scriptum est: Abscon- 100,18.6 dita est io terra pedica cius, et decipula illius super semiras. Dum enim humana safuti inuidens perdere inoocentem appetit, prius ei aliquid quod libeat oftendit. Quod dum appetere incautus nititur, occulto peccati mucrone transuerberatur. Quali ergo in terra pedica abscooditur, dum in terreois commedis peccatum occultatur. Decipula quoque ab antiquo hofte super semitam ponitur, cum in actione hujus mundi-

quam mens appetit, peccati laqueus paratur. Ita oamque in terra decipula ponis tur, ve exposita esca ipsa oon videatur. Sic nimirum sic aoriguus hostis dum subruere aliquem cupit, quasi escam in muscipula, lucrum in culpa ponit. Ad quod dum auiditatis amore viator inhiar, ex io prouiso eum peccati laqueus suffocat. Quis huius hostis versutias non metuat, qui tanto est perniciosior, quanto occultior? Non enim quæ extra nos funt auferre nititur, fed diripere thefauros interiores conatuc. Nulla sibi temporalium booorum cupiditas, nulla diuitiarum ambitio, nullum digoitatis defiderium, fola ioteriora appetit, folas virtutes diripit, folamanimam occidit. Quod fi aliquando exteriora tetigerit, non ea aufert ve habeat, fed ve ca auferendo animam euertat. Nouimus quo modo multos quotidie fraudibus fuis occupet, quo modo vestimentis gratiz exspolict, deceptos virtutis princt ornatu, dinitija opum defraudet, liuoribus infuscet teotationum, vulneribus peccatorum transfigat;

C Hac est namque peruersitatis eius intentio, vt omnes deijeiat. Denique quos io vija Dei ambulantes viderit, et in proposito iustitiæ cogoouerit fortiores, cos graujus perfequitur, a ftatu rectitudinis fubruere conatur. Ideoq. ait : [ Perfecutus est inimicus animam meam , humiliauit in terta vitam meam .] Grauis persecutio. Qui coperam amore calestium terrena relinquere, et contemptis diuitijs sacularibus pin calis coo. uerfari ; iam impulsione diabolica cogor fumma et eterna despicere ; et de mundi huius prouidentia locerta cogitare. Terrenarum rerum curis aggragor i cargalium voluptatum captus illecebris, ad ima deducor. Deprimit enim terrena habitatio fen- sapien, q, d form multa cogita ore:[Humiliauit in terra vitam meam.] Qui contemptis cælestibus, ad îmă folummodo appetenda deducitur, eius vita in terra humiliatur. Vnde fit vt eo morti fiat proximus, quo a Deo factus est per dissimilitudine longiaquus. Hinc naque D Apostolus air: Qui volunt diuites fieri, incidunt in tentatione, et in laqueum diaboli, et 1.7 im, 6.6

defideria multa inutilia, quæ mergunt homines in interitum. Vode et apte subditur : Collocauit me in obscuris sicut mortuos sæculi, & anxiatus est super me spiritus meus, in me turbatum est cor meum.

Quid infelicius? Viuebam olim Deo, mortuus faculo: ounc econtrario mortuus Deo mundo viuo . Quid est eoim peccatum oisi mors ? Hioc etenim scriptum est : Non plat. 6 .: eft in morte qui memor fit tui . Et iterum . Iotrauir mors per fenestras nostras . Mors Hier of namque eft qua animam a Deo separat, sensuum internorum intereludit officia, diuinam deturpat imaginem, lucis adimit claritatem. Denique qui in Christo mo-

ritur, in sepulchro cooscientia tumulatur, ligatur concupiscentiarum iostitis, a con-E spectu Dei proijcitur, duritie operitur, lapide iniquitatis intus clauditur. De talibus feriptum eft : Prodit quafi ex adipe iniquitas corum. Hos tamen aliquando re- Pfal. 71. fuscitat Iesus, et sublato impoenitudinis lapide, a teoebris ad lucem reuocat. Et cum pro eis Ecclesia intercesserir, per ministerium eos facerdorum absoluit. Venit ipse ad monumentum, ad lacrymas Ecclesiæ commouetur : iubet ve ad iustitiam resurgat, qui pridem in ioiquirate iacuerat. Tantummodo opus est ve per confessionem foras veniar, fentiat cordis dolorem, timeat iudicium Dei, ab iniquitate recedat. Habet ctiam in hoc prophetæ documentum. Nam fubditut : [ Anxiatus eft fuper me fpiricus meus, in me turbatum est cor meum. ] Poenitentis viri spiritus anxiatur, cum fuperoa desiderans, carnis corruptione deprimitur. Cum enim terrenæ labis pondere prægrauatus, fuftolli ad altiora nititur, ipfo fuo cooamine fatigatus laffatur. Sed co onixius superiora desiderat, quo verius sarcina agnoscit qua portat. Turbatur vero cor S.Greg. Tom. 2. Hhhhhh 2 peccatoris

Gen.3. b

100.3.4

Eccli. 11.d

30b.5.d

Plal. 101.

Pfal. 18.

1. Cor.4.b

Epbes. 1. 4

Pfal, 29.

Luc. 9. 2

Mat. 24. b

Rom.9. e

peccaroris în recordatione peccati, cum primi cesperii (fispium cognoferes, et quâm Alonge a Deo receffeir cograres. Necuscate quod additir [1 mm. 2] Quafenim extra fe fueras, qui fereita falburbus extracte qui considere temporabibus cogitabar; qui esperiudina fius modellarim extractere qui fe videre cum accus effet petabats. Sed 18-45. Propositione de la completa qualis fiterat recognouit. Scriptum namque eft: Redite construit extractere and cos. Sed effilio prodigo narrasui to Dominus; quia cum diffractii 24-15. Propositio pretentia fe reucrius fit. Non enim in fe representative establistica es

Memor fui dierum antiquorum, meditatus sum in omnibus operibus tuis, &
in sacus manuum tuarum meditabar.

Felice antiqui dies, nibil tendorarum, nibil caliginis præferences. Quas dininitatis ultitata præferinis, fecuritatis purgabat ferenitas, lattita immenfitas decorabatudera propositis, promisera desperada propositis, promote propositis, promote propositis, promote propositis, promote propositis, promote promote propositis, promote propositis, promote promote presentation de golden una antequam a flatu refituidinis per culpama cadera presenta propositis, promote propositis, promote propositis, promote propositis, promote propositis, promote propositis, prandulenta quadam ameninate fluitis arridens, cui maledicit iudicises. Presentation in delicitis iudicises presentationale propositis, frandulenta quadam ameninate fluitis arridens, cui malediciti iudicises. Presentationi iudicises propositis, frandulenta quadam ameninate fluitis arridens, cui malediciti iudicises. Presentationi iudicises presentationi iudicises propositis, frandulenta quadam ameninate fluitis arridens, cui malediciti iudicises. Presentationi iudicises propositis, propos

ingigi udan atunda effektistis finius attendum, resolutenes quod feriptum elts citotranifeat ma di ma inno fino fini binonrum. Si quem vero in mundo profiperari videntia, et in gloria distintarum fuarum exultare inno culmen dignitatis ciux confiderats quanto apertius bona non elfe qua tranfeun vident. Hine namque lob dicir go vidi fultum firma radice, et maledat publivitudini cius fistim. Qui enim in multirudin ciutitarum fuarum confidit, quali in terra radicem firmatit. Sed virí anctus ciux maledici publivitudini, cium filius deroga profiperitati el, Medicatus filium in omnibus operibus Disti, suque si multirudine contemporario profirirut riran, meditarum in operibus bonis, qua vita hac tranclustre permanent, et attena vita pramia ferant. Neque enim tempore villiter viuitur, nili ad comparandum meritum quo in attentiate vituatur. Se fugituri Effe infaltis manuum tuarum meditabar. J Loquitur propheta ad Deum: Opera manuum tuarum fuit cell. Et alibi: Cali enarran gloriam Dei. Illifunt cali, que nararan gloriam Dei, qui opus ma-

æternæ vitæ præmia ferant. Neque enim rempore vtiliter viuitur, nili ad comparandum meritum quo in aternitate viuatur. Sequitur : [ Et in factis manuum tuarum meditabar. ] Loquitur propheta ad Deum: Opera manuum tuarum funt cæli. Et alibi : Cali enarrant gloriam Dei . Illi funt cali , qui enarrant gloriam Dei, qui opus manuum Dei dicuntur : quia diuinam in se non deformant imaginem, charilmatum non excludunt dona, animæ speciem non demoliuntur. Qui nihil boni sibi, sed totum. gratia Dei tribuunt, scientes se nihil habere quod non acceperunt. Hoc enim operatus est in eis, qui vasa misericordia fecit eos, qui illos ante mundi constitutionem in feipso elegit, ve in se non glorientur, nec altum sapiant, sed timeant nec dicant in E abundantia sua : Non mouebor in æternum. In his meditabitur, qui de Babylone reueríus, exempla eorum fibi ad imitandú proponens, ne deceptus conueríatione eorum qui terrena sapiunt, in eadem quæ dimiterar relabatur, et fiat deterior erroris confufio, si post acceptum aratrum coeperit retro aspicere, aut ad tollendam tunicam in domum remeare. Eorum itaque exemplo se ad bene operandum excitat, cum eis abfens corpore, mente conuerfatur. Gloriam ergo beatitudinis æterne quam receperunt, aut recepturi funt, attendit, vt eo magis ad opus bonum animetur, quo corpetit agnoscere quod egerunt, et sperare quod acceperunt.

Expandi manus meas ad te: anima mea sicut terra sine aqua tibi.

Non sufficit bene velle, niss sequatur et facere. Ideo qui in operibus bonis meditatu se dixe-

## In septem Psalmos pœnitentiales.

118

- A fe dizerat, et in meditatione laudis fandorum immoratum, fecurus adiunzir: [Expandi manus messad et.] Hine naimque Propheta nos admones, dizeras: Leuemus corda no. 7tor. 3.0 dia cum una messad et. Qui del manus ad Deum expander. In flo perationem di tra cum manibus ad Deum. Qui del manus ad Deum expander. In flo perationem in travali qui vocem paupreis non exaudit. Hine quidan fapiens admoner decuri soli monto state del manus despundem contradact ad accipiendem porteal. Docui il lei manus expander, qui diziri: Date elemnofi, man, et ecco omnia munda funt vobis. E Propheta reflaur dicens : 1se. 11, f. la diziri bilationismez Deum exquidium ambieris. Qui del refum manibus Deum 75/4,75, exquirere, infi operibus fantis faluatorem innocare? Neconica additum eft. f. d. d. e. 2 quai fum petrique qui in co quod bene aguni, laudar ai b hominibus a apperunt. Hi manus fias ad Deum expandunt, qui per opera fantiratis non Deum, fed mundi gloriam questinas del Deum expandunt, qui per opera fantiratis non Deum, fed mundi gloriam questinas del Deum expandunt, qui per opera fantiratis non Deum, fed mundi gloriam questinas del perum. Pera bloud delle Dominista recordinam. Expan. Mat. 6. e.
- unte a Deluin opsianulus, qui per opera na navirante sono Leuin, seu mina gonam quasdiante regonamia nofresa ad berum, arciultuis nofram faciamereodem finam. Expanda 6. a. d.
  dama et regonamia nofresa ad berum, arciultuis nofram faciamereodem finam. Expanda 6. a. d.
  dama et regonamia nofresa de leuin, arciultuis nofram faciamereodem finamereo,
  dama et regonamereodem faciamente de leuin de l
- eft i Preparatur volunta sa Domino. Et Dominus discipulis ait: Non vos me elegitis, sed. 10m. 1, c. ego elegi vos. Et Apinolius 12 Bome sli, niquit, qui operatur in volsi, eve telle, et perfices, Polisi, n. lo pro bona voluntate. Et iterum: Cratia Dat faluati ellis, per fidem. Si esgo fidem sine gra: Epvic., b ilà Del nemo haber, quis se faceri erchutum æltimet line admoroi allus, qui ait: Fodiu vos vecaris, et fruitus velfer maneat el Quicumque enim plantetaut riget incalfium vox corre- lous. 1, c. o. 1, o. d. p. prionis exercinis pertilipati, mil dis encrementum delorir, sine quo inhi positiumis facera; . (. ov., 1, o. d. p. d

Velociter exaudi me Domine, defecit spiritus meus.

- Non incongtue a quodam fapieme didit dis Gupiditati i pia celeritas tarda efi. Parum De nimi dificialeranti indificationes Dei ve axuadiarm, miti estam velocite reasudiatur. Addit ei estam causfam, quate exaudit debeta, quafi inflantemi am finitum non habeta, qui fipen finam omnion in Deo ponion Dicendo oamu Delecti fipituis mena puaperem fipitu 17d. 19e. feelle refizitur, et de kipi pon on pretimere, fed factificium Deo Giritum contribulatum of ferro. Agnodich oce ettam fees gratia Dei habeter quod bhumiliatured, confidents fe eius auxilio erigendum, cuius gratia factatite filiam. Hine namque propheta Dominum exorana site; Auterea fapitum orum, et deficient, et in pulucerem fuum reuertentur. Emitte 7dd. 10-j. fipitum tuum, et cerabitur. Non enim receptaculum fipituis Dei quilquam efficitur, fili fipitus di dimi (liper humili et equietum, et rementem fermones Dei. Denique qui tremit, defori: Hine popheta ait; De. 7/da.18...) fectir in falturati truo anima meav. Silifermi quia femențiole defeati, and cum, qui fupera in fectiri finativa truo anima meav. Silifermi quia femențiole defeati, and cum, qui fupera in fectiri finativa truo anima meav. Silifermi quia femențiole defeati, and cum, qui fupera in fectiri finativa ritu no anima meav. Silifermi quia femențiole defeati, and cum, qui fupera in fectiri finativa ritu no anima meav. Silifermi quia femențiole defeati, and cum, qui fupera in fementini defeati de finativi ruo anima meav. Silifermi quia femențiole defeatia, adeum, qui fupera de fementini de fe
  - E fum eft, non approprinqua r. Hine de regin à saba faripium eft, quod audita fapieurita sãs 1-8,6 f. to.
    Jonnonis, et vite mindiris domus chas, non habebar vitra fipitium e juita declorum Eceles
    Jonnonis, et vite mindiris domus chas, non habebar vitra fipitium e juita declorum Eceles
    Jonnonis et vitra declorum e constante de la con

Non auctas factern tuam a me, & firmlis ero defeendentibus in lacum.

Solent domini irati ab his quibus offenfi funt feruis oculos auertere, et fi quando illi
pro gratir fupplicauerint, in partern aliam factem declinare. Et quia refoe eos inturiu.

Li dinase
confideres eneuvam, a mimorum fuorum motus in jos (corporis habitu offendum. Deus

guoque idem idelinquentibus auerstrar : quia turpitudinem corum fereno vustu impicere dedign atur. Sed qui abijeit delinquentem , coquertijur ad pomițentem, vocat etia mauers sail de la companio de la companio de la companio de la corum de la cor

## 1190 S. Gregorij Expositio

fos, donat peccara conucrifs, hortatur pigros, confolatur affildos, docer flutiofos, A
adiusar dimicantes, confirma laborates, exaudit conde clamantes - I ple nanque.

2ab. 1. 2

2ab. 1. 2

per prophetam dicit : Conucrtinimi si dme, et ego conucrtarad vos. Sed quia conucriti ad cum fici pión non polítunus, quotidic cum propheta clamenus. I Ne auterta faciem traum a me, et fimilis crode/cendentibus in lazum. -] Auertente Domino faciem,
per coro in lacum defendenti : quia infillum Deus mieńreiorditer refeperari, polt mul
LE-13.12

12 taperperara feclera in desperationis foucam cadir. Namer Petrus amare non flesif
124.1. 6

12. 11 in ili cum Dominus resperatific. Eft entim poeniemis vanum de perfettis dossi defen

denibus a parte luminum. Nifergo benigra Dei miéricordia mentem hominis illu
minaueri, impossibile de ĉi in nosum anuruam mutari, cum feripum fire Non potelt

minauerit, imposibile efte in nosam naturam mutari, cum feriptum fit Non poteth

s. 60-7; « a fe fecre quidquam, nii darum furrit defiquer. Et A poficious r Fiduciam, niquit, ralem habemus per Chriftum ad Deum, non quòd inficientes simus cogitare aliquid a
nobis qui ex nobis, sed distribenti a notita ex Doe eft. Se ergo ne cogitare aliquid a
nobis sufficients, quo modo sine respectiu miseriordiz. Des pocutentiam agemus t

son. 4 Sutte cum tendra viò Centrius non respicit; vedi turi lla vera non signetium, quar se

spicial si.

spicial si.

num exorandicebat: Facient quamillumina sipare feruum ruum. Quid eft autem facie Dei, nis quardam claritas cognitionis esissa Plante cognitionis esis a claritatem non

vident, qui mifericordiam ipfusi ginotant; qui de peccatorum fisorum venia despetăt.
Illi desique in lacum de feendant, se bi unuen non videat um ficirordia, jatemetinorum,
cordis non dirigant ad ezlos, carnis fatisfaciant defideriis, Deum contemnant ficut.
7 ma. 8 de frigum et il Peccatorum in profindum venerit, contemnit. Detalibus per Amos
Amos 9. a prophetam Dominus intonat dicens: Si celaureint fe ab oculis meis in profundo mar 6,
a prophetam Dominus intonat dicens: Si celaureint fe ab oculis meis in profundo mar 6,
il in altirudine delireferer defiperationist Celat vero fe qui non confireru peccata fua.
Non confireru autem qui defiperat de mifericordia Del. Vicerte ille da boculis Dei co
lat, qui a mandatis eius auertur. Oculi enim Domini, fiprirus Dei, qui legem, id elf,
mandata dedit. Qui ergofe ab oculis Dei ei profundo defepratoinis celaureint, porefla-

tem accipit diabolus ve cos mordeat, et ve in ventrem cos sua malitia inducat. Ipse est

enim serpens cui dictum est: Terram comedes omnibus diebus vitæ tuæ.

Auditam fac mihi mane miscricotdiam tuam: quia in te speraui.

Gen.3. 6

Quidest mane, niss sequentis diei initium? Que autem dies niss illa de qua prophe-Pfal.83. ta dicit . Melior est dies vna in atrijstuis super millia ? Et Apostolus : Nox, inquit, pra- D cessit, dies autem appropinquabit. Abijciamus ergo opera tenebrarum, et induamur Rom. 13. d arma lucis, fic vt in die honeste ambulemus. Illa eit enim dies quam verus ille sol illuminat qui nescit occasum, quem non obtenebrat nubes, non obscurat nebula, non obumbrat turbo. Qua recte vna dicitur: quia nullus finis termino angustatur. In hac quippe vita diem non habemus, in qua per fidem, non per speciem ambulamus. Inqua cacitatis nostra patimur tenebras, et erroris humani dessemus caliginem. In qua affiduis mæroris, et angustiæ premimur nebulis, et per deuia trahimur, quasi capriui lumen sapientiz non habentes, et in cogitationibus nostris euanescentes. Cum antem Christus apparuerit vita nostra, et reuelata facie Deum videre coeperimus, tunc Col-3. 4 omnis effugiet caligo tenebrarum, omnis euanescet ignorantia fumus, omnis diffipabitur tentationis nebula : quia et corruptibile hoc iuduet incorruptionem, et mortale E \*. Cor. 1 5. 2 hoc induct immortalitatem. Illa crit claritatis et lucis dies, quam electis omnibus

preparauis, quieripuisos de porelate encheraum, et ranfultri in regnum fili dipresentation de la comparation de la com

gno patriscorum. In illo autem mane auditam faciet Dominus mifericordiam fluam, cum (egregatis iuftis, ab impiis, ouibus feilicet ab hædis, dicet his qui a dextris eius Mat. 15. d erunt: Venite benedicti patris mei, percipite regnum quod vobis paratum eth ab orisginus.

#### In feptem Pfalmos pœnitentiales.

1101

A gine mundi. Ibi nota fiet misericordia Dei, quam in præsenti vita mens humana capere non potest . Præparauit enim Dominus diligentibus se , quod oculus non vidit, 1.Cor.2. e nec auris audiuit, nec in cor hominis ascendit. Ideo qui per bonam conuersationem a gratia Dei venientem, ad desiderium æternæ vitæ erigitur, dicit: [Auditam fac mihi mane misericordiam tuam . I scilicet aternam. Misericordia enim Domini ab ater- Pial. 192. no vique in æternum super timentes eum. Quod si illa sanctorum felicitas misericordia eft, et non meritis acquiritur, vbi erit quod scriptum est: Et tu reddes vnicuique Pron.24. b fecundum opera fua ? Si fecundum opera redditur, quo modo mifericordia æstimabitur? Sed aliud est secundum opera reddere, et aliud propter ipsa opera reddere. In co enim quod secundum opera dicitur, ipsa operum qualitas intelligitur, vt cuius appa-

ruerint bona opera, eius fit et retributio gloriofa. Illi namque beatæ vitæ in qua cum B Deo, et de Deo viuitur, nullus potest aquari labor, nulla opera comparari, prasettim cum Apostolus dicat. Non sunt condigna passiones huius temporis ad suturam. Rom. 8. d gloriam, qua reuelabitur in nobis. Quamquam et ex hoc quoque misericordia iure possit nominari: quia pro illis operibus datur, quæ sine præuentu misericordiæ Dei nemo affequitur. Vnde in Pfalmis dicitur: Deus meus, misericordia eius præueniet me. Pfal. 58. Nisi enim vasa iræ fecisser vasa misericordiæ, neminem ab illa perditionis massa con-Rom-9. e uerfario fancta discerneret, neminem a poena perpetua mortis iustitia propria liberaret. Constat ergo quia quibus misericorditer tribuit, vt in hac vita bene operentur, eis misericordius largitur, ve in æterna beatitudine centuplicato fructu remunerentur. Hac est gratia quam pro gratia dandam sanctis Dei Apostolus perhibet, ve quibus in

hac vita divinitus datur gratia fanctificationis, eis ex hac quoque in futuro detur gra-C tia zternz felicitatis. Quod vero ait: [Quia in te speraui .] quasi causa est iusta petitionis: quia cum spem suam quis in Deo posuerit, ad exorandum Deum considentior erit. Dixerat quoque superius: Defecit spiritus meus, nunc vero in Deo sperare se dicit : In quo maioribus vius confidentiæ remedijs, spei nostræ saluberrimum adhibet documentum, vt discamus parum esse quòd a nobis deficimus, nisi nos transcendentes in Deo proficiamus.

Notam fac mihi viam, in qua ambulem : quia ad te leuaul animam meam .

Quis est qui peruenire possipad audiendam mane vocem misericordia, nisi ambulauerit in via iustitia? Hinc propheta Dominum exorans ait : Viam iustificationum. Pfal. 118. tuarum inftrue me. Et illud : Dirige me in semitam rectam propter inimicos meos. Et : Pfal. 26. D Ditige in conspectu tuo viam meam . Sciebat enim viam este, que recta videtur homi- Pfal. 56. nibus, cuius nouissima ad mortem ducunt. Ideoq. ait: [Notam fac mihi viam, in qua ambulem : quia ad te leuaui animam meam . ] Vide ordinem . Primum est vt a teipso deficias, nec super te causa iactantia rapiaris, sed om nibus inferiorem te fentias, et sic in te spiritum superbiæ extinguas. Non te generis nobiliras extollat, non erigat honor, non inflet prudentia. Qui enim confidit in homine, maledicto fubiacet. Deinde fequi- Hier.17. « tur ve in Deo fperes, ve derelictus, iuxta prophetam,a patre et matre, affumarisa Do- Pfal.26. mino, et eius præsidio guberneris inter fluctus mundanæ tentationis. Postremo ve ani-

deliciarum Dei reficiaris dulcedine, et visionis eius perfruaris claritate. Non tibi subrepat tetrenarum delectario cupiditatum, con vanitatum phantafmata mentem occu-E pent, que cum animum in diuería traxerint, tantam inducunt caliginem negligentia, et cæcitatis tenebras opponunt, ve cum appetere cœperit infima, nullatenus erigatur ad fumma. Si amore cælestium accensus fueris, et per istos ascenderis humilitaris gradus, poteris et tu dicere cum propheta : Ad te Domine leuaui animam meam. Beatus Pfal. 14 qui hoc potest dicere. Beatus plane quem iniquitas non onerat, non reuocat delectatio, non inclinat voluptas, quem non grauat cupiditas, non deprimit opulentia, non hante en la apreciata trahit ambitio, ficut scriptum est : Beatus vir cuius est auxilium abs te, ascensiones in Pfal.63. corde fuo disposuit.

mam ipfam leues ad Deum, et omni vanitate expulfa, in cælestibus conuerseris, vbi

Etipe me de inimicis meis Domine, ad te confugi, doce me facere voluntatem tuam, quia Deus meus es tu.

· Qui in via ambulat, infidias metuit, hostium timet incursus, prædonum impetus

perhor-

Pfal.89

Pfal. 123.

Rom. 8. c

perhorrescit. Ideo qui viam nosse falutis desiderat, vt etiam ab inimicis eripiatur exo- A rat. Nouit quia inter inimicos graditur, in medio laqueorum, vndique pericula imminent, vndique ponuntur infidiæ, vndique incauti præcipitantur. Aduerfarius enim s.Pet. s. c noster diabolus tamquam leo rugiens circuit, quærens quem deuorer. Occupat incautos, inermes fauciat, incautos ex spoliat. Alios necat, alios captiuat, alios suffocat. 2.Cov. 11. d Aliquando transfigurat fe in angelum lucis, et incautz menti quadam agenda bona proponit: vt dum a proposito tentatus deciderit, et tentationum ventis velut arundo coeperit agitari, facilius ad delicti inducatur confensum. Inserit inutiles cogitationes, vana adhibet defideria, virtutum figmenta depingit . Si quem vero inuenerit fortiore, in bono propolito perseuerantem, cum acrius persequitur, et grauioribus admotis ventationum aculeis, extinguere conatur. Habet quoque secum nequitiæ ministros,et duces et satellites suos, cum quibus aduersus humanam fragilitatem congreditur, vt B 5 38.6 eo tanto facilius superetur, quanto non ab co, sed a multis impng natur. Contra hunc Epbef.6. b potentem aduersarium eiusq. plurimos apparatus nos instruebat Paulus cam dicorece

Non est vobis colluctatio aduersus carnem et sanguinem, sed aduersus mundi rectores tenebrarum harum, contra fpiritalia nequitiz in czleftibus. Quis tot inimicorum cateruas euadere, corumo, infidias inuestigare potest ? Non grauantur carne, pullis occupantur curis, fed funt ad nocendum parati. Ouis hominum aduerfus cos dimicans illæfus abire poteft, nifi auxilio diuinæ gratiæ vallatus fuerit, et scuto bonæ voluntatis eius coronatus? Etiam fi bonæ operationis studio floreat, fi lumine polleat virtutus non poterit inimici rugientis superare nequitiam, nec potestatis iniqua reprimere vires, nifi illius fuerit fretus pratidio, qui uc manet in nobis, vt etiam pugnet pro nobis. Restat ergo ve in omnibus diuina gratia auxilium postulemus, et ad illud inexpugna- C bile occurramus semper refugium, la quo nullius hostis rimeamus incursum. Ad illud nempe refugium confugerat qui dicebat: [Eripe me de inimicis meis Domine, ad teconfugi. ] Et alibi: Domine refugium factuses nobis. Notandum vero quia non aice protege me, fed eripe me, quafi dicat : lam me fraudum fuarum laqueis implicant jam deceptionum aftringunt nodis, jam retibus iniquitatum inuoluunt. Quis autem. ad eripiendum idoneus, nifi ille, cui cum propheta cantamus. Anima nostra sicut pas ser erepta est de laqueo venantium. Laqueus contritusest, et nos liberati sumus ? Et ne quis fibi placens de ereptione fua glorietur, adiunctum est: Adiutorium nostrum.

in nomine Domini, qui fecit calum et terram : Ambulantes itaque in via hac in qua absconderunt laqueos nobis, totis ad Deum medulliscordis clamemus: [ Eripe me de inimicis meis Domine, ad te confugi: doce me facere voluntatem tuam, quia Deus D meusestu. ] lustum est ve Deo suo omnis homo seruiar, creatura obediat creatori . Domini sui mandata seruus non transgrediatur. Contendat Christiana anima facere voluntatem Dei sui, agnoscat Creatorem suum, audiat vocem eius, dirigat viams eius, obediat praceptiseius. Oret vt doceatur, postulet vt dirigatur, supplicet vt confirmetur . Hoc quippe sine auxilio dinina inspirationis adsequi nemo potest, sed in om nibus diuina nobis est exoranda clemenția: vt infuso cordibus nostris spiritu cuius 1.70an.1.d vnctio docet nos de omnibus, discamus quæ sit voluntas Dei bona, beneplacens etperfecta. Kom. 12. 6

Spiritus tuus bonus deducet me in terram rectam propter nomen tuum Domine viuiticabis me in aquitate tua.

211 Oui a spiritu suo defecir, a spiritu Dei deducitur. Dixerat aurem superius suum spi ritum defecisse. Constar itaque quia ad malum eum suus spiritus deduxerar. Et fortaf-Luc. Fr. d fe deduxerar eum in regionem longinquam, in qua substantiam suam diffipasset, ins qua fames effet verbi Dei , in qua vni ciuium , videlicet diabolo , qui princeps est mun-10an.14. d di huius nuncupatus, adhærens, ad porcos mitteretur pascendos. Vbi porcorum cibis dolla) Wentrem fuum cuperet implere, id eft, malignorum fpirituum fuggeftionibus carra fux fatisfacere. Iam vero malo spiritu deficiente, Dei bono assumptus, in terram rectam speret introduci : que tribulos non germinet et spinas, nec deserta sit, vel inuia, vel inaquofa, fed centenis excuberet fructibus et delicijs abundet æternis. Qui enim fpiritu Dei aguntur, hi , juxta Apostoli vocem, filii Dei funt, Si autem filii, et heredes . Et li heredes ; horeditatem possidentes . Que est autem hereditas , misterra vinentium?

### In septem Psalmos pœnitentiales.

A tium? Hine namque propheta ait : Mansueri hereditabunt terram, et delectabuntut Pfal 36. e in multitudine pacis. Hinc rursus ait : Benedicentes ei , hereditabunt terram. Et ne 1bid. quis crederet terram illam qua transitura est, benedicentibus et mansuetis hereditate promitti, subiunxit arque ait : Iufti auteni hereditabunt terram, et inhabitabunt in ibid. faculum faculi fuper eam. Et : Nouit Dominus dies immaculatorum, et hereditas eoru in æternum erit. Si ergo hereditas filiorum est , et illi funt filij Dei , qui aguntur spirizu Dei , cum hereditas terra viuentium sit , qui spiritu Dei illuminantur , in terram re-Ram deducentur. Ad quam quicumque deducitur, in multitudine pacis delectatur. Hanc pacis multitudinem Dominus per prophetam pollicetur dicens: Dabo illis fola- 16a. 26. 6 tium verum, pacem super pacem. Super pacem enim, quam dilectis suis in hac vita. tribuit, in æterna felicirate aliam diuina miseratio dabit : vt iam caro non repugnet

B spiritui, nec aliqua vllius tentationis subrepat occasio, omnibus iam compositis: vt reformata in melius humana natura, nemo iam cadere, nemo possit peccare. Hac est pax Christi, quam Apostolis ipse promisir dicens: Pacem relinquo vobis, pacem mea Ioan. 14. d do vobis. In quo notandum quia cum bis eis suam pacem promisit, intelligamus fan-Aos Dei quamdam in hac vita pacem habere, sed veram perfectamq, pacem ibi solummodo inventuros, vbi cos iam nulla vana mouchit cogitatio, nulla turbabit illufio: Cum eripuerit Deus animas eorum de morte, oculos eorum a lacrymis, pedes eorum a Pfal. 114. lapfu. Hanc pacem Christus folus habuit, quia solus inter mortuos liber, peccati acu- pfal.87. leum in corde non sensit. Nos vero quamdiu corruptibili carne premimur, et corporis inneclimur nodis, integræ illius perfectæq. pacis ignari vane conturbamur, irrepen-

tibus nobis terrenarum illecebris cupiditatum, et cogitationibus vanis, quæ frequen-C ter quali facto agmine ex improuiso erumpentes, mentem confundunt, atque alio quam proposuerimus animum trahunt. Non enim in potestate nostra est cor nostrum. Non ad Deum secundum voluntarem nostram erigirur, deducitur ad ima, trahitur ad deuia. Si ergo in terram rectam cupimus ing redi , a spiritu Dei bono optemus deduci ; [Propter nomen tuum Domine viuificabis me in æquitate tua.] Non viuit iustitiæ,nisi qui moritur iniquitati. Sicut autem quod seminauimus non viuificatur, nisi moriatur prius: sic qui mundo et concupiscentijs eius non moritur, in fructu bonorum operum non multiplicatur. Superest ergo ve mortificemus membra nostra que sunt super ter- colo, 3. a ram, quatenus viuificet nos auctor vita. Ad hoc enim ipfe mortuus eft, et refurrexit; vt nos peccatis mortui, iustitiz viuamus. Hinc propheta dicit : Viuificabit nos post osea.6. a duos dies, et in die terria suscitabit nos . Illa nempe resurrectio nostra vita suit, per

D quam a morte anima liberati fumus, atque vita reftituti perpetua. Si enim credimus, 1.Tbef.4. 6 quod Iesus mortuus est, et resurrexit, ita et Deuseos qui dormierunt per Iesum adducet cum eo. Vides quia qui Christo commontur, cum eo conuiuificatur, sicut testatur Apostolus, dicens : Si enim complantati facti sumus similitudini mortiseius, simul et Rem. 6. 4 refurrectionis erimus. Plus est autem viuificari in æquitate, quani viuificari æquitati. Denique qui in aquitate viuificatur, in ipsam aquitatem introducitur, vt nihil iniquum fapiat , nihil impium agat . Poteft etiam per æquitatem ipfe Christus intelligi , in quo viuificatur qui mundo moritur. Denique corpore suo et sanguine pascimur et viuificamur, alimur et faginamur. Nec otiole additur : Propter nomen tuum. Adom ne enim bonum quod agimus, non nostram, sed Domini gloriam quærimus. In co namque opus bonum Deo acceptum efficitur, si ex virtute operis non serui, sed Domi-

E ni nomen glorificetur. Educes de tribulatione animam meam : & in misericordia tua disperdes o mnes inimicos moos.

Inter multiplices humanæ animæ tribulationes, et inumerabiles afflictionum moleftias, nulla est maior afflictio, quam conscientia delictorum. Cum enim exterius patitur homo, ad Deum confugit, ad virum fortitudinis recurrit. Singulare namque et faluberrimum est consolationis remedium, tribulationes exterius patienti: vt sieum contriftat orbitas, si angit paupertas, si venit infirmitas, recedat ab eo qui foris esc frepitu, et ingressus in interiora mentis penetralia, ibi Deum inuocet, vbi nemo videt. Restat quoque vt offium cordis contra illatas claudat molestias, vt saujentium exterius non fentiat impetus, fed in fpe cælestium promissorum exultans postponat.

1193

damna.

#### S. Gregorij Expositio 1194

Cant.3. a

damna, moleftias negligat, faculi blandimenta contemnat, humiliet se in confessio- A ne peccati, magnificet et laudet Deum corripientem et consolantem. Quod si mala conscientia tribulationem perferens, in arcano cordis Deum non inuenit, quoniamo forte recessit ab hospitio cordis pro abundantia iniquitatis, quid facturus est homo? vbi consolationem inuenier? vbi requiem perquiret? Grandis tribulatio vbi nullus euadendi aditus, vbi nulla libertatis spes, vbi nulla ereptionis fiducia . Si ad exteriora recurrit, fi in transitorijs consolationem qua fierit, ibi animi afflictio vrgebit, solicitudinum, stimulabit calamitas miseriarum turba vallabit. Que enim in temporalibus confolatio ? quale in diuitijs gaudium? Numquid nobifcum permanfuræ funt? Non-Zuc.8. d. ne illæ funt fpinæ, quæ femen verbi fuffocant? Quæ sicut acquisitæ lætificant, sic etiam amissa contrittat. Superest itaque vt in tribulatione positus peccator ad eum recurrat, in quo solo vera est consolatio, et per istius vita noctes in lectulo cordis Deum quarat. B Quem si primo non inuenit, magis ad quærendum animetur, surgat ad amorem cæleftium, ciuitatem circumeat exultatione vniuerfætertæfundatam, interroget vigiles qui custodiunt Ecclesiam, nudetur pallio sacularis ornatus, et charitatis sagitta interius vulneretur. Nec prius a quarendo desistat, quam marentium consolarorem in-

ueniat. Inuentum autem fummopere teneat, donec redemptus ope adiutricis gratiz-

a conscientia eripiatur tribulatione. Si enim naufragus cupiens vitans in vndis seruare, femel adepram tabulam non ante dimittit, quam fractus labore fæuientium procellarum deficiat, aut vehiculi prælidio adiutus, optatum littus attingati quis in huius maris magni et spatioli naufragio Dei non amplectatur sapientiam, cuius gubernetur præsidio, regimine deduçatur? De ipsa namque scriptum est 1 Lignum vitæ est Pron. 3. 6 his qui apprehenderint eam, et qui tenuerit eam, beatus . Que est autem Dei sapientia a.Cor. 1. d nifi Chriftus? fecundum quod Apostolus air : Christum Dei virtutem et Del sapiential Teneamus ergo lignum falutis in pelago procellofæ tempestaris, per quod possimus, et a periculo horrendæ mortis eripi, et de tribulatione diabolicarum tentationum educi . Dat nobis magnam ereptionis nostræ fiduciam, quod subditur. [ Et in misericor-

dia tua disperdes omnes inimicos meos. ] Qui sint inimici humani generis, et christia næ animæ impugnatores, superiori satis expositione declaratum est. Quos runc clemen 15. 102 tia diuina disperdit coum eis vires nocendi adimit cum aduersus iacula tentationis diabolica scutum opponit sua protectionis. Quali enim confusi abscedunt, cum se ad na præualendum impotentes agnoscunt.

Et perdes omnes qui tribulant animam meam : quoniam ego feruus tuus fum. D Iustum est ve bonus seruus a bono Domino adiuuetur, contra hostiles muniatur in-

curfus, a periculo liberetur. Sed quid est quod se nominat seruum, cum seruus non-Joan. 15. b maneat in domo in aternum? Hinc ipfa veritas discipulis ait : Iam non dicam vos ser-Rom. 8. c u os, quia feruus nescit quid faciat Dominus eius. Et Apostolus: Non accepistis, inquit, spiritum seruitutis iterum in timore, sed accepistis spiritum adoptionis filiorum, in quo clamamus, abba paret. Sed sciendum, quoniam sicut sunt duo timores, ita etiamo I.loan.4. d funt dua feruitutes. Est enim timor poenam habens, quem perfecta charitas foras mit Pfal. 18. tit. Et timor Domini fanctus permanens in faculum faculi: de quo etiam scriptum eft: Initium sapientiæ timor Domini. Et iterum: Timentibus Deum nihil deeft. Ille Pfel. 110. igitur timor qui a charitate excluditur, ad seruum non manentem in domo pertinere E Eccli.1. b videtur. Timor vero sanctus servo illi conuenire noscitur, cui voce Dominica dicitur: Pfal. 33. Euge serue bone et fidelis, quia super pauca fuisti fidelis, super multa te constituam, Mat.25. 6 intra in gaudium Domini tui. Quod vero ait : [ Perdes omnes, qui tribulant animamo

meam. J Ad illam beatæ vitæ felicitatem referendum est, in qua nullum habebimus z. Cor. 15. g aduersarium, nullum metuemus inimicum, cum absorbebitur mors in victoria, cum illa nouissima inimica destructur mors, cum immutati fuerimus, et æquales angelis 'effecti . Modo enim nihil quietis aut securitatis inuenire possumus, dum adhuc in nobisipsis ingemiscimus grauati, adoptionem expectantes redemptionem corporisno-

2 Cor. 5. 4 ftri. Cum autem mortale hoc inducrit immortalitatem, tunc nulla crit diabolica frau 1. Cor. 15. g dis impugnatio nullum haretica prauitatis dogma, nulla infidelis populi impietas, omnibus ita pacatis et compositis, ve in tabernaculis iustorum sola audiatur vox exul-Pfal. 117.

tationis

## In septem Psalmos pœnitentiales.

A tationis, et falutis. Ibi fancă fine fine laudabum Dediet în lumine claritatis ciua exulăbum, ciuse effetii illus ciuitatis, que libera eft, et atema în celis. Quam ono nobrelo ful. e at rant tenebre, non obumbat non, non confummar eveulas, non îne a ruital tumenfolis, aut înar fejendor, aut felfarumi ubar, non îbi lucerna queritur, non lampas accendirur, non lyembas pateaur. Claritas quippe diuna eam liuminat, fol clarificat iufficia; lus vera illustrat, lux inquam inaccelibilis, qua non claudirur loco, non finitiris rempore, non obumbaratur enebris, non văraitur norde. Hoc immenfo et indenitiris rempore, non obumbaratur enebris, non văraitur norde.

ficiente, et lucidiffino lumine illuftraz Hierufalem fanda, que eft mater noftra, fi. thid.
lios abdicat tencherami, ciuse recipi pazificos filos vidicire tuies edici, filos ado6 prionis, conforres fuperam hereditatus. Nullus in eam ingreditutampius, multus habitat niquus, nullus intrat aimmundus. Muri ciuse e lapidius cure proprio de la considera de la consid

chaitra, yna omnium Isritia, yna iucunditas.

Bone lefu, verbum patrin, filendor paternæ gloriæ, in quem defiderant angeli
profijetere, doce me facete voluntarem mam, vr. a spiritu tuo bono deductus, ad
beatam illam perueniam ciuitatem, vbi eit dies ætemus, et vnus omnium spiritus:
vbi ell certa decurias, se fectura ætemitas, et ætema tranquillitas, et tranquilla felicitas, et felix squaitas, et siautis iucunditas; vbi tu Deus cum patre et Spiritu sancto viitiis et regnas per infinita facturoum fæcula. Amen.

#### DEO GRATIAS.

FINIS EXPLANATIONIS S. GREGORII
IN SEPTEM PSALMOS POENITENTIALES.



## S. GREGORII MAGNI PAPAEPRIMI

## IN CANTICA CANTICORYM

EXPOSITIO.

ARGYMENTYM.

ERMVLTA in dimensi listeris Cancica leguntur, vepote Merfis, Ifata, Anna, compluraq etiam Da-nidis: et Salemen Carminum quinque mulia cocinife traduur: tamen quia boc vuo Canticerum bbre dimmiora plane mysteria, quam ceserie, в remoer comptexни ев, экийе грве, que Сапика Сапис inferiofit, aperce vitendit, birrom have consecution longe common proflexinfimum effe, ac re mum mules, maximuq. mysterije. Immo fanthifimus Heronjmus, sdemg. longe erndstif voce fape fatetur, fingula hunushbri verba, fingula effe myfferia. Quamobrem ad illius fims fans, vi Flebran pratermutam, noftre, ce Larme, et Grace unterpretes . Origenia autem, quam ex

huns lebre melless rebusudagandu fuerumduitria, ex es pares, quod voles de sple der foles, ferplum un alle endo superasse. Nec vero Theodores un consdem explanarione, also Gracu inverprendui cedes : neq ffenns, Pafilo fratie vere dienus: neque preserea cesers. Confulso ausem presermono Carpathium, Philonem um , Casso dorum monachum, relignos summ parrem Bernardum . Fire, et sanctus Thomas , et aliynostra reh pretes, tanto medicarones studio arque riquo adeo debgenes exposicione bornen hane amplexe sunt, ve dam in eo a offmer verfabensen, ex bac feesdo mograrmi, perfoi facitiffme debellersone ducorrano mriterorrano, querosa ce bastronimo atque exposimonibus (fé delercase. Sed quad promo lace commemorandem etas ela dao lectifa la Anbertofue et Angulinus occalifisme quaque duma bosus biero migren quem delegentifisme entranto. Santira Gregorius , omnium pene veterum tam Gracorum , quam Latinorum , de dimno boc libro sententias complettens , rebus notts, Pt affoles , omna qua en admirabili praftanziffmog, boclibro a Salomone feribuntur , en fententias vertit de sinas, ac fauctiffimis quibufque myflerus cumulatas, readum feufu excersora cognofismus, ad inseriora, abdutaq sila a cana pernenire possimus : Socq. ex assuess epithalamis sermembus amma descussa uncalescat, et ad Christo lesu, calestia Sponsi amorem magus atque magus exardescas . In hoc autem libro Gregorius sanchissimus compresse expositionis co mentarso vintell : verum tea multiplice sensum splendoro cincescio, ve Patrino, eus discipulus, ello addine superstice et Bida lib. 7. in approbance, sam practarum exposissorem dimeda collegeris. Como expositornis commentarum annu tempere , de Canadast. Veris y sque adeo gratus excitis, y e etase sua venerabilis Beda illum summopere desderaris.

#### OF M М.



VIA si ceco, si longe a Deo posito cordi sermo diuinus voce propria, ac voce diuina loqueretur, non caperet : per quadam anig- A mata misericorditer monet et reuocat, et per res notas latenter ei amorem rerum non notarum infinuat . Per hoc enim quod nonhorret cognitum, intelligit quiddam incognitum. Rebus notis allegoriæ conficiuntur, et in fententias diuinas vertuntur: vt dum recognoscimus sensu exteriora, intellectu perueniamus ad interiora. Hinc est quod in libro hoc qui Cantica canticorum inscribitur, amoris quasi corpo-

rei verba ponuntur, vt a torpore suo anima per sermones consuetos discussa recalescat, et per verba amoris qui infra est, excitetur ad amorem qui supra est. Nominantur enim hic ofcula, vbera, gena, femora. Vbi non irridenda est facra descriptio, sed consideranda misericordia Dei : in hoc etiam amplior, quia dum membra corporis nominat, fie ad amorem fuum nos vocat. Notemus quidem quam mirabiliter, quam mifericor. B diter nobifcum operatur, qui vt nos ad amplexus facri amoris accendat, víque ad turpis amoris nostri verba se inclinat. Sed vnde se loquendo humiliat, inde nos intellectu exaltat: quia ex fermonibus huius amoris discimus, qua virtute in diuinitatis amore ferueamus. Hic etiam folerter intuendum eft, ne cum exteriora audimus, ad exteriora sentienda remaneamus, et machina qua ponitur vt leuet, ipsa magis opprimat et aggrauet . Debemus in verbis exterioribus corporeis quidquid interius est quarere, et loquentes de corpore extra corpus fieri. Debemus ad nuptias sponsi et sponsa cum inrellectu charitatis, id eft, cum veste nuptiali venire, ne si ista carcamus, ab hoc conuiuio in exteriores tenebras, ideft, in excitatem ignorantiz repellamur. Debemus perA verba paffionis transire ad virtutem impaffibilitatis. Littera enim occidit, spiritus vi- 2. Cor. 3. 6 uificar. Sicut enim palea frumentum, fic et littera tegit spiritum. Sed quia iumentorum est paleis, hominum frumentis vesci, qui humana ratione vtitur, paleas abijciat, frumenta spiritus edere disponat. Humana conversationis verba audientes, quasi extra humanitatem effe debemus : ne fi humaniter que audiuimus capiamus, nihil diuinitus de his sentire possimus. Qui enim Deum sequitur, imitari debet quotidie resurrectione fuam : vt ficut tune nihil paffibile erit in corpore, ita nune nihil paffibile habeat in cor de : vt secundum interiorem hominem iam noua creatura sit , et sic iam quidquid vetuftum fonuerit, calcet: et in verbis veteribus folam vim nouitaris inquirat. Attendedum est quòd liber hic non Cantica, sed Cantica canticorum dicitur: Tanto est enim omnibus canticis sublimius, quanto in nuptijs sublimioris festiuitatis offertur. Hic notan B dum est : quia quando vult timeri , Dominum : quando vult honorari , patrem : quan-

do amari, sponsum se nominat Dominus. Attende ordinem. Ex timore enim honor,ex honore solet procedere amor. Nec vacat a mysterio, quòd liber hic tertius ponitur in. operibus Salomonis. Post Prouerbia enim Ecclesiastes, post Ecclesiasten Canticacanticorum, non cafu, fed plena ratione posuit. In Prouerbijs moralis vita exprimi- Prou. t. a tur, cum dicitur : Audi fili mi sapientiam . In Ecclesiaste naturalis , vbi finis omnium . Eccle. 1. 4 consideratur, cum dicitur: Vanitas vanitatum, et omnia vanitas. In Canticis vero canticorum conteniplatiua vita exprimitur, dum in eo ipfius Domini aduentus et aspectus desideratur, cum sponsa voce dicitur : Osculetur me osculo oris sui. Quia Cont. . . ergo naturalis ad considerationem non perducitur, nisi prius moralitas teneatur,

recte post Prouerbia Ecclesiastes ponitur. Et quia superna contemplatio non C conspicitur, nisi prius hac infra labentia despiciantur, recte post Ecclesiasten Cantica canticorum ponitur. Prius quippe est mores componere, postmodum omnia quæ funt,tamquam non fint, confiderare. Postea munda cordis acie superna et interna confpicere. Hos ergo librorum gradus quasi quamdam ad contemplationem Dei scalam. fecit, vt dum primum in fæculo bene geruntur honesta, post modum etiam honesta sæ culi despiciantur, ad extremum vero Dei intima conspiciantur. Sic autem generaliter ex voce fanctæ Ecclesiæ aduentus Domini in hoc opere præstolatur: vt etiam specialiter vnaquæque anima ingressum Dei ad cor suum,ramquam aditum sponsi in rhalamit afpiciat. Itaque fancta Ecclesia diu præstolans aduentum Domini, diu siriens fontem vita : quo modo optet videre prafentiam sponsi sui, quomodo desideret, dicat:

# SANCTIGREGORII EXPOSITIO

IN CANTICA CANTICORVM.

SCYLET VR me osculo oris fui . Os sponsi inspiratio Christi. ] Osculum oris, dulcis amor inspirationis. Dicitergo sponsa desiderio astuas, et in amplexum sponsi sui inardesces : [Osculetur me osculo oris sui.] Ac si dicerer : Ille quem super omnia, immo folum diligo, veniar, qui dulcedine fuz inspirationisme tangat: quia cum eius osculum sentio, fubita mutatione me derelinquo, et in eius similitudinem illico lique fa da transformor . Fastidit quippe sancta mensomnia que per corpus sentit, et in illa.

spiritalia tota transmutari concupiscit : et dum ista obstrepunt, in illa fugit, seq. abscondere ne hac sentiar , appetit . Ideoq. osculum sponsi quarit : quia si ille gratissimi amotis vinculo hanc non trahit, hæc vi suz molestissimz grauedinis detenta, quo modo se ad illum conserat, omnino non inuenit. Sed pius sponsus anxieratem eius sentiens, amorem diligens, votum exaudiens, osculum porrigit, et ne desiderio lassescar, gustu suz suautratis lenit: et dum suam præsentiam exhibet, eam ad maius dilectionis osculum accendit. Vade hae illum sentiens ad eum se S. Greg. Tom.2.

conuertir, et quem præsentem habet, mox gaudens voce mutata alloquitur et dicit : A Quia meliora funt vbera tua vino, fragrantia vnguentis optimis. ] Vbera sponsi, di-140 infrat. Lectio Dei et proximi. Ex his vberibus sponsam suam lacte pietatis nutrit, et inter tentationum turbines his eam fouet et nutrit, et ve perfiftat, reficit . Quid autem per vinum, nisi cura temporalis exprimitur, a qua mens facularis cuiuslibet inebriatur, ve ad inuifibilia cognoscenda aut ex toto, aut pene insensibilis reddatur? Sed vbera sponsi vino meliora existunt: quia illud necat, hæc nutriunt. Illud oculos mentis turbat, hæc acuunt. Illud apostarare facit etiam sapientes, hac ipsos idiotas viique sapientissimos faciunt . Qua quot vicibus sponsa cum dilectionis vbertate sugit , tot sententias sapientiæ fibi in ventrem memoriæ trahit. Charitas enim fancta corpacificat, mentem in ten tationibus roborat, et vt fedes fapientiæ fit anima iusti, quietem tribuit, et locum præparat. Hac iraque vbera vnguentis optimis fragrant : quia odorem fuauitatis per fa- B pientiæ verba et fanctitatis exempla fecum portant. Quicumque enim fancta chatitate per gratiam Dei fe reficit, is spiritalium donorum et odorem et suauitatem sentit. Quorum bonorum vbertate proximos quosque ad interiora gustanda secum trahit . et vt in amorem diuinum conualescant, iftis vberibus nutrit . Sequitur : [Oleum effusum nomen tuum. ] Nomen sponsi Christus est. Sed nomen sponsi quasi oleum effunditure quia quicumque nomine Christiano in veritate censentur, charitate sancta affluunt, qua molliuntur: et vt flammas exemplorum emittant, eadem charitate continue fuffunduntur. Hac charitate in amorem ipsius Christi vehementius accenduntur, et ab Idem lafra c. ipso accipiunt, quo ei amplius inhæreant, quo perfunduntur. Hincest quod sequiturs [Ideo adolescentulæ dilexerunt te.] Quid enim per adolescentulas, nisi fanctæ animæ delignantur, quæ baptifmatis aqua per Spiritum fanctum regenerantur, et in nouam G vitam per nouum Testamentum transformantur? Que propter olei infusionem Chriftum diligunt: quia ad gratiam vocatæ in co suauitatem vitæ perpetuæ inueniunt:pro cuius suauitatis dilectione omnes mundi fastus et diuitias respuunt . Sunt enim nonnul li qui ita Deum diligunt, vt seipsos contemnant, in interiora se rapiunt, vt Deum inueniant . Et quia Deus in superficie non iacet, meditationibus laborant, subtilissime cogitationes suas examinant, lectionibus vacant, et quo modo Deus inueniatur, omnibus modis perquirere non cessant. Hi profecto odorem vnguentoru sentiunt, et olci infusione se inungunt : quia dum omnem putredinem vitiorum abijciunt, flores sibi inueniunt, quorum compositione su aue olentia vnguenta Deo faciente conficiunt. Qui eiusmodi est, desiderio astuat, et quasi nil habeat, semper maiora exoptat, et quia sibi virtus non suppetit, in Deum inhians trahi se postulat, dicens: [Trahe me post te,cur- D remus in odore vnguentorum tuorum. ] Non currit, qui non trahitur: quia quem diuina gratia non adiuuat, molestia suz corruptionis grauatur. Gratia quippe diuinas nos præuenit, et internorum dulcedinem nobis oftendens, de exterioribus nos compun

d. er libre 24. Mer. cap. 4.

> go qui trahitur, currit: quia vinculum amoris libenter sequens, gratiz roboratus amore, fine grauedine obstacula omnia transit. Nec mirum, cum vnguentorum odore sequa tur:quia cum spiritalium donorum suauitas sentitur, quid est in hac temporalitate cuius desiderio anima sancta sponsa Christi,ne in illa properet,teneatur? Ibi quippe lenitate vnguetorum gaudet, et dum naribus discretionis spirat, charitas sibi suauiter olets Hinc est quod a singulari numero ad pluralem transit: quia in dilectione Dei, etiamo præceptum quod de proximi dilectione nos admonet, inuenit: quo inftructa eructat no bis foras, quod guftauit fuauiter intus, dices: [Introduxit me Rex in cellaria fua.] Quid per huius iponii, qui Rex est, cellaria intelligimus, nisi fanctæ scripturæ arcana quæ ri-

git, moxq. in illa transiens animus præ corum dilectione temporalia vilipendit. Iste er-

mamur,nisi fancta contemplationis mysteria, quorum delicijs si reficimur, mox conualescimus? In illa procul dubio quisquis introducitur, omnia temporalia mox contemnit, quia zternis ditatur. Ideo fequitur: [Exultabimus et latabimur in te, memores vberum tuorum super vinum. ] Sancta anima sponsa Christi in sponsi sui delicijs exultat, dum corporalia respuit, et in spiritalibus se occultat. Eudemq. sponsum delitias suas facit, in cuius respectu mundana omnia non curat. Sed hac in memoria vberum agit : quia dum recolit quanta charitate Christus eam dilexerit, qui sanguine suo cam moriens in cruce redemit, et quotidiceam in finu Ecclesiæ matris ciusdem sanguinis lacte nutrit, procul dubio magis ac magis in cius dilectionem intendit. Quod lac

All. 2. 5

A bene super vinum dulce effe dicitur : quia per sanguinem Christi misericorditer educamur, qui per legis litteram seuere prius constringebamur. Per quam dilectionem adimpletur quod dicitur : [Recti diligunt te.] Soli viique recti Christum diligunt : quia quicumque adhuc per diftorta vitiorum ex desiderio currunt, dum in rectitudinis lineam semper offendunt, ipsum iustriz auctorem Christum omnino diligere non posfunt . Tunc vero homo per viam veritatis incedit , cum et opera virtutum exequitur. er tamen peccata sua semper agnoscit. Ideoq. sequitur et dicit: [ Nigra sum sed formofa, filiz Hierufalem, ficut tabernacula Cedar, ficut pelles Salomonis; 7 Nigrams quippe et formosam sancta anima se bene dicit : quia semper et turpitudinem peccatorum fuorum perspicit, et tamen illius iustitiz quam in intimis videt, in exterioribus actibus fecum folerter formam gerit . Que bene ficut tabernacula Cedar nigra, et ficus B pelles Salomonis formosa dicitur: quia inquantum tenebras mortalitatis portat, ni-

gredine corruptionis fordidatur . Cedar enim tenebræ interpretatur . Salomon vero qui Christum significat, pacificus dicitur : Formosam ergo se sicut pelles Salomonis dicit: quia dum sanctos quosque qui ad imitationem Christi se mortificant, imitari non negligit, corum vtique pulchritudini per similitudinem se jungit. Ne vero proximi in eius nigredinem intendentes minus exempla bonorum eius ad imitationem diligant, turpitudinis causam satisfaciens ostendit : dum ab admiratione sua filias Hierusalem repellit, dicens: [ Nolite me confiderare quod fusca sim : quia decolorauit me sol . ] Per folem Christus fignificatur. Sol ergo eam decolorauit, quia quantumlibet fulgeat anima, in comparatione Christi fulgorem amittit. Sunt quippe nonnulli, qui in hac nocte mundi velut stella hominibus fulgent, luminaria proximis apparent, sed mox

C vt iuftitiæ Chritti fe comparant, quasi fine luce funt, qui bene incomparabiliter prius hominibus lucebant. Qualiter vero ad hoc peruenerit ve aliquantulum luceret, oftendit : cum subiungit : [Filij matris mez pugnauerunt contra me , posuerunt me custo. dem in vineis. ] Mater sponfæ sancia Ecclesia, filij matris sancii Apostoli extiterunt . Ante Apostolorum quippe prædicationem pene totus mundus rebellis extitit, omnis pene anima idolorum le cultibus fordidauit, et cupiditates sceleratas accumulauit. Apostolorum vero prædicatio superueniens, contra omnes verbo pugnauit, in multis regnum dæmonum expugnauit : et regnum Christi, id est, fanctam Ecclesiam ampliauit . lunctam ergo Christo et fanctificatam congregationem Apostoli custodem in vineis posuerunt : quia primos credentes in Ecclesias per mundum, vt eas et congregarent et custodirent, disperserunt . Cuius dispersionis causam ostendit, dicens : TV incam-

D meam non custodini. ] Quid per vineam fingulariter , nisi Iudza designatur ? qua a fefideles expulit : quia custodiri aspernabatur . Pradicatione quippe expugnata, et sponfa Christi facta anima, dilectione ardet, et inquirendo eum quem diligit, in intimis se exercet, dicens: [ Indica milu quem diligit anima mea, vbi pascas, vbi cubes in meridie, ne vagari incipiam post greges sodalium tuorum. I In meridie Christus sub vmbra pascit et cubat : quia in refrigeratione Spiritus sancti sibi quali requiem et pastumparat. Per meridiem quippe ardor vitiorum exprimitur. Per vmbram vero spiritalis gratiæ flatus delignatur. Meridie ergo feruente in vmbra Chriftus requiefcit: quia dum Lis. 10, Mor. in reprobis aftus vitiorum flagrat , iple fponta fua fpiritum refrigerij tribuit , et ins 141.18. ea fibi delectabilem locum quietis efficit. Sed hoc fibi fponsa indicari deposcit, quod nulli vmquam declaratur, nisi ei qui idem sanctificatricis gratiz munus percipit,

E Quare veroad hac percipienda aftuet, manifestatur, cum subdituc : [ Ne vagari incipiam post greges sodalium tuorum. ] Vere in quo Christus non cubat, vagatur : quia mens quam ille suauis, et ponderosus Christi spiritus non implet, multis cogitationibus diffoluta circumfertur. Sed qui funt fodales Chrifti, per quorum greges sponsa vagari pertimescit, nisi falsi quique Christiani ? Qui aut ob nominis solius, aut etiam facramentorum communionem fratres Chrifti vocantur, quia electis Mat.12, d quosiple fratres vocauit, in Ecclesia cohabitando sociantur. Quorum multitudines bene per exprobrationem greges appellantur : quia dum quali itrationabilia animalia fine ordine viuunt, feductioribus fpiritibus ad deuorandum traduntur. Per huiufmodi greges vagatur quisquis ab intimo desiderio expulsus, reproborum-Rultitiam per similes cupiditates imitatur. Hosquippe electi cum moleste patianeur, per corum persecutiones probati, mundiores ad aterna bona perducuniur. Vpde S.Greg. Tom.2. liiii 2 admonetur

bem.s.

admonetur fponfa cum fibi per increpationem dicitur : [Si ignoraste o pulchra inter. A mulieres, egredere, et abi post vestigia gregum. ] Si ignorat se sponsa, egrediaturet abeat : quia quifquis nescit se in hoc positum, ve tentationes per sufferentiam vincat, a familiaritate Christi recedit : quia in bello positus, cum Domino suo pugnare recusat. Sciendum est enim omnibus quod cum in tentationibus sumus, contra acreas potesta-3.Tim.2. 4 tes pugnare præcipimur: quia fine victoria coronari non possumus. Et si aduerfarius deeft, nec est quem vincamus, ideog. corona deerit, quam non nisi vincentes capiemus. Hoc qui ignorat, in bello est, et quasi in pace exultat, et eo frequentius vulneratur, quo securior est: quia nescit videre quem caueat. Digne ergo a pugnatoribus secernitur, ve vestigia gregum sequatur : quia dum prudentes quosque imitari negligit, necessario reprobos sequitur, quos stultitia brutis animalibus similes secit. [ Et pasce Orig. in Cant. hædos tuos iuxta tabernacula paftorum. Per hædos, immundæ cogitationes delignan B Clem. Alex. tur : per tabernacula pastorum, conuenticula hæreticorum exprimuntur. Qui ergo lab.y. Strom. pugnare nescit, iuxta tabernacula pastorum hædos pascit: quia quisquis obsistentibus tentationum gladijs viriliter non resistit, immundas cogitationes quasi hados lasciuos in corde nutrit, et efficitur ei similis etiam qui a fide recedit. Anima vero quæ

Ex0.14. f

sponsa Christieffici concupiscit, qualiter se habeat, Christus eam docet, cum ei percomparationem protinus dicit : [Equitatui meo in curribus Pharaonis, affimilaui to amica mea. ] Scimus quia equitatus Ifraeliticus currus Pharaonis fugiens in mari demerfos reliquit, nec tamen fratim terram repromissionis intrauit, sed prius multas tentationes in cremo quadraginta annis fustinuit, multos Reges multis laboribus expugna uit, et sic tandem quod promissum sibi fuerat, laboriose acquisitum suscepit. Huic san cta anima sponsi amica similis efficitur, que prius inbaptismo omnia peccata sua ex- C tincta, quasi Pharaonis exercitum reliquit: et post, dum inter huius mundi habitatores, malignos videlicet fpiritus, viuit, imminentia vitia quali Reges alienos profternit, ex sic tandem ad beatam terram, in qua cum sponso delectetur, peruenit. Cui bene dicitur quod fubditur : [Pulchræ funt genæ tuæ ficut turturis.] Turtur postquam paremo fuum perdiderit femel, numquam alteri fe jungit, fed femper folitarie habitans in gemitu perseuerat : quia quem diligebat non inueniens quærit . Sic sancta quæque anima dum a sponso suo absens est, ab eius amore non recedit, sed in eius desiderium semperanhelat et gemit : et dum illum quem valde diligit, non inuenit, quia ab omni alieno amore se retrahit, quasi in genarum verecundia castitatem cordis ipso habitu et actu exteriori oftendit. Sequitur : [Collum tuum sicut monilia.] Per collum sponsæ prædicatores fancta Ecclefia defignantur. Monilibus pradicatores comparantur, vel quia D Ecclesia funt ornamentum, vel quia Ecclesiam muniunt, ve pectus monile, vel a rotunditate, id eft, perfectione. In monilibus gemma in auro ponuntur. Per aurum quippe sapientia, per lapides opera exprimuntur. Collum ergo sponsa sicut monilia existit, quia quilibet rectus Ecclelia pradicator et sapientia interius se induit, et opera exterius exercet, quæ in sapientia videt. Cui et adhuc dicitur: [Murenulas aureas faciemus tibi vermiculatas argento. ] Murena pifcis eft, qui captus vertit fe in circulum, ad cuius exe plar fit inauris, que murenula dicitur, qua designatur prædicatio, que auribus inhæret et eas penetrat. Murenulis monilia collo ligantur : quia et fapientia et religio a feri pturis fanctis prædicatoribus adjungitur. Per murenulas enim fancta fcriptura intelligitur . Que bene auro et argento vermiculate dicuntur : quia et sapientia sancta setiptura fulget, et sonora prædicatione per vniuer sum mundum auditur. Sicut enim per E aurum sapientia, sie per argentum sancta prædicatio demonstratur. His verbis sponsi fponsa respondet, et per corporeas rerum species amorem intimat, quo spiritaliter intus ardet, dicens: [Dum effet Rex in accubitu fuo, nardus mea dedit odorem fuum.] Nardus est herba humilis, quæ gustata frigus expellit, et calefacit membrum. Accubitum suum Rex tunc intrauit, quando Dominus noster Icsus Christus corporaliter cæli interiora penetrauit. Quo ibi requiescente, nardus sponsæ odorem suum dedit, quia virtus sanctæ Ecclesiæ suauem famam bonitatis longe lateq. sparsit. Ad cælos enim Dominus afcendit, et Spiritum fanctum fuum fuper discipulos misit : quo impleti verba salutis mundo prædicarent , et pet sancta opera boni odoris famam circumquaque diffunderent. Hunc quippe spiritum in baptismo vnaquæque fidelis anima recipit, vt per eum fibi ex virtutum confectione

.48 1. h

vnguenta

A vinguenta componat, et proximos exempli exhibitione quali vinguenti odore reficiat . Sequitur: [Fasciculus myrrhæ dilectus meus mihi, inter vbera mea commorabitur. ] Mortuoruin corpora myrrha condiri folent, ne putrefcant. Myrrham quippe corpotibus ne putrescant adhibemus, dum membra nostra in Christi exemplum, per corumdem mortificationem a putredine luxuriæ restringimus,ne dum ea sine condimento dimiserimus, dissoluta putredine escam vermibus aternis faciamus. Sed quid est quod dilectum funm fponfa non myrrham, fed fasciculum myrrha nominat, nifi quod dum fancta mens Christi vitam ex omni parte considerat, contra omnia vitia ex eius imitatione repugnantes virtures congregat: ex quibus fibi fasciculum myrrha aptat, quo carnis fuæ putredinem sempiternam abstergat? Qui bene inter vbera commorari dicitur, quia in dilectione Dei et proximi habitatio Christi sancta adificatur. Sancta quip-

B pe anima dum Deum sic diligit, vt proximum non contemnat, et proximi amorem sic exequitur, yt diuinum non minuat, procul dubio vbera in pectore fibi locat, quibus Christum amplectens ipsum nutriat. Quasi enim vberibus Christus nutritus roboratur, dum hac gemina dilectione, ve fortius inhæreat, delectatur. De quo et adhuc dicitur : [ Botrus Cypri dilectus meus mihi, in vineis Engaddi.] Cyprus infula est, in qua vberiores vinez quam alibi nafcuntur. Per Cyprum ergo Ecclesia vniuersalis designatur, quæ multas vineas nutrit, dum in multas Ecclesias diuisa, vinum quod lætificat corhominis, gignit. In Engaddi balfamum gignitur, quod cum oleo,pontificali benedi- Pfal. 103. ctione chrisma efficitur, quo dona sancti Spiritus exprimuntur. Engaddi interpretatur fons hædi. Hædus autem antiquitus pro peccatis immolabatur. Quid ergo per fontem hædi, nisi baptismus Christi figuratur ? In quo dum corpus mergitur, anima ablui-

C tur, et per illius fidem qui pro peccatoribus mortem pertulit, anima humana a peccatis omnibus mundari se credit. Cui mox dilectus respondet : [Ecce tu pulchra es amica mea, ecce tu pulchra, oculi tui columbarum. ] Bis pulchram sponsus sponsam suam. vocat: quia cui dilectionem Dei et proximi donat, geminam pulchritudinem ei inserit, qua delectatur, et quam laudat. Cuius oculi bene columbarum effe perhibentur ? quia dum in temporalibus gemit, et ad æternadefideria rapitur, in fimplicitate fenfus suos custodit, et carnales concupiscentias detestatur. Columba quippe in amore pro cantu gemit . Et bene fancta anima columbæ comparatur : quia dum reprobi quique in amore mundi garriunt et lætantur, mens electa in cælesti desiderio atterritur : quia timet ne amittat quod diligit, dum differtur . Poffunt etiam per oculos columbarum Ecclesiarum prædicatores intelligi, qui simplicitatem quam prædicant, seruant, et visi-

D bilia contempentes, ad aterna cum magnis gemitibus anhelant. Sequitur yox foonfa dicentis : [ Ecce tu pulcher es dilecte mi , et decorus. ] Pulcher et decorus dilectus dicitur : quia in diuinitate et humanitate omni amanti se menti sine macula reprehensionis aspicitur. Quem dum sponsa pleno desiderio sequitur, omnium mundi perturbationum obliuiscitur, et dum in eius pace quiescit, magis ac magis decoratur. Vnde sequitur : [Lectulus noster floridus. ] Quid per lectulum sponsa mis orij quietem intelligimus? Mens enim quæ fponfum fuum Christum fingulariter amat, inquantum poteft, ab omnibus folicitudinibus mundi vacat, virtutes quibus fponfo fuo placeat, intus accumulat. Que dum omnia que temporalia funt contemnit, lectulum fibi cumsponso in pace victoria facit, vbi quo quietius pausat, eo amplius flores inuenit quibus se decoram sponso ostendat. Sequitur: [Tigna domorum nostrarum cedrina, la-

E quearia cy pressina. ] Cedrus que serpentes reprimit et fugat, sublimiores significat sanctos, cypressus simpliciores. Per tigna etiam dilectionem Dei possumus intelligere, per laquearia dilectionem proximi, quæ funt partes virtutis eminentioris incordibus fanctorum, quæ funt domus Dei . Cedrina vero, et cypressina ideo dicuntur : quia ficut hac ligna incorruptibilia funt , ita charitas numquam excidit . Per 1. Cor.13. domos plures Ecclesias intelligimus, per tigna cedrina prædicatores designamus, per laquearia cypressina ipsos populos figuramus. Tigna enim tectum sustentant, laquearia vero domum implent et ornant. Sic fic in fancta Ecclefia prædicatores boni scripturam diuinam in corde, et ore portant, quam fidelibus quasi tectum expandentes prædicant, vt dum Ecclesia prædicatione cælesti instruitur, munimen accipiat, quo ab imbribus tentationum protegatur. Cedrus autem et cypressus impueribilia ligua elle perhibentur. Quibus bencomnes electi figurantur ; quia dum S.Greg. Tom.2.

Illili 3

temporalia nullo desiderio sectantur, zerni fiunt, eo quòd mente in zerna figura figuntur. Respondet sponsus et dicit.:

Caput ' 1 1.

Go flos campi, et lilinm connallium. Bene florem Christus se nominat, qui domi fpinas peccatorum exterminat, mentem fponfæet pulchritudine fuæ iustiriæ exor nat, et naribus cordis dum calefte desiderium applicat, interiora anima quasi odore refocillat. Qui sequitur adhuc et dicit: [Sicut lilium inter spinas, sicamica mea inter filias . I Bene ficut lilium inter foinas, foonfa inter filias effe perhibetur : quia cum mut ti fint in Ecclefia, qui folis verbis Christum confitentur, operibus vero nihil nisi humanas folicitudines fectantut, dum fola illa anima in bilit dignitate computatur, qua a mortalitatis radice ad cælestem pulchritudinem assurgit, et munditiæ candorem cor- B de et corpore sibiipsi custodit, et proximos quosque bonz opinionis odore reficit. Sed quia sponsus sponsam suam tanta laude dignam habuit, ipsa iam ex debito laudat a quo se laudari perspicit, et dicit : [Sicut malus inter ligna siluarum, sic dilectus meus inter filios. ] Ligna filueftria esui hominum habiles fructus non gignunt. Malus vero quod gignit, congrue et salubritet homines edunt. Merito ergo per malum Christus; per filuestria vero ligna ceteri homines figurantur: quia in solo Christo cibum salutis quoties quærimus inuenimus: in eius verbis et exemplis animas nostras fructu suani et falubri reficimus. Ipsceft quippe lignum vita, quam nobistribuit. Ipsceft qui dum nobis semetipsum inspirat, animam pascit. In ceteris vero si quid resocillationis inuenimus: non quod illorum, fed quod Christi est, ab illis sumimus: quia quidquid in eis præter Deum eft, mortiferum nobis proculdubio inuenimus. [Sub vmbra illius quem C desiderabam, sedi. ] Vmbra Christi protectio est Spiritus sancti. Spiritus quippe sanctus metem quam replet, obumbrat : quia omnem tentationum feruorem temperat, et dum aura fuæ inspirationis suauiter mentem tangir, quidquid noxij caloris sustinebat expellit, et quam iam forsitan nimius vitiorum aftus marcidam fecerat, vmbra fancti Spiritus protegens recreat, vt dum in eius inspiratione sedens pausat, vires colligat quibus ad æternam vitam robustius currat. Sequitur: [Et fructus eius dulcis gutturi meo.] Arbor quippe fructifera ipfe Christus in corde nostro plantatus per sidem existit, quam. si mens nostra digne diligit, et instanter excolit, fructus nimirum inrerius pulchros, et vtiles gignit. Quos dum mens capiens auide comedit, omnes mundi voluptates præ eius dulcedine postponit. Dulceenim est valde sibi cælestia cogitare, in æternitate oculum inrimum figere, ve aliquando in fletibus etiam mens accenfa compungatur, et D inter lacry mas fubleuara, angelorum cibo ipfa videlicet sponsa quanto dulcius, tanto auidius pascatur. Inde eft quod subditur: Fintroduxit me Rex in cellam vinariam.ordinauit in me charitatem. Quid enim per cellam vinariam congruetius, quam iplam arcana aternitatis contemplationem accipimus? In hac aternitate angeli fancti vino sapientiæ inebriantur, dum ipsum Deū facie ad faciem videntes,omni voluptate spirita li fatiantur. Hanc fancta mens fi a fponfo introducatur, postpositis omnibus remporali bus, intrat, in qua ex illis angelicis delicijs quantum fibi conceditur, guftar. Etfi adhuc quia in corpore corruptibili detinetur, se perfecte non satiat, tamen ex illo minimo quod curfim fumit, confiderat quantum debeat amare quod amat. Poteft tamen per cellam vinariam scriptura diuina figurari. Per hanc quippe in sponsa charitas ordinatur, quia in eius doctrina manifeste dicitur, qualiter Deus et proximus ordinate diligan E tur. Hac charitate percussa sequitur et dicit: [Fulcite me floribus, stipate me malis, quia amore langueo. Per flores teneri quique et incipientes, per mala vero perfecti fideles designatur. Sponsa quippe quia amore laguet, fulciri se floribus et stipari malis appetit: quia dum se æternitatis desiderio afficit, du qualiter illuc perueniat, tota anxietate perquirit,co quod perfectione dum in carne viuit,omnino non inuenit, fatigata in desiderio suo requiescit. Et in hoc solo gaudet, si circa se respicit, vel quibus ipsa proficiat, vel in quoru profectione consolatione de la guore suo recipere possit. Quibus de sponso suo subsequenter hae dicit: [Leua eius sub capite meo, et dextera illius amplexabitur me. ] Per læuå sponsi vita præsens, per dexterå vero vita æterna designatur. Per caput autem sponsæ, mens quæ animæ principarur, assumitur. Sed læua sponsi sub capite sponsæ esse dicitur, et de xtera eius amplexatur ea: quia vita temporale fub mete fua semper ponit,

Lib. z. in Ezoch.hom. z s. pro po princ. A viram veto æternam vt omni modo amplexetur concupifcit. Hæc quippe quæ videt, magnanimiter mente sublimi conculcar, officijs cælestibus se occupat . Hæc necessitate tolerat, ad illa fummo defiderio quasi brachio dextero sponsi astricta suspirar. In quæ cum aliquantulum intrat, delectabiliter quiescit, cuius quietis dilectione mundanos tumultus omnino fastidit. Sie quiscentem viique sponsus amplius diligit, et ab eius excitatione improbos quosque repellit dices: [Adiuro vos filiz Hierusale per capreas, ceruosq. camporum, ne suscitetis neque euigilare faciatis dilectam, quoad vique ipfa velit. ] Cerui et caprez munda animalia in lege effe perhibentur. Quid ergo per cer- Deut. 12.6 uoset capreas, nisi fide, spem , et charitate accipimus? Quas dum nobis mundas seruamus, per easdem altos montes contemplationis ascendimus. Sancta autem animas

fponsa Christi a cunctis mundi perturbationibus quiescere appetit, in sinu sponsi sopitis terrenis cupiditatibus dormire fancto otio concupiscit, ita vectiam necessaria colloquia aliquando fastidiat, soliusq. sponsi collocutione quanto quietius tanto serenius hilarescat. Sed hac dormientem carnales qui sunt in Ecclesia nonnumquam importune excitant, negotijs mundi eam implicare desiderant : quia eius vitam inutilem existimant, dum ab corum curis cam se abstinentem considerant. Hi tales satis congrue non filii fed filiz nominantur : quia dum effeminatos motes nutriunt virili dignitate amissa, quales interius habentur, exterius nomine femineo designantur. Hi dilectam suscitare sub adiurationis pondere prohibentur, ne videlicet mentem quæ ad vacandum Deo se accingit, et solis spiritalibus studijs inhærere concupiscit, importunis solicitationibus inquietent, et tenebris curarum terrenarum oculum cordis eius obnubilent . Et tamen non ei omnis cura proximi interdicitur , fed

C quando suscitari debeat, ejus voluntati relinquitur: quia profecto omni per secta animæ discernendum est, et quando cælesti contemplationi studeat, et quando proximorum vtilitatibus insetuiat. Hanc vacandi Deo licentiam libentissime sponsa suscipit, ftatimq. verbum sponsi amplectitur et dicit : [. Vox dilecti mei . ] Ac fi diceret : Hanc voce dilecti mei fponsi efferecognosco, hanc ab eius ore semper audire desideto: quia in hoc video quantum me diligat, cu me ab amplexibus cius desiderabilibus impediri prohibeat . Ad hos amplexus qualiter perueniret, subito narrat, dicens : [ Ecce ifte venit saliens in montibus, transiliens colles. ] Ad amplexus sponsa suz Chriflus venire disponens, humanitatem nostram dignanter assumplit. Ad quod my steriu peragendum, quasi faliens in montibus venit : quia quada opera inter homines oftendit, quæ valde sublimia et super homines elle perspiciens humanum genus admirari

D potuit, sed attingere nequiuit. Quod enim de virgine natus est, quod ad vagientem Luc. 2. b adorandum ire paftores angelus admonuit, Magos stella perduxit : quòd pendens in Mat. 2. b cruce, qua hora voluit spiritum emisit, quod morruus tertia die seipsum suscitauit: quod calum in oreffus Spiritum fanctum quibus fibi placuit donauit : quod fidei fua per piscatores et idiotas mundum subiugauit, hac faciens quasi in montibus ambulauit, quo eum nulla creatura affequi valuit. In his nimitum operibus colles transiluite quia fanctos omnes quatumcumque excreuerint, potentia fuæ piæ orationis transcendit. De quo et sequitur : [ Similis est dilectus meus caprez hinnulog. ceruorum . ] Similis caprez effe dicitur : quia ex fynagoga carnem traxit, que per capream oftenditur. Et quia ex antiquorum fanctorum ftirpe progenitus eft, quali hinnulus ceruorum, recte effe perhibetur . Sequitur : [ En ipfe stat post parierem nostrum , aspiciens per-E fenestras, prospiciens per cancellos. ] Quali post parietem nostrum Christus incarna-

tus stetie : quia in humanitate assumpta divinitas laruit . Et quia eius immensitatem si oftenderet, infirmitas humana ferre non posset, carnis obstaculum obiecit, et quidquid magni inter homines operatuseft, quali post parietem latitans fecit. Per tene- Lib. a.in Eten. ftras autem et cancellos qui aspicit, partim videtur, partim vero se abscondit. Sic bom. 13. ver. et Dominus lesus Christus dum et miracula per diuinitatis potentiam fecit, et abieêta per carnis infirmitatem pertulit, quali per feneftram et cancellos prospexit: quia in alio latens, in alio quis effet apparuit. Incarnatus itaque Ecclefiæ fuz vel vnicuique perfecta anima loquitur, et ad aternam exhortatur patriam, dicens : [ Surge, propera amica mea , columba mea , formosa mea et veni . ] Propter fidem Chriftus sponsam suam amicam vocat, columbam propter simplicitatem; formosam pro- Heb. 11.b pter operationem. Quia enim fine fide Deo placere non possumus, bene per fidem

amici vocamur: quia du fide cælestia appetimus, abiectis terrenis Deo adnæremus. Co- A lumba vero bene anima propter simplicitate dicitur: quia anima deuota dum simplice Deum cordis simplicitate perscrutatur, nequaquam mundi ineptam lætitiam dissoluta fectatur, fed femper ad æterna festinans, columbæ gemitum pro cantu diligendo imitatut, Propter operationem, anima formosa recte appellatur : quia dum præteritæ vitæ peccata per bona opera redimit, quali antiquam turpitudinem aflumpta forma meliori ante sponsi oculos abscondit. Hanc iraque horratur sponsus ve surgat et veniat, quia dignum est vt quicumque ad amorem Christi properat, carnis torporem quantu potest abijciat, et se ad æterna consequenda celeriter accingat. Sed quia vt ad cæleftia festinemus per exibitionem noui Testamenti a Deo accepimus, deo recte sequitur : [ Iam enim hiems transift, imber abijt et recessit. ] Quid per hiemem, nisi legis aufteritas intelligenda eft? Quæ dum in carnalibus facrificijs populum antiquum de- B tinuit ad appetenda spiritalia, et cælestia observatores suos non adiunit. Possumus etiam per hiemem vitam præsentem intelligere, quæ dum nos assiduis tentationibus impetit, quasi imbribus importunis ad sequendum Christum torpere compellit. Sed iam sponsa surgat, quia hiems transift, quoniam quanto magis dies vitimus instat, præsens vita recedir, et quo amplius tempus ad terminum ducitur, eo citius currendum eft, ne electa anima oblatis sibi muneribus æternis priuetur. Transijt enim dicitur, quia in proximo transitura esse non dubitatur. Sequitur: [ Flores apparuerunt in terra nostra, tempus putationis aduenit. ] Flores apparuisse in tetra dicuntur: quia fancta anima cum a corporibus recedunt, in calo recipiuntur. Et quia in hac vita quamuis hiems fuerit, a bono opere non torpuerunt, mox vt recesserunt, in terra viuentium gloriose floruerunt . Bene ergo sequitur quod dicit : [ Tempus putationis C aduenit,]quia quo amplior electorum numerus in cælo congregatur,eo celerius reprobi ab Ecclesia tamquam farmenta inutilia amputantur, vt mundus citius finiatur. Sequitur : [ Vox turturis audita est in terra nostra . ] Quid per turturem nisi Ecclesia, quid per rerram sponsi, nisi vita illa beata designatur? Sed vox turturis in terra sponsi audita effe dicitur : quia dum pro desiderio suo sancta Ecclesia deprecatur, a Christo in calo clementissime exauditur. De qua recte subditur: [ Ficus prorulit grossos suos; vinez florentes odorem dederunt. ] Ficus quippe grossos suos protulit: quia sancta Ecclesia martyres suos ad aternam patriam pramisit. Post quos vinea florentes odorem fuum dederunt : quia per vniuer fum mundum exempla bonorum operum excreuerlit. Vinez vrique flores producunt, cum fingula Ecclesia animas prius infideles ad fidei nouitatem per baptismum educunt. Sed flores ipsi odorem proferunt, cum credenres D anima, exempla bona per suauem opinionem sibi inuicem et alijs aspergunt. Sed quia Christus vtroque modo exhortationis nos trahit, vt videlicet et præceptis nos admoneat, et exemplis sanctorum nos erigat, ideireo sponsa sua prius ve surgeret admonendo præcepit, et deinde exempla fanctorum ad cognirionem adduxit, et post exemplorum exhibitionem iterum fe ad præcepti commonitionem conuertit, dicens: [Surge amica mea, foror mea, et veni columba mea in foraminibus petra, in cauerna maceria. ] Surgit anima, cum a peccati perpetratione seerigit : venit cum per bona opera desiderij fancti passibus ad cælestiat endit . Sancta etenim mens cum præteritæ vitæ turpitudines conspicir, cum peccata sua enumerat quæ fecit, mox secum in conscientia erubescit, et quacumque in mundo dilexerat, ad odium sibi transferens sletibus se punit, et ipsa poenitentia facta robustior, ab omni inquinatione etia cogitationis exilit, et ab omni torpore negligentia se excutit, vt iam in infimis cogitationibus non iaceat, sed ad appetenda inuitibilia per sancta desideria se extendar. Hæc iraque mens surgit et venit : quia et a torporis infirmitate per compunctionem se erigit, et in sanctis studijs se exercens ad æterna pedibus amoris currit. Per foramina autem petræ, vulnera manuum et pedum Christi in cruce pendentis libentet intellexetim. Cauernam vero maceria, vulnus lateris quod lancea factum eft, codem fensu dixerim. Et bene columba in foraminibus petra et in cauerna maceria effe dicitur: quia dum in crucis recordatione patientiam Christi imitatur, dum Ipsa vulnera propter exemplum ad memoriam reducit, quasi columba in foraminibus, sic simplex anima in vulneribus nutrimentum quo conualescat, inuenit. Possunt tamen per foramina petræ incarnationis Christi sacramenta signari, et per cauernam maceria, ipsa protectio angelica cuitodiæ

A cuffodiz figurari. In qua cuftodia cum, anima ponitur, bencei a fiponio dicium l'Offrancim limitaricem tuam/onet vox tua in auribus meis l'Quid etim per faciem, nifi fidem qua a Deo cognoficimur, accipimus PE quid per vocci, nip pradicazionem intelligimus Sed praccipir pondiu ve si oponia facie fiuam oftendat e qua quicumque fe fidé diet habere, accelle cit vi ni bonis operibus l'exerceat, vit no peribus exercioribus fides interiori nonocifea a Sed et opera necelle cit vi vos predicationis fiequatur quaiq aquicibique in fandis operibus perfecte fe dilatate, confequence fiv a de adé facienda proximos quof que exiborecur i do ci equium? Vos camin tua duciti, et facies un acceda; i l'une cnim dictationem hona opera comitantur. Huiuf modi pradicatoribus confequente dicturi. Capite no fosi vulpes parulusa, qua demoliuntur vinea: I Per vulpes harretici, per

L'appre nous surjet parituins, que acmountent ments. Jet vuipe narectei, per viness fingule Ecclése deig annur. Eccl vulpe viness demoltuntur qui per harctisition de la contra veritatem intus fuperbiant, exterius tames in verbis humilitatem per finulationem fechaquur. Que tune «l'anchi practicatoribus capiunur, quando inflante altercazione fententij veritatis comunicantur. Pradicatores quippe fandi aliquando cance per finmiliundicem dicuntur; quia practicarionibus affinisi, quafiliarrabus importunis, aduerfarios quofique a grege onium accere nitumutu. Iti canes vulpee Chrifto capiunt; quia duccen fium dum facferir dilignet, protess antone laborantes, Chrifto capiunt; quia duccen fium dum facferir dilignet, protess antone laborantes, cem veritatis eductur. Quare vero vulpium demolitio timeatur, manifeltatur cum, dicitur; [Nam vinea nolira fornita. ] Vinea quippe floruit equia fanta Ecclefa per

Compirinum filies ad fuici nousan consurtational per durit. Quitou timeachtum efficient and harteticidepratemure, qui adum quique fideles in nouisatem Chriffi regeneratur, quo quifque tenerior eft, eo cirius ad prauistem feducirut. Floribus omnino timendum eft, ne pereare; qui dum adhae quifque ad perfectionem per exercitium ditustruum non contualitir, facile fi a dente venenofo mordetur, ab hoc quod nachtu fuerar, cuancieit. Perfesta entim queque anima in quo fei amd ue xercuir, facile non amittir: quia quo frequentius palaro intimo quiam dulcis fit Dominus guifauti, co constituir quia quo frequentius palaro intimo quiam dulcis fit Dominus guifauti, co constituir quia quo frequentius palaro fine fit officere de la consideration e edicit e [Dicilotus meut mish reg poilli.] A foi dicerter Diciloti mei aminisiam constituire tenco, quia eius conflantem beneudentiam erga me fento. Quia dum eius familiariatem benigama habecolurum misir eft quidquid ed aductfum înminos la transmitariatem benigama habecolurum misire qui quiquid ed aductfum înminos la transmitariatem benigama habecolurum misire qui quiquid ed aductfum înminos la transmitariatem tententiam erga met entre de metalia entre de la constituire de

Des audio. Et dum in cius affiduirase qualis fit video, fi quid terroris proferura adurerfarij, a veritase, quam in cius vifione cognosi, non recedo. De qui bene fequirucus [Qui paticiur inter lilis, donce aspirer dies, et inclinentur vmbrz. ] Qui der lilis, nifi munda anima defiga nunt P Que dum calitatistic andorem retinent, per bona fama sopinionem proximis quibusque fuauiter olert. Inter lilis sponites geo paticiur, qui aprocul dubio animarum calitate delectaru, quate rin fe munditis carnis custoriu antitate et exempla proximis quali odoriu fiautistem, quanto vita attenta apparebii, et perafens vita finire fuel, et vitubra inclinabuntur, quando vita attenta apparebii, et perafens vita finire fuel. Hic quippe nox eff, bis vero dies ericquia hic in visione vertrain caligamus, bil Deus sife tora vertras mensibus elucchir. Ad hano profut dem fande a numa enituntur vi peruculiant propter hanc infiritam illubatam in quantum positur conferenza, e equi la me Christo milit positur, cius aux tilium inuo-

E in quantum possur conservant, et quis sine Christio nihi possur, eius suxtilium innocant, eius familiariatem desiderant. Quarum dum meneme considerant, prope ell benigmus et adiuuat, et quo amplius prosiciunt, eos familiarius seimper amat, donce in
nitis tenchis mundi ad viaz setrema lucem perfectas educat. Quam lucem qui a valde
desiderant, eamo, cum Dominus ad indicium veneit, videndam elle putant, ideiro
cum summo desiderio dicunte: l'Retuertere, similis elho disletem icaptem sinnuloc,
cemorum super mones Bethel. I A nobis disessus corporaliter tunc abis, quando post
resurretto men in calum a dicendit. Tunc autem reuerreur, quando in fine mundi refuscitatis corporibus hominum, omnibus in indicio manifestabitur. Qui vere similis
captez et hinnulo cerucorum apparchi: equi in carne nostra venienas ad undicium omnibus se monstrabit. Percapream enim, qua mundum et animal. Escelia designatur;
quae ditin excelcibus menne habitas, quali in monebus passicut. Per ceruos autem quid
quae ditin excelcibus menne habitas, quali in monebus passicut. Per ceruos autem quid

aliud quam patres antiqui designantur, ex quorum carne Christus natus quasi hinnu- A lus ceruorum mundo eft præsentatus? Bethel autem domus Dei interpretatur. Qua bene Ecclesia Dei dicieur : quia in ea Dominus habitat, dum per sidem corda nostra mundantur . Super montes ergo Bethel fimilis caprez hinnulog, ceruorum apparebit, quia in ea humanitatis forma ad iudicium veniet, quam ab Ecclesia sumpsit quando in hoc mundo ex patrum progenie, quasi hinnulus ex ceruis humilis natus fuit. Qui vere et similis caprez et super montes Bethel apparebit : quia et ex humanitate quidem similis Ecclesia erit, et tamen superiplos summos, qui quasi montes excellunt, in Ecclesia sublimior eminchit. Qui dum venire moratur, quia eum semper sancta anima perquirere nititur, ideo fequitur:

III.

Lib. 23 Mer. t. 43. S. Ang. in Mal. 36.

Mat.7. d

IN lectulo meo per noctes quatiui quem diligit anima mea. I Lectulum fibi fancta anima in nocte facit, dum omnes perturbationes mundi fugiens, fecretum comparat, in quo requiescit. In hoc lectulo quem diligit quærit: quia dum ab omnibus solicitudinibus mundi vacat, in eius inquifitione quo modo ad illu perueniat, non quiescit. Notandum est autem quia per noctes quarit, qui modo in hoc mundo viuit, et perfecta tenebras temporalitaris a se non excutit. Quas quo grauiores patitur, eo feruentius quarit eum, quo inuento tenebras amplius non patietur. Sed quia quem quærit, numquam perfecte in hoc mundo inuenit, ideo fubiungit: [Quæfiui illum, et non inueni . ] Quia vero maximo desiderio zstuat , et quidquid tenet , ei non sufficit , donec dilectum inueniat, ideo constantiam inquisiionis subiungit dicens: [ Surgam. et circuibo ciuitatem, per vicos et plateas quæram quem diligit anima mea. ] Quid C per ciuitatem in hoc loco nisi Ecclesiam : quid per vicos ciuitatis, nisi spiritales quosque accipimus? Qui dum ad caleftia toto corde gradiuntut, angustam viam tenent. qua ad vitam perducantur. Per plateas autem faculares defignantur, qui dum voluprates suas multas sequuntur, latas vias gradiuntur. Surgit ergo sponsa et ciuitatem circuit, quia perfecta anima quæ vilibilia fastidit, omnes sanctos qui sunt vel fuerunt in Ecclesia, mente conspicit, si quid forte in corum actibus reperire poterit, quod imitando, ad sponsi inuentionem aliquando petuenire possit. Per vicos autem et plateas quærit: quia dum per bonorum imitationem ad dilecti familiares amplexus peruenire satagit, non solum in spiritalibus, sed et in ipsis etiam carnalibus aliquando inuenit quod imitari digne possit. Sed postquam laborem geminatum inquisitionis insinuauit , iterum difficultatem inuentionis fubdit , dicens : [ Quæfiui illum , et non in- D' ueni. ] Sed dum quærit et non inuenit, ipfa etiam quæritur et inuenitur, et ideo fubditur : [ Inuenerunt me vigiles qui cuftodiunt ciuitatem . ] Quid per vigiles, nisi doctores Ecclesia designantur? Qui dum lucrandis animabuset scriptis et dictis inuigilant, ybi fancti desiderij aliquantulum sentiunt, augmentare ad melius numquam cessanta Hi sponsam quærentem inueniunt: quia piam animam Christum inuenire satagente excipiunt, et vt citius inueniat, præceptis instruunt, exemplis accendunt. Quos illa interrogans dicites [ Num quem diligit anima mea vidiftis? ] Bene eos sponsa interrogare dicitur: quia dum corum scripta vel verba vigilanti studio perscrutatur, tam-

quam præseneibus etiam absentibus animi intentione loquens, quid de Christo senserint, sciscitatur. Quia vero dum in cos omnino intendit, numquam sponsum inuenit, consequenter subjungit : [ Paululum cum pertransissem cos, inueni quem diligitani- E. ma mea . ] Paululum vigiles transit, et dilectum inuenit : quia dum cos puros homines esse cogitat, ad divinitatem mentem erigit, ibiq. sponsum suum supra homines patri æqualem cognoscir. Quem tunc inuenisse se dicit, cum sanctis laboribus adiuta in eius diuinitatis claritatem oculum fidei, tamquam per speculum contemplando aliquantulum figit. Quod tantillum quanta auiditate mentis suscipiat, ostendit, dicens: [ Tenui eum , nec dimittam , donec introducam illum in domum matris mez , et in cubiculum genitricis men. ] Mater Ecclesiz synagoga extitit : quia ex ipsa fanctos prædicatores habuit, a quibus verbum veritatis suscepit, per quod in fide regenerata fuit. Tenetergo fponfum Ecclesia donec in domum matriseum introducat:

quia víque in finem mundi ab eius fide et opere et amore non recedit, donec ad fidem:

Iudaos adducat. Non quod postea recedat: quippe quem in exilio diligit, in patria

videns

A videns amplius amabit. Sed de illo tempore dici debuit, de quo a quibuflibet propter' obsistentes tentationes dubitari potuit. În domum ergo matris dilectum introducer. quando in fine mundi Ecclesia per prædicationem in plebem Iudaicam Christiana sacramenta immittet . In cubiculum autem quasi in secretiorem partem domus eum introducet : quia ex eadem plebe ita plurimos conuertet, vr omnes mundi farcinas abijciant, et in intimis cogitationibus foli Deo placere concupifcant. Huiuscemodi homines cubiculum faciunt sponso : quia dum a se omnes sordes cupiditatis abijcient, qualifecretum locum in mente in quo delectetur component . A quorum inquietatione in eis delectabiliter pausans sponsus improbos prohibet iterum dicens: [ Adiuro vos filiæ Hierusalem per capreas ceruosq. camporum, ne suscitetis neque euigilare faciatis dilectam, donec ipfa velit.] In hoc vrique oftendit: quia eiusdem perfectionis

B quosdam de synagoga post conversionem invenier, cuius de Ecclesia quam plurimos inuenit: dum in corum quiete similiter delectatus, ab eis inquietarores prohibet, sicut ab Ecclesia prohibuit. Introducta ergo ad fidem synagoga Ecclesia mentem per opera que vider confpicit, et sublimitatem eius valde admirans dicit : [ Que est ista que ascendit per desertum sicut virgula fumi ex aromatibus myrrhæ et thuris, et vniuersi pulueris pigmentarij. In deferto vtique in hoc mundo Ecclesia siue sancta que que anima viuit, dum a regno exul inter bestias, damones videlicet, degit. Hic enim etsinon omnino a sponso deseritur, tamen dum in carne est, nondum ad certam eius visionem admittitur, dum ab eo per exilia et tentationes peregrinatur: quia dum adhue cum eo non regnat, deseri ab eo sibi videtur. Ob hoc semper laborat ve ascendat, ve quem valde diligit, magis ac magis sentiat, quatenus quoniam persecte cum in deser-

C to non tenet, vel ipso eius desiderio se reficiat, vt sic in via roborata, quandoque ad hoc quod diu concupiuit, perueniat. Sunt quippe nonnulli, qui dum omnia visibilia. fastidiunt, mentem in cælestia erigunt: et quia in infimis nihil quod eis dulcescat conspiciunt, totum cor ad superna amanda conuertunt. Hi ab omnibus malis moribus se exuunt, censum mundi cum cupiditatibus contemnunt, spe ad inuisibilia tendunt : et quo ampliori defiderio illis inharent, eo magis ac magis molefte corruptionem ferunt quam habent. Hi nimirum per desertum ascendunt: quia dum in hoc mundo inter tentationes vigunt, quo amplius dum hic morantur deseri metuunt, eo quidem fortius ifta deferunt, et feruentius ad illa gradiuntur, in quibus cum fuerint, nihil amplius quod eos amoueat, iam timebunt. Bene autem ficut virgula fumi ascendere dicuntur : quia et odorem bonæ famæ, et subtilitatem mentis habere sciuntur. Non au-

D tem quarumlibet rerum fumus iste esse dicitur, sed ex aromatibus myrrhæ et thuris et vniuersi pulueris pigmentarij exire declaratur : myrrha quippe mortuorum corpora condiuntur ne putrefcant, thura vero accenduntur, vt redoleant, Per myr- tafraca, pretham ergo carnis mortificatio designatur, per thus vero orationum munditia intelli- pe medaticap. gitur . Sancta igitur anima dum carnem fuam a putredine vitiorum mortificat , dum 11den. bem. 10. omnes mundi voluptates per continentiam abnegat, quali myrrham mortuo corport in Eneng. adhibet, vt post iudicium a corruptione aterna sanum permaneat. Cum vero se ad. 8. Amir. de adhibet, vi poit judicium a corruptione aterna janum permaneae. Ou in vero ie acceptationes la filla ordana de caleftia majori desiderio accendit, et a cordiscubiculo omnes superfluas cogitationes 15 et de Cain. feruenter abijcit, quali thuribulum cor fuum coram Deo facit. In quo dum per dile- 100 1, 10 de etionem virtutes congregat, quasi carbones in thuribulo coaptat, in quo seipsam mens: 1/acc.tap.50 in conspectu Dei igne charitatis accendat . Dumq. feruentes et mundas orationes ad-

L Deum emittit, quasi fumum aromatum ex thuribulo educit, ve coram dilecto suaue redoleat, et proximos quoíque adeius amorem per bona exempla concitare non definat. Sed notandu, quòd non ait vniuerfi ping menti, sed vniuerfi pulueris pigmentarij. Pigmenta quippe facimus, quando virtutes congregamus in corde. Quando vero ipfas nostras virtutes per fingula quæque opera diligétius retractamus, ne quid in operibus nostris incultum remaneat, ne inter virtutes vitium lateat, tune procul dubio vnguenta virtutum quasi in puluerem tundimus: yt eo mundiora sint opera nostra, quofubrilius ea ab omni subreptione vitiorum discernere non cessamus. Huiuscemodi metes dilecto fuo delectabiles fe per eius gratiam faciunt, et dum ab omni mundano ftrepitu se diuidunt, locum in quo sponsus requiescat, in seipsis componunt. De qua requie subditur. : [ En lectulum Salomonis sexaginra fortes ambiunt ex fortissimis Hrael. ] Salomon quippe pacificus interpretatur. Quid ergo per Salomonem nifi Chrie

Ephof.2. 6

thu intelligitus, de tuo deriptume the 14fe eft pax noftes, qui fetti veraque venum. A Salomoni ergo ledulum fi, rimus, quaetos musti folicitudi mbus omnito ceftamus, su pates o musti folicitudi mbus o monito ceftamus, quaetos musti folicitudi mbus o monito terena cupiferate mudamus. Denarius sucrem umerus fipe fenariti numerum multiplicetur, nimitum feraginta complentur. Per denarium itaque decalogum legis accipimus. Per feragitum autem torum hoc tempos intelligimus, quad fex diebus operatorijs volui videmus. Per fexaginta igitur forres, omnes perfecto qui furetun ante nosi n Ecelifa, intelligimus, qui dum decem pracepa legi quo opiritailus « co fortus in fex diebus compleurum, quafi fexagenarium numerum perfectur, cui fix diebus compleurum, quafi fexagenarium numerum perfectur. Ceremplis munitum, quibus ab aditu mentis veniciente hoftes repultan dum infram mētem exemplis futitiente, feripsis erudium e. Hit eneme gladios, et ab bella delifilmi derifilua. O Juda dum verbum Dei deligatur. Per massus autem quubus gladios reams in femperdoti hoftem fuum damonem feliker, fapientia er fortitudine vincute. Per gladum enim verbum Dei deligatur. Per massus autem quubus gladios reams, ip-

bon. 25. et in Ffal. 3d. hom. 4.et 3

gladium enim verbum Dei designatur. Per manus autem quibus gladios tenent, ipsa opera figurantur. De quibus bene subditur : [ Vniuscuiusque ensis super femur fuum, propter timores nocturnos. ] Quid per ensem, nisi rigorem conversationis, et quid per femur, nisi carnis appetitum accipimus? Electi ergo quique qui iam ad perfectionem view prouecti funt , femper ensem super femur suum ferunt : quia rigore conversationis appetitum carnis assidue frangunt, ne hostis quem in nocte huius mudi timent, repente veniens, mollem aditum inueniat, et per voluptatis mollitiem co facilius quo voluptuosiores inuenerit, ad grauiora peccata perducat. De laude itaque Salomonis adhuc fubditur, cum dicitur : Ferculum fecit fibi Rex Salomon de lignis C Libani. Columnas eius fecit argenteas, reclinatorium aureum, afcenfum purpureum, media charitate costrauit propter filias Hierufale. ] Ligna Libani imputribilia esse afferuntur. Ferculum ergo fecit fibi Rex Salomon de lignis Libani : quia fecundum præscientia sua gratia, Christus sanctam Ecclesiam de in aternum permansuris sanctis co ftruxit. [Columnaseius fecir argenteas.] Quia eidem Ecclesia pradicatores dedit, qui et vt eam exemplis sustentarent, magna justijiæ rectitudine roborauit, et vt prædicationibus erudirent, nitore eloquij, quali splendore argenti, decorauit : [ Reclinatorium aureum fecit. I Quia dum in cordibus perfectoru resplenduit, eis diuinitatis suz potentiam per contemplatione oftendit. In qua contemplatione dum eis pulchritudine caleftium gaudiorum monftrauit, quafi reclinatorium ex auro eis composuit : quia locu in quo le refocilantes requiescant, apposuit. Quod reclinatorium bene aureum esse di- D citur : quia meltor est sapientia cunctis opibus, et omnia qua desiderantur, ei non pos-· funt comparari . Ad hoc reclinatorium multis laboribus peruenitur, multis tribulationibus ascenditur, ita vt si necesse fuerit, etiam sanguis effundi permittatur. Ideo ascensus recte purpureus esse dicitur. Dum enim fancti quique marry res propter

Tron. S. b

vitam æternam corpora sua ad supplicia tradiderunt, du flagella, aculeos, ignes, gladios et alia innumerabilia tormenta patienter pertulerunt, nonne ad reclinatoriu ittud ad bearam scilicet vitam, per ascensum purpureum ascenderunt? Sed nos miseri quid agimus,qui in hoc ferculo columnæ argenteæ non fumus: quia fanctam Ecclefiam nec exemplis sustentamus, nec prædicatione docemus? In ea reclinatorium aureum non habemus: quia terrenis cogitationibus inuoluti, ad spendorem sapientia per contemplationem non assurgimus. Ascensum purpureum nec etiam cognoscimus: quia vo- E luptatibus vacantes, labores et perfecutiones pro æterna beatitudine ferre recufamus. Consolatur nos aliquantulu quod de hoc ferculo subditur: [ Media charitate constrauit, propter filias Hierufalem . ] Quid enim per filias Hierufalem, cum non filios fed filias dixerit, intelligimus,nisi nos debiles,qui in Ecclesia non viri, sed feminæ sumus : quia contra vitia fortiter non teluctamur, viriliter non reliftimus, muliebriter fubias cemus ? Hierusalem enim visio pacis interpretatur, per quam Ecclesia, qua est mater no ftra, designatur, eo quod assidue pacem perpetuam contemplatur. Si ergo nos in ferculo regis columna argentea non fumus, reclinatorium aureum non habemus, per ascensum purpureum ascendere non valemus, saltem charitatem, ouz communis omnibus electis quali in medio polita est, teneamus. Per hanc quippe Rex Salomon nos in ferculo fuo effe cognoscit : quia in co cum columnis argenteis, cum reclipatorio aurco,

- gine fufcipere voluit. In qua cum doloribus pro tempore viuens , de redemptione nogita vehemente cualtaut. Sec d'um diadema pro gloria aflumant, in humaintatis au rem fufceptione non gloria verbi Dei, fed humilitas effe cognofeitur, quo modo humamiate noltra quafi diademate eto orantus fuillé dictuuz. J's de dumi pida eius incamario vere gloria noftra fuerit, quia membra eius fumus propter communionem corporis , diadema membrorum bene capitis feriptura prædixit. Hie itaque quia a sponta laudature, pi fe vicilifim fpondim aduate dignatur, dicens :

Capus 1 I I I.

Vâm pulchra es amica mea, quâm pulchra es et decota, oculi tui columbarum? 30% ca. 40% abfque eo quod intriníccus latet. ] Quia hac fuperius expofuimus, yt pottimus, sesse unuceadem repetere protepter bruitarem feruandam deutiamus. Sed quia hic adiun-

- nun cadem repetter proper breuturetim etwandam deuturimus. Sed qua ihr aduus dum chi abique co quod intrinifecus later, breutier videndum eff quo modo (ipperioribus coniungatur. Pulchra eff ergo fiponfa, et couli eius columbatum abique coquod intrinifecus later, quod valade honeitum eff quidud in exterioribus operatur, quid fim pliciter intere bomise so omerfatur, quod ea que videt et emporaliter concupilece de dignature, fin quid atamein in hore mudo placed acu videt et emporaliter concupilece de ingenture, quod externa bestitudinis claritare in mente retirentia fius are deceltatur. Sed vehementer pulchrius et honeithus eff, quod corocia deliderimi, rigodo in his que similariudinis claritare in internitare de concupilarius, quod externa bestitudinis claritare in internitare internitare in internitare in internitare intern
- prarum effe dicuntur: quia populi Ecclefie dum precopra legir tuminanres calchia nide contemplantur, munda funt animalia citu nalirapicium. Calacia datuem accruat refiimonij interpretatur. Quid autem per accruum teflimonij, nif multirudinem maryum intelligimus Poji dium fidem Christi influperabiliter temeturun, cost efiimonii veritati etiam per mortem fuam perhibuiffe (cimus. Grex itaque ifte caprarum de monte Galacia fecnitis quia populus Ecclefie co magis fis de da sterna fufendir, quo fortius fanctos martyres eidem fidei teflimonium perhibuiffe (cimis. Sequiruct) [Dentes tui ficur greges tondarum, qua afecnderun de lauacero.] Sicute per oculos pradicatores intelliguntur, quia per cos Ecclefia illuminatur: fimiliter et dentes cini-de polifium dici, quia per cos middles confiumuntur, per aruni murtuntur. Dentes quia pe bene fancii predicatores vocantur-quia dum fanciam fetiputram exponendo mino-gribbs talerativas lucidant, qual paeme pravulius, samuqum mares filis comma filicant, pribas fraritis bulcadant, qual paeme pravulius, samuqum mares filis comma filicant,
  - ouo infirmi ad fortiors consuleficant II inimirum bene ficur great tonfarum que afecta derum de laucero fidi dicumt re quiad um fe a peccatio omnibus in baptirino abluros effi recordamur, libenter onera mundi depomun, ve ad ețiefita confequenda, er pradicand quo liberius, co facilius gradianur. De quibus fubdiure; (Omnes gemellis feti-bus, et fertilis non eth inter illas.) Gemellos fertus omnes fancti pradicaroes habent quia dum in duobus pracepios charitatis ceteros homiaes fupereminent, geminam di lectionem pradicant, et in ea duos populos Iudaicum et gentilem gignere oncefento.. Inter quos nullue aff fertilis equi profecto pradicator non eft dicendug, filios fipiritales gignere contemnit. De quibus adhuc fubdiur: [Stat vitra coccinea labă in at et eloquium tuum dule. ] I jidem pradicatores labă Ecclefi dicintur: quia nimitum pet cos populos pracepra vitra loquitur. Qui bene ficur vitra dicuntur equia nimitum pet cos populos foce.

dum fluxas cogitationes in cordibus hominum fuis prædicationibus restringunt, quasi A sparsos crines ne immoderate diffluant reprimunt. Sed quid est quod non tantum vitta, sed coccinea comparantur, nisi quia per coccum flamma charitaris intelligitur, qua illi ardent, et per cos alij accenduntur? Per quos eloquium fanctæ Ecclefiæ dulcoratur : quia dum quæ dicunt faciūt, prædicationes fuas homiuibus quasi fapidas escas apponunt. Sequitur : [ Sicut fragmen mali punici, ita genæ tuæ, abíque eo quod intrinsecus latet. ] Quid per genas Ecclesia, nisi cosdem ipsos pradicatores intelligimus, qui dum in populis vt eis proficiant eminent, quasi in facie Ecclesiæ manifesti apparent? Per malum autem punicum ipfa Ecclefia defignatur: quia dum multos populos in vnitate fidei nutrit, quali multa grana fub vno cortice ftringit . Fragmen ergo mali punici sancti prædicatotes existunt: quia dum se vt grana in diuino seruitio ceteris fortius affligunt, dum omnia mundana contemnunt, dum voluntates suas abnegant, B et vitia sua omnino mortificant, dum seipsos humiliant, et ceteros extollunt, et dum per exempla sua ceteros nutriunt, quasi fracti et aperti se cibos offerunt. Sed quamuis magna fint, quæ extrinsecus apparent, maiora tamen in occulto retinent, quæ diuini oculi foli vident . Ideo subiunctum est: [ Absque eo quod intrinsecus latet. ] Sequitur: [ Sicut turris Dauid collum tuum, quæ ædificata est cum propugnaculis. ] Collum quippe extendimus, quando longius prospicere volumus. Propter aliud ergo sancti prædicatores oculi, propter aliud dentes, propter aliud autem genæ, et collum propter aliud conuenienter vocantur. Bene igitur ficut turris Dauid, collum fanctæ Ecclesiæ dicitur : quia sancti prædicatores procul venientes hostes sanctæ Ecclesiæ speculantur, et fortiter resistunt, si quid in Ecclesia lædere conantur, et libere terrena despicientes, cælestia contemplantur. Collum ergo propter hostium speculationem, turris vero di- C cuntur propter fortitudinem et propter excelsam cælestium gaudiorum cotemplationem . Quæ turris recte Dauid effe dicitur ; quia Dauid manu fortis interpretatur, per quodChristus significatur, cuius est quidquid forre et excelsum operatur. De qua subditur: [ Quæ ædificata est cum propugnacul is. Mille cly pei pendent ex ea , omnis armatura fortium. ] Cum propugnaculis turris Dauid adificata dicitur:quia fancti pra dicatores contra aduerfarios homines si necesse sit, miraculis armantuc. Contra vitia autem se clypeis muniunt : quia ne spiritalibus hostibus succumbant, virtutibus se defendant. In quibus omnis armatura fortium pendet, quia quisquis hostium cuneis fortiter refistere vult, in eis exempla videt, quibus armatus hostes strenue valet superare. Mille autem hic pro perfectione ponitur : quia in millenario numero omnes numeri perfecti complentur. Seguitut: [ Duo vbera tua ficur duo hinnuli caprez gemel- D li,qui pascuntur in lilijs donec aspiret dies et inclinentur vmbræ. ] Per duo vbera, duo pradicatorum ordines, vnus in circumcissone, alius in praputio designantur. Qui bene sicur duo hinnuli capreæ dicuntur: quia et filij synagogæ existunt, et in montibus con templationum pascuntur. Gemelli vero ideo dicti sunt : quia concorditer prædicant et concorditer sapiunt. In lilijs vero pascuntur, donec aspiret dieset inclinentur vmbræ: quia munditiam infatigabiliter fectantur, donec in die iudicij præmia tecipiat, quæ in labore noctis affidue contemplantur. . Sequitur sponsus dicens : [ Vadam ad montem myrrhæ, et ad collem turis. ] Quid per montem myrrhæ, nisi fortem altitudinem mortificationis in opere, et quid per collem turis intelligimus, nifi altam humilitatem in oratione ? Ad montem ergo myrrhæ et ad collem turis sponsus vadit: quia eos familiariter visitat, quos per mortificationem vitiorum adalta profice- E re, et per mundas et humiles orationes fuauiter redolere perspicit. His quippe virtutibus fancta Ecclesia, vel vnaquæque anima munda efficitur: quia dum per voluptasu mortificationem vitijs reluctatur, et per sanctas orationes frequenter lacrymis abluitur, fordes lauat vt sponso placeat, cui pulchra apparere conatur. Cuius conatum ad effectum sponsus per gratiam suam ducit, opusq, suum in sponsa benignelaudat etdicit.: [ Tota pulchra es amica mea , et macula non est in re. ] Cum scriptum sit: Nemo viuit sine peccato , nec infans cuius vita est vnius diei super terram , quid est quod sponsa tota pulchra esse dicitur, in qua macula non habenir. ? Alibi quippe scriptum est : Stellæ non funt mundæ in conspectu eius . Et alibi : In multis offendimus omnes . Et Ioannes Apostolus ait : Si dixerimus , quia peccarum non habemus, veritas in nobis non cft. Et idem; Si dixerimus quia peccatum

Iob.25.b Iac.3. d V.Ioan.1. d

day L

1.31.2002

A peccatum non habemus, mentimur, et veritatem non facimus. Sed dum fancta anima a peccatis quotidianis se per poenitetiam mundat, dum quotidie peccata minuta cum lacrymis abluit, et a maioribus se observat, quamuis frequenter peccet, per assiduam tamen poenitentiam munditiam fuam affidue feruat . Hinc enim alibi pracipitur : Semper fint vestimenta tua candida . Et illud : Iustus autem ex fide viuit . Quam - Ecclef 9.6 uis enim mox ve peccat, a iustitia deuiet, tamen dum semper credit in eum qui iustifi- Rom. 1. 6 car impium, et assidue sub eius side peccara sua destet, per assiduas ablutiones iustitiam fuam retinet. Se igitur ita mundanti sponsa consequenter dicitur: [ Veni de Libano spo sa mea, veni de Libano, veni coronaberis. ] Libanus quippe dealbatio interpretatur. Quid ergo per Libanum nisi baptisma intelligitur, in quo sancta Ecclesia aqua ablui-

tur, et a peccatorum nigredine per Spiritum sanctum, quem recipit, et per Christi fide B dealbatur? Vnde scriptum est: Asperges me Domine hystopo, et mundabor, etcet. De Plat; Libano ergo sancta Ecclesia ad corona venit, quia in Christi baptismo fidem percipit, fub qua cum Christi gratia meretut, vt præmium recipere possir. Sed quid est quod ter: dicitur: [ Veni. ] Nili quia in fide et in spe et in charitate quidquid operatur, fublistit; vt his tribus munita virtutibus robur habeat,per quod in via no laffescat? De fide enim dicitur: Fide mundans corda eorum . Et iterum : Sine fide impossibile est placere Deo. Aff. 15.6 De spe autem dicitur: Non confundentur omnes, qui sperant in te Domine. Cui iterum Heb. 11.6 dicirut : Quis enim in te sperauit, et derelictus est? De charitate autem dicitur: Charitas 1, Pet. 4, b operit multitudinem peccatorum. Et iterum : Si distribuero omnes facultates meas in 1.Cor. 13, 4 cibos pauperum, et si tradidero corpus meum ira veardeam, charitatem autem no ha- 1, Joan, 4.6

buero, nihil fum. Et Ioannes Apostolus: Deus charitas est: Potest tamen et alitet intel-C ligi quod ter dicitur : [ Veni ] Venit enim sponsa sancta ad Christum, du in hoc mundo viuens, bona que poteft operatur. Venir quando in hora mortis anima, ipía videlicet sponsa, a carne exuitur. Venir tertio quando in die iudicij vltimi carnem resumit, et cum Christothalamum cælestem ingteditur. Ibi quippe omnium laborum suorum præmia consequitur. Ibi iam omnino prostratis et exclusis hostibus gloriose coronatut. Ideo et hic per promiffione sequitur: [Coronaberis de capite Amana, de vertice Sanlr, et Hetmon, de cubilibus leonum, de montibus pardorum. Quid per Amana, Sanir, et Hermon, nomina videlicer montium, nisi potentes huius sæculi intelligürur? Qui quan to ditiores, tanto excelliores et firmiores apud infirmos effe videntur. Sed de his montibus fancta Ecclesia coronatur: quia dum regnum pradicat atetnum, dum exemplo fuo anima, que mundi funt, vilia esse demonitrat, ipsos etiam potentes ad poenitentia

D inclinat, et fibi ipfi pro corum acquifitione coronam in caleftibus parat. Sic quippe fit ve humiles superbos prosternant, et infimi excelsos inclinent. Ideo scriptum est: Omnis 1/4.40, a vallis implebitur, et omnis mons et collis humiliabitur. Sed quid eft quòd no folum de montibus, sed etiam de capitibus montium coronanda esse dicitur, nisi quòd impletum. videmus, quia iam ipfæ excelfiores persona in Christum credunt, et eius præceptis per Ecclesia pradicationem obediunt ? Reges enim et Imperatores Christo seruiunt , coronas depontint, et per poenitenriam in Ecclesia veniam petunt. Si itaque per capita montium fummas personas intelligimus, bene per cubilia leonum, et montes pardotus principes quique et ministre designamur, qui crudelitati inseruiunt, et dolosstatibus suis, quos vi non possunt la dere, decipinut. Pardi quippe maculas in cute sempet portant. Pet quos qui alij quam hypocritæ, vel discordes significantur? In illis quippe E qui crudelitatem sectantut, damones tamquam leones cubant. In illis vero quasi

pardi montes adificant, quos dum vitijs fuis aliquas virtutes admifcere confentiunt. pro omnibus bonis fuis laudis gloriam affectare compellunt. Hi itaque vere pardorum varietatem imitantne, quia dum cum virtutibus etiam vitia sectantut., quasi in vario cotio coloris dissimilitudine diuiduntus. Sed de cubilibus leonum, et de montibus pardorum Ecclesia coronatur : quia dum per eius prædicationem, et crudeles ad pietatem , et hypocritæ ad vitæ humilis vnitatem conuertuntur. pro his omnibus præmium percipiet quod meretur. Cui iterum dicitue : [ Vulnerasti cot meum sotor mea sponsa, vulnerasti cor meum in vno oculorum tuorum , et in vno crine colli tui ! ] Per oculos sponsa sancta Ecclesia pradicato- sapeda in tes, ficut dictum eft, delignantur. Per crines vero populi multitudo figuratur. . pris-Per collum autem fancti capitis y it corporis conjunctio demonstratur, que sides Kkkkk 2 S. Greg. To.2. Ecclefia

prine.

Ecclefie intelligitur. Per hanc enim caput et corpus coniungitur, dum Christo quisque A co tenacius inharet, quo fidelior in bona conuerfatione habetur. In vuo ergo oculorum et in vno crine colli sponsa sponsus vulneratur: quia profecto vsque ad mortem, erucis afficitur, vt vnitas prædicatorum et plebis in Ecclesia consirmetur. De cuius dilectione erga fponfam iterum fubdit fponfus: [Quam pulchræ funt mammæ tuæ foror mea sponsa. ] Quid per mamas connenientius in hoc loco, quam ipsa dilectio Deiet sul cap Lia proximi, de qua superius diximus, intelligitur? Per quas mens sancta omnes sensus fuos fuaui dilectione nutrit , dum Deo fuo charitatis tenacitate conglutinatur , et proximis si quid vrilitatis habet, quomodolibet libenter impendit. Has mammas fponfæ quantum fponfus diligat, in repetitione laudis aperte manifestat dicens: [Pulchriora funt vbera tua vino. ] Quod fuperius de sponsi vberibus diximus, hoc et hic cum de sponsa loquitur, intelligi posse astimamus. [ Et odor vnguentorum tuorum B fuper omnia aromata. ] Per voguenta quippe ipfæ virtutes quæ ex charitate oriuntur, intelliguntur. Habent quippe etiam reprobi aliquando aromata quibus redolent, quia virtutes quassam possident, et bona opera perpetrant. Sed quia sine charitate. vinunt in conspectu Dei nulla que faciunt placent. Vnde in iudicio cum dicent : Do-Mat.7. d mine in nomine tuo prophetanimus, et in nomine tuo virtutes multas fecimus:respondebitur eis: Numquam noui vos, discedite a me omnes operarij iniquitatis. Bene ergo ynguenta Ecclesia super omnia aromata redolere dicuntur: quia etsi opera reproborum aliquando homnibus placent, hac qua fancta Ecclesia ex charitate conficit, in diuinis naribus fine ceffatione redolent. Sequitur: [ Fauus distillans labia tua sponfa. 1 Pradicatores Eccletia bene labia sponsa dicuntur: quia per eos populis loquitur, et per eos ad fidem paruuli quique erudiuntur, dum per eos occulta feri- C. ptura quali cordis latentia manifeftantur. In fauo autem mel latet, et cera videtur, Recte ergo labia sponsæ fauus vocantur: quia dum in carnis fragilitate sapientia magna habetur, quali mel in cera absconditur. Quando vero electus quisque prædicat, quando calestia gaudia nescientibus reuelar, tunc fauus distillat:quia quanta dulcedo sapientiz in corde lateat, per oris fragilitatem audientibus manifestat. Vnde seri-· Cor. L.b ptum est: Habemus thesauru iftum in vasis sictilibus. Ideo subditur: ] Mel et lac sub lingua tua . ] Nimirum falli prædicatores mel in lingua portant, quod fub lingua non habent: quia calestia gaudia aliquando pradicant tamquam veri sint, cum ipsi terreftria bona totis defiderijs appetant. Sancta vero mens mel in lingua prætendit: quia fapientiz dulcedinem loquendo oftendit, quam veraciter prædicans, audientes tamquam mellis dulcedine reficit. Lac gerit, quia congruenti sibi doctrina paruulos D' quosque in Ecclesia nutrit . Sub lingua autem hac omnia sibi ipsi reservat : quia internam dulcedinem affidue secum portat. Dum enim terrena abijcit, dum vitiorum amaritudinem respuit, in interioribus sensibus sapientiæ dulcedine se pascit; qua robur colligit, vt ad æterna gradiens, in labore viæ lassescere non possit. Cui bene dicitue : [ Et odor vestimentorum tuorum ficut odor thuris. ] Quid per vestimenta hac, nisi fancta opera designantur, quibus pracedentium malorum turpisudo operitur; ne videatur. & Hincenim scriptum est: Beatus qui vigilar et custodit Apor. 16.6 vestimenta sua ne nudus ambulet, et videatur turpitudo eius. Thus vero per significationem pro oratione ponitur, ficut scriptum est : Ascendat oratio mea sicut in-Pfal. 104 a censum in conspectu ruo. Sancti iraque anima in hoc mundo quanta potest bona opera operatur, et bene operans desiderio et intentione sancta ad æterna se exten. E dit, nihilq. boni agit, nifi ea intentione vt ad calestia qua dirigit, quandoque peruenire possit. Bene igitut odor vestimentorum eius sicut thuris esse perhibetur: quia in omnibus operibus suis orat, dum perueniendi intentione ca que potest bona operatur. Sequitur : [ Horrus conclusus foror mea sponsa , horrus conclusus , fons fignatus. } Horrus fancta Ecclefia existis: quia dum populos multos in fide gignit, quasi flores pulchros bona terra emittie. Qui hortus conclusus bene esse dicitur : quia charitatis vallo circumquaque munitur, ne intra numerum electo-

rum reprobus aliquis ingrediatur. . Vnaqueque anima fancta etiam hortus conadan elufus effe intelligitur : quis dum virtutes nutrit , flores gignit, et dum virtutum exhilaratione to reficit, fructus quos genuerat, eadem custodit. Conclusus enim hortus effe di citur quia dum bons fuz insentione vitz ztenz abscondit, dum humanas

landes

hkikk a

A laudes omnino contemnit, ipfa bona intentione fe circunfepit, ne ad interiora rapienda hoftis antiques irrumpere possit. Fons etiam dicitur: quia dum calestia assidue cogitat, dumicientiam scripturaru semper in ventrem memoria congregat, quasi aquas viuenses fanda mens in le gignere non ceffat, quas fitientibus proximis prabere ve reficiani zur valeat - Vinde scriptum eft dicente Domino : Qui biberit ex aqua , quam ego dabo loss, 4.6 ei non fitiet in aternum : fed aqua quam ego dabo ei, fiet in eo fons aqua falientis in vitam aternam . Et alibi: Qui credit in me , sicut dicit scriptura , flumina aqua viua loun 7.f fluent de ventre eius. Sed cur dicitur fons ille fignatus, nifi quia fenfus spiritalis mentibus indignis absconditur ? Infideli enim homini a Domino dicitur : Spiritus vbi vult tori 2. b. 11 fpirat, et vocem eius audis ,et nescis vnde veniat , aut quo vadat. Et iterum scriptum Plal.4. eft:Signatum eft fuper nos lumen vnltus tni Domine. Quod enim ibi lumen fignatum. B hoc hic procul dubio fons fignatus effe perhibetnr . Sanctus enim fpititus mentem qua

seplet et illuminas irrorat, et irrorans illuminat: vr et de luce eius videat quid appetat. er de rore eius fe refrigeret, ne lassescar. Sequirur : [ Emissiones rua paradifus malorum punicorum cum pomoru fructibus. ]Quid emittit fancta Ecclefia, nifi cnm fanctis operibus fancta verba, quibus filios gignit et nutrit? Quorum dum alios víque ad martyriū perducit, alios in sancta conuersatione erudit, hos sanguine martyrij rubentes ad eternaparriam transmittit, illos vero in sanctis operibus viuentes, proximis in exemplu sancitatis tradit, quid alind quam mala punica et pomorum fructus emittit? Mala quippe punica inb rubeo cortice multitudinem granorum continent : fructus vero pomorumin se resectionis dulcedinem habent . Sie sie martyres du subigne tribulationis laborant, dum pro Christo sanguinem exterius fundere non dubitant, multitudinem vir-C tutum interius fibi congregant in mente. Sancti etiam quique qui in pace Ecclesia viuunt, fructus pomorum gerunt: quia dum sancta opera faciunt, proximis exempla tribuunt, quorum exhibitione se qui volunt reficiunt. Quotquot enim sunt in Ecclesia san-Cti, fine igne passionis ardeant, fine in pace Ecclesia quiescentes succrescant, fanctarum virtutum odore tamqua paradifum fuauitatis et deliciarum construere in se dum viunte, non cessant. Cuius paradisi vbertatem scriptura demonstrat adnor sub voce

sponsi per arbustorum nomina quasque virtutes designat, dicens: [ Cypri cum nardo ; nardus et crocus, fiftula et cynamomum cum vniuerfis lignis Libani, myrrha et aloc cum omnibus primis vnguentis . ] Quid enim per has diuerfas aromatum species desis gnatur, nifi fanctarum virtutum odor et profectus, qui in fanctis habetur? Ex his quippe speciebus regalia vnguenta conficiuntur, ex his corporum sanitates inueniuntur. Beno Digitur vittutes animarum delignat quibus congregatis et confectis, et bonus odor opinionis egreditur, et zgris animabus competens fanitas reparatur. Sed adhuc laus Ecclesia a sponso repetitur, cum subditur: [ Fons hortorum, puteus aquarum viuentium, quæ fluunt impetu de Libano. ] Recte in emissionibus Ecclesiæ fons hortorum, et puteus aquarum viuentium describitur. Quid enim per fontem et puteum, nisi sancta

scriptura designatur? quæ sic aquam sapientiz generat, vt et potantes semper reficiat, ettamen manare non defistat . Quæ bene hortorum esse perhibetur : quia illorum specialiter est sancta scriptura, in quorum mentibus virtutum scriuntur. Sed quarendum nobiseft, quare fons et puteus verumque umul sciptura dicatur, cum fons in superficie appareat, puteus vero in imis latens, omnes se quarentes maiori laboro exercear. Sed sciendum est, quod diuina scriptura in quibusdam manifesta existens, E inquibusdam vero locis obscuram se prabens, et alignando leuiter sicut inucnitur, ramquam fons potatur, et aliquando magna inquisitione eget tamquam puteus, ve inuenta fumatur. Quod vero fanctæ scripturæ intellectus per aquam designetur, often-

ditur alibi cum diuina voce de reprobisdicitur : Mittam eis fitim aque, et famem panis. Et per Isaiam dicitur. Auferet Dominus ab Hierusalem et Iuda omne ro- Isaia, 3 dur panis, et omne robur aque. Vbi notandum, quòd robur panis prius, et poftea tobur aque aufertue. Dum enim grania dicta scripture non perquiruntue ve mandantur, paulatim a scientia decidit mens, ve aliquando non leuia etiam intellectu capiantur. Sed aque iste bene de Libano finere cum imperu dicuntur: Libanus enim ; ve dictum eft , dealbatio interpretatur. In baptismo quippe dealbamur , dum amilfa nigredine peccatorum ad munditiam nouz vita reformamur. De Libano ergo aque putei fluunt quia in baptimo electi quique donum Spiritum fancti S.Greg. Tom.2. Kkkkk 3 accipiunt

Pfal. 45.

Zib, 27. Mor. eap. 23. et lib. s.in Exoch. bo mel. 2. Pfal. 23.

accipiunt, ofto illuminati scriptura facra fenfum intelligunt. Qua scriptura fancta A scientia tanto fluit impetu, ve electos dum tangit, ab huius vita amore submoucat, et ad atetna gaudia vi impetus fui quosque adharentes traijciat . Hinc est enim quod in Pfalmo scriptum est : Fluminis impetus lætificat ciuitatem Dei . Impetus enim fluminis ciuitatem Dei latificat, cum per donum fancti Spiritus fortiter inundans feriptura sapientia sanctam Ecclesiam, vel cuiuslibet capientis mentem infusione sua exhilarat. Ad cuius Spiritus aduentum malignus spiritus increpatur, cum hic in subsequentibus dicitur: [Surge aquilo, et veni aufter: perfla hortu meum, et fluent aromata illius. ] Quid enim per aquilonem qui infrigore conftringit, et torpentes facit, nili immundus spiritus designatur, qui reprobos omnes dum possidet, a bono opere torpere facit ? Per austrum vero, calidum scilicet ventum, Spiritus sanctus figuratur, qui dum menteselectorum tangit, ab omni torpore relaxat, et feruentes facit, vt bona quæ defide- B rant operentur. Hinc enim dicitur: Converte Domine captiuitatem nostram, ficut. torrens in auftro. Surgat ergo aquilo, et veniat aufter, et perflet hortum sponsi, et fluant aromata illius, ve videlicet spiritus malignus ab Ecclesia vel ab vnaquaque electa anima discedat, et Spiritus sanctus adueniat. Qui veniens charitatis ignem cogitationibus infundat, et a torpore negligentiz dum se infuderit, soluat. Quod dum agit, aromata fluunt, quia dum adueniente fancto Spiritu, cor quod prius torpuerat, ad opera se excitat, mox fancte operationis opiniones per proximos quosque suauiters discurrent, ve quique audientes ad eadem se accendant, et austro flante, id est, Spiritu fancto se infundente, virtutum odores emittant, vi voique sanctus hortus floreat, et post florem fructus redolentes, et reficientes producat. In que hortum sponsa dilectum inuitat, cum fubdit:

Capat V.

7 Eniar dilectus meus in hortum suum, et comedat fructum pomorum suorum. ] In hortum dilectus venit et fructum comedit, quando Christus mentes visitat, et bonotum operum delectatione se satiat . Vnde et idem subijciens dicit: [ Veni in hortu meum foror mea sponsa; messui mytrham meam cum aromatibus meis. Comedi fauum cum melle meo, bibi vinum meum cum lacte meo.] Myrrham dilectus cum aromatibus metit, quando Christus mortificatione vitæ ad perfectionem perducta, electu fuum ab hac vita succidens, ad caleste horreum cum sancta opinione inducit. Fauum cum melle comedit, quando defiderium fanctum in fanctis operibus latens perficit, et ad fanctorum conuiuium fanctam animam fua delectatione impinguandam transigit. D Vinum vero fuum lacte bibit, quando et perfectione quorumdam se reficit, et innocentiam aliorum cum pietate diligens, vtrofque ad zternum convinium ingerit. Ad quozum exemplum quosque remanentes inuitat cum subiungit: [Comedite amici mei, bibite et inebriamini charissimi.] Notandum in primis est:quia qui comedunt, amici, qui vero bibunt et incbriantur, chariffimi effe perhibentur. În quibus verbis intelligi datur, quia in hoc loco comedere bonum est: sed bibere et incbriari amplius bonum est. Sunt nimirum quidam in fancta Ecclefia, qui fic pracepta diuina audiunt, ve caleftia. plusquam terrena amare discant, pro corum desiderio multa pauperibus tribnant, a prauis opetibus se custodiant, nulla alicui violenter rapiant: Écclesia pradicationem-libenter audiant, in side se instruant, quam et operibus sanctis exerceant, et tamen. vxores habent, pignora nutriunt, res suas diligunt, quamuis his omnibus Christum. præponant. Hi profecto comedunt, et amici funt : quia fanctam scripturam audientes, talem fibi refectionem affumunt, vt eth ad fummam perfectionem adhuc non affurgunt, tamen fecundum modum fuum perfecti, in præceptis divinis fine crimine viutt. Quod dum beati Ioannis parentes, Zacharias videlicet et Elizabeth, conscruare fluduerunt, per reuelationem angelicam in senectute sua filium accipere meruerunt, quo major inter natos mulierum non furrexit, et ipfum Saluatorem mundi digito oftendere et baptizare meruit. De cuius parentibus dicitur : Erant autem iusti ambo ante

Mat, 11. b

Lucit, a re el Deu vere

meter internation internation internation e e piparisant accuration di giro distante ce chapitare mensil. De causa parenthes dicitar: E can automi inità subo altre e consideration de la consideration del la consideration de la consideration del consideration de la consideration del consideration de la consideration del consideration d

piscant : Eius desiderio se affligunt iciunijs , afficiunt lacrymis , exercent meditationibus diminis, fola que funt eterna cogitant : contemplationibus vacant, ad hoc laboran Philip. 3. e tes, ve ea qua retro funt obliuiscentes, in anteriora magis ac magis se extendant. Quid profecto ifti, quid aliud agunt nifi bibentes inebriantur: vt dum omnium terrenorum per desiderium obliuiscuntur, iure a sponso cælesti non tantum amici, sed et charissimi vocari mercantur ? De quibus idem sponsus sequitur et dicit : [ Ego dotmio, et cor meum vigilat. ] Hulusmodi quippe electicot sponsi bene vocari possunt, qui quo amplius exteriora, quæ funt in mundo, fugiunt, co fecretius ea quæ funt interiora sponsi cognofcunt. De quibus procul dubio idem sponsus alibi dicir: Qui diligir me, dilige- Icen. t4. 6 tur a patre meo : etego diligam eum , et manifestabo ei meipsum. Dormit ergo sponfus,et cor eius vigilat : quia dum Christus iam glorificatus est, in beatitudine quiescit, B quicumque cum perfectediligit, vt ad ipfum perueniat laborat. De qua vigilantia

onfa fuperius dixit : Cum effet Rex in accubiru fuo, nardus mea dedit odorem fuum. Cant. 1. d Quod enim illud quiescere dormire dicatur, id manifestar quod alibi legitut : In pace Pfal-4. in idipfum dormiam et requiescam. Quod tamen ipsum et ipsa sponsa de se dicere poseft. Dicat etgo: [ Ego dormio, et cor meum vigilat. ] Ac si aperte mens sancta loqueretur dicens : Dum a mundanis tumultibus exterius dormio, interiori cogitatione quæ fint caleftia vigilans penfo. Sancti erenim viri dum terrena omnia despiciunt dum tumultus mundi omnino fugiunt, dum otium in via Dei affumunt, nequaquam vt totpori vacent, ca dimittunt: sed interius labotantes, qua fint illa ad qua facti sunt in. corde aspicete contendunt. Neque enim ve torpeant dormiunt, sed ve libetius æterna contemplentur, a transitorijs rebus quiescunt. Quos tamen aliquando sponsus ad pro-C fectum proximorum excitat : et vt eis cum quibns viuunt proficiant , ab otio quod dili-

gunt reuocat. Cuins vocem audiens etiam cum dormit, fponsa dicit; [ Vox dilecti mei pulsantis.] Quid enim pulsans dicat subiungit : [ Apeti mihi sponsa mea, amica mea, columba mea, immaculata mea. ] Cansam etiam clamoris annectit dicens: [Quia caput meum plenum est rore: et cincinni mei guttis noctium. I Dum sponsa dormit, dilectus ve aperiatur ei pulsat : quia dum sancta mens sibiipsi per otium intendit : Christus multa peccatorum opera in hoc mundo tolerat: quæ nili spiritales viri ad doctrinam se accingant, numquam per seipsos carnales vel agnoscunt, vel corrigere curant. Vult ergo sponsus ve aliquando orium dimittatur, et ad adificationem proximorum spiritales quique solicitentur. Quia dum persecti viri sibi solis per interiorem quietem attendunt, dolet sponsus quod saculares ad peiora magis ac magis cottuunt, dum

D cum proprer filentium spiritnalium semper minus ac minus cognoscent, quod ipse ma nifeftar cum dicit : [ Quia caput meum plenum est rore, et cincinni mei guttis noctiu,] Quid per caput sponsi nisi Deus, et quid per torem in hoc loco, vbi lamentando dicizur, niss frigus metium carnalium accipitur? Scriptum est enim: Caput Christi Deus. 1.Co.. 11. e Et de frigore cuiusliber carnalis mentis iterum scriptum est: Sicut frigidam facit cister- Hier, 6, b na aquam, fic frigidam fecit malitiam fuam . Caput erg o Christi plenum est rore:quia multi in Ecclesia positi, et Deum eum credunt, et tamen frigidi persistentes ad ardorem charitatis non accenduntur . Per cincinnos autem eiufdem , populos intelligimus, quos in fide diuinitatis, quasi in capite Christi pendentes et opprimentes scimus . Sed cincinni pleni esse dicuntur guttis noctium : quia dum in torpore huius tenebrosæ tem-

poralitatis se suspendunt, magis ac magis stillationibus iniquitatum fluunt. Ad hos ac-E cendendos sponsa excitatur, dum spiritalis quilibet pro adificatione plurimorum, ab otio ad prælationem Ecclesiæ vocatur. Sed quoniam metuit ne si ad prælationem venerit, solicirudinibus mundi occupari necesse sit : sicq. dum per occasionem ædificationis plurimorum, temporalibus se inclinauerit, quietem amittat, eamq. sordibus peccatorum inficiat, ideo clamanti sponso respondet dicens : [ Exspoliaui me tunica. mea, quo modo iterum induar illa? Laui pedes meos, quo modo iterum inquinabo illos?] Tunica sua sponsa se exspoliruir, quia omnia exteriora, quibus honorabatur, et onerabatur, abiecit : De qua tunica dicitur : Nunc autem qui habet tunicam yendat ea, Luc. 22, d et emat gladium. Gladium quippe vendita tunica emit, qui pro aternis temporalia. abdicat : et in fancta conuerfatione viuens , verbum prædicationis acquirit. De quo di- Epbef. 6. d citur: Et gladium (piritus, quod est verbum Dei . Pedes autem suos sponsa lauit: quia dum in fancto otio fancta anima viuit, opera fua ftudiose ad memoriam reducit: et-

ambulauerat, planxit. Pedes lauit, quia peccata abluens lacrymis, munda in confpe-&u dilecti fui apparere concupiuit . Hos pedes iterum inquinare metuit : quia valde folicita est , ne si in prælatione ponatur , per terrena ambulans , iterum suscipiat quod dimisit. Idcirco ab orio inuita recedit : quia dum a marinis fluctibus aliena est, quasi in littore polita securius viuir. Sed dilectus non leuiter mortem proximoru tolerat. Ideog. propius accedens, per seipsum eam excitare non dubitat, vbi dicitur : E Dilectus meus milit manum fuam per foramen; et venter meus intremuit ad tactum illius. I Manum dilectus ad sponsam mittit per foramen vt surgat, quando per subtilem intellectum quanta fit operationis digina virtus, ei inspirando manifestat : quod videlicet et inter pericula saluare possit, quod etiam in pace nisi per eum saluus sit nemo, quod in tumultu certaminis sperantes in se non derelinquit. Ad cuius tactum venter sponsa intremifcit : quia fancta anima quo amplius diu nam potentiam per interiotem visitationem præsentialiter sentit, eo districtius iudicat quidquid in se carnale deprehendit. Quo enim maiori charitate in eum ardet, quem mente concupifcit, eo timidius fe ei fubijcit, et amplius veretur ne sponsus in ea aliquid inueniat, propter quod cam a se dimittere velit. Idcirco sponso obediens ad laborem se præparat, ve sicut in quiete samiliaris sponfo, fic et in labore deuote feruiens appareat. Ideo fubdit dicensa [ Surrexi ve aperirem dilecto meo. ] Tacta surgit ve aperiat : quia dum spiritum dilectionis amplius solito accipit, mox de ædificatione proximi cogitat, et prædicando agit, yt apertis cordibus sponsus ad inhabitandos proximos veniens aditum intrandi inueniat. Que etiam cum prædicatione exempla operum auditoribus demonstrat dicens : [ Manus mez stillaue- C Say, cay, 3 in runt myrrham. ] Quid per manus nisi operationes: quid per myrzham nisi mortificamed. et cap. 4. tio carnis accipitur? Manus ergo sponsæ, prædicationis myrrham stillant : quia qui-

prope med.

- cumque alijs prædicant, necesse est si multis proficere velint, vt in omni opere suo carnalem vitam mortificare contendant. Sed ve hoc cum magna discretione fiat, manifestat cum subiungit, dices : [ Digiti mei pleni sunt myrrha probatissima . ] Sicut enim · ab vna manu plures digiti diuidutur, sic in vna fancta conversatione per discretione diuerfæ virtutes inueniuntur. Alia enim est virtus largitatis, alia virtus parcitatis. Aliud opus humilitatis, aliud liberæ increpationis. Aliud vero agimus quando nos sub filentio continemus, propret adificationem propriam : aliud quando proximis loquimur propter vtilitatem fuam . Sed digiti myrrha probatissima pleni esse perhibentur: quia in omni quod agitur semper necesse est ve mortificatio carnalitatis teneatur. Que tunc D probatissima esse iure dicitur, quando in omni suggestione que ab hoste in geritur, sine - cessatione voluptas carnalis cauerur ne suscipiatur. Quod quando fit, omnis duritia mentis dissoluitur, et vt sponsus intret ad cor aditus præparatur. Hinc est quod sequitur . [ Pessulum ostij mei aperui dilecto meo . ] Pessulum ostio facimus quando per voluptates carnis, aditum cordis contra sponsum obseramus. Pessulum vero aperimus, quando remotis voluptatibus fluxis, cor nostrum in amorem Christi, quod prius durum fuetat, foluimus, & sponso pulfanti ad ostium introirum liberum facimus. Quod dum in hac carne viuimus, quia repente fieri non potest, restat ve magis ac magis quotidie faciamus . Nemo enim , ficut feriptum est , repente fit summus . Aliquando enim dum in hac corruptione politi Dominum nostrum quarimus, magis nobis elongari quam appropiare videtur . Ideog. fequitur : [ At ille declinauerat , arque transierat . ] E Modo sponsus dilectam rangit, modo declinat: quia quando nos torpentes conspicit, ad amorem incitat : quando vero laborantibus nobis posse apprehendi videtur, tunc ne apprehendatur transit et declinat. Quod maxima in nobis eius gratia agitur, vt videlicet nec in torpore nostro iacentes, omnino eum a mittamus, nec de plena eius, vt nobis videtur, ap prehensione superbiamus. Qui mox tamen vt recesserit, redit : et ne diutius anima fancta a dilecto fuo alienetur, verbo infoirationis fue defideranti anima fe infundit, et infundens liquefacit. Vnde exultat sponsa dicens. [ Anima mea liquefacta est, ve dilectus locutus est. ] Ad verbum sponsi liquefactam se dicit : quia dum Christus se per spiritum suum anima desideranti infundit, omne duritiam cordis mox dissoluit : et aliquando mentem in tantas lacrymas liquefacit, ve vix capere possit hoc quod se capere intra se exultar : er intus miretur quid fuerit, et quid factam subito feipfam.

A cipfam videar. Quem liquorem dum fenir, perfectiu apprehendere concupifeir; es aliquando dum hoc ipfium cogitar, hoc quod modo fenteñar, iam non fenir. Vade 6-licitatur ad quarendum ve hoc idem inueniatrida aliquando cum etiam din faigetur, non inueniat, quod modo tam parefens enchar. Hoc lor quiture; Cugatiui, et non inueni illum vocaui, et non refpondit mihi. J Quarrit fponfa dilectum, led non inuenit; quia a Doc infipirata mens affidue figuaitare illa inuma perfrui concupifeit, sed corruptio prohibet, quam in hac vita gerir. Vocat ergo et non refpondettu ei ; quia et orationiste sed conceidenti nellus prefenire fairair appeati, fed ad votum flum hoc quod inuocar non occurrit. Reftare rgo vrin fe reuerrens fe cognofent, et per ferirurus fandata dilectum flum magia ex magis illo gultu aduitus perquitar. Et hoc elt

quod fequitur: [Inuenerunt me cuftodes, qui cuttodium ciuitatem. Dum inquitirion neditelti ponofa fiolicitaur; in cuttodes ciuitais incidit; qui adum fanda mens defideriro foonii fui Chrili fe affiigit, practicatorum verba in feripeura diuniai fuicipit, eteisquamdiu a Chrili fe vaultaciuidem quem quarerbat amoriantendie. In quibus quid
exercitationis inueniat, fubiungit: [Peculferunt ne, et vulner auerunt me, tulerunt
pallium meum cuftodes murorum. Cuttodes percuriunt fpondim et vulnerate; qui
pradicestore fancii clum calei fiai loquuntur; amantem aminam afficiant, et maiori
pradicestore fancii clum calei fiai loquuntur; amantem aminam afficiant, et maiori
corde, enbratacionibus fuita banimo auferunt, Pallium tollute, qui ediquinerate
verba pradicatorum nos non ognofebamus, ipfiq, onne quod interius latebat dum
loquuntur, deceguat. Quod daum fian piliu falli gendi fines et et pro nosbis dicebo loquantur, deuotius exorandi. Quod agit fponfa dum fubiungit: [Adium vos filit HieCurifalem, finneeritsi dielectum meum, via mancetitsi ciqua amore langueo.] Dum

C rufalem, fi inuencritis dilectum neum, vi annuncieits i, qui a amore langue o. ] Dum cnim fandis vivis cogitationes notras referames, dum es fiue vincentibas nobifeum, fiue fam vitam atenam ingreflis defiderium noftrum expandimus, et per Deum orsemus, vi Domino Chrifto pro nobis orido, offeram defiderium quo seficimur, qui da liud agimus, quàm filia si lierulalem adiuramus, y tediecto, cui nobis proximiores funt, amoient, quia amore languemus 35 ede ripi fianti fi adhuc nobifeum funt, et orazones fiuo orant, et qui vi nuncient, quant anote languemus 35 ede ripi fiantifi fi adhuc nobifeum funt, et orazones fiuo orant, et qui vi nuncient, quant de carete. [Qualis et diletto stu use ex diletto poulcher rima mulierum.] Sed quia quo ardentitus diligunt, eo dulcius verba de co repecuat, idem ipfum iterum dicunt, et qualistic dilicitent suu ex diletto qua fia caliturati nosi "Dilettus ex diletto fono fisi diciturre vi delicet per repetitone, dilettonis maximus amor loquentiso fideduur. Vel. diletto bease Christiva vocaturquis fi filium diligimus, expareme ex quo eff.

confiquence anamus. Refeonder from dichte queede stiem it. Die den ses que etc. deuts et er universale ses en illustes. I candidate et en thomatic Canon deuts etc. etc. and the en candidate etc. perhibetur, quis nullum omnion peccatum faciens, sinhitis pulchritudinem ex juste, perhibetur, quis nullum omnion peccature files, domoris pationem acceffit. Cui per grotenult, etc tenne tanquam peccator effet, and moris pationem acceffit. Cui per grotenult etc. etc. perhibetur, etc. perhibetur, qui per grotenult, etc. perhibetur, qui per que qui per que qui per qu

E fli, mit fieles quosque intelligimus ? Qui dum fidem Trinitais in mente cuthodium; et Deo adhrettes quod credum facianqual in capite pendente honorem portant conferunt. Palma autem in altum valde crescendo profici; et victoriam significatione sia prizendici. Coma et goi fucul elarz palmarum flunquia eledit quique dum fempe pet ad atta virturum sie efferunt, per Dei grariam quandoque ad victoriam sie perdu-cunt... Niger autem siuce rouse estimate; qui aquamui virturbusin cellum fecriparati, semper camea peccatores si esti consolium. Soquirur: [Oculie insi situr columbs si siper riuuos aquatum equa lader funt toota et retident surat si setura pelmicima. J Oculi sponfa sicur columbs si que riuos aquatum equa lader sunt toota et retident surat si setura pelmicima. J Oculi sponfa sicur columbs si que riuos aquatum equa lader sunt toota sutem a quarum elle perliboratur quate sumper in refetitora disinarum scripturarum conuerfatur. Lade vero sinclo-Er qui gratici certaricia spannisti ranquana lader matris a peccutar per haprifimum conuerfatur.

2. Cor. 2. d

1. Ioan.1.4

.Cor. 1. d

funt mundatz . Quid autem per fluenta plenissima, juxta que resident, intelligimus, A nisi sacra scriptura profunda et arcana dicta, qua discerpimus, quibus nos reficimus, du ca legendo, vel audiendo haurimus? Ad hoc etiam columbæ iuxta fluenta refidere folent, vt volățium auium vmbră în aqua videant, super quam se projeientes vngues! rapacium fic effugiant. Sic sancti viri in scriptura sancta fraudes demonti prospiciunt, et ex descriptione quam vident, quasi ex vmbra hostem cognoscunt. Dumq. se consilijs fcriptura ex toto addicunt, vt videlicet nihil agunt nifi quod ex responso scripturaru audjunt quasi in aquam se projecientes, hosti illudunt. Quæ fluenta plenissima dicuntur: quia de quibuscumque scrupulis in scripturis confilium queritur, fine minoratione de omnibus ad plenum inuenitur. [ Genæ eius ficut areolæ aromatu, confiræ a pigmentariis. I Si per oculos prædicatores intelliguntur, bene per genas ipfi in Ecclefia figurantur, qui martyrio vitam finisse per hibentur. Du enim pro fide Chtisti sanguinem B fuum fundere non dubitant, quasi genæ in facie sponsi rubent. Per eos quippe pulchritudo fidei Christianæ publicatur : quia ad quantum fidei præmium tendant oftendut, dum pro ea moriuntur. Quæ genæ bene sicut areolæ aromatum esse dicuntur : quia du in constantia fidei, martyrio electi exercentur, per cultum virtutum sancta opinionis fama,quali odore aromatum dilatantur. Sed arcola a pigmentarijs conferuntur,quia martyres sancti et a præcedentibus prædicatoribus ad confessione roborantur, et a subsequentibus ad imitationis exemplum populis adducuntur. Ab illis qui pracesserunt, pigmēta virtutu coluntur, ab his vero qui sequitur, pigmēta exeploru sumutur. Vnde et fequitut: [ Labia illius lilia stillantia myrrham primam. ] Quid enim per labia sponfi nifi ipfos quos dicimus prædicatores Christi intelligimus? Qui dum mortes martyru populis prædicant, quasi myrrhä mortificandis carnibus ad condimentum distillant. C Quæ myrrha bene prima esse dicitur: quia nullus sic mortificatut, quo modo ille qui pro Christo martyrio finitur. Primam enim dixit non pro tempore, sed pro dignitate. Quid eft quod labia fponsi lilia esse dicuntur, nisi quod illi per quos Christus loquitur, necesse eff ve mundi fint et pet cos bonus odor aspergatur? De quibus crat Apostolus Paulus, qui dicebat : Bonus odor sumus Deo in omni loco, et in his qui pereunt, et in his qui falui fiunt. Sed notandum est quonia quidquid in Ecclesia iustiria er fortitudinis habetur, ab ipio Christo per exempla operum illius trahitur. Ideo fequirur: [ Manus illius tornatiles, aurex, plenz hyacinthis. \ Quid enim per manus Christi designatur.nisi opera sancta, que in mundo gessir, et que nobis imitanda proponuntur? ipse enim ait: Qui me diligit, me sequatur: Et Apostolus: Qui dicit se in Christo manere, sicut ille ambulauit, et iple ambulare debet. Manus vero tornatiles effe perhibentur: D quia fancta opera eius fine impositione iniquitatis ex omni parte in iustitia gradieban tur. Quod enim tornatur, in rotunditate sui sine obstaculo voluitur. Sic Christi opera in rectitudinis rotunditate voluebătur:quia nulla culpa ei adhærebat, qua minus iuftitia: eius in rotundum duceretur. Aurea etiam manus effe dicuntur: quia quidquid exterius inter homines operabatur, interius in divinitatis pulchritudine disponebatur. Quid ve ro per hyacinthum, qui valde pretiofus lapis est, nisi munus retributionis aterna designatur? Manus ergo sponsi plenz hyacinthis esse dicuntur: quia quicuque illius opera pio corde imitantur, felicitatis æternæ muneribus in retributione ditantur. Vnde et ide Ioan.11.d .1 Redemptor ait: Qui mihi ministrat, me sequatut, et vbi ego sum, illic et minister meus erit. Sequitur: [Ventet eius eburneus, distinctus sapphiris.] Quid per ventre, nisi mortalitas? Et quid per ebur, nisi incorruptio designatur? Ebur quippe valde durabile os ha- E betur, et in ornamera Regu affumitur. Venter ergo Christi recte eburneus effe dicitur: quia mortalitas Christi ad immortalitate perducitur, dum per refurrectione ad gloria patris sui Regis videlicet æterni, in vita æterna collocatur. De quo dicitur: Christus refurgens ex mortuis, iam non moritur : mors illi vitra non dominabitur. Qui vere in ornamento Regum assumitur:quia quifquis carnis suz Rex et dominus esse probatur:ip fius Christi mortalitate et refurrectione, amore cognitionis et spe immortalitatis orna. tur. Vnde alibi dicitur: Qui gloriatur, in Domino glorictur. Sed venter dinftinctus fapphiris effe perhibetur : quia in nostra corruptione quam portauit , cælestia opera per mitacula que faciebat, passionibus nostris inscruit. Sapphirus enim qui aercum colorem portat, bene cæleftia facta, quæ in miraculis oftendebantur, defignat . Venter vero Christi fapphiris diftinguitur : quia dum inter passiones carnis diuina miracula ope-

cebat:

A rabaturqual incorruptione corruptio variabatur. Qua diffendatione Appfioli in fide eruditi iunt, et a plationes tolerandas robulti striterunt. Ideo (equiumi Crura illus columa marmores qua fundate funt fuper bafes aureas.) Per cruta enim Apotho los intelli gimus, per quos vininerium mundum circiuiti, et fidem ein pradicaratius populis audientibus spariti. Quibus ipfein Euangelio airt lee in orbem viniterfum, et Mer. 16. A pradicaratius populis audientibus spariti. Quibus ipfein Euangelio airt lee in orbem viniterfum, et Mer. 16. A gradicaratius augustum oma circulare. Sed crura columa marmore effe perhiberut; quia Ecclesiam infectibiliter sufisiona, dum contra omnes aduerfarios corrum pra dicationibuse ex eemplis robotavur. Super bafes autem aureas columna fundata suntiquia a prophetarum diciti, sufferes perisliteron, fidem integram acceperum. Vandei per primas Apotholorum air t-Habenus s'irmiorem propheticum fermonem, cui bete s. Pretr. 1. d'actività attendentes tamquam lucerma ardenti in caliginos loco. Ideo enim aurez discumur au luce faipentie respinatore prophendectere si cuatura. Sequiut c'Especies eius sy Liba-suntur reuiu luce faipentie respinatore prophendectere si cuatura. Sequiut c'Especies eius sy Liba-

B cuntur qua luce la pientiz reiplendeicere foundur. Sequitur: [Species ius vt.Lhanieletius vt.Cedri.] Libanus quippe mons ellin quo fublimes valde et odoritera arbore habentur. Interperatur autem Libanus dealbatio fiue candidatio. Et de Chrifto dicir. A poliolia Paulus: I ple fatune el noba a Deo pientia et anchificatio et iulitità. 1.69.1.d Bette ergo i petrie cius v r.L. bant extifite quia per erum credentes dealbantur cui fi adha dem ergo i petrie cius v r.L. bant extifite quia per erum credentes dealbantur cui fi adha quem habenus accipiums. Elchus eriam ve conte, fide dicitur cui qui de en paete nontur: Ecce puer meu equem elegi, dilettus meus, complacuit fibi in illo anima mea Co-1/6.41.a dus aucum excelfa ett valde arbor, cedora es rimpuribilis. Chriftus autem excelfa ett valde arbor, cedora est impuribilis. Chriftus autem excelfa ett valde arbor, cedora est impuribilis. Chriftus autem excelfa ett valde arbor, cedora est impuribilis. Chriftus autem excelfa ett valde arbor, cedora est impuribilis. Chriftus quia i ple de dem sea

e feiplo air: Efto flox campie i Ilium conuallium. Et per Jonnam ei dicitur: Currimus Cartinio in odorem vuguennorum turoum. De quo hie bene fecuriur: E foutur illius fuaitori in odorem vuguennorum turoum. De quo hie bene fecuriur: E foutur illius fuaitori men term haurimuru: Quid erop per guturi poloni, dani l'e tlamenorum Chrifti intelligitur, per quod Chriftus nobis loquitur; et in quo quam fuausi fit Dominus, a fidelibus guaturi? Tous erop dieldra-bilus estili et qui per per que quo con connici anima fantia audit, magia ac magis femper cuim ridere Concupiciri. Cuius tor bonis enarra-fantia audit, magia ac magis femper cuim ridere Concupiciri. Cuius tor bonis enarra-fantia audit, magia ac magis femper cuim ridere Concupiciri. Cuius tor bonis enarra-fantia audit, magia ac magis femper cuim ridere Concupiciri. Cuius tor bonis enarra-fantia rideri e fanti e

quo dulcora et ampiora de Redempore lue audigo acéentus inhait et manietimo?

Da de econgoleres apetiti, deises [Quo abit delectus usu o pulcherrima mulietimo?

Quo declinaui tuus et quaremus eum tecuma. J Cum enim proximus proximo de
que modo quart debes perfectusuro e Quambis bocde fyn agoga intilligi valent, yr
aliquando conuería Ecclediam interroget, cui procinus Eccledia refipondes:

Cust F. ...

Cust F. ...

Metus meus descendir in hortum suum ad areolam aromatum, vt pascatur in hortis, et lilia colligat.] Dilectus in hortum suum ad areolam aromatum defcendit: quia Ecclesiam visitans, ad eos maiori gratia venit, quos sanctis operibus et virturum exemplis bona fama odorem ex fe proximis emittere cognoscit. In hortis pascitur, cum multarum animarum virturibus delectatur. Lilia colligit, quando perfectos quosque ab hac vita succidit. Sed quia sancta Ecclesia in filijo suis fide Christo ita coiungitur, spe suspenditur, charitare conglutinatur, vt nihil extra Christu diligat. et eu fibi familiariter fide et amore inseparabilem teneat, ideo subiung it : [ Ego dilecto meo, et dilectus meus mihi, qui pascitur inter lilia.] Notandu quippe, quòd synagoga er prædicatione Ecclesiæ, ad side quandoque convertatur, ita vt se abnegans Christu folum fequatur, et code desiderio diligat Christu, quo cum Ecclesia diligit: quem ceteris postpositis solum amar. Qua ia amicam factam, iam sponsam sibi conjuncta spostus alloquitur congratulans et dices: [ Pulchra es amica mea, fuauis et decora, ficut Hierufale, terribilis vt castroru acies ordinata.] Pulchra et amica, suauis et decora sicut Hierufalem, fynagoga effe perhibetur: quia fancta quattuor Euangelia aliquando conuersa sicut Ecclesia sectabitur. Hierusale quippe visio pacis interpretatur. Per quam bene fancta Ecclesia figuratur: quia dum in mundo semper pressuram patitur via fastidies. qua sit pax patria celestis currendo coremplatur, contidens in eo qui discipulis suis diIoan.16. d

cebat: In mundo quide pressura habebitis, sed confidite, ego vici mundum. Digne aute A fynagoga conuería, ficut Hierusale pulchra et amica et suauis et decora dicitur : quia du fanctam Ecclesia imitatur, quattuor Euangelioru pracepra operatur, a quibus pulchritudinem moru accipit vt placeat, exercitiu fancta operationis colligit vt in amicitia hereat, suauitate mansuetudinis discit vt permanear, specie decora conuersationis oftendit vt per exeplu trahat. De qua colequenter dicitur: Terribilis vt castroru acies ordinata. INotu expertiseft quod milites cu in procinctu contra hoftes vadunt, si ftri-Aim et cocorditer gradiutur, ab hostibus contra venientibus timetur: quia du in eis adi tu per scissuram non aspiciunt, qualiter eos penetrent, hastantes non inueniunt . Illisq. hoc impenetrabile munime efficitur, quod concorditer ordinati seipsis semetipsos tuetur. Du enim de seipsis sibi vallu efficiunt, intrandi ad se aditu hostibus non relinquunt, et vt occidantur appetiti, ipfi facilius occidunt. Sic in multitudine fideliu cotingit, quæ du contra malignos spiritus pugnare non desinit, necesse est ve pace charitatis costringatur, quo falua sit. Si enim pace teneret, terribilis hostibus appareret . Si per discordia scinditur, vndique ab hostibus leuiter penetratur. Pace se itaque muniat, vnitate se vinciat, charitate se vniat:vt du in seipsa per scissura damnu non patitur, duce suum semper exultans fine confusione sequatur. In pace quippe oculus metis mundatur, ve in ip fam beatitudinis visione intendatur. Qua nemo sicut est, in hac vita conspicit: quia impossibile est patria tenere, dum in exilio vnusquisque nostru gemit. Ideo fancta anima inardescenti, inhianti, propinquanti sponsus respodet, dicens: [ Auerte oculos tuos a me, quia ipfi me auolare fecerunt. Oculos ad spontum tendimus, du intuitu mentis ad videnda Christi beatitudine aliquantulum aperimus. Sed oculos auertere precipimur, ne videlicet aspicere că seuti est, quantucum que videamus, arbitremur. Ipsi enim oculi cu auolare fecerunt: quia quo amplius videtur, eo magis inuisibilis esse cognoscitur. Et a nobis auolat:quia quantulumcuque icu metis apprehensus, incomprehesibiliter super omne conatu nostru se exaltatu elle manifestat. Oculi quippe mentis quasi hoc esficiut vt auolet: quia per hoc tantillu quo videtur, valde long inquus et auolans a nobis, sicut dictu est, apparet. Sequitur: [Capilli tui ficut greges capraru, quæ apparuerunt de mon te Galaad. Dentes tui ficut greges ouiu,qua ascederunt de lauacro. Omnes gemellis fe tibus, et sterilis non est in eis. Sicut cortex mali punici, sic genæ tuæ: absque éo, quod inas. c. a. prope trinsecus latet.]Hac omnia dicta de Ecclesia superius, ve potuimus, exposuimus. Ideo nuc de sy nagoga eade replicare deuitamus. Vnu tame quod no similiter repetitur: quia ibi ficut fragmenta mali punici, hic autem ficut cortex mali punici dicitur: quo nihil aliud designari puro, nist sanguine martyru qui sub antichristo morienturiet vnitate fi- D dei, sub qua multi Iudçoru stringentur. In cuius constantia du sanguinis effusionem pa tientur, fidei tribulatione quasi corticis rubore decorabutur. Sequitur: [ Sexaginta funt reginz, et octoginta cocubina: et adolescentularu non est numerus.] Quid per reginas, nili fanctoru anima delignantur, qua du corpora fua prudenter regut, et alijs prafunt, regnu fibi zternu acquirunt? Sunt enim nonulli in fancta Ecclefia qui carne fuam macerant, et propter Deu affligunt, vitia vincunt, dæmones velut tyrannos sibi subijciunt, omnes motus suos ve ordinate currat, sapienter regunt, alijs pradicant hoc quod ipsi fa ciunt, multos a faucibus dæmonu gladio verbi pugnates abstrahunt . Quid huiusmodi animæ nisi reginæ existunt, que du Rege Christu sponsum sun valde diligut, amoris comixtione et libidinis execratione, regios filios, idest fideles populos gignut? Quibus om nibus beatus Petrus Apostolus dicebat: Vos autem estis genus electu, regale sacerdotiu, gens fancta, populus acquisitionis. Sed regina sexaginta esse perhibetur. Denarius quip pe numerus per senariu multiplicatus in sexaginta completur. Et quid per denariu nisi dece præcepta legis:et quid per senariu nifi labor huius vitæ fignatur? Sex enim diebus quod necessariu est operamur, et in septimo quiescere per lege iubemur. Bene ergo sexaginta reginæ esse dicuntur:quia du dece præcepta in hoc sæculo operatur, seculu aute hoc sex diebus operatorijs euoluitur, in eis quasi per senariú numeru denarius numerus replicatur. Prædicant enim perfecti quique dece præcepta legis, in quoru operatione fe exercent in teporalitate huius corruptionis. Sex igitur decies vel dece sexies multiplicant:quia vniuerfale hoc tepus in explenda dece pracepta legis spiritaliter esse transigendu operibus suis manifestant, et verbo prædicant. Quoru laude in hoc mundo aliquando reprobi aspiciut. Et vt similiter laudentur, vel vt aliquod commodu in hac vita

quomodocuque adipiscantur, etia ipsi per semetipsos pradicatores fiut. De quibus be-

- In Cantica Canticorum. 122I A ne subditur: Et octoginta concubinæ: Concubinæ quippe non vere sed sicte dominos diligunt, et ab eis non posteritatem filiorum, sed præsentiam commodorum expetunt, nec con tinentia se exercent, sed libidinem explere concupiscunt. Sie falsi prædicatores in Ecclesia existunt : quia dum non Christum, sed lucrum, vel laudem diligunt, non spiritaliter, et cafle, fed carnaliter, et libidinose Christo se conjungunt. Bene ergo concubina vocatur : quia Christum quem prædicant, non spiritu, sed carne sectantur. De quibus Apostolus Paulus di cebat : Multi enim ambulant quos fæpe dicebam vobis nunc autem, et flens dico inimicos Philip. 3. crucis Christi, quorum finis interitus, quorum Deus venter est. De quibus ipse idem ait: Hu Rom, 16. 6 iufmodi non feruiunt Domino Iefu, sed suo ventri. Qua tamen concubina bene octoginta esse dicuntur, quia etsi toto corde terrena diligunt, cælessia tamen loquuntur. Octonarium quippe numerum per denarium ducimus, et ad octoginta venimus. Per decem autem de-B calogus, sicut dictum est, significatur. Per octo vero resurrectio, quia octavo die Redemptor noster resurrexisse probatur. Prædicatores vero etsi falsi sunt, per desiderium tamen, et scripturam diuinam, et refurrectionem quam credimus, manifestant per verbu. Si enim alind prædicarent prædicatores, inter Christianos non essent : de quibus in Euagelio veritas air : Super cathedram Moyli federunt feribæ, et pharifæi : Quæ dicunt facite, quæ autem fa- Mat. 31. 4 ciunt, facere nolite. Sed quia et falforum et verorum prædicatorum exhortatione plurimi ad fidem veniunt, et cum electis multi intrant, qui ad forrem electorum non pertingunt, adeo subditur : [Et adolescentularum non est numerus.] Cum enim scriptu sit: Adolescentia et iuuentus vana funt : quid per adolescetulas has nisi vagas animas intelligimus que dum vana huius mundi sectantur quæ diligunt, numerum electorum excedunt. De quibus per Pfalmiftam dicitur: Annunciaui et locutus fum, multiplicati funt fuper numeră. Quòd Pfal. 39.
- C enim electorum numerus a pud Deum fit conflitutus, manifestat Apostolus Paulus qui ait 1 2. Tim. 2. d Nouit Dominus qui funt eius. Et per semetipsum Dominus ait : Ego scio quos elegerim. Joan. 13. b Quos quia non imperfecte scit, sed perfecte nouit, procul dubio et numerum in quo eliguntur cognoscit. De quibus per Paulum dicitur: Quos enim præsciuit, et prædestinauit confor Rom. 8, f mes fieri imaginis filij fui. Bene ergo adolefcentulatum non est numerus, quia dum per vanitatem quam diligunt, in numerum electorum non currunt, extra remanentes quafi in co gnitionem diuinam non veninnt. Quibus ipfa veritas in futuro iudicio dictura eft: Nefcio Mar. 25. a vos. Et: Discedire a me omnes qui operamini iniquitate. Sed du reprobi mudana quærunt, & Pfal. 6. er per multiplices cupiditates animum dividunt, fancta qualibet anima in numeru electorum fe ftringit, multa quæ videt fastidiens, vnum quod non videt, ardenter appetit, quod
- quamdiu non tenet, in fide se nutrit, in charitate se vnit. Et dum id quod vnum, et idipsum D est seguitur de huiusmodi multis yna Ecclesia conficitur de qua per sposium dicitur : l'Vna est columba mea, perfecta mea, vna est matri sux, electa genitrici sux. I Mater nostra est regeneratrix gratia, apud quam vna columba eligitur, quia illos folos colligit, qui in fimpli citate permanent, et ab vnitate non scinduntur. Multi quippe fideles dum in idipsum inten dunt, dum vno desiderio Christi se inuice nutriunt, dum habentes cor vnu, et animam vna, in charitate fe voiunt ex multis membris vou corpus efficient. Omnefq in vnitatis fimpli citate, et vnitate viuentes, vna columba existunt. Que sola persecta, et electa genitrici sue dicitur, quia extra hac quam dicimus Ecclesiam, nemo ad perfectionem, nemo ad vita, niss per hanc folam gratia fouente nutritur. De qua bene fubditur: [Viderunt eam filiæ Sion, et beatissimam prædicauerunt, reginæ et concubinæ laudauerunt ea.] Sion filiæ, [filiæ] funt Ecclesia, qua du vitam aternam in hac carne contemplantur, a peregrinante Ecclesia ad
- E regnantem Ecclesiam eriguntur. Vident filiz Sion columbam, et beatissimam prædicant, quia fanctæ animæ dum virtures Ecclefiæ fpectant, in laudem prorumpunt, et ad eius beatitudinem inhiant. Sancta quippe Ecclefia gratia genitrice nutritur, dum fide eruditur, catne fui sponsi pascitur, sanguine lauatur, scriptura diuina saginatur. Huiusmodi robusta nuerimentis dæmones expugnat, vitia suffocat, carnem domat, spiritum roborat, vitam expectat. Hac omnis quicumque aspicit, recte in admirationem protinus assurgit, et beatissimam pronunciat, quia vider ad quantam gloriam per rot virtutes exfurgat. Cum regimis eam, et concubing laudant, quia etfi operibus falsi prædicatores contradicunt, sermonibus tamen eadem quæ et veri populis ostendunt. De quibus ipsa veritas dicit : Populus hic la- Mat. 15. a bijs me honorat, cor autem corum longe est a me. Quod aperte manifestat dum iterum di-cit: Dicunt enim, et non faciunt. De quibus, et per Apostolum Paulum dicitur: Dictis con Mat. 23. 4 fitentur se nosse Deum : factis autem negant. Sancti autem viri dichis, et factis Deum confi- Tit. 1, 4 tentur, quia quod credunt faciunt, et ad bona quæfaciunt, etiam alios fermonibus, et S.Greg. To.2. exemplis

greditur quasi aurora? ] Ecclesia fancta quasi aurora consurgens in judicio vltimo progreditur, quia relictis tenebris corruptionis, incorruptionis claritate innouatur. Que bene ve fol electa dicitur, quia ad eamdem gloriam perducitur, ad quam caput eius Christus, qui fol justitiz esse perhibetur. Vnde est quod idem fol ait : Volo pater, vt vbi ego sum, illic et Joan, 12. d minister meus sir. Quod tamen, et de membris eiusdem Ecclesia adhuc in hac carne viuen-17. d tibus intelligi potest. Sunt enim nonnulli qui magna intentione quæ sint tormenta reproborum aspiciunt, et qua sunt facta sua sine palpatione examinare contendunt. Dumq. se peccasse cognoscunt, et per hoc ire ad reproborum tormenta pertimeseunt, subito tenebras iniquitatis derelinquunt, et luce iustitia accendi concupiscunt. Mox ad fanctam operatio- B nem confurgunt, et per bona quæ faciunt, clarere quibuíque proximis incipiunt. Hi procul dubio velut aurora confurgetes progrediuntur, qua fubito nocte peccati euacuates, ad luce magis ac magis dilatantur. Sic anima que prius erat in tenebris, nuc folendens apparet, et

qua etia in semetipsa obscurabatur, nunc alijs lumine sancta operationis resplendet. De qua bene fubditur: [Pulchra vt luna, electa vt fol.] Luna quippe du nocte illuminat, caliga tibus oculis iter, per quod homo gradiatur, demostrat. Sie nimiru qua que anima qua tene bras dimittit et in fancia operatione se extendit, du exeplu bene operadi tribuit proximis, quasi luce tenebrescetibus oculis spargit. Du enim peccates quique bonu opus aspiciunt, et ad ide faciendu se couertut, quasi errantes in nocte, per lume lunæ ad via redeunt. Hec itaque anima, du peccătibus bona exepla præbet, quasi luna in nocte lucet. Du vero magis ac magis crefcit, et de die in die per consuctudine operis lume iuslitia ra perfecte accipit, vt e- C tia bonis exepla imitationis prabeat, qua prius folis peccatoribus imitada apparebat, profecto iam luna fol efficitur, quia que in nocte errantibus nunc lucebat, modo in die ambula tibus lume veritatis manifestat. Hinc est quod sequitur: Electa ve sol. De qua bene subditur; Terribilis ve castroru acies ordinata.] Hoc quia ia dictu est, iteru no necesse est exponi, ne fic videatur fastiditi generari. Sequitur ergo sposus, et causam dicit vnde tanta virtus in Ecclesia excrescere possit. Visitatione quippe Christi renouatur, et quod in ea tenebrosum est respectione eius illuminatur. Et hinc est quod subdens ait : [ Descendi inhortum nucum, vt videre poma conualliu. ]Quid per nuces nisi perfectos quo sque intelligimus, qui du diuina fapientia intra corpora fua retinent, quasi nucleum in fragili testa portat ? Sunt enim quaplures in Ecclefia, qui affidue diuina feriptura intedut, quam fuaus fit Dominus guffates, amplius gustare concupiscunt, sancta gaudia in corde ruminat, et ruminates magis ac ma- D gis conualescunt; et tamen foris nescientibus eos, viles apparent, quia ignoratur quam dul ce in fuis interioribus cibu portent Quid ifti, nifi nuces existunt, qui nuclei dulcedine intus 2. Cor.4. b ferunt, exterius vero carnis vilitate prætendunt? De quibus erat Apostolus, qui dicebat : Habemus thefaurū iftū in vafis fictilibus. Hortus igitur nucum, corda funt fanctorum, qui

dum Deü valde diligunt, cæleste dulcedine in intimis gerunt. V nde in psalmo scriptum est: Quam magna multitudo dulcedinis tuz Domine, qua abicondifii timentibus te. Sed quid eff anod in hortu nucum foonfus descendit, ve poma videat, cu potius nuces videre debeat? Verumtame sciendum est, quod maxime corda persectorum visitat, eisq, benignitatis sua fuauitate manifellat, ve per cos ad infirmiores postmodu veniat, et quantu in augmentum

Pfal. 23. a ruftitiæ profecerint, per illos cognoscat. Vnde scriptu est: Dominus de cælo prospexit super filios hominu, ve videat fi est intelligens, aut requirens Deu. Du enim diuina bonitas corda E perfectorum illuftrat, eosq. ad cură proximoru per charitatis folicitudine infligat, quid hoc eft aliud nifi quod ad hortu veniens, poma, conuallis per illos quibus prafidet prospectat? Tunc enim Dominus videre, vel cognoscere dicitur, cu fanctos suos quos illustrat, ad viden dum exhortatur. Sed quid eft quod non poma montis, sed poma conual lis, ve videat descen dit, nifi quod illis respectu suz miserationis tribuit, quos in humilitate persistere cognoscità Pfal. 137. De quo per Pfalmista dicitur: Quonia excelsus Dominus, et humilia respicit, et alta a lon ge cognoscit. Et ipse Dominus per semetipsum ex voce prophetæ dicit: Super quem tequie 1fa.66. a feet spiritus meus, niss super humilem, et quietum, et trementem sermones meos? Sequitur

antem sponfus, et dicit : [Et inspicerem fi floruissent vinem, et germinassent mala punica.] 10 . 2. 11 Vinea florent, quado in Ecclefia filij recenter in fide generantur, et ad fancta converfationem, quasi ad fructus soliditatem, præparantur. Mala punica germinant, quando perfecti quique per exempla fua proximos adificant, et in nouitatem fancta converfationis per præA per prædicatione, et bonoru operu ostensione inuitat. Illud quippe malu punicu, videlicet Apostolus Paulus germinauerat, qui dicebat : Filioli mei quos iterum parturio donec for- Calat.4. metur Christus in vobis. Sic etenim in fancta Ecclesia agitur, vt per bonos mali conuertantur : per perfectos imperfecti nutriantur, donec et ipfi ad perfectionem veniant, et infirmos quosque sicut ipsi perducti sunt, ad meliora perducant . Hoc Christus Ecclesiæ sponsus visitado perficit, respiciedo corpus sanciú coniungir quia ideo corpus infirmitatis assumpsisse cognoscitur, vt in corpus sua claritatis tota simul Ecclesia trasformetur. Vnde beatus Paulus ait : Qui reformabit corpus humilitatis nostra configuratu corpori claritatis suz . Hac Philip. 3. 4 omnia in fine mudi fynagoga tade excitata percipiet, et fe tadiu hec ignoraffe reprehedet, dices : [Nesciui anima mea conturbauit me, propter quadrigas Aminadab.] Ac si diceret: Tot virtutes in sancta Ecclesia sieri videns, quare in tanto tepore non percepi? quare incre-

B dula perfiiti ? cur tamdiu per infidelitate meam in tenebris ignoratia remansi? Sed propter quadrigas Aminadab conturbatur, quia quadoque per Christi prædicatione ad side suscipienda excitatur. Aminadab enim ípotaneus populí me i interpretatur: Et bene procul du-bio Christus Lesus a patre spontaneus populi mei dicitur, quia vere spontanea charitate ad populă faluandă descendit, et vt nos a morte releuaret, pia volutate et benigna gratia mor të in cruce fuscepit. Vnde et ipse ad patrem ait: Voluntarie sacrificabo tibi. Et vnus ex redë Pfal. 52. ptis ad Christu loquens, aiebat: Exaudi me Domine, quonia benigna est misericordia tua. Psal. 68. Propter quadrigas ergo Aminadab fynagoga conturbatur, quia quado tandem quattuor Christi Euangelia in mundo curretia, in cordibus hominti feruentia per fide conteplantur, mox de infidelitatis sua tenebris confundirur, et oborta consusione salubri, ad poenitentia comouetur. Cui Ecclesia benigne loquitur dices: Reuertere reuertere Sunamitis, reuertere

C reuertere, vt intucamur te.] Sunamitis quippe captiua interpretatur. Sunamitis ergo, vt reuertatur vocatur, quia synagogæ in fine mundi fides ab Ecclesia auferetur, vt dignitate pri flina recipiat, que sub infidelitatis jugo a demonibus captinatur. Et bene quater reuerti admonetur, quia in quattuor mundi partes modo Iudzi dispersi sunt: qui voicuque suerint, ve dichti est, in fine convertentur, sicut prædichti est per propheta : Si fuerit numerus filiorii Is- 1/e. 10. e rael velut arena maris, reliquiæ faluæ fient. Reuertatur ergo Sunamitis, vt cam intucamur, Rem. 9. f id eft, fynagoga ad finem conucrtatur, yt in poenitentia fua omnibus oftendat quantum malum fecerit, quando Deum fuum in cruce configebat. Sed protinus cum Ecclesia fidem fynagogæ intueri appetit, sponsus congratulando quasi interrogans respondet, et dicit.

VII. D Vid videbis in Sunamite, nifi choros castrorum?] Castra quippe militantium sunt.

D Castra ergo in Sunamite videbuntur, quia pro side, quam modo impugnat, suc robuste contra infideles præliabitur. Sed quia hoc per sancta Ecclesia fiet, vt synagoga conuertatur, quia fermonibus, et exeplis prædicatoru ad fidem convertetur: ideo recte ad laude spon te sponsus se conucruit dicens: Quam pulchri sunt gressus tui in calciamentis filia princi-pis ?] Filia principis sancta Ecclesia dicitur, quia pradicatione Christi in vita noua regene ratur, qui per divinitatis potentia, omni creature qua condidit principatur. Quid aute funt calciamenta Ecclefia, nifi exepla præcedentiŭ patru, quibus in via mundi huius munitur, vt per omnes tribulationes, que exfurgunt, confidenter calciata gradiatur? Vnde alibi prædicatoribus Paulus dicit: Calciati pedes in praparatione Euangelij pacis. Calciameta quip Ephel.6. e pe de mortuis animalibus fiunt. Et nos pedes spiritualiter calciamus, quado a patribus sanctis carne mortuis exepla fumimus, vt ad corum fimilitudine mundi huius tentationes ex-

E pugnemus. Potest tamé intelligi quòd Ecclesia calciatur, quado in predicatione sua ad perfereda infurgetia mala morte Christi munitur. Pulchri ergo sut sposæ gressus calciatæ, que filia est principis, quia coră dininis oculis placet officiu cuiuslibet electi secundu exepla Pa tru prædicantis. Sequitur : [Iunctura femorum tuoru ficut monilia.] Per duo femora fpon fæ, duo populi Ecclefiæ: per junctura femorum, concordia defignatur prædicatoru, quibus populi vniuntur, du ad fide Catholica circuncifio, et præputiu per eos erudiutur. Qui vt mo nilia existunt, quia du in sapientia, qua refulgent, sancta opera faciunt, quasi in auro lapides gerunt. De quibus sequitur : [ Quæ fabricata sunt manu artificis.] Manu artificis monilia fabricantur, quia opere Christi prædicatores pulchri, et vtiles efficiuntur. Sequitur: [Vmbilicus tuus crater tornatilis, numquam indigens poculis.] Vmbilicus etiam fanctorum prædicatorum ordo est, qui bene crater esse dicitur, quia dum per eos populus eruditur, vino spirituali ipsorum officio debriatur. Qui bene tornatilis nuncupatur, quia S.Greg. To.2. Lilli 2

16. 1. d

Ifa.1. a

iuxta mores hominum vaiuersos, necesse est vt lingua prædicatoris voluatur. Qui poculis non indiget, quia quod alijs propinat, necesse est ve abundantius cetetis bibat, et plenius quod dat, contineat. Sequitur: [Venter tuus ficut aceruus tritici, vallatus lilijs.] Per vetrem, populi latitudo delignatur, qui bene ficut aceruus tritici lilijs vallatur: quia du operibus fanctis intendens, in cælefte horreum præparatur, exemplis fanctorum, vt perseueret, vindique munitur, de quibus iterum dicitur: [Duo vbera tua sicut duo hinnuli caprez gemelli ] Duo vbera, duo populi existunt: quia dum in amore fraterno semper viuunt, le inuicem lacte pietatis in charitate nutriunt. Qui bene duo hinnuli caprez gemelli nominantur: quia dum per prædicationem synagogæ in fide geniti, eius scripturis nutriun tur, in spe atemitatis intendetes, quasi in montibus concordes pascuntur. De quibus pradicatoribus seguitur: [Collum tuum sicut turris eburnea.] Collum sponse sicut turris eburnea dicitur: quia prædicatores Ecclesia, et alti per contemplationem, et fortes per sancto- B rum operum exercitationem, et pretiofi per diuinam fapientiam habentur. De quibus iteru dicitur : [Oculi tui ficut pifcinz in Elebon, que funt in porta filiz multitudinis. ] Elebon. cingulum maroris interpretatur. Oculiergo fponfa ficut pifcina in Efebon dicuntur. quia dum de peregrinatione fua contriftantur, et mærore corroborati, contra spiritales ho fles accinguntur, lacrymis se lauant, ve per eos populi conuenienter coram Deo mundentur. In porta autem filiæ multitudinis sunt: quia in fide stant, per quam Ecclesiæ multitudinem ad cælestia introducunt. Sequitur: [Nasus tuus sicut turris Libani, quæ respicit contra Damascum.] In naso odoris discretio habetur. Per nasum ergo discretio predicatorum defignatur: quia per eos nobis virtutum odores, et vitiorum fætores demonstrantur. Sed nafus sicut turris Libani existit : quia dum semel pradicatores aqua baptismatis lauantur, et quotidianis lacrymis a peccatis que contra Deum commiserunt, dealbantur, digni fiunt yt C ad altiora magis ac magis per fortitudinem erigantur. Sed turris contra Damascum respicit : quia peccatoribus semper sanchus quilibet prædicator contradicit. Damascus quippe. fanguineus interpretatur, et peccatrici genti dicitur : Manus tuz plenz funt fanguine. Sed quia de membris dixit, dignu eft vt de capite loquatur. Ideo subditur: [Caput tuu, vt Carmelus, et comæ capitis tui vt pur pura Regis, iúcta canalibus.] Caput Ecclefie Christus, qui bene, yt Carmelus dicitur, quia iple per passionem, quam sustinuit, ad gloriam patris elt. exaltatus. De quo scriptu ett: Et erit in nouissimis diebus præparatus mons domus Domi-

ni in vertice montium. In Carmelo quippe Elias orans obtinut pluuiam : et nos in Carme lo orantes, pluuiam impetramus, quando in Chriftum credentes, Chriftum defideramus, 3.Reg. 18.f et a patre irrigationem gratiz fuscipimus, quam rogamus. Moraliter autem caput sponsz mons vocatur: quia ficut a capite membra, fic a mente omnes cogitatus nostri disponuntur. Carmelus autem scientia circumcisionis interpretatur. Caput ergo sponsæ, vt Carmelus effe perhibetur: quia quælibet sancta mens nouit qualiter digne circudatur, nouit quia nihil eft quidquid in corpore agitur, si mens immunda fuerit, que templum Christi si ethici tur, ab ipio inhabitatur. Quod quia Pharifzi non agebant, ideo dicebat beatus Stephanus eis, qui eu occidebant: dura ceruice, et incircuncifis cordibus et auribus, vos semper restitiflis Spiritui fancto. Come autem capitis cius, vt purpura Regis ilicta canalibus effe memoran-tur. Purpura quippe per fafci fculos in canalibus ligatur,, fuper quos dum aqua proijcitur, 18.7. f per canales ad veltem que supposita est, currit: vt vestis tingatut, et inde nomen accipit, vt tincta colore purpureo purpura vocetur, que omnia fancte menti congruunt, si intelligan tur. Coma quippe capitis funt cogitationes mentis, qua in canalibus ligantur, quia in feri pturis diuinis ne inutiliter fluant, stringutur. Super quas aqua proijcitur, quæ veitem regià E

currens tingit: quia dum cogitationibus faucta mentis, gratia ca lestis suscipitur, tota ani mam in calefle ornamentum componit: ita vt iam tota anima in vitam aternam inardescat, et ad æternum sponsum etiam per sanguinem martyrij pergere concupiscat . De tota quippe Ecclesia Paulus dicit : Qui inhibut sibi Ecclesiam, vestem sine macula, et Ephef.s. f ruga. Et de singulis Ecclesiæ fidelibus dicitur : His omnibus velut ornamento vestieris. 154.49. € Sic tincta ergo, sic pulchra, sic purpurea facta sponsa adgaudens sponsus loquitur, dices: [Quam pulchraes, et quam decora chariffima in delicijs!] Notandum quod chariffima in delicijs dicitur, quia ad charitatem, et familiaritatem Christinon petuenit, quifquis scriptura sancta delicijs abundate non contendit. Indeenim dicitur: Omni habenti Mat. 13. b dabitur, et abundabit: ei autem qui non habet, et quod videtur habere, auferetur ab co. His enim delicijs qui abundat, reficitur: his refectus, a ssidue ad maiora percipienda praparatur. A paratur, Vnde et huic foonfæ chariffimæ dicitur: [Statura tua affimilata eft palmæ, et vbera tua botris. ] Palma quippe dum crescit, deorsum stringitur, et sursum dilatatur. Sic fancta anima ab imis ad minima incipit, et paulatim ad maiora crescendo, víque ad amplitudinem perfecte charitatis peruenit. Nemo enim ficut feriptum est, repente fit fummus. In Pfalmo autem de iuflo homine dicitur: Iuftus vt palma florebit. Vbera au- Pfal. 91. d tem sponsæduo præcepta charitatis existunt: quæ animam quam possident, vino cælesti inebriant, et nutriunt. Potest tamen per palmam crux Christi intelligi. Palma enim in fublime valde crescens, dulcissimos fructus gignit, et crux Christicalestem cibum nobis præparauit . Cui statura sponsæ assimilatur : quia pro Christo mori non dubitat, quisquis Chriflum valde diligens digne imitatur. De palma fequitur fponfus dicens: [Dixi, afcen dam in palmam, et apprehendam fructus eius ] Dixit vere et ascendit : quia sicut ante B facula pro morte nostra mori disposuit, sic in fine mundi propitius, et verax adimpleuit, In palmamergo ascendit, et fructus eius apprehendit; quia in cruce suspensus, fructum. vitæ inuenit ac apprehendit, et nobis tribuit. Vnde adimpletum eft quod sequitur: [ Eto erunt vbera tua ficut botri vinea. ] Vere per crucem vbera fponfæ ficut botri vineæ exifunt : quia in morte Christi duo præcepta charitatis sensus animæ susceperunt, quibus pafla anima debtietur, debriata posteriora obliuiscatur, et in anteriora extendatur. His yberibus etiam proximos quosque nutrit, ac roboratos secum adea, que concupiscit petducit. Vnde scriptum eft : Qui audit, dicat veni . Sequitur : [Et odor oristui sicut malo- Apoc. 12, b zum . ] Mala punica de quibus superius tam sepe dictum est, hic rememorantur, quorum

odori odor oris fponsa bene satis affimilatur. Per mala autem punica martyres designari sun satis affimilatur.

superius diximus. Per os autem sponsa hic debere intelligi eius prædicationem putamus. fo. 6 Quædum virtutes martyrum prædicat, dum ad eorum similitudinem animos audientium instigat, dum in vaius prædicatione fidei multas virtutes esse manisestat : quid alind quam malorum odorem in ore portat? quia et ruborem corticis in martyrio oftendit. quod prædicat, et in virtutibus multitudinem granotum sub eadem fide quasi sub eodem cortice demonstrat. De quo et subditur : [Guttur tuum quasi vinum optimum. ] In gutture quippe vox est. Pet guttut ergo ipfa prædicatio iterum designatur, quæ quasi vinum. optimum effe dicitur : quia mentes hominum inebriat , vt præteritorum , ficut dictum eff. obliuiscantur, et in anteriora currentes non lassentur, de quo sponsa verbum de ore sponsi suscipiens, adiungit: [Dignum dilecto meo ad potandum, labijiq. et dentibus illius ad ruminandum. ] Tale est sponsa vinum, vt dignum sit dilecto ad potandum: quia dum. D folum Christum diligere, imitari, amplecti, bonum esse verbis, et operibus demonstrat:

fancta Ecclesia fidem veram prædicat, dum auditores suos ad fancta opera excitat, dum quid aliud quam vinum fuum dignum facit, vt in ore sponsi dulce sapiat? Quod bene Chri lus potare dicitur : quia a corpore suo, id est, a populis fidelibus amabiliter potatut. De quo notandum est quòd omnes potant, sed labia sola, et soli dentes ruminant : quia dum Ecclesia per sanctos suos prædicat, omnes quidem audiunt, sed non omnes quanta sit virtus sententiarum quæ dicuntur, discernunt . Labia vero, et dentes ruminant, quia dum perfectiores quique post auditum verba ad memoriam reuocat, dum audita quaque exercitatione affidua cogitant, quali ad os reuocantes quos fumplerunt, quanta fit virtus cibi quem comederunt, sentiunt. Ideirco in lege scribitur, quia animal quod non ruminat, Lenit. 11. a immundum habetur, quia quisquis bona que audit siue legit, non recogitat, vacans a

fanctis cogitationibus, necessario immundas congregat. Sequitur sponsa et dicit: [ Ego E dilecto meo, et ad me conuersio eius. ] Ac si diceret : Quoniam fide ac dilectione soli Christo adhæreo, solum sequor, solum cum Patre, et Spiritu sancto vnum Deum videre concupisco, respectionis eius suauitatem, visitationis benignitatem, conuersationis dulcedinem , gaudenter experior, experiens proclamo: [Veni dilecte mi , egrediamur in. agrum, commoremur in villis, mane furgamus ad vineas, videamus fi floruit vinea, fi flores truclus parturiunt, si floruerunt mala punica.] Dum sponsa sponsi dulcedinem experta le reficit, de proximo etiam cogitat, quem iplius sponsi pracepto sicut se diligit, et Matth.to.e quia sponsi præcepta, vel secreta intelligit, etiam ve alij intelligant, concupiscit di- 22, d cens : [ Veni dilecte mi , egrediamur in agrum. ] Ager quippe , tefte veritate , efc. Mat. 13. e hic mundus. In agrum vero cum sponsa sponsus egreditur, quando verbum Dei carne suscepta, in thalamo virginis mundo monstratur. In villis commoratur, quando gentes per fidem visitat, quam recipientibus largitut. Mane ad vineas surgit : S. Greg. To. 2.

quia post resurrectionem suam in gloria patris sedens, Ecclesias quas construit, etiam de- A fendie. Si floruit vinea conspicit : quia omnem profectum Ecclesia districto examine perpendit. Videt si flores fructus parturiunt, quia perspicit ad quem profectum teneri quique & imperfecti excrescunt . Videt etiam fi floruerunt mala punica : quia perfectos quosque respicit, et quid vtilitatis in proximis habeant, quasi in floribus fructum arborum cognoscit, de quibus bene sequitur: [Ibi dabo tibi vbera mea. ] In malis punicis dat sponso sponsa vbera: quia in perfectis viuit charitas gemina, ex qua dum infirmado membra in Ecclesia nutriunt , quasi Christum lactant , quem in minimis suisesse præsentem cognoscunt. De quibus bene subdirur : [Mandragora dederunt odorem suum in portis nostris. ] Quid per mandragoras, herbam scilicet medicinalem, et odoriferam, nist virtus perfectorum intelligitur? per quam perfecti quique dum imperfectorum infirmitatibus medentur in fide quam prædicant, id eft in portis Ecclesiæ veri medici esse compro: B bantur. Qui dum exempla bonorum operum circumquaque per sanctam famam tribuüt; quali odorem quo agroti fanentur, aspergunt. Sequitur: [Omnia poma noua, & vetera dilecte mi feruaui tibi. ] Hic per poma fenfus feripturarum fanctarum intelligunrur, quæ dum ex patribus fanctis ad nos víque perueniunt, et creduntur, quasi ex arboribus poma exfurgunt, quibus animæ delectantur. Omnia ergo poma noua et vetera dilecto suo sponfa feruat, quia fic nouum Testamentum Ecclesia Catholica recipit, vt vetus non abijciat: sic vetus veneratur, ve nouum semper in ipsis sacrificijs carnalibus per spiritum intelligat, in nouo scilicer Christum venisse congaudens, in veteri autem semper venturum expectans, et dicens:

Caput V I 1 1. Vis mihi det te fratrem meum sugentem vbera matris mez, vt inueniam te solum

foris, et deofculer, et iam me nemo despiciat? I In veteri lege Ecclesia posita Chriflum exoptabat, et expectabat, et in secreto parris manentem, foras venire per carnem ad humanos oculos non mediocriter cupiebat. Vnde et Dauid desiderans dicebat: Exsurge , et ne repellas in finem. Et alibi : Inclina cælos tuos, et descende. Et Isaias valde cupiens eum videre dicebat: Vtinam disrumperes cælos, et descenderes. Vult ergo sponsum foris sponsa inuenire, et deosculari: quia concupiscit sub lege posita, vt per carnem appareat, vtei per amorem feruiat, cui prius non accepta gratia, plus timore quam amore feruiebat. Post cuius osculum iam a nemine despicitur : quia postquam Christus venit, et fidelibus suis spiritum libertatis infudit, ab ipsis etiam angelis Ecclesia honoratur. Hinc est quod Iosue angelum adorauit, Ioanni vero volenti se adorare dixit: Vide ne seceris, D conferuus tuus fum, et ynus fratrum tuorum habentium testimonium Iesu. Sed quia ve-Apoc. 22, 6 nientem Ecclesia suscepit, synagoga repulit, iterum eum in fine mundi suscipiet, et amabit , ideo fubsequitur Ecclesia , et dicit : [Apprehendam te , et ducam in domum matris meæ, et in cubiculum genitricis meæ. Ibi me docebis, et dabo tibi poculum ex vino conditum, et mustum malorum granatorum meorum. ] Apprehensum in domum matris fuæ ducit, quia fynagogæ in fine mundi Christum, in quem credit, prædicabit, dumq.pet prædicationem Ecclesiæ susceptus suerit, ibi Ecclesiam docebit : quia se doceri gaudebit, quando fynagogam iam idem corpus factam erudiri fecum videbit. . Poculum ex vino conditum Ecclesia dabit: quia ipsi synagogæ nouum Testamentum cum veteri prædicabit, et quasi vino poculum condiet : quia dulcedinem Euangelij testimonijs legis, quæ aspera est, ve robustius reneatur, cinget. Mustum vero malorum granatorum suorum tri- E buet, quia fortium virorum qui vnitatem Ecclesia etiam in martyrio tenuerunt, exempla apponet, vt ad corum similitudinem synagoga inardescat, & antichristi persecutionibus, martyrum præcedentium exemplis roborata non fuccumbat. Cum enim fortium pugnatorum victorias audierit, ad corum imitationem pugnam fubire non dubitabit. Quod aperte manifestat cum subiungit : [Læua eius sub capite meo, & dextera illius amplexabitur me. ] Læua Christi vita præsens, dextera vero vita beata habetur. Caput autem no-

strum spiritualiter mens esse perhibetur. Dicit ergo synagoga prædicationibus Ecclesiæ iam conuería, exemplis roborata, imitatione subleuata: [ Læua eius sub capite meo, et dextera illius amplexabitut me . ] Ac fi diceret : Quoniam nunc tandem Christi fidem teneo, eius ineffabilem gratiam experior concupiscibilem, et quam desiderare nesciebam dulcedinem fentio : iam terrena omnia postpono, etiam ipsam vitam carnis pro eius

gup. cap.a.cir.

Pfal. 43.

Pfal. 143. 3/4.64. a

Iofue s. d

### In septem Pfalmos pænitentiales.

amore contemno, et ad eius beatitudinem videndam totis desideriis anhelo. Hoc quippe quod rem quamlibet amplectirur, ipfam quam amplectitur rem ex omni parte inira fehabere non ignoratur. Lœua ergo sub capite est, et dextera amplexatur, quando sancta. anima menti ca que videt supponir, et ca que non videt, omni conatu et vniuersis suis cogitationibus appetit. . Sunt quippe modo nonnulli, qui tanto defiderio ca leftia fectantur, ve omnia vitibilia pro nihilo reputent, mentem fuam cæleftibus studijs sine intermisfione occupent, ve nihil aliud agere libeat, quidouid extra foiritalem actionem eft, animus fastidiat, hanc solam diligat, cetera contemnat, nisi forte ea isti necessaria esse cognoscat. Isti vero sub capite lauam habent, qui mente erecta ad beatitudinem Christi currentes vitam præsentem sub se vident. Et dextera Christi eos amplexatur: quia ex omni parte cos dilectio cælestis intra se retinens tuejur. Hujusmodi quippe viri sancto otio de-B lectantur, in quo vita beata delectatione concupifcibiliter per contemplatione perfruuntur. In qua contemplatione oculum cordis mundant, vt Deum adhuc etiam in hac carne politi, quantum humanæ infirmitati datum eft, videant, cuius visione se illuminent, suauitate reficiant. Isti illam beatitudinem iam aliquantulum experiuntur, de qua in Euangelio veritatis voce dicitur: Beati mundo corde, quoniam ipfi Deum videbunt. Quod enim Mat. 5. a futurum eft, iam in eis incipit compleri, quia etfi in hoc mundo adhuc in carne viuunt, iam tamen per hoc quod maius est in eis, extra carnem sunt. In his impletur quod per Pfalmistam diuina voce pracipitur: Vacate et videte, quoniam ego sum Deus. Hienim Pfal.45, e quo fine mundi strepitu viuunt, eo mentem in Dei visionem per desiderium, et contem-

converfationem erunt, bene ad husufmodi dictum intelligitur: [ Læua eius fub capite C meo, et dextera illius amplexabitur me. ] De quibus et pro quibus sponsus loquitur confequenter. [Adiuro vos filia lerufalem, ne fuscinetis neque euigilare faciatis dilectam. , . donecipsa velit. ] Sed quia iam illud superius exposuimus, iterum exponere recusamus . superap.a, etc. Sed de eadem synagoga iam facta Ecclesia, filiæ lerusalem admirantes interrogant et di- true. cunt : [Quæ eft ifta quæ afcendit de deferto, deliciis affluens, innixa super dilectum suur ] Sancta Ecclesia vel quælibet fancta anima de deserto ascendit, quia in exilio huius peregti nationis polita ad calellia gaudia menie, et cogitationibus tendit. Vude et Paulus dice- Philip.3. d bat : Nostra conversatio in cælis est. Delicijs assluit, quia sanctæ scripturæ meditationibus intendens, cælesti pabulo assidue mentem pascit. Super dilectum innititur, quia in folius Christi auxilio confidens, co largiente ab exilio ad patriam transfertur. Ipsa quippe

plationem figunt. Et quoniam tales multi ex (vnagoga in fine mundi, vt credimus, per-

veritas omnibus fidelibus ait : Sine nie nihil poteftis facere . Vnde vero acceperit , vt ab in- Joan I f. . D fimis ad superiora, a deserto ad regnum ascendere possir, manifestat dilectus cum subdit : [Sub arbore malo suscitaui te. ] Quid per arborem malum, nifi sancta crux designatur. ? Cant. 2. 4 quæ malum illud fustinuit, de quo eadem sponia in superioribus dicit : Sicut malus inter ligna filuarum, fic dilectus meus inter filios . Sed spousam suam Christus sub arbore malo suscitauit, quia in cruce positus, subditam sibi Ecclesiam ad vitam vocauit, vt a fomno mortis refurgeret, et cum illo se crucifigens, ad nouam refurrectionem propera-ret. Vnde et Apostolus cuiuis animæ mortuæ dicie.: Surge qui dormis, et exsurge a mor- Ephef 5. « tuis, et illuminabit te Christus. Et quibusdam qui iam surrexerant, alibi dicit: Siconsur- Colos, s. 6 rexistis cum Christo, que sursum sunt querite. Sed quia insidelitas synagoge Christum crucifixit, ideo sequitur : [Ibi corrupta est mater tua. ] Sub arbore malo mater Ecclesiæ corrupta effe dicitur, quia quando Saluatorem suum in ligno fixit, nefando scelere se cor-E rupit. Cuius sceleris magnitudinem inculcat, cum idem replicat dicens : [Ibi violata est

genitrix tua. ] Sed quoniam ad hoc cacitas in Ifrael facta eft, vt plenitudo gentium intra- Row. 11, 6 ret, ideo intranti Ecclesiæ dicijur : [Pone me ve signaculum super cor tuum, ve signaculum fuper brachium tuum . ] In corde funt cogitationes, et in brachio operationes. Super cor ergo, et super brachium sponsæ, dilectus yt sig naculum ponitur, quia in sancta anima quantum ab ea diligatur, et voluntate, et actione designatur. Signum quippe sancta mens interius, et exterius Christum portat, quia dum in eius meditationibus assidue laborat, in exteriori actione eum imitari non cessat, quo eius dilecta esse dubitari non debeat. De quo figno ipfe sponsus discipulis suis aiebat: În hoc cognoscent omnes quia vere mei discipuli eftis, si dilectionem habuerisis adinuicem . De qua dilectione mox subditur : [ Quia Icen. 11. 6 fortisest vt mors dilectio. ] Bene proculdubio fortis , vt mors dilectio esse perhibetur, quia dum per dilectionem a vitijs mortificamur, quod mors agit in fensibus corporis, hoc

nia visibilia negligant, et dum in æterna mente tendunt, ad omnia temporalia pene insensibiles frunt. In his nimirum vt mors dilectio fortis existit, quia sicut mors exteriores corporis sensus ab omni proprio, et naturali appetitu interficit, sie dilectio in talibus viris omnia terrena desideria contemnere mentem alias intentam compellir. Huiusmodi mor tuis, & viuis dicebat Apostolus: Mortui enim estis, et vita vestra abscondita est cum Chri-Colof.z. a flo in Deo. Hi procul dubio vitam fuam cum Christo abscondunt, quia dum omnia, qua videmus, postponunt, in his que non videmus, in beatitudine scilicer Christi veraciter. et secrete viuunt. Quia enim falsam vitam despiciunt, quæ visibiliter apparet, in veravita se abscondunt, que non nisi inuisibilibus oculis se manifestat. Potest tamen intelligi. vt hoc de seipso Christus dicat inquiens: Pone me vt signaculum super cor tuum, vt signaculum super brachium tuum : quia fortisest, ve mors dilectio, ac si diceret : Dignum est, ve in mente, et actione fignum dilectionis mez meipfum tecum feras, quia in fortitudine dilectionistue mortem fubij, vt tu que mortua in infidelitate eras, mecum refurgens, in fidei nouitate spiritaliter viuas. Sed quia incruce suspensus nequaquam fuisset, nisi ad magnam inuidiam cor fynagogæ exarfiffet, ideo fubditur : [Dura vt infernus æmulatio.] 1.Cor. 12. d 1.Rgg.18. €

Aemulatio quippe, et in bonum, et in malum accipitur. In bonnm enim accipitur, ficut per Apostolum dicirur: Aemulamini charismata meliora. In malum autem assumitur, vbi per Samuelem Sauli dicitur : Auferetur a te regnum, et dabitur amulo tuo : Aemulus quippe eius Dauid dicitur, cui Saul inuidere non ignoratur.. Dura est ergo, vt infernus æmulatio, quia dum synagoga Christum ad inferos posse transmittere se putauit, ci vsque ad mortem corde immisericordi inuidit. Ve infernus amulatio dura extitit, quia sicut infernus fine mifericordia quos tenet cruciat, fic Iudaica plebs Christum apprehendens fine G respectu pietatis ad mortem trahebat . De qua bene subditur : [Lampades eius, lampades ignis atque flammarum. ] Sicut enim ignis quæ incendit, confumit, fic ludæos ab omni fidei virtute inuidia sua destruxit : de quibus bene alibi dicitur : Et nunc ignis aduersarios confumit, ac si dicerctur : Antequam ad æternum ignem veniant, in præsenti consumuntur, quia in se ipsi ignem inuidia portant, qui sine portantis combustione non portatur . Hic ignis inuidiæ flammas protulit, quando per exempla in quibus accensus est, etiam in gentilibus víque ad Christianorum martyria per mundum vniuersum excreuit . Sed quia hinc ignis inuidiæ, hinc ignis charitatis se extulit, ideo subditur: [ Aquæ multæ non poterunt extinguere charitatem, flumina obruent illam. ] Charitate quippe martyres faneti viuaciter ardebant, quia in Dei, et proximi dilectione mirabiliter flagrabant. Hanc charitatem aque multa extinguere non poterant, quia quantacumque tribulationes eis D fierent, ad odium eos trasmutate non valebant. Hoc nimirum esset charitatem extinguere, si in tribulationibus quas ingerebant, ad Dei aut proximi odium eos humiliare potuisfent . Sed cum aquæ dictæ fint, qui d rurfirm per flumina, nifi aquarum ipfarum incremen ta, et viuacitas intelligitur? Flumina quippe viuas aquas solere dici cognoscimus. Flumi na ergo maximas tribulationes accipimus, que dum per totum orbem super martyres ebullierunt, ad extinguendum charitatis ignen: grandi impetu confluxerunt. Sed quia inter flumina adéo charitatis vigor vixit, ve potius flumina consumeret, quans se ab illis extingui permitteret, ideo multi etiam perfecutorum ad eanndem charitatem fe conuertebant, ita ve dimitterent quidquid in mundo possidebant, et seipsos morti darent, quam prius patientibus crudeliter inferebant. Vnde et subditur: [Si dederit homo omnem sub-Stantiam domus suz pro dilectione quasi nihil despiciet eam. ] Cum terrenz substantiz cu- E piditate Deus non diligitur, quia terrenus amor oculum cordis fordidat, ne diuina claritas videatur. Contra quod in Euangelio dicitur: Beati mundo corde, quoniam ipii Deum videbunt. Et Ioannes Apostolus ait: Si quis diligit mundum, non est charitas patris inco. Nec mirum, quo modo enim eum diligere potest, quem nescit ? Aut quo modo eum fcit, ad quem fciendum oculum cordis claudit ? Sed homo omnem fubstantiam domus

Mat.s. a 3.loan.2. b fuz pro dilectione tribuit, quando quidquid in mundo possidet, pro Christo distribuit, ve abijciens quod impedit, Deum diligat, et terfo puluere folicitudinum, oculos aperiat, ve Deum videat. Et cum omnem substantiam dederit, quasi nihil eam despicit, quia postquam oculum terfit, et Deum conspexit, in illius visione quidquid possederat, nihil pendie. Hoc Apostoli fecerunt, qui non solum possessa, sed etiam cupita, ve Christum sequerentur, dimiferunt. Quibus ipse Christus, pro quo omnia dimiserant, dicebat : Cum ZNC.17. €

Recertis omnia que precepta fun volois, dicite : Serui inutiles fumus, quod debuimus facere, fecimus, Sed quoinam hoicha etrena fubblanta non flatim ab perfectionem afemdirur, quia rebui exterioribus abegasis, reflat etiam labor, vi idem pie homo a semetipo abegeure, quiarenu gradatim prodicat, et quandoque perfectius non folum és, éd et alios fecum ad vitam trahat, ideo de nous, et tenera adute Ecclelia, vel vanquaque, anima confequente dictur ! Cevor nofila parulle del, et vibres non habets. ] Sorrentunation parulla, vibera non habebat, quando in folis Aproliolis Ecclefia erat, in quibus faipfam yet allo nutrie lade Proedicationis non poterat. Quid en im Perrus alip practica ret, cum feipfum dicipulum Chrifti in vanus ancille voce detellando, et iurando negater? Prima eppo Ecclefa vibre non habebat, quando post frefuretionem in van domo incin na ret Prima eppo Ecclefa vibre non habebat, quando post frefuretionem in van domo incin na

rei Prima eyo Reclafa when non habehat, quia poli refurrefaionem in van domo iodiufa, intre prefucuores finos non dio praelicare, refer et vieler timehat, Configuenter eyo fansas ediciem: ¡Quid faciemus forori noftra in die quando alloquenda ell?] Allocutus eff Chri-effa, tefans forcera finam, quando Spiritum fanbum fipere Apodloon mifi, e testi in interioribus sella a. lo
loquens; illos omnes mundi loquelas multiplici diffributione docuita. Sed a quibus hocutaretri reinelligendus eft qui omnia nouit, nifa familia patribus attituita quos adquarendum Spiritu fanboi nifilipatici P Quibus codem fipiritu quo in quaffionem cosi induzir Prifonder protinuo consecienter, e sait: ¡Si munta ell, zudificentus lipiter e rum propugatala argentes.] Dato Spiritu fanbo, mutru fanba Ecclefia efficiru, quia que prius timida
eras, infrance ambem spiritu omnipotene, advefitendum aduretrajis impenerarbili-

ter roboratur. Quod manifeltat idem Petrus fub ancilla timidus, mox contra principes rigidus, quibus dicebart Obeditico portett Doc magis qu'am hominibus. E tirerums. Si u. 41,5,1 € filme elt vos posius audite qu'am Deum, judicate. Nos cnim non poflumus que vidimus, 46,4,4 € confectu confilii, quoniam digin habiti idua pro noniane lefti contumeliam pari. Eccupulim mur talar ci el Ecclesia, que modo teaterima de l'obe cultible ty graderiis infinatoriis de l'ambientature de l'a

dium, que cum hodes videinte, ab cius aggreffione facula timentes terreantur. Que propugnacida be na agente effe perithentur, quia pis miarciaula um verbi pradications do nantur. Er quia argentum valde fonorum el metallum, argentea propugnacia exifist, quia per miarcula radument, y rocumi verba per vinuerfum mundum consuleforente, per fedi pradicationem inflexibiliter circumquaque diffunderent, quod manifelta Pfalmifia dicens: In omnem terrame cuiti fonus corum, es in fines obste terra verba corum. Sepid, 18. quitur: [Si oftium eft, compingamus illud tabulis cedinis.] Oftium etiam bene effe Ecleffam dicinus, quam ab pio Chrifto portefattam apreimed, rectuadendi acceptific fei-

quitt' [Sottum et, conjugam unications cuments.] Ordani sain mare ette zelefam dicinus, quam ab jub Chritio potefaterum perient, et claudend accepif cimus. Oftum procul dubio in filiu practico travalitati, quia per cos adius au tram fonois aperit. Vnde et jufi prima palota Eccleffic dicitur ! Quia per cos adius ad viram fonois aperit. Vnde et jufi prima palota Eccleffic dicitur ! Quia per cos adius ad viram focelis. Vel olitum et in. cellis : et quode unque folueris liger per per aram, etit iz goi fum obium. Isa-18-a. a Oftium vero tabulis eccirinis compignite, quil acaba Escelfa indem predicas, multitudinibus popolurum deconearu; et dum popul varija virturibus aferguntus, vr videlice alius derebus quas pofidet, indigentibus neceliaria tura trobate: a lus omnia abijicins, g- crima la girimo connubio el abfinear alius vero antum probate; via alorum prag- et rima la girimo connubio el abfinear alius vero antum probate; via alorum et ma pra-

dicator far tramquam pidrua multis coloribus, fie Ecclefa multis difinicionibus homefattus, que Sando pitriti consulations hilatiere repondes, dicess: Ep Ego muras, et vebra men fatte turris, ex quo fatta faim coram eo quafi pacem reperiens. J. Veen fan facut turris in habuit, ex quo pacem coram fiponfor perit, i quaja polquam fui bip fo pitritum pacis accepit, pradicatores contemplatione altos, et robore inflexibles nutriuit. Sed qual eficquad non air pacem, sed quali pacem reperiens in fiqui ad um in hone muado fumus, a peccatis commodis non defiffitums, et quandiu cum peccato visimus, pacem pericRam quam holemus, per ipfium mediatorem Dei, et hominum tenemus, ideo fubditur: [Vi-1.7im.a. b ne fuir pacifico in ea qua habe populos, tradicii eme untidolbus. J. Ipfo vero pacificio porter efici dicitur, qua per ipfium Deo onne genus humanum reconciliatume (h. HuisPfal.31.

Rom. 9. a

A8.3. 4

Inan.S. f

pacifico vinca fair, quia in labore præceptorum carnalium fynagogam plantauir, de qua A futur. Yinea Domini fishaoh domsu lifaca it-d. Que vinca inca qua habe populos extirit, quia in lege pofita eft, qua multos populos adi collegir. De quibus populis dicitus: Populi meditati fuir inania. Hane vincam cultodibus trankiu; quia yinagogam Moyfi, eccetris patribus cultodiendam fubiccii. De qua bene fubidunz.: [ Yin after pro futuli.

et ecters partibus Guichendam insecti. — De qua bene liuschitat.»: [Vir aßerts profusetus eins mille argenteos.] Hez vinen fartibum promitie, qual ext fynagog bortus ille magnus qui de terra promitionsi alfarus eft. Chriffitus videlicet Lefus, per humanistem proceflit. De quo fruidu pater ad Daud air T. De fruidu verentis tui ponam fuper fedem tuam. Video et Apolbula feribit: Quorum paters funt, et ex quibus Chriffus. Per argenteos vero in. hoc loco omnem terrenam fulchtaniam intelligiums, de qual Pertus elecemolymam petentic laudo dicebat: Argentum, et aurum non eli miln. Pro fruidu ergo vines vir mille argenteos affert, quia quifusqui vinificer in fele, quam fufcept, is fabate, libenti mene, et. B perfeft omnia terrena dimittit, vt Chriffum veracier habeat. Millenarius enim petfeduale flument, sidoo pereum perfesilo et ciuudilot de domofitatur. Hos argenteos in.

perfeite omnia terrena dimittit, yet Chriftum veraciter habeat,. Millenarius enim perfeithaseft numerus, idoo percum perfeito in cinciunilibet demonfratur. Hos argentos in. primitius Ecclefa; illi terebant, de quibus in achibus Apollolorum feripum ell'Quoequor agressi anno polificiose agrouma ut domorum erant, vendebane, et afferentes ponobant ad polis Apollolorum pretia corum que vendebane. Hili congregati aliam vineam, videlicta fandam Ecclefana et sipios confitzuremus, ev vibou iagnotese, fanguine fine propagaterum, et peridicationibus víque ad finesterra dilatauenum, vi am nundum pen vini uerfium impleat, et frudum gratum locata agricoli fisi terreprobins redata. Vide im. Mat. 1.4 Eunogelio dicitur: Malos male perdet, et vineam fiam locabit alija agricolii, qui reddant

Ma.1.4. É Langeliodiciuri Malos male perde, et ruetum locata agricolis fusitem proprius reddat. V det en et rifutium temporibus fusi. De qua vinea iam honis locata iple pacinicus disir 3 qua reddant es fructum temporibus fusi. De qua vinea iam honis locata iple pacinicus dicir 3 Vinea en esta coma me est. J. Coram iplo vinea fusa cutilir, quia perdinis malio agricolis, fanclam G Ecclefam per honos doctores refrectu benigno erusit. Cui dicir 1 [Mille mi pacinic, et ducenti i qui cutolium tritus-tus - J. Qui funt tili pacinic, qui mille dicuntum elfer, et du centi, mill ili inperiores argente), quos dum perfecte dimittumus, pacem per comun die centi, mill ili inperiores argente), quos dum perfecte dimittumus, pacem per comun die ratio de continum de la comunitation de la continum de la contin

Marito. 4 tionem cum calefi percipium. Et hoc eff quod Dominus in Buangelio air : Amen amen dico volts, nemed iqui reliqueri domuni, aust forenes, au paterma, aust mattern, aust filos, aus agros, proprier me, et proprier Euangelium, qui non accipiet centies tantum, una filos et in tempore hoc demos, est fature, et doucet, est fluore, est goot un filosarum, nifi his qui caflodium fruchus cius? Qui funt autem qui fruchu vinez cuftodium, nifi illi qui in fando opere quod inceperum, perfeueranes estimat? Opu seimi quod fando deidarei incipitur, fi conflantia mentis vique ad finem non tenetur, fine fruchu habetur: quià immartur autem qui fruchu vinez cuftodium, nifi illi qui in fando deidarei incipitur, fi conflantia mentis vique ad finem non tenetur, fine fruchu habetur: quià immartur ab hoc vardo procedifera vacuatur. Hooq. Dominuis in Euangelio ait ci Qui perfeuera rauerit vique in finem, hic faluss erit. Sequitur fjonfas, et dicit; Que habitas sin horits, amici aufalcitante: efa ene audire vocent mam. I Sporta in horits habitats, quia findo Eciefa, yet quatiche dierat, quia in hoc fimmonopere Chriflo placet, vr petrichus quili- Ever vi firmono quod que vrebi anche practicaionis admonata. Amic cinum aufcultant; vi firmono quod que vrebi anche practicaionis admonata. Amic cinum aufcultant.

quia fieldes in Eccleffa, vt amicussponfi loquatur, pio defiderio expeñant. Ernotandum quod amicus eft, qui audicutar, qui qui Deum mene integra diligir, prædicantem quem diligir, libenter audit. Vode in Euangelio dicitur: Qui eftez Deo, verha Dei audit. Sed quia dum Ecclefa veritatem peradicat, multi non intelliguat, multiquod percipiunt, pravo intellebu, fuoluerituri: ideo admonenti, vt prædicet, repondet fponfa, eciditi ; l'ague diclec mi, et affinilare expere himuloc, ecronoum fuper mones aromanum.] Dilectus fugir, quia a reproba cord bos 6, ne intelliguat, ajskomidi. Dume entre dividenti fugir, quia a reproba cord bos 6, ne intelliguat, ajskomidi. Dume entre trans non intellimits, equam indigno appretitu requirant. Vnde exipti figo policio vertiare non non intellimits, equam indigno appretitu requirant. Vnde exipti figo policio vertia. Querent me mali, et non intenent . Sed fugiens reprobos dilectus montes aromanum, petit,

A petit , quia peruerfos dimittens, fanctas animas visitare non definit, que et per contemlationem excelse fiunt, et per confectiones virturum odorifera vinguenta secum ferunt-Super hos montes dilectus caprea, et hinnulo ceruorum affimilatur, quia in cordibus fan ctorum virorum manifestatur quam pia charitate humanitatem pro nobis assumplit. Qui dum ex patribus antiquis natus fuit, quasi ex ceruis hinnulus, sicut dictum est supe- super dir. rius, venit. Qui dum esser diues, pauperem se, vt nos ditaremur secit, et dum esser superem se, vt nos ditaremur secit, et dum esser superem se, vt nos ditaremur secit, et dum esser superem se, vt nos ditaremur secit, et dum esser superem se, vt nos ditaremur secit, et dum esser superem se, vt nos ditaremur secit, et dum esser superem se, vt nos ditaremur secit, et dum esser superem se, vt nos ditaremur secit, et dum esser superem se ditaremur secit, et dum esser superem se ditaremur secit, et dum esser se ditaremur se tias quo ad víque viuimus reddamus : cui pro nobis in mortem tradito, et refurgenti in immortalitatem, nosipsos, et spiritum, et corpus debemus: Qui viuit, et regnat cum-Deo patre in vnitate Spiritus fancti Deus, per infinita facula faculorum, Amen.

EXPOSITIONIS SANCTI GREGORII PAPA

SVPER CANTICA CANTICORVM FINIS.

## S. GREGORII MAGNI

IN EZECHIELEM PROPHETAM. HOMILIARYM XXII. LIBRI II.

### MENTYM.

tempore magna vrbi calamitas imminebas 4 cum vastissima Longobardorum eli-Italiam, horribili imperu mindantes, prade ranfimilio, duce cipidalpio, in vribim Reniam, fi da Calibatica azem, contantifimis fisicibiu prampere inceptions: a seprefito si in maxima da tenus rrbis testadanose Gregorius Saultiffimus; populo Romaio bomilio expanere Ex-clusius proporturam. Cuma capita illa tria priva, qua obfestra difficilian, maxime funt, bominis temph Herofelmusani relitinendi, enarranti. His veitur duabus, & reșuni bomiliși lib vrime vimu ad privis illas deodecim bomilias, alter ad decem captii quadrațejimi perinte; și comiem de fature vrbii splicimi, ab expolițime deplitere conflue el ; vrj eji enfatum facet bii ro-tact bii vr dorem femilicantibus : Nemo autem me reprehendae , fi poit hanc locutionem ceffanero , quia ficut on ani fludium requiret , Job 10. d erfa oft in luctum cythara mea, et arganum meum in vocem flennum. Iam cordis oculiu m mysteriorum de-umata ez egre Perque prefelha, sam weben herrista dificiase y fave dese cityrese, y e sam negre sembrumen u efte unettu, nom Pennifa in formasi angulis yenfestrer. Sed und homilas hebuis, mentrem dans tila, ej ngun e, en faciliserum fesfamu (seixentaramen, viverstee dese; yr, e un ese tegunu, Origerium vifam difinitle e unese, loquetures, o geynative a facilit e concionation, sommas, viversine explocation a graficamie.

Pfal. 118.d

#### PRÆFATIO.

ILECTISSIMO fratri, Mariano episcopo Gregorius, seruus seruorum Dei. Homilias, que in beato Ezechiele propheta, vt coram populo loquebar, excepte funt, multis curis irruentibus in abolitione reliqueram . Sed post annos octo, perentibus fratribus notariorum schedulas requirere studui, easq. fauente Domino transcurrens, inquantum ab angustijs tribuationum licuit, emendaui. Tua itaque dilectio has sibi ad legendum mitti poposcerat: fed valde incongruum credidi, ve aquam despicabilem hauriret, quem constat de beato. A. rum patrum Ambrolij atque Augustini torrentibus profunda ac perspicua fluenta affidue bibere. Sed rur fum dum cogito, quod sape inter quotidianas delicias etiam viliores cibi fuquirer fapiunt, transmisi minima legenti potiora, ve dum cibus grossior velut pro fastidio fumirur, ad fubriliores epulas auidius redeatur. .

### IN EZECHIELEM HOMIL, LIB. I.



3/4.7. €

Et omnipotentis aspiratione de Ezechiele propheta locuturus, prius B deheo tempora, et modos aperire prophetia, vt dum accessus eius oftenditur, virtus melius cognoscatur. Prophetia tempora tria sunt, scilicet præteritum, præsens, er futurum. Sed sciendum est quòd in. duobus temporibus prophetia etymologiam perdir . Quia cum ideo prophetia dicta sit, quòd futura prædicat, quando de præterito, vel præfenti loquitur, rationem sui nominis amittit, quoniam non prodit quod venturum eft, fed vel ea memorat, quæ transacta funt, vel

ea quæ funt . Quæ tamen tria prophetiæ rempora verius loquimur, fi ex facræ scripturæ testimonijs ostendamus. Prophetia de futuro est: Ecce virgo concipiet, et pariet filium. Prophetia de præterito: In principio creauit Deus cælum, et terram. De illo enim tem-Gen. t. a pore dixir homo, quo non crar homo. Prophetia de præfenti eft, quando Paulus Apo- C stolus dicir : Si autem omnes prophetent, intret autem quis infidelis, vel idiora, conuin-1.Cor.14. e citur ab omnibus, dijudicatur ab omnibus : occulta enim cordiscius manifesta fiunt, et ita cadens in faciem adorabit Dominium pronuncians, quod vere Deus in vobis sit . Cumigitur dicitur : Occulta cordis eius manifesta fiunt , protecto monstratur quia per hunc modum prophetiæ spiritus non prædicit quod futurum est, sed ostendit quod est. Quo autem pacto prophetiæ dicatur fpiritus, qui nihil futurum indicat, sed præsens natrat? Qua in re animaduertendum est, quod recte prophetia dicitur, non quia prædicit ventura, sed quia prodit occulta. Rem quippe quamlibet sicut ab oculis nostris in suturo subtrahunt tempora, ita ab oculis nostris in præsenti subtrahir causa. Ventura etenim res occultatur in futuro tempore, præsens autem cogitario absconditur in latenti corde. Est etiam prophetia præsens, cum res quælibet non per animum, sed per absentem locum regitur, quæ D zamen per spiritum denudatur. Et ibi fit præsens prophetantis animus, vbi per præsentia non est corpus. Nam Giezi longe a propheta recesserat, cum Naaman Syri munera percipiebat, cui tamen idem propheta dicir: Nonne cor meum in præsenti erat, quando reuersus est homo de curru suo in occursum tibi ? Sciendum quoque est, quia prophetiæ rem pora inuicem sibi concinunt ad probationem, ve aliquando ex futuris præterita, aliquando vero ex præteritis probentur futura . Dixerat enim Moyfes : In principio creauit Deus cælum, et terram. Sed quis crederet quia verum de præterito diceret, fide futuro etiam

aliquid non dixisset ? In ipsius etenim libri fine, in cuius exordio illa de præterito dixerat, aliquid prophetiæ per I acob vocem de venturis permiscuit, dicens : Non auferetur sceptru Gen. 49. b de Iuda, et dux de femoribus eius, donec veniar qui mittendus eft, et ipfe erit expectatio gentium . Qui etiam per semetipsum eumdem, qui mittendus erat, ei quem ducebar po- E pulo prophetauit, dicens : Prophetam suscitabit vobis Dominus Deus vester de fratribus Dent. 18. c vestris, ramquam meipsum audieris. Erit autem, quicumque non audierit prophetam illum exterminabitur de populo suo. Cur ergo prateritis ventura permiscuir, nisi vedum implenturea quæ de futuro prædiceret, oftenderet etiam quia de præterito vera dixiffet ? Quia itaque docuimus qualiter ex futuro prophetia probentur præterita, reflat nunc vt adhuc de facris eloquijs oftendamus, quo modo in ipso prophetiæ spiritu ex præteritis probentur futura. Certe Rex Babylonicus cum fomnium vidiffet, milit ad magos, et hariolos, omnesq. fapientes Babyloniæ conuocauir, nec ab eis folummodo interpretationem fomnij, fed etiam fomnium quæfiuit, vt nimirum ex præterito colligeret, fi quid in corum responsionibus de venturo certum teneret. Qui cum dicere nulla potuissent, Daniel dedu Aus ad medium est, qui de interpretatione somnij, et de narratione requisitus, non solum

hoc respondit quod interrogatus est, sed ipsam somnij originem replicauit, dicens: Tu Rex coepisti A expliti cogitare in firatu tuo quid effer futurum post hace. Et paulo post: Tu
Rex videbas, et ecce quasti statu avan grandis y eccerea. Cuius videlices somais
mox ve ordinem dissit, quidquid ex codem venturum squebatur apperuit. Penfemus ergo ordinem prophetia. A cogitationibus venirad somnium, a somnio peruentia da litura. Qui ergo signi, vi tira dicam, radicem somnium protustir, profecto
ex parteritis probauit, quod vera essen, que de futuris dicereu. Prophetia autem
prasentis temporis, ace prasteriti atrestatione insiget, ace siturit quis cum res occulta per prophetia verba deregiuri, ventrai illius res pis qua so discolidira atresta.

Egur quia de mportup prophetie rasclautiums, restavi de modis cius ac
modo propheta and discolidade de la companio del companio de la companio de la companio del companio de la companio de la companio de la companio del companio de

mooo prophetes animum tanget. Aliquanoo enni ipriusi prophetis ee presenti sangti amimum prophetarias, ee ee futuro oquaquum tangit i aliquando ee futuro aliquando use futuro aliquando autem ee praterito, et ee presentia, et que es futuro patite tangitur animus prophetamis. Aliquando tangit ee presento prophetir fipritista nee tangit ee futuro ei aliquando autem tangit ee futuro, nectangit ee praterito, ed. Aliquando autem tangit ee futuro, nectangit ee praterito, ed. Aliquando aven in prafentie ee parte tangit, et ee parte tangit, et ee parte on tangit. See hax ipfa ipoliums coordine quo pramilia futur, atexa feripritur ee tilmoniyofendamus. Expresienti enim prophetie ipritura propheti.

Dominium videns aita: b fece agust Dos, eee qui tollit peccata mundi. See cum Janua.

tallim organization i limit superioriti completi i control i contr

Deleite ergo (piritus ex fituro animum prophetantis retigit, a acque ex præfenti non treigit, quando caligantibus cuellis pate ex terutura pradiceba; e præfenten filum neticibat. A liquando prophetantis animum ex præfenti parite et ex futuro tangit, quod ex codem libro Genefoes (liquido docemuz. In Illo guipe feripum eft, Genefalla, quia cum ad vita iam terminum propinquaret lacob, ex duos filios fuos foleph fecilite affifiere ante cum, vet exbendiction el litus pofient longe pofi futura promerericum maiorem ad dexteram, minorem vero pofust ad finifizam. Cumque ille ocuritis, fenefute celligantibus, nopres fuos, quis prior, quifve effet minor, humanovitud diference nequaquum polles, duotts in obliquum brachis, dexteram manum minori, finifizam manoi impofut.— Quod dum cornigere finita vetler, aire (Non

ira connenir parer, quia hie elt primogenitus. Audiunte Scio fili mi, filo : Et effe quidem ciri in populo ; et multiplicativus, fedi farer et us lunior maiorillo entit. Propheria ergo fipritus ex prefenti partier, et es frutto prophetantis aumum retigit, dum tacobe e venutru annachian, et eco quos corpories coulis videre-nor retigit, dum tacobe e venutru annachian, et eco quos corpories coulis videre-nor partier de la companio del companio del companio de la companio de la companio del compani

#### S. Gregorij in Ezechielem 1234

Luc. I.e

Gal. 1.b

Epb.3.4

Ibid.

tactus fuerat, qui et ingredientem deprehendere potuir, et ei ventura nunciare. A Aliquando autem ex præterito, et ex præfenri, atque ex futuro pariter animus tangitur prophetantis, ficut Elizabeth venire ad fe Mariam conspiciens, quia incarnatum verbum gestaret in vtero , agnouit, eamq. iam Domini sui matrem vocauit , dicens : Vnde hoc mihi , vt veniat mater Domini mei ad me ? De cuius Luc.z. d Mat. z. d conceptione per angelum quoque ad Ioseph dicitur : Quod enim in ea naturn est, de Spiritu sancto est . Que videlicet Elizabeth dicit : Beata que credidisti , quoniam perficientur ca, que dicta funt ribi a Domino . Dicens enim: Beata que credidifti: aperte indicar, quia verba angeli , quæ dicta ad Mariam fuerant, per spiritum agnouit . Atque subiungens : Perficientur ea quæ sunt dicta tibi a Domino , que eam in futuro sequerentur , prauidit. Simul ergo de praterito et prafenti, atque ex futuro per prophetiæ spiritum tacta est, quæ et cam promissionibus B angeli credidiffe cognouit, et matrem nominans, quia Redemptorem humani generis in vtero portaret , intellexit. Et cum omnia perficienda prædiceret , quid etiam de futuro sequeretur, aspexit. Aliquando vero prophetiæ spiritus ex prætezito tangit animum , nec tangit ex futuro, ficut in Paulo Apostolo aperte oftenditur, qui discipulis dicit : Notum vobis facio fratres Euangelium, quod euangelizatum est a me, quia non est secundum hominem: neque enim ego ab homine accepi illud, neque didici, sed per reuelationem Iesu Christi . Vnde alijs quoque discipulis dicit : Secundum reuelationem notum factum est mihi sacramentum. Qui tamen hoc ipsum Euangelium, quod per reuelationem cognouerat, AH.20.d cum Hierofolymam prædicaturus afcenderet, ait : Ecce ego alligatus spiritu vado in Hierusalem, quæ in ea ventura sunt mihi ignorans. Hoc quippe Euangelij C facramentum est, quia vnigenitus patris incarnatus atque perfectus homo factus est, qui crucifixus, mortuus, et sepultus, die tertia surrexit : die quoque quadragesima ascendit in cælum , atque in dextera patris sedet. Qui ergo per reuelationem Euangelium agnouit, prophetia spiritu de praterito tactus est, sed quia quid pro eodem Euangelio passurus esset, ignorabar, de futuro proculdubio tactus non est . Nam sic dicit : Nisi quod Spiritus sanctus per omnes ciuitates protestatur mihi dicens: Quoniam vincula et tribulationes Hierosolymis me manent. aperte ostenditur, quia ea quæ ipsi futura essent, alijs de ipso reuelata erant, non autem ipsi de se, sicu de illo per Agabum dicitur: Virun, cuius hac zona est, ita alli-gari oportet in Hierusalem. Aliquando autem prophetia spiritus tangit ex suturo, nec tangit ex præterito, ficut in Elifæi facto fcriptum elt, quia cum vnus ex filijs propheta- D 4.Reg. 6. a rum materiam succideret, huic ferrum securis in aquam cecidir, qui exclamauit: Heu heu Domine mi, et hoc ipfum mutuo acceperam. Dixit autem homo Dei: Vbi cecidit? At ille monstrauit ei locum. Præcidit ergo lignum, et misit illuc, natauit q. ferrum. In quo videlicet prophetæ facto cognoscitur, quia qui requirir vbi ceciderat, quid effet facturus nouerat : sed tamen cum requirit, constat quia vbi ferrum cecidisset, ignorabat. Prophetiæ etgo spiritus Elisæi mentem ex futuro tetigerat, sed ex præterito non tangebat, qui et ferrum ex profundis dimerfum, quia reuocaturus efset ad superficiem, scire potuit : sed vbi ceciderat , omnino nesciuit. Aliquando vero prophetiæ spiritus in præsenti ex parte tangit, et ex parte non tangit. Quod Petri Apostoli historia testatur, cum missi ad cum a Cornelio milites, ei sunt per spiritum nunciați . Scriptum quippe est : Et dixit spiritus ei : Ecce viri tres qua- R AG. 10. 6 runt to. Ad quos ille descendit, et requirens dixit : Quæ causa est propter quam venistis ? In cuius verbis oftenditur, quia eamdem causam pet spiritum non audierat, quam a militibus requirebat. In præsenti ergo mentem Petri spiritus ex parte tetigerat, et ex parte non tetigerat, qui et adesse milites dixit, et pro qua causa venerant, tacuit. Aliquando spiritus prophetia in sututo ex parte tangit, et ex parte non tangit : sicut prophetarum filij de auferendo Elia ad Elifeum di-4-Reg.2.a cunt: Numquid nosti, quia hodie Dominus tollat Dominum tuum a to? Quo tamen ablato, sese per diuersa dispergunt, cumq. in rupibus et vallibus quærunt : In futuro ergo corum mentem prophetiz spiritus ex parte tetigerat, et ex parte non tangebat, quando eum, quem tollendum nouerant, non inueniendum quarebant. Ex parte itaque tacti funt , atque ex parte non tacti , qui et sciebant ,

A quod rolli posset, et nesciebant, quod inueniri non posset. Idem quoque Elifæus per prophetiz spiritum de futuro ex parte tactus est, et ex parte non tactus, cum Regi Ifrael diceret: Percute iaculo terram. Et cum percuffiffet tribus vicibus, et thetiffet , iratus est contra cum vir Dei, et ait: Si percuffiffes quinquies, aut fexies, fiue fepties , percuffiffes Syriam vique ad confumptionem : nunc au 4 Reg. 13.6 tem tribus vicibus percuties cam. . Qui itaque nouerat , quia toties percuteret Syriam , quoties percuffiffet terram , fed cum ei diceret . Percure terram , quoties cam percussurus esset, ignorabat : quippe et indignatus est terram tertio fuifse percussam , profecto constat , quia de futuro ex parte tactus fuerat , et ex parte non tactus, qui Syriam percuti prædixit, sed terram amplius perenti voluit. Sic Samuel cum ad vngendum Dauid a Domino mitteretur , respondit : Quo modo vadam. ? Audiet enim Saul , et înterficiet me. Qui et Dauid vnxit, nec 1.Ref. 16.4 tamen a Saule occifus est. Ex parte ergo de fururo tactus prophetæ animus fuerat, et ex parte non tactus, qui et vngendum Dauid in regno nouerat, et quia a Saule non effet occidendus ignorabat. Sciendum quoque est, quod prophetæ quidam e proximo tanguntur, atque e longinquo minime tanguntur. Alij vero e longinguo, et non tanguntur e proximo. Alij autem et e longinguo, et e proximo prophetiæ spiritu tanguntur. Nam quidam tanguntur e proximo, et non e longinquo, ficur Samuel perifle afinas nouerar, eafq. inuentas effe nunciabat. 1.8cg. 9. d Saul Regem futurum prædicit: Dauid quoque quia in eius regno fuccederet, nun- 1. Reg. 16. 6 ciat : fed quia pater Regis æterni futurus fit, non prædicit. Quidam vero tanguntur e longinquo, et non tanguntur e proximo, ficut idem Dauid incarnandum. Pfal.86 C Dei vnigenitum nouerat, de ludæa dicens : Homo factus est in ea, et ipse fundauit eam Altiffimus . Atque hunc ad cælos afcenfurum , et ad patris dexteram feffurum Pfal. 109 intelligit, dicens : Dixit Dominus Domino meo, fede a dextris meis . Et tamen. multa, que e vicino acta funt, minime prauidit. Vt enim pauca de multis loquar, feruum Miphibofeth Sibam contra fuum dominum mentientem non jutelle- 2.Reg. 16. b xit, et Amasæ promittens, dicit.: Hec faciat mihi Deus, et hec addat, si nona 1.808. 19.6 magister militiæ fueris coram me omni tempore pro Ioab : videlicet quid sequeretur, ignorans: quia Amala idem non folum principatum militiz pro loab non fu- 2-Reg. 20. 6 sciperet, fed etiam per loab post paululum vitam finiret. Et cum templum Deo 2, ket 7,6 & construere voluit, quid e vicino sequeretur, nesciens, prophetam alterum requisiuit. Quidam vero e longinquo tanguntur, et e proximo i ficut Ifaias longepost 16.7.6 D futura prænunciauit, dicens: Ecce virgo concipiet, et pariet filium, et vocabitus nomen eius Emanuel . De quo rurfus ait : Paruulus natus est nobis, et filius datus Ife. 9. b est nobis, et factus est principatus eius super humerum eius, et vocabitur nomen. eius admirabilis, confiliarius, Deus fortis, parer futuri faculi, princeps pacis. Multiplicabitur eius imperium, et pacis non crit finis. Qui etiam de Ezechia Rege 1/438.4 prophetiæ spiritu tactus e vicino, quia de infirmitate sua surgeret, prædixit : et quotannis post infirmitatem viueret, nunciauit. Aliquando enim prophetiæ spiritus propheris deeft, nec femper corum mentibus prasto est, quatenus cum hunc non ha-bent, et hunc agnoscant ex dono habere, cum habent. Vnde Elisaus cum stentem Sunamirem mulierem a suis pedibus per Gyezi puerum auelli prohiberet , dixit ? 4-Reg-4 e Dimitte illam, anima enim cius in amaritudine eft, et Dominus celauit a me, et a t. 1. 1. non indicauit mihi. Sic quoque cum eum Iosaphat de futuris requireret, et prophetiæ ei spiritus deesse. Pfaltem fecir aplicari, vt prophetiæ ad hunc spiritus pet laus 4.Reg. 1. dem pfalmodiæ descenderet, atque eius animum de venturis repletet. Vox etenim psalmodiæ cum per intentionem cordis agitut, per hanc omnipotenti Domino ad cor iter paratur , vt intenta menti , vel prophetia mysteria , vel compunetionis gratiam infundat. Vnde scriptum est : Sacrificium laudis honorificauit Pfal.49 me, er illic iter eft quo oftendam illi falutare Dei . Quod enim Latine falutare, hoe Hebraice lesus dicitur. In facrificio igitur laudis fit lesu iter oftentionis : quias dum per pfalmodiam compunctio effunditur, via nobis in corde fit, per quam ad lefum in fine peruenitur , licut ipfe de fua oftentione loquitur dicens : Qui , dilie Joan. 14. 6 git me, diligetut a patre meo : et ego diligam eum, et manifestabo ei meiplum Hinc quoque scriptum est :. Cantate Domino , psalmum dicite nomini cius , iscs Pfal. 47. S. Greg. To.2. Mmmmm 2

Dent.z.g

facite ei, qui ascendit super occasum, Dominus nomen est ei . Ipse etenim super occafum ascendit, qui mortem resurgendo calcauit. Cui dum cantamus iter, facimus, ve noftrum cor veniat, et sui nos amoris gratia accendat. Quia autem prophetis prophetia spiritus non semper adest, etiam vir Dei indicat, qui contra Samariam missus, mala,quæ ei ventura erant, nunciauit : qui tamen prohibitus a Domino in via comedere , prophetz falfa persuasione deceptus est : quem fallax sermo non deciperer, se prophetiæ (piritum præsentem habuisser . Sciendum quoque quòd aliquando prophetæ fancti dum consuluntur, ex magno vsu prophetandi quædam ex suo spiritu proferunt, et fe hæc ex prophetiæ fpiritu dicere suspicantut : sed quia sancti funt, per sanctu Spiritum citius correcti, ab eo que vera funt audiunt, et semetipsos, quia falsa dixerint, reprehendunt. Nathan etenim propheta fanctum virum fuisse quis nesciat? Qui Dauid regem et de culpa aperte repreheudit, et que ei pro culpa eadem essent ventura, B. nunciauir:quem tamen dum idem Dauid quia templum Deo vellet construere, requifisset, illico respondit: Omne quod est in corde tuo, vade et fac, quia Dominus tecum: 3.Reg 7.4 eft . De quo illic statim subditur : Factum eft antem in nocte illa , et ecce sermo Domis ni ad Nathan dicens: Vade et loquere ad seruum meum Dauid . Hæc dicit Dominus Deus: Numquid tu zdificabis mihi domum ad habitandum? Neque enim habitaui in domo ex die qua eduxi filios Ifrael de terra Ægypti víque in diem hanc . Et paulo post: Cum completi fuerint dies tui, et dormieris cum patribus tuis, suscitabo sementuum post te, quod egredictur de vtero tuo, et firmabo regnum eius, ipse adificabit domum nomini meo . Ecce Nathan propheta, qui prius Regi dixerat : Vade et face post modum prophetiæ spiritu edoctus, hoc sieri non posse denuncians, et Regis confilijs et suis sermonibus contradixit: quia quod ex suo spiritu dixerat, falsum fuisse C, deprehendit. Qua in re inter prophetas veros ac falsos ista distantia est: quia prophere veri si quid aliquando per suum spiritum dicunt, hoc ab auditorum mentibus: per Spiritum fanctum eruditi citius corrigunt. Propheta autem falfi, et falfa denunciant, et alieni a fancto Spiritu,in fua fallitate perdurant. Confideratis igitur prophetiæ temporibus et modis, intueri libet qualiter omnipotens Deus ad profectum hominum iræ suz moderamina dispensat. Ifraeliticus quippe populus conditori suo deliquerat, et ideirco Regi Babylonio in captiuitate seruiebat, cum quo tamen Eze-Exech.3.d chiel propheta in captiuitatem mittitur, quem diuina gratia ita fibi placabilem fecerat,vt per eum ventura quaque pradicerer, et afflicti populi mentem consolari dignaretur. Consideremus ergo, fi possumus , quanta est dispensatio supernæ pieratis: quia fic iratus est populo suo Dominus, ve tamen omni modo non irasceretur. Nam fr D iratus non effet, in captiuitatem populum minime tradidiffet : et fi omni modo iratus effet, electos suos in captiuitatem cum illo non mitteret. Sed agit hac divina misetia cordia, vt ex vna cademo, re,ex qua carnalibus dat flagellum, ex ca spiritalibus virtutis præster incrementum. Cumo, illos per tribulationem purgat, istos ex societate tribulantium ad maiora promerenda excitat. Et fic iniuftis irascitur, vt tamencorum corda per iustorum consortinm consolerur, ne si omni modo deserat, nullus postculpas ad veniam redeat. Tenendo igitur repellit, et repellendo tenet, quando cum is quos dijudicat, fimul in tribulationem mittit quos amat. Quis ista tanta pietatis viscera pensare sufficiat? quòd et culpas populi Dominus sine vindicta non deserie, et tamen delinquentem populum a se funditus non repellit. Sic cum Moyses ad repro-Num. 13-4 missionisterram exploratores duodecim missifet; ex quibus cum decem postmodum E desperationem populo facerent, idem populus in ira murimurationis accensus, seduchum fe a Domino effeconquestus est, ve eius cadauera iacerene in deserto .. Cui omnipotens Deus iratus, dixit quod nullus corum in terram repromissionis intraret. Quo terrore compuncti, praue se egisse cognouerunt; sele in lacrymis afflixerunt, Qualit et accincti armis, protinus comperunt contra hoftes ascendere, ve repromissionis terram post lacrymas intrare potaissent. Quibus per Moysen Dominus dicit: Die eis, nolite ascendere, neque pugnetis: non enim sum vobiscum, ne cadatis coram. inimicis vestris. Qua in re pensandnm est, si cum ipsis non erat, cur cos ne cade-

o ht , wal rent, afcendere prohibebat ? Si autem cum ipfiserat, quid eft quod ait: Non enim fum vobifcum. ? Sed mira difpensatione disciplina ac misericordia, et cum ipfis erat, et comiplis non erat. Cum ipfis non erat ve vincerent, fed tamen cum ipfis erat,

E 11:11 111 . 5

A ne ab hoftibus perirent: O ineffabilia pietatis vifera I Culpas infequituriet tamen peccantes procegie. I return fe indicat, er ramen ab hoftbus defendir. Sie pletunque parquio finio delinquenti riscituri mater, e prehendir, increpat, verberat e fod fit hunc in pracepo ir conipeteri, viò in nonti is percollum ruat, manunt tendire treticat, et qua riscituri della prefatione colloquentes, anaugi potri qual fintra portune cercitium fecimus, vrad indaganda pro phetia mytherazyelut in immenfirate pelagi. pott vela pandamas. Quod ramen noni in noftra vitrue perfunitumi, gride in co, qui intigua infantium fecit diferas. Qui i firitus Domini repleui o toben terrarum, et hoc quod sap, to, de continct omnis, felentiam haber voici. O milpotene seinim Deu, fermo paris omni-sepatpotentia et. Et qui de illo loqui concupifeimus, muti in illo nullo modo erimus. Dabite intin verba villa omnipotens verbum, quod pro nobis incaranum viita et regiona.

# cum patre in vnitate Spiritus fancti Deus, peromaia facula faculorum. Amen. HOMILIA II.

effent in tricefino anno, in quarro, in quinta menfis, cum effent in medio captiuorum, juxta fluuium Chobar, aperti funccali, et vidi vitiones Dei. In quinta menfis, ipfe eft annus quintus tranfinigrationis regis loachim, factum eft verbum Domini ad Exechielem, fallum Buzi facerdorem in tera Chaldeorum, fews flumen Chobar. Et facta eft fuper cum bis manus Domini. Et vidi, et ecce ventus turbinis venicha ab Aquilone, et nubes magna, et ignis inuoluens, et fijendor in circuitu eius, et de medio eius, quafi fipecies electri, id eft, de medio ignis. Et in medio eius fimilitudo quartuor animalium, et hic afpectus corum, fimiliado hominis in ets.

Sus prophetica locutionis eft, vt prius personam, tempus, locumq. describat, et postmodum dicere mysteria prophetiz incipiat, quarenus ad veritatem solidius D oftendendam, ante historiæradicem figat, et post fructus spiritus per signa et allegorias proferat. Ezechiel itaque atatis fua tempus indicat, dicens: [ Et factum eft in tricesimo anno, in quarto mense, in quinra mensis. ] Locum quoque denuncians, adiugit: [ Cum essem in medio captiuorum iuxra flumen Chobar, aperti sunt cæli, et vidi vifiones Dei. ] Tempus etiam infinuat, fubdens: [ In quinta mensis : ipse est annus quineus transmigrationis regis Ioachim. ] Qui vr bene personam indicet, etiam genus narrat, cum subditur: [Et factum est verbum Domini ad Ezechielem, filium Buzi, sacerdotem. 7 Sed prima quæstio nobis oritur, cur is qui nihil adhuc dixerat, ita exorsus est dicens : [ Et factum est in tricesimo anno. ] Et,namque sermo coniunctionis est, et scimus, quia non coniungitur fermo subsequens, nisi sermoni præcedenti. Qui igitur nihil dixerat, cur dicit: [ Et factum est: ] Cum non fit fermo, cui hoc, quod incipir, subili-E gat? Qua in re intuendum est, quia sicut nos corporalia, sic prophetæ sensu spiritalia aspiciunt, eisq. et illa sunt præsentia, que nostre ignorantie absentia videntur. Vnde fit vt in mente prophetarum ita coniuncta fint exterioribus interiora , quatenus fimul vtraque videant, limulq. in eis fiat et intus verbum quod audiunt, et foras quod dicut. Patet igirur caufa, cur qui nihil dixerat, inchoauit dicens: [ Er factum est in tricesimo anno. ] Quia hoc verbum quod foris protulit, illi verbo quod intus audierat, coniunxit. Continuauit ergo verba, quæ protulit, visioni intimæ: et idcirco incipit, dicens: [ Et factum est. ] Subiunxit enim hoc quod exterius loqui inchoat, ac fi et illud foris fit, quod intus vidit. Hoc autem quod dicitur, quia tricefimo anno fpiritum prophetiz acceperir, indicat aliquid nobis confiderandum, videlicet quia iuxta rationis víumdoctrinæ fermo non supperit nisi in ætate perfecta. Vnde et ipse Dominus anno duo- Luc. 1. g

decimo atatis fuz in medio doctorum in templo fedens, non docens, fed interrogans

Mmmmm 3

S.Greg.To.2.

#### S. Gregorij in Ezechielem 1238

voluit inueniri. Vt enim non auderent homines in infirma atate pradicare, ille anno A duodecimo zratis fuz interrogare homines est dignatus in terra, qui per diuinitatem suam semper angelos docer in calo. Quia enim ipse est Dei sapientia, de ipso angeli videndo viuunt, hoc quod beatitudine æterna fatiantur. Quod Moyfes quoque fub alle goriz mysterio admonet, dicens: Non arabis in primogenito bouis. Primogenitum Deut.14.d I dem (mp. Mor. enim bouis accipimus in infirma ætate primi noftri remporis bonam operationem. lib. 2.5. 3 4. In qua tamen arandum non est, quia cum prima sunt adolescentia, vel inuentutis no Shebins in Laftræ tempora, nobis adhuc a prædicatione ceffandum eft, vt vomer linguæ noftræ promith.c.27 5.01.922 feindere non audeat terram cordis alieni . Quoadufque etenim infirmi fumus conrid. f.q. t stere nos intra nosmetipsos debemus, ne dum tenera bona citius ostedimus, amittamus; quia et arbufta plantata fi prius in terra radicata non fuerint, manu tacta citius arcscunt; at fi semel radicem fixerint, manustangit, et tamen nihil officit : venti impel- B lunt , nectamen impellentes lædunt . Et conftructi parietes fi impellantur , eruuntur, nisi a suo prius fuerint humore siccati. Mens itaque quousque ab humore pravitatis fuæ perfecte non fuerit exficcata, alienæ linguæ manu tangi non debet , ne priufquam plene percipiat, perdat soliditatem suam, ne impulsaruat, ne velut arbustum sine radicibus dum pluiquam tolerare valet concutirur arescat. Ad exemplum ergo no sunt oftendenda, nifi quæ firma funt. Prius etenim conualescere debet mens, atque ad vrilitatem proximorum postmodum demonstrari, cum iam nec per laudem eleuata cor-3.Tim.4.C ruat, nec per vituperationem percussa contabescat. Nam etsi Timotheo dicitur: Praci-Paft. par. 8. pe hæc, et doce, nemo adolesceria tuam contemnat: sciendum est quod in sacro eloquio nonnumquam adolescentia iuuentus vocatur. Vnde scriptum est : Lætare iuuenis in Ecclef. 11. b adolescentia tua. Profecto igitur vt oftendarur cuius auctoritatis sit in prædicatione, & ætatis folidæ esse describitur, quatenus ei cum vita et spiritu omnia, quæ ad prædicandum congruit, concordare videantur. Nec contra hæcquempiam mouere debet, quod Hier. 1. b Hieremias arque Daniel prophetiæ spiritum pueri perceperunt, quoniam miracula, Dan. 13.0 in exemplo operationis non funt trahenda. Omnipotens enim Deus et linguas infan-Sap.10.d tium fecit difertas: et ex ore infantium atque lactentium perfecit laudem. Sed aliud est quod nos de doctrinæ víu arque disciplinæ dicimus, aliud quod de miraculo seimus. lam vero fi quæritur ve in ipfa quoque ætatis illius expressione mysticum aliquid designetur, absurdum non est quod propheta Dominum, quem verbis denunciat, ipso Ezech.z.a quoque ztatis suz tempore oftendat. Anno tricesimo Ezechielis propheta cali aperti funt, et vidit visiones Domini iuxta fluuium Chobar, quia et quasi tricesimo atatis sua anno Dominus ad fluuium Iordanis venit . Ibi itaque cæli aperti funt, quia spiritus in D columba descendit, vox quoque de cælo sonuit, dicens : Hic est filius meus dilectus, in Mat. 17. a quo mihi complacui. Sed et ipfa Hebrza verba multum nobis ad my fterium interpre S. Hieren, in tandum valent . Nam Chobar interpretatur grauitudo, vel grauitas, Ezechiel fortitu Luech,cap.t. do Dei:Buzi, despectus vel contemptus: Chaldai, captinantes, vel quasi damones. Venit ergo Ezechiel iuxta fluuium Chobar : quia enim Chobar grauitudo, vel grauitas dicitur, quid per Chobar fluuium, nisi humanum genus congrue designatur? quod ab ortudefluit ad mortem, et graue sibi est ex peccatis, quæ et perpetrat, et portat, quia ficut scriptum eft : Iniquitas in talentum plumbi fedet . Omne enim peccatum graue Zach. 5.6 eft : quia non permittit animam ad sublimia leuari. Vnde et per Psalmistam dicitur : Filij hominum, víquequo graui corde ? Scriptum quippe de Domino est, quia ipse est Dei virtus, et Dei sapientia. Venit ergo Ezechiel iuxta fluuium Chobar, quia fortitu- E g. Cor. 1.4 do Dei per incarnationis suæ mysterium propinquare dignata est peccatorum suorum pondera portanti generi humano, quod ab ortu suo quotidie defluit ad mortem, sicut de illo per Pfalmistam dicitur : Et erit tamquam lignum, quod plantatum est secus decursus aquarum. luxta decursus quippe aquarum plantatus est, quia iuxta lapsus incarnatus eft defluentium populorum . Ezechielem autem fortitudinem Dei , Buzi ve-Origin Zzeni, ro despectum interpretari diximus. Sed Ezechiel filius est Buzi, quia ex illo populo vni

genitus Dei incarnari dignatus est, quem propter culpam persidiæ Dominus despexit.

Fortitudo ergo Dei ex contemptu, vel despectu nascitur : quia Redemptor noster humanitatem affumere ex populo perfido et contempto dignatus est. Venit ergo in terra Chaldzorum. Chaldzi intepretantur, ve diximus, captiuantes, vel quali demones. Iniqui enim, quia et ipsi iniquitates perpetrant, et ad miquitatem alios persuadendo tra-

Pfal.8

Pfal. 4.

Pfal. E.

bem. s.

1230 A hunt, nimirum captiuantes funt . Qui recte quoque et quafi damones interpretantur quia et hi qui alios ad iniquitatem suadendo pertrahunt, in semetipsos ministerium dæmonum ad iniquitatem suscipiunt, quamuis dæmones per naturam non sint. Venit ergo fortitudo Dei in terra Chaldworum, quia intercos vnigenitus patris apparuit, qui er per semetipsos ad peccatum defluxerant, et ad peccata alios captiuantes trahebant. Sed expositionis sermo ad prophete nunc personam redeat. [ Et facta est super 14em infra eum ibi manus Domini . ] Manus vel brachium Domini , filius dicitur , quia per ipfum omnia facta funt . De quo etiam Pfalmista air: Fiar manus tua, ve faluum me fa- Pfal. 118. ciat . Manus quippe Dei , que per diuinitatem non est facta, sed genita, per humanitasem facta est, vt humani generis vulnera sanaret. Ibi ergo propheta incarnatione vnigeniti agnouit, vbi super se manum Domini factam vidit. Quod vero hic subditur: [Et B vidi, et ecce ventus turbinis venichat ab Aquilone. ] Intuendum nobis est quis sir in propheta verbis ordo locurionis. Qui enim luperius de sejos dixerat: Apert sunt ex. Zap.1.4 liev vidi visones Dei 190sea tanuquam si de alionarret, adungis : Et stâte ast fuper eum ibi manus Domini. ] Ac deinde quasi ad se reuertitur, et dicit : [ Et vidi, et ecce Ibid. yentus turbinis veniebat ab Aquilone. Quid est hoc quod modo Ezechiel loquitur, mo do de Ezechiele : Si per torum dicerer de fe,quæstio non esser . Si per toru dicerer, quasi de alio, nihilominus quæstio no fuisset. Quid est ergo hoc, quòd sic variatur sermo propheticus, vt modo propheta de se loquatur, modo autem de ipso quasi alius loqui vi-

deatur ? Sed sciendum est quia hi qui prophetia spiritu replentur, per hoc quod aperte nonnumquam loquuntur de fe,et nonnumquam fic de fe verba tamquam de alijs proferunt, indicant quia non propheta, sed Spiritus fanctus loquitur per prophetam. Pro C co enim quod per iplos fermo fit ipli, loquuntur de le, et pro co quod aspirante Spiritu fancto loquuntur, idem Spiritus fanctus per ipfos loquitur de ipfis, veritate atteftante,quæ dicit: Non enim vos estis qui loquimini, sed Spiritus patris vestri,qui loquitur Mat. 10.6 in vobis. Hinc eriam Moyfes ait : Erat Moyfes vir mitiffimus fuper omnes homines Num, 12.4 qui morabantur in terra. Qui enim non dicit : Eram, sed erat, profecto aperte indicat, quia is, qui per illum de illo loquebatur, alius erat. Hinc Ioannes ait : Vidit illum di 1000, 19. 6 scipulum quem diligebat lesus. Vnde et Paulus venon se esse qui loquebatur ostende- 1.cor.13. 4 ret, dixit: An experimentum quæritis eius, qui in me loquitur Christus ? Quia igitur in locutione prophetica alter est qui præsidet, alter qui obsequitur : cum de scipso propheta loquitur, persona obsequentis est: cum vero per prophetam Spiritus loquitur,

fublimitas præsidentis ostenditur. Recte ergo et ramquam de alio dicitur : [ Facta est D super eum ibi manus Domini. ] Erde se protinus adiungit : [ Et vidi, et ecce ventus tur binis veniebat ab Aquilone, Nunc itaque discutiendum nobis est quid sit quod dicit; [Et ecce ventus turbinis veniebat ab Aquilone, et nubes magna. ] Pro eo quod ventus 24, 27. Mar. e, Aquilo constringir in frigore, non incongrue Aquilonis nomine torpor maligni spiri- 21. 11 22. 11 tus designatur. Quod Isaias quoque propheta testatur, qui dixisse diabolum denuciat, 1sa. 14 d dicens: Sedebo in monte testamenti, in lateribus Aquilonis. Malignus enim (piritus montem testamenti tenuit: quia Iudaicum populum,qui legem acceperat,sibi în perfidiam subjugauit. Quando enim corda doctorum tenet, monti testamenti diabolus præsider. Qui etiam in lateribus Aquilonis sedet, quia mentes hominum frigidas posfidet. Vnde et sponsi voce in Canticis Canticorum dicitur : Surge Aquilo, veni Auster, Cant. 4.d perfla horrum meum, et fluant aromata illius. Cum enim, jubente Domino, frigidus

p spiritus recedit, calidus spiritus mentem fidelium occupat : qui hortum Dei,id est. sancham Ecclesiam perflat, vt opiniones virtutum eins, ad multorum notitiam, velut aromata defluant. Recedente etenim Aquilone, id est, maligno spiritu, Sanctus spiritus mentem quasi Auster replet. Qui dum calefaciendo flauerit, statim de fidelium cordibus aromata virtutum fluunt . Propheta ergo ea quæ essent in finem ventura , conspiciens, venire 2b Aquilone ventum turbinis vidit : quia in extremo seculi mentes hominum torporis sui frigore malignus spiritus grauius occupat. Vnde scriptum est: Va Apoc. 12. 6 terræ et mari, quia descendit diabolus ad vos habens iram magnam, sciens quia modicum tempus habet. Antiquus quippe aduerfarius infidiarum fuarum molimina in humanis mentibus grauius exaggerauit. Contra cuius excrescentem superbiam incatnati manifestata est humilitas Dei : atque vt humanum genus a suo languore sanaret; tune magna apparuit potentia medici, cum languot creuit agroti. Bene autem mali-

### 1240 S. Gregorij in Ezechielem

Luc. 12. f

Hebr. 10. c

Hier.I. ¢

1.Cor. 2.b

A6.13.9

16.9.4

I.Tim. 2.b

cap.a.

gni spiritus immissio, ventus turbinis appellatur. Turbo quippe adificium quod tan- A git, concutiendo subruit. Et omnis antiqui hostis tentatio, que agitur in mente, ventus est turbinis, quia hanc concutiendo per desideria, a statu suz rectitudinis euellit. Sed nos ista reticentes, quæ humano generi erunt ab hoste callido in finem ventura, ad sola Iudzam, ex qua propheta fuit, et cuius perditionem prophetando conspicit, verba ver tamus. Que incarnato Domino tanto grauius ab Aquilone ventum turbinis pertulit, quanto a sua rectitudine concussa cadens, per torporem mentis in perfidia frigida remansit. Ventus ergo turbinis ab Aquilone venit, cum vitam Iudaici populi malignus spiritus in tentatione concussit. Vbi et recte additur: [ Et nubes magna. ] Quia quanto plus quisque exarsit in crudelitate, tanto amplius obezcari meruit in ignoratiz suz caligine. Redemptorem quippe humani generis, quem in lege ac prophetis intelligetes expectauerant, videutes negabant. Vnde actum eft, vt corum meus magna ignorantiæ fuæ nube regeretur,ne hunc post inquirentes agnoscerent,quem prius et denunciare poterant, et amare renuebant. Nam cum modo eius virtutes et miracula, modo aute paffiones conspicerent, in infidelium cordibus nubes magna ab Aquilone venerat, quia ex peccati fui frigore propter infirmitatem passionis illius et inter signa caligabant. Quid vero ex illa nube magna et caligine sit secutum, subiung itur, cum protinus dicit: [ Er ignis involuens. ] Ignis enim nomine cum per fignificationem dicitur, aliquando Spiritus fanctus, aliquando autem mentis malitia designatur. De bono enim igne scriprum est : Ignem veni mittere in terram: et quid volo,nisi vt accendatur? Ignis quippe in terram mittitur, cum per ardorem fancti Spiritus afflata terrena mens a carnalibus fuis desiderijs concrematur. De malo autem igne dicitur: Et nunc ignis aduersarios consumir: quia cor pessimum ex sua malitia tabescit. Sicut autem ignis amorismen- C tem erigit, ita ignis malitiz inuoluit: quia et Spiritus fanctus cor, quod replet, eleuat, et ardor malitiz ad inferiora femper incuruat. Iudza igitur nube fuz ignorantiz czcata, quia mox ad persecutionis nequitiam erupit, igne suo conucluta est, quæ in obligatione fe nequiriæ per eamdem ipfam crudelitatem, qua arfit, implicauit. Ventus autem turbinis veniebat ab Aquilone, et nubes magna, et ignis inuoluens : quia ex torporis fui frigore ad ignorantia caliginem perducta, víque ad malitiam perfecutionis crupit. Vnde ad alium quoque propheram dicitur: Quid tu vides? Qui illico respondit: Ollam fuccensam ego video, et faciem eius a facie Aquilonis. Iudzorum quippe mens in perfecutione fauiens, arque in credulitate malitia vndas cogitationum volues, quid aliud quam olla succensa fuit ? Cuius facies a facie Aquilonis esse dicitur, quia si se aduerso fpiritui per torporem mentis non subderet, contra bonos in tanta malitia non exartif- D fet. Nubem iraque sequitur ignis involuens, quia in eius cacitatem mentis secuta est est crudelitas persecutionis. Si enim cognouissent, numquam Dominum gloriz crucifixissent. Sed ifte ignis alibi arsit, arque alibi splenduit. Nam subditur : [ Et splendor in circuitu eius. ] Dum enim perfecutio in Iudæa agitur, fancta Apostolorum prædicatio in vniuerfo mundo dif perfa est, sicut ipsi dicunt : Vobis missum fuerat verbum Dei, fed quia indignos vos iudicaftis, ecce imus ad gentes. De crudelitate ergo malitia, qua mentem Iudaa concremanit, omnipotens Deus lucem gentibus sparsit, quia per hoc quod illa Redeptorem fuum ac membra eius persecuta est, sanctis Apostolis per diuerfa dispersis, nos qui in Iudaa circuitu positi in tenebris fuimus, dono calestis gratia fplendorem veri luminis vidimus. Vnde scriptum est: Sedentibus in tenebris et vmbra mortis,lux orta est eis. Iste itaque ignis malitiz qui a Iudzorum cordibus arsit in per- E fecutione, priufquam fanctos Apostolos seuiendo affligeret, in ipso se exercuit auctore ac redemptore generis humani. Vnde et subditur : [ Et de medio eius quasi species eleetri, id eft, de medio ignis. ] Quid electri specie, nisi Christus Iesus mediator Dei et hominum designatur? Electrum quippe ex auro et argento est. In electro dum aurum ar-gentumq. miscetur, argentum ad claritatem crescit, aurum vero a suo sul gore pallescit. Illud ad claritatem proficit, hoc a claritate temperatur. Quia igitur in vnigenito Dei filio natura divinitatis vnita est natura nostra, in qua adunatione humanitas in maiestatis gloriam excreuit, diuinitas vero a sui fulgoris potentia humanis se oculis to perauit, per hoc quòd humana natura clarior facta eft, quasi per aurum creuit argentum . Et quia diuinitas a fulgore suo nostris est aspectibus temperata, quasi aurum nobis palluit per argentum. Illa enim natura immutabilis, quæ in se manens innouat om

nia.

A nia, fi ita vt eft, nobis apparere voluisset, fulgore suo nos incenderet potius quam reno. uaret : sed claritatem sua magnitudinis temperauit nostris oculis Deus, vt dum nobis eius claritas temperatur, etiam nostra infirmitas per eius similitudinem in eius luce claresceret, et per acceptam gratiam, vt ita dicam, sua habitudinis calorem mutaret. Quafi electrum er go in igne est Deus factus homo in persecutione. Sequirur: [ Et in medio eius similitudo quartuor animalium. Quod in medio eius dicitur, siue electri, siue ignis, nil obstat intelligi,quia quattuor hæc animalia, sancti scilicet Euangelistæ, et ex eiusdem Domini incarnatione ad fidei virtutem solidati sunt, in igne persecutionis multis tribulationibus afflicti. Quòd si quis hæc quæ de primo Domini aduentu diximus, etia de secundo velit accipere, celeri assensu sequendus est : quia sepe prophetiæ spiritus minimum quid loquitur, multa simul intuetnr. Ventus etiam turbinis ab

Aquilone venit, quia nimirum causa peccatorum exigit, ve districti iudicij concussio omnia simul elementa perturbet. Terror enim perturbationis vltimæ inde venire dicitur, vnde generatur. Nam quia ad feriendas frigidas peccatorum mentes iudicium perturbationis vltimæ agitur, recte ab Aquilone vetus turbinis venire perhibetur. Quæ videlicet concussio apte ventus turbinis dicitur: quia in illo die cunctorum, qui tunc in carne mortali inuenti fuerint, in pauore nimio corda commouentur, Cum enim coepe- Mat. 14, 6 rit impleri quod scriptum est: Sol obscurabitur, et luna non dabit lumen suum, et stella cadent de calo, et virtutes calorum commonebuntur : qua mens erit hominis, aterni indicis fententiam non formidantis? Ibi enim tunc cuncta fimul peccata ante oculos redeunt: ibi omnia quæ cum delectatione acta funt, ad memoriam cum pauore reuocantur: ibi caligo cogitationis miferæ ex pœna proximæ damnationis. Vnde et fub-C ditur: [ Et nubes magna . ] Tunc quippe ex peccatorum memoria sensum mentis de-

primit caligo cacitatis, cum vnigenitum Dei filium in forma diuinitatis conspicere reprobi non permittuntur. Videbunt enim in quem transfixerunt. Et: Tollatur impius, Ican. 19. \$ ne videat gloriam Dei . Vbi et aperte fubditur : [ Et ignis inuoluens . ] Quia videlicet Zach.13.6 ignis ille iudicij, qui cælum aereum et terram concremat, peccatores iam in fua fuperbia non permittit erigi, sed inuoluit, quos proculdubio in pœna sue damnationis confringir. [Etsplendor in circuitu eius.] Quia sicut fulgurexit ab Oriente, et paret víque ad occidentem, ita erit aduentus filij hominis. Vbi nullus tunc a iudicio in fua mente latere permittitur, quia ipfo iudicis fulgore penetratur. De quo mox iudicij die fubditur: [ Et in medio eius quafi species electri, id est, de medio ignis.] Ipse enim angelis atque archangelis omnibufq. virtutibus præsidens Redemptor noster, qui velut in tre,et ad redemptionem nostram factus est mortalis cum hominibus, in suo tunc terroze videbitur, eig. ignis iudicii in reproborum vindifta famulabitur. Hinc enim feri- 1.60.3. 6

D electri similitudinem vnus ex vtraque et in vtraque natura, et Deus permansit cum pa prum eft: Dies Domini declarabit, quia in igne reuelabitur. Hinc Pfalmifta ait : Deus Pfal.49. manifeste veniet, Deus noster, et non filebit. I gnis in conspectueius ardebit, et in circuitu eius tempestas valida. Hinc Petrus Apostolus dicit : Adueniet dies Domini vt fur, in 3.Petr. 3. 6 quo cali magno impetu transibunt, elementa vero ignis ardore soluentur. Et quia tuc fancti omnes, qui mundum perfecte reliquerunt, indices veniunt, apte mox fubditur: [Et in medio eius fimilitudo quattuor animalium. ] Quid enim per quattuor animalia, nili quattuor Euangelista signantur. ? Nec immeriro per Euangelistas quattuor, perfectorum omnium numerus exprimitur, quia omnes qui in Ecclesia modo perfecti E funt, perfectionis fuz rectitudinem per corum Euangelium didicerut. De medio enim

eius similitudo quattuor animalium, quia illi tuc eius corpori vniti, eius maiestati coniumchijet fimul facti cum co'indices videbuntur,qui modo perfecta opera iuxta Euangelica præcepta secuti sunt. Hincest enim quod ipsis sanctis Apostolis dicitur: Vos qui Mat. 19.4 fecuti estis me, in regeneratione, cum sederit filius hominis in sede maiestatis suz, sedebitis et vos super sedes duodecim judicantes duodecim tribus Ifrael. Hinc Ifaias ait: 1/43.6 Dominus ad judicium veniet cum fenioribus populi fui. Hinc Salomon de Ecclefia lo- Pron. 31. 6 quitur dicens : Nobilis in portis vir eins, cum federit cum senatoribus terra. His itaque fub brenitate transcursis, aduentus primi ordinem sicut coepimus exequentes, ad Euan geliftarum personas in expositione redeamus. Sequitur : [ Et hic aspectus eorum, similitudo hominis in eis . ] Quis hoc loco homo describitur, nifi ille de quo scriptum eft: Qui cum in forma Dei effet non rapinam arbitratus eft effe fe æqualem Deo, ted femet. Philip, 2, 4 ort TOTA iplum

### S. Gregorij in Ezechielem

1.Tim.1.b

1.Cor.4. d

C 11.4

Luc. 19.f

M44.19.6

Ioan, 8. f

Mat. 21. 4 Iosn.2. b

Mat. 11. d

Zuc. 23. 8

Eccli.z.e

Pfal. 118.

1. Iogn. 1.4

Exod. 3. d

Philip.3.d

14C. 1. 6

1242 ipfum exinaniuit, formam ferui accipiens, in fimilitudinem hominum factus, et habi- 'A tu inuentus vt homo ? Hec iraque animalia vt furgere ad fanctitatis virtutem valcant. ad huius hominis similitudinem tendunt. Sancta enim non essent, si huius hominis similitudinem non haberent : quia quidquid in eis de visceribus pietatis, quidquid de mansuerudinis spiritu, quidquid de custodia humilitatis, quidquid de feruore charitatis est, hoc ab ipso fonte misericordia, ab ipsa radice mansuetudinis, ab ipsa virtute iu-stiria, id est, a mediatore Dei et hominu Deo Domino traxerut. Huius se hominis similitudine habere egregius prædicator oftendit dicens: Imitatores mei eftote, sicut et ego Christi. Ad eius nos similitudine surgere admonet, cu dicit: Primus homo de terra terronus, secundus homo de cælo cælestis. Igitut sicut portauimus imagine tetreni, porte-1. Cor. 15. d mus et imagine eius, qui de celo descendit. Sanctus etenim quisque in tantu ad similitudine huius hominis ducitur, inquantu vitam sui Redeptoris imitatur . Na ab eius man- B datis atque operibus discordare, quid est aliud quam a similitudine loge recedete ? Plan gunt autem vită delinquetium predicatores fancti, sed de ipso nostro capite scriptu est, quia fleuit super Hierusalem. Gaudent de bonis actibus subditorum, et recte operantes diligunt: sed de Redemptore nostro scriptum est, cui cum adolescens quidam diceret. Hæc omnia custodiui a iuuentute mea : magis dilexit eum... Portant illatas contumolias prædicatores sancti, et nullam adinuicem contumeliam reddunt : sed cum Redemptori nostro dicerctur : Damonium habes:non iniuriam reddidit, sed mansuetudinem respondit, dicens: Ego demonium non habeo. Feruent zelo rectitudinis prædicatores fancti, sed Redemptor omnium, flagello de resticulis facto, vendentes et ementes eiicit de templo, cathedras vendentium columbas cuertit, et nummulariorum effudit æs. In omne quod fortiter agunt , humilitatem tota intentione custodiunt : sed per Redem- C ptorem nostrum dicitur: Discite a me, quia mitis sum, et humilis corde. Persecutores quoque suos diligunt prædicatores sancti : sed ipse auctor omnium ac Redemptor in passione positus, pro persecutoribus intercedit, dicens : Pater ignosce illis, quia nesciut quid faciunt. Membra sua ponunt in passione pro fratribus : sed pro electorum vita vsque ad mortem se tradidit auctor vita. Dicatur et go de sanctis animalibus, quòd similitudo hominis in eis est; quia quòd sancta, quòd mira sunt, hoc in eis de soccie similitudinis est, idest, de virtute imitationis. Caput quippe omnium nostrum Redemptor noster eft. Et per Salomonem dicitur : Oculi sapientis in capite eius , stultus autem in tenebris ambulat. Tunc enim in capite oculos habemus, cum vitam Redemptoris nostri tacita cogitatione conspicimus, cum omnis nostra intentio in cius imitationem fe erigit: ne si vias lucis aspicere oculus mentis neglexerit, statim clausus in tenebris er- D roris cadat . Ad huius similitudinem hominis surgere festinabat propheta, cum diceret. In mandatis tuis exercebor, et considerabo vias tuas . Qui enim vias Domihi tacite in mente considerat, et se exercere in mandatis illius festinat, quid aliud in semetiplo nisi imaginem noui hominis reformat ? Quod quia in sanctorum cordibus incessanter agitur, recte nunc de animalibus dicitur: [ Similitudo hominis in eis . ] Post hanc vero similitudinem que nune in moribus tenetur, quandoque ad similitudinem gloriz peruenitur. Hinc etenim Joannes dicit : Nunc filij Dei fumus , et nondum apparuit quid erimus . Scimus autem quoniam cum apparuerit , similes ei erimus. Qui mox vnde hoc fieri valeat, adjungit, dicens : Quoniam videbimus eum ficuti eft , Effe enim Dei , eft æternum hunc atque immutabilem permanere. Nam omne quod mutatur, definit effe quod fuit per incipit effe quod non fuit. Dei vero effe, E est dissimiliter numquam esse. Vnde ad Moysen dicitur: Ego sum qui sum. Et dices fidis Ifrael: Qui est, milit me ad vos. Iacobus quoque ait: Apud quem non est transmuquoniam videbimus eum sicutieft. Quia per hoc quòd aspicimus eius essentiam naturæ, a mutabilitate nostra liberari , figimur in æternitatem . Immutabimur quippe in 0.15.00 iplo quem videbimus; quia morte carebimus videndo vitam. Mutabilitatem nostram transcendemus, videndo immutabilitatem. Corruptione nulla tenebimne, videndo incorruptionem. Erit autem tunc similitudo hominis etiam in corporibus nostris: Hinc etenim per Paulum dicitur : Noftra converfatio in calis est : Vade etiam Saluatorem expectamus Dominum Iesum Christum, qui reformabit corpus humilitatis nostra, configuratum corpori claritatis fuz. Erunt ergo tunc electorum corpora claritati Do-

minici

minici corporis configurata, quæ etsi æqualitatem gloriæ eius non habent per natura. similitudinem tamen configurationis eius habebunt per gratiam. Quia itaque similitudo vita cius nunc in moribus trahitur electorum, et in refurrectione sequitur similitudo æternitatis in mente, quoniam videbimus eum ficuti est. Et quia fimilitudinem quoque illius etiam corpora nostra percipient in configuratione, dicatur recte de fandis animalibus: [Similitudo hominis in eis. ] Hac nos in expositionis exordio pralibaffe fufficiat, vt loquendi virtus filentio refota, ad indaganda myfteria, quæ fequuntur robustior exsurgat. Certi etenim sumus quia ipsum, de quo loquimur, habemus adiutorem, qui viuit et regnat cum patre in vnitate Spiritus fancti Deus, per omnia facula faculorum. Amen.

### HOMILIA

T quattuor facies vni, et quattuor pennæ vni. Et pedes corum pedes recti, et planta pedis corum quasi planta pedis vituli, et scintillæ quasi aspectus æris candentis. Et manus hominis sub pennis corum in quattuor partibus, et facies et pennas per quattuor partes habebant, iunctaq, crant pennæ corum alterius ad alterum. Non reuertebantur cum incederent, sed vnumquodque ante faciem suam gradicbatur.

C Sancta quattuor animalia, quæ prophetiæ spiritu sutura præuident, subrili nar-ratione describuntur, cum dicitut: [ Quattuor facies vni, et quattuor pennæ vni.] Quid per faciem nisi notitia, et quid per pennas nisi volatus exprimitur? Per faciem quippe vnuíquiíque cognoscitur. Per pennas veto in altum auium corpora subleuantur. Facies itaque ad fidem pettinet, penna ad contemplationem. Per fidem namque ab omnipotenti Deo cognoscimur, ficut ipse de suis ouibus dicit: Ego sum pastor bo- Jeen. 10. 6 nus, et cognosco oues meas, et cognoscunt me mez. Qui rursus ait : Ego scio quos Jam. 13.6 elegerim. Per contemplationem vero qua super nosmetipsos rollimur, quasi in aere leuamur. Quattuor ergo facies vni funt, quia si requiras quid Marthaus de incarnatione Domini sentiat : hoc nimirum fentit quod Marcus, Lucas, et Ioannes. Si queras quid Ioannes sentiat: hoc proculdubio quod Lucas, Marcus, et Matthaus. Si quaras D quid Marcus: hoc quod Matthæus, Ioannes et Lucas. Si quæras quid Lucas, hoc quod

Ioannes, Matthæus, et Marcus sentit. Quattuor ergo facies vni sunt, quia notitia fidei, qua cognoscuntur a Deo, ipsa est in vno quæ est simul in quattuor. Quidquid enim in vno inueneris, hoc in omnibus fimul quattuor cognosces. Et quattuor penz vni, quia Dei omnipotentis filium Dominum nostrum Iesum Christum simul omnes concorditer prædicant, et ad diuinitatem eius mentis oculos leuantes, penna contemplationis volant. Euangelistarum ergo facies ad humanitatem Domini pertiner, penna ad diuinitatem, quia in co quem corporeum aspiciunt, quasi facies intendunt. Sed dum hunc esse incircumscriptum arque incorporenm ex diuinitate annunciant, per contemplationis pennam quali in aere leuantur. Quia itaque vna est fides incarnationis eius in omnibus, et par contemplatio divinitaris eius in fingulis, recte nunc dicirur: [Quat-E tuor facies vni, et quattuor pennæ vni. Sed quæ virtus effet, si fidem atque contemplationem Domini habentes prædicatores illius, fancta opera non haberent? Sequitur : [Et pedes corum pedes recti . ] Quid per pedes, niss gressus actuum designantur. ? Quattuor ergo animalium pedes recti esse describuntur, quia sanctorum Euangelistarum atque omnium perfectorum opera ad sequendam iniquitatem non sunt retorta.

Hi autem pedes rectos non habent, qui ad mala mundi, quæ reliquerunt, reflectuntur.

luti. Dolebar de quibusdam doctor egregius, quòd pedum rectitudinem retro retor-

De quibus scriptum est : Canis reuersus ad suum vomitum, et sus lota in volutabro 2,Pet. 2, d

ferant, quibus per increpationem dicebat: Quo modo conuertimini iterum ad infirma Galat. 4. b et egena elementa, quibus denuo feruire vultis? Dies observatis, et menses, et tempora,

et annos, timeo vos ne forte fine causa laborauerim in vobis. Qui alios admonet di- Hrb. 13. 6 cens: Proprer quod remissas manus, et solura genua erigite, et gressus rectos facite pe-

dibus vestris. Vt vero in eisdem sanctis prædicatoribus vitæ grauitas, fortitudo, arque A discretio monstraretur, recte subiungitur : [ Planta pedis corum quasi planta pedis vituli . T Quia enim prædicatores fancti boum nomine designantur, docet Paulus Apoftolus legis testimonium exponens: Non obturabis os boui trituranti. In fanctis ergo 1 Cor. 9. b prædicatoribus planta pedis est vituli, scilicet mature incedens, et fortis, et diuisa : quia Deut.25.4 vnufquifque prædicator et venerationem habet in maturitate, et fortitudinem in opere.et divisionem vngulæ in discretione . Nonenim facile prædicatio eius accipitur , si leuis in moribus effe videatur. Et nulla erit maturitatis oftenfio, fi contra aduerfa omnia non adfuetit operis fortitudo. Virtutis autem meritum ipfa fortirudo operis amittit, si discretio in intellectu non fuerit. Ecce enim sacram scripturam legimus, si omnia ad litteram fentimus, virtutem discretionis amisimus, si omnia ad spiritalem allegoriam ducimus, similiter indiscretionis stultitia ligamuc. Legunt enim facra eloquia B prædicatores sancti, et aliquando in historia litteram suscipiunt, aliquando vero per significationem litteræ spiritum requirunt. Et modo bona facta patrum præcedentium, sicut juxta litteram inueniunt, imitantur: modo quædam quæ juxta historiam imitanda non funt, spiritaliter intelligunt, et ad profectum tendunt. Quid ergo aliud prædicatores fancti in fuo opere, nisi in pede vngulam findunt ? De quibus adhuc apte subditur : [ Et scintillæ quasi aspectus æris candentis.] Aeris metallum valde sonorum est. Et recte voces prædicantium æri comparantur, quia in omnem terram exiuit sonus eo-Pfal. 18.

Oriz, in Exed. bem. 12.

prædicatio accensa. Sed de candente ære scintillæ prodeunt, quia de corum exhortationibus verba flammantia ad autes audientium procedunt. Recte autem prædicatorum O verba fcintilla appellata funt, quia eos quos in corde tetigerint, incendunt. Confiderandum quoque eft, quod scintillæ subtiles sunt valde et tenues : quia cum prædicatores fancti de calefti patria loquuntur, non tantum valent aperite verbo quantum poffunt ardere desiderio. Et ex corum lingua quasi quadam ad nos scintilla veniunt quià de cælefti patria in corum voce vix tenue aliquid cognoscitur, quod tamen ab eis non tenuiter crematur. Neque enim cælestem gloriam aut tantum videre susficiunt quanta eft: aut tantum loqui praualent, quantum vident . Candens ergo as scintillas prolicit , quando vix tenuiter prædicator loqui fufficit hoc vnde ipfe fortiter ignofeit. Diuina autem pietate agitur , vt ex ipsis scintillis tenuissimis audientis animus inflammetur, quia funt quidam, qui dum parua audiunt, maiore defiderio repletur. Et inde perfecte in Dei amore ardent, vnde vix tenuissimas verbornm seintillas accepetunt. D Verbum quippe prædicationis, semen in corde audientis est. Et auditor bonus inde profert postmodum magnam meilem scientia, vade parum prius acceperat semen lingue, Cui rei bene concinit factum in vidua ab Elifao propheta miraculum, que ne duos fi-4.Rcg.4.4 lios auferente creditore amitterer, propheta dictis obedinit, et ex eo quod parum olei habebat, per vafa vacua effudit, quæ cuncta post víque ad summum repleta sunt, et ex cornm repletione mulier a creditoris fui debito est soluta. Quæ videlicet mulier quam aliam nifi fanctam Ecclefiam fignat; duorum populorum, id eft, Iudaici et Gentilis quafi duorum filiorum matrem ? Quæ prius ex peruerfo opere per callidi fpiritus perfuafionem quali quemdam peccati nummum a creditore acceperat, et duos quos in fide genuit, amittere filiostimebat. Sed prophetæ verbis, id eft, scripturæ facræ præcepris obediens, ex paruo quod habebat olei, vafa vacua infudit : quia dum ab vnius ore E doctoris paruum, quid de amore diminitatis multorum vacuz mentes audiunt, exube-

rum et in fines orbis terræ verba corum. Bene autem æs candens dicitur, quia vitaprædicantium fonat et ardet. Ardet enim desiderio, sonat verbo. Æs ergo candens, ele

cidens, Meridies, et Septentrio, quia fanctorum prædicatio auctore Deoin cunctis mundi partibus est egressa. Possumus ctia per quattuor partes principales quattuor

virtutes accipere,ex quibus reliquæ virtutes oriuntur, videlicet prudentia, fortitudine, iuffitiam, arque temperantiam. Quas nimirum virtutes tunc veraciter accipimus, cum

rante gratia, vnguento diuini amoris vique ad fummum replentur. Et iam multorum nunc corda, que prius fuerant vacua vascula, viguento spiritus plena sunt, que ex paucitate olei folummodo infusa videbantur . Quod dum alijs atque alijs datur, et ab auditoribus fides accipitut, Sareptana mulier, videlicer fancta Ecclefia, fub creditoris fui iam debito non renetur. Sequiture [ Et manus hominis fub pennis corum in quattuor partibus: ] Poslunt hoc in loco quattuor partes mundi accipi, scilicet Oriens, OcA carum ordinem cultodimus. Prima quippe prudentia, fecilida fortitudo, terria iulitita, quarta temperantia eft. Quid enim prodelle poreli prudentia, fi fortitudo deft? Seite tetimi cuiquam quod non pocele facere, poema magis quàm vivure eft. Sed qui pruden ret intelligi quod agat, est fortiter agit, quod intelleren; iam proculdubio iultus eff dei cius iultitiam temperantia (equi deber, qui plerumque riulitia, fi modum non ha bet, in crudellitatemesalti. 1 pla eggo iultitia vere iultitia eft, quue fe temperantis freno moderaturi vi in acdo quo quique feruet, fire tama temperans, se fi plus ferueta, per da tuttitian per cui se fi cui se considerativa del caroni vivi a caroni vivi

maior elt merito quàm actiua ; quia hec in via pratentis operis laborat, illa vero fapofer intimo venturam iam requiem degultat. Quid traupe per maun sufia chiu avita, et
quid per pennas nifi contemplatiua vita fignatur? Manus ergo hominis fub pennis coum eli.d. eli, virus operis fub volaru corremplationis. Quod bene in Euangelio duz
illa mulieres defignant. Martha felliceret Maria. Antha tenim faragebat cinca freguens miniferini. Maria auti efectoba ad peche Dominise verbo e ins audiobat. Esta etguens miniferini. Maria auti efectoba ad peche Dominise verbo e insu audiobat. Esta etguens miniferini. Maria auti efectoba ad peche Dominise verbo e insu audiobat. Esta etziuma, altera contemplatius e per fulpenflonem cordis in verbum. Esqua muis actius bo
na fit, melior ramen eft contemplatius aquis inflacum mortali vita efeiti, illa veroin
immortali vita plenius excredicit. Vand edicitur: Maria optimam partem elegit, qua bidnon auferteur da-a. Quis igitur actiua minore eff merito, quam oncemplatius, arefer
non auticerur da-a. Quis igitur actius minore effe merito, quam oncemplatius, arefer
agimus, ad cellet ta came deficieri per contemplatiuam volamus. Vande et apud Mosy-

nunc dictitir: Manus momini juo penni teorum. Nam etti per ačtuam boin aisquid 
agimusad, calelte anune dadieni per contemplatian volamus. Nade ca pud Moyfen ačtua fentitus, contemplatus autem libertas vocatur. Et cum vrraque vita ex dono fir gratis, quamdut ranea inter proximos vitamus, yan nobis in necedirate elf, alter in voluntate. Quis enim cognofceno Deum, ad elus reguum ingreditur, nifi prius 
bene opereur 15 sine contemp labrua etgo vita interar poflunta et decidlem patriam, qui 
bona, que poflunt operari non negligunt. Sine achus autem intrare non poflund, in 
egigunt bona operari, que poflunt. Illa er goi in acteditate, hac in voluntate eff. Illa 
fentiutur, illa in libertate. Plane di care impode ad Moyri dicitus. Sine mental 
et 
etti vitami por la care. Sine di care impode al Moyri dicitus. Sine mental 
etti vitami 
etti in mental etti esta si la bons vatoren, et vator egrediatur fomalis. Sin autem dederit Illi dominus vatoren, et peperit fillos et fillas, multer et liberi cius erunt domini 
fili in fexeroshir cum befirir fun. O. Oud di dizieri, feruus. diliper dominum meum.

Disk jife vero exibic cum yellini filo. Quod fi diserti feruus, diligo dominum meum, et vocema eliberas, one gredici liber softeat cum dominus dise, et applicabiutu ad oftium et poflets, perforabite, aurem cius fubula, et erite i feruus in feculum. Paulo latius tellimonium ediums, vedifiindiomen feruitusti arque liberatis in vraque-vira monfiremus. Sed onerofimefle non debet, fi hoc exponendo exequimur, vade ifta qua eliximus, affirmemus. Hebreusen imitrafines interpretatus. Et feruus Hebreuse emitur; quando vanufquifque qui iam ab hoc faculo mente transfit, feruito omnipotentis Domini fiabitur: Illeecenim vere Deo feruira appetit, qui ab hoc faculo um vident relationario didicetito. Sie Moyfes transfituti; y vidente vident. Sie Dauid cum vident relationario distributura delle magnum aliquit, y vidente vidente, see ceno enetat. Quia iniquorum potentias elfe magnum aliquid fortafle credimus, ali ad permanens facula lum enetatus nuvero Hebreuse mempus (ex anis feruire pracepitur, ita

g ium mente trantamus. Setutus vero resoreus empetis tex annis terure paccepturi, ista vin feptimo fiber exast gratus. Quid enim per fenarium numerum, nili aclus vine perfectio delignatur. Deut de preferentium, nili contemplatua exprimitur? Sex especial feruit, et feptimo egrediuri liber, qui per aclusum vintam quam perfecte exhibitorit, ad contemplatua vine liberatem transita. Et notandam, qued granis Institutibuli, ad contemplatua vine liberatem transita. Et notamente, qued granis Institutibuli, accidente de la contemplatua vine liberatem transita, et notamente particulario. Cum quali verbe intraueris, cum tali exest s quia common occelle el vi vuniqui que nofturnim hoc, quod incipir, perfeueres, aque vique ad finem operisin es aquam inchoault intentione perdureta. Ille quippe ad contemplatuam transit, qui in activa vita intentionis fue vellem ad deretora non mutaueris. Et fun nonnulli, qui priufiquam omniporentis Dei feruitio in fanda conucerfatione focientu, iam bona ope S. Greg Tois.

eft, potest ad contemplatiuam vitam transire, et tamen actiuam non deserere. Vnde & illic fubdieur: Si habens vxorem, et vxor egrediatur fimul. Cum eo enim ad libertatem

4.Reg. 1.a

et vxor egreditur, quando is qui ad contemplationem peruenit etiam foris actionem boni operis, qua prodesse possit alijs, non relinquit . Sin auté Dominus dederit illi vxorem, et peperit filios et filias, mulier et liberi eius erunt Domini fui, ipse vero exibit cum vestitu suo . Seruo empto Dominus dat vxorem, cum prædicator quisque eum quem iuri omnipotentis Dei mancipauerit, bonz actioni coniungit. Nam et pradicarores Do mini vocantur, sicut Eliszo propheta de pradicatore suo dicitur: Scis quòd Dominus tuus tollatur a te? Vxor vero serui emptitij filios et filias parit, quando bona actio for B tes, vel teneros fructus generat. Sed mulier que a Domino data est, eidem Domino cli filiis remaner, ipse vero seruus exit cnm vestitu suo: quia bona actio, vel eiusdem bona actionis fructus prædicatoris mercede reputantur. Ipfe vero in desiderij sui intentione perdurans, per supernam gratiam ad contemplationem liber egreditur. Quòd si dixerit feruus, diligo Dominum meum et vxorem ac liberos, non egrediar liber. Seruus Dominum fuum diligit, quado prædicatoris verba folicita mente custodit. Vxorem quoque amans et liberos, liber egredi recufat, quando actiuam vitam eiufq. fructus diligens, transire ad contemplatiuam non vult: quia bona se opera habere in ministerij sui seruitute considerans, ad libertatis quietem recusat secedere. Sed offerat eum Domi nus dijs, et applicetur ad oftium et postes, et perforet aurem eius subula, vt sit ei seruus in fæculum. Is enim, qui in actiua disposuit vita perdurare,a Domino dijs offertur, C quando a prædicatore suo antiquorum patrum dictis imbuitur, qui nobis in via omnipotentis Domini facerdotes fuerunt . Arque ad oftium et postes rabernaculi ducitur, vt de ingressu cælestis tabernaculi altius aliquid audiat, et tremendi iudicij diem subtiliter agnoscat,ne per bona opera, quæ facit, placere hominibus appetat. Sicq.auris cius fubula perforatur, dum mens illius timoris Dei fubtilitate percutirur, yt verbi acumine transfixa, per omne quod agit, nouerit ingressum regni semper attendere, er quasi ab oftio et poste tabernaculi perforatam aurem portare, qui erit seruus in sæculo, vr elle post faculum liber possit. In faculo etenim feruus est, qui per actiuam vitam hominibns feruire dispoluit, vt post præsens fæculum ad libertatem veram va-

leat peruenire. De qua per Paulum dicitut: Quia et ipfa creatura liberabitur a fer-

untute corruptionis in libertatem gloriæ filiorum Dei . Tunc enim in nobis vera liber- D tas erit . cum ad gloriam filiorum Dei adoptio nostra peruenerit. Nunc vero non so-

Rom. 8.4

Hob. z. a

lum actiua vita in seruitute est, sed ipsa quoque contemplatio, quia super nos rapimur, libertatem mentis adhuc perfecte non obtinet, fed imitatur, quia illa quies intima in anigmate videtur. Ipfatamen in quantalibet fit contemplationis angustia, actiua vita iam valde eft latior at que sublimior, que ad quandam mentis libertatem transir, temporalia non cogitans, sed aterna. Quia itaque contemplatina vita ad fuperiora euolat, et actium vita fupereft quadam, vt ita dicam, dignitate fecuritatis fux, apte nunc dicitur : [ Et manns hominis fub pennis corum . ] Sin vero hoc in loco homo Redemptor noster accipitur, manus hominissub pennis corum est aquia nisi Dominus homo fieret, qui mentes prædicantium ad cæleftia fubleuaffet, illa quæ apparent animalia, non volarenr. Nec immerito manus hominis effe fub pennis dicitur, E quia de codem Redemptore nostro scriptum est: Qui cnm sit splendor gloriæ et figura substantiæ eius, portansq. omnia. Eius ergo manus corda nostra portat, eius manus in contemplatione nos subleuat. Nisi enim, vt dictum est, omnipotens verbum propter homines homo fieret, humana cotda ad contemplandam verbi excellentiam non volarent. Inde ergo excelse facte funt hominum mentes, vnde inter homines appatuir humilis Deus. Dicatur itaque de fanctis animalibus : [ Et manus hominis sub pennis corum.] De quibus adhuc fubdinn: [Et facies et pennas per quattuor partes ha-bebant , iunctæq. et ant pennæ corum alterius ad alterum per quattuor pattes.] Facies et pennas habent, quia in cunctis mundi regionibus prædicates demonstrant quidquid de humanitate, quidquid de diuinitate nottri Redemptotis fentiunt. Quia dum incarnarum Deu vbique pradicant, in quartuor mundi partibus faciem demonstrant, Duq.

A eum elle vnum cum patre, et Spiritu fancto annunciant, vbique penna contemplation in volant. Quorum penne iunche funt alterius ad alterum, quia omnis oram virtus, omnis, fapienntaqua cette o homitees ontemplationis fue volant traincendum; viet elli fapienta, primitum quidem pudica et fl, deine pacifica, vida et est elifem fuis practica-toribus verita elicit: Habete in volsi alter pacem habete inter vos. Penna ergo ani-Marque malium alterius ad alterum iung iur, quia fanctiori practicatorum virtus aque fapie tia vicilifin fibi in charitatis eque concordie pace focatur. Penna aute alteriur a baisero dinita felle, ii in boc quod vru giufique in fapientia coula, habeter pacem cum alteros recufare. Sequitur: [Non reuerechantur cli incederur, fed vafiquocique anne faci Davadia, affant graefustur.] Penna a unmalia, videlice praeficatores fancti; clin cedum, mini de de fant graefustur. [Penna a unmalia, videlice praeficatores fancti; clin cedum, mini de de fant graefustur.] Penna a unmalia, videlice praeficatores fancti; clin cedum, mini de de fant graefustur.

suam gradicheur. Plemasa animalis, videlice practicarcers fankt, die nedentum, min
ja me reutrautzup. Benasa entrenis altivas di priratila pertranicum, va de a que reliquenum, viretus anitatemus reflexionum. Quali enim per quidam vinau mei si nedere,
dei mnei, viertus mipta mei rora. Qua ontra de reprobis dictirun, quia renti finat cosedei in. Ægypeum. Pre imenipium verian dei reprobis dictirun, quia retuit, et alpitiens retro, apuse di regno Del verianum quis pei in aratrum mittres, efi quafi per quică
compunciani voi veriani per del regno Del veriani del restructure, que reliquid controlitati productiva del ratrum anitare, del quafi per quică
compunciani voi veriani del restructure del restructure regno del retro post
aratrum a insplicit, qui pertra del restructure di anti restructure, que reliquit. Quod
quia electifi Dei minime contingur, etche nun per prophet dicture! (Non restrebanque cel incessi que del restructure del restructu

illa pergreci sincennius; ella recodence gual poli d'orium relinquimus. Vinde et misgamm illud pennară animal dichear,quod vique ad celi terii (percire volauerate. V bū. 7-būp.), avero que retro fint oblitus, în ca que lunt anteriora extendens me, fequor ad pal man
înpema vocationă. Lin anteriora cetami extenuit, cord que retro funtoblitus fuerat,
quia rêporalia dețioien, fola que funt attenta quarthat. Ante facil ergo fină gradiun
rut fancha animalia, quia ce a que relinquerun grant polar. Anter facil ergo fină gradiun
rut fancha animalia, quia ce a que relinquerun grant polar polar polar polar polar
inque il anterior polar polar polar polar polar polar polar polar
inque il anterior polar polar de decreueri, magna ci consideratione peníandi e fi,
quod alicer retro relipieur e co pera reque elliver ex copierione. Sunt centim quidam
diffinition per retreatas, per cut pas fusa anterior polar politica, qual
diffinition per retreatas, per cut pas fusa anterior polar politica, qual
manti-lamo, lux o perari inchoant ex plerique cum operantarporapori de liturior de politica.

The production de politica per per politica pol

mant. Jang. Inc. operat inchoance pieruque cum operature jumpertant timore coppit a ainium concurria, quic u immeie ne og esta riega eg genes enence fium; feiça, abea,
quam coperant, bona operatione infonduar. Hi minirum incediese reuerfi fiuncquia eparature proposition de la comparature proposition del comparature proposition del comparature proposition de la comparature proposition del compara

B non feminator qui confiderar unbeanfuquam metre, Venti, qui pre Bonine, mali gunu fiprirua, qui menar entrationilus impellir nu nius vero appellatione peccator exprimitur, qui ettarionis impulsione commonetur. Qui ergo attendir ventum, non feminat er qui confidera tubei, niqui menticiquis a, qui terazione maligi fiprirus mettenes, et iniquorum lapfus confipciena, femeripfum defperate, neque nunc exerceur in bono femine operats, peque pot recibirur de manere inthe terriburionis. Sunt vero nomulti qui bona quidem qua nouerunt, operantur, aque hevo perantes meliora deliberant, fed errarefatures meliora que deliberant inmutant, et quidem bona a gune que coperant, fed a meisoribus, quas deliberante inmutant, et quidem bona a gune que coperant, fed a meisoribus, quas deliberante indicumbur. Et inimirum ante humana udelcia. Vade fri pictumque ve bonium quas socum nimas Deo plezeraçuis cuim panore ranciti in meliori gradut deliberationai sinconflante ponitur, hos ipi a cogitatonis inconstante. Sefeg. To. 3.

N. n. n. n. a. fantia

1fa.s. d

2 .0. 2 Luc. 0. 2

frantia accusat. Sed quia perfecti quique magna se diseretionis subtilitate conspiciut, A. nead deteriora vmquam vel in opere, vel in cogitatione delabantur, quantum quotidie proficiant, incessantet pensent, recte de his dicitur. : [ Non reuertebantur cum incederent, fed vnumquodque ante faciem fuam gradichatur. ] Inter hæe igitur eonfiderare libet nos ad iffa tractanda, qui fumus, vnde venimus, et víque ad quæ faeri eloquij mysteria perserutanda subleuamut. Certe in antiquis parentibus nostris cultores idolorum fuimus, sed ecce per spiritum gratia, verba iam exlestia rimamur. Vnde hoc nobis? Sed impleuit hoe Redemptor bumani generis quod per prophetam dixit : Et deserta in vbertatem versa aduenæ comedent. Hæe quippe prophetarum dicta desetta apud Indros fuerunt, quia per intellectum mysticum ea excolete inquirendo nolucrunt. Nobis autem in vbertatem versa sunt, quia et iuxta historiam visionis dicta largiente Deo menti nostræ spiritaliter sapiunt, et iam aduenæ comedimus, quæ ciues B legis manducare noluctunt, Sint gratia vnigenito, fit laus aterna fapientia, qui viuit et regnat, etcet.

### HOMILIA IIIL

Imilitudo autem vultus corum facies hominis et facies leonis a dextris ipsorum quattuor : facies autem bouis a sinistris ipsorum quattuor, et facies aquilæ deluper ipsorum quattuor, & facies corum & pennæ corum extentæ deluper . Duæ pennæ fingulorum iunge-

bantur, & duæ tegebant eorpora eorum. Et vnumquodque eorum coram facic fua ambulabat.

Per fanctum prophetiz spiritum pennata animalia subtiliter describuntut, vt per

hæe Euangeliftarum fignificari personas ipsa nobis subtilitas discretionis aperiat, nihilq. sermo Dei nostro inrellectui dubieraris relinqu'ar . Ecce enim dieirur: [ Similitudo autem vultus eorum, faeies hominis, et facies leonis a dextris ipforum quattuors facies autem bouis a finistris ipsorum quartuor, er facies aquilæ desuper ipsoru quattuor. ] Quod enim quattuor hae pennata animalia fanctos quattuot Euangelistas defignent , ipfa vnjufcujufque libri Euangelici exordia teftantur. Nam quia ab humana generatione coep it, inre per hominem Marthaus. Quia per elamotem in deferto, recte b' defignatur per leonem Marcus. Quia a faerificio exorfus est, bene per vitulum Lucas. Quia vero a diuinitate verbi ecepit, digne per aquilam fignificatur Ioannes, qui dieit: In principio erat verbum, et verbum erat apud Deum, er Deus erat verbum. Du in ipfa divinitaris substantia intendit, quasi more aquilæ oculos in sole fixit. Sed quia electiomnes membra funt Redeptoris nostri, ipse autem Redemptor noster capnt est omnium electorum per hoc, quod membra eius figurata funt, nihil obstat si etiam in his omnibus et ipse signerur. Ipse enim vnigenitus Dei filius veraeiter factus est homo, ip fe in facrificio nostræ redemptionis dignatus est mori vt vitulus: ipse per virtutem suæ fortitudinis furrexit vt leo. Loo etia apertis oculis dormire perhibetur, quia in ipía mor Artillia te in qua ex humanitate Redeptor noster dormire potuit,ex diuinitate sua immottalis permanendo vigilauit. Ipie etia post resurrectionem suam ascendens ad exlos,in super riotibus est eleuatus ve aquila. Totum ergo simul nobis est, quia et nascendo homo, et moriendo vitulus, et refurgendo leo, et ad cælos a frendendo aquila factus est. Sed unia per hæe animalia Euangelistas quartuor, et sub corum specie simul perfectos omnes iam superius significari diximus, restat, ve quo modo vnusquisque electorum istis animalium visionibus exprimatur, oftendamus. Omnis etenim electus atque in via Dei perfectus, et homo, et vitulus, et leo fimal et aquila eft. Homo enim rationale eft animal. Vitulus autem in faerifieio mactari folet. Leo vero fortiseft bestia, fieut scriptum eft: Leo forriffimus bestiarum, ad nullius pauebit occursum. Aquila ad sublimia euolat, et irreuerberatis oculis folis radijs intendit. Omnis itaque qui in ratione perfectus

eft, homo est. Et quoniam semetipsum ab huius mundi voluptate mortificat, vitulus eft. Quia vero ipsa sua spontanea mottificatione contra aduersa omnia fortitudio

A BROWN

Homil.3.

Ioan. 1. 4

· A. nem securitatis habet, vnde scriptum eft : Iuftus autem quasi leo confidens abique Pros. 28.4 terrore erit, leo est. Quia vero sublimiter contemplatur ea, quæ cælestia atque terrena funt, aquila eft. Igitur quoniam iustus quisque per tationem homo, per sacrificiti mortificationis suz vitulus, per fortitudinem securitatis leo, per contemplationem vero efficitur aquila, recte per hac fancta animalia fignari vnusquisque perfectus potest. Quod ideireo dicimus, ve ea qua de quattnot animalibus dicta funt, pertinere quoque etiam ad perfectorum singulos demonstremus. Sed magna nobis de eisdem Euangeliftis, et sanctis prædicatoribus quæftio oritur, cut homo et leo a dextris ipforum quattuor, vitulus vero a finistris ipsorum quartuor esse perhibetur . Neque enim sine mira ratione est, cur duo illa a dextris, et vnum hoc esse a finistris dicitur. Et rursum quærendum, cur aquila non a dextris, vel finiftris, fed defuper ipforum quattuor effe memora-B tur. Duas itaque nobis quæftiones obiecimus, quas oportet vr, aperiente Domino, diffoluamus. Homo igitur et leo a dextris, virulus vero a finistris esse perhibetur, a dextris etenim læta, a sinistris vero tristia habemus. Vnde et sinistrum nobis esse dicimus

hoc, quod aduerfum esse deputamus. Et sicut præfati sumus, per hominem incarnatio. per vitulum passio, per leonem vero auctoris nostri resurrectio designatur. De incarnatione autem vnigeniti filij, qua redempti fumus omnes electi lætati funt: de morte vero illius,ipsi electorum primi sancti Apostoli contristati, qui iterum de eius resutrectione gauisi sunt. Quia eius et natiuitas et resurrectio latitiam discipulis prabuit. quos eius passio contristauit, homo et leo a dextris, vitulus vero a sinistris eius suisse describitur . Ipsi namque Euangelistæ sancti de eius humanitate gauisi sunt , de eius refurrectione confirmati, qui de eius passione fuerant contristati. Homo etgo et leo C eis a dextris est, quia Redemptoris nostri eos incarnatio viuificauit, resurrectio confirmauit. Sed vitulus a finistris, quia mors illius cos ad momentum temporis in infi-

delitate prostrauit. Iure autem locus aquilæ non iuxta, sed desuper esse describitur: quia fiue per hoc, quòd eius ascensionem signat, seu quia verbum patris Deum apud patrem effe denunciat, super Euangelistas ceteros virtute contemplationis excreuit; cum quibus et fimul de eius deitate loquitur, hanc tamen omnibus fubtilius contemplatur. Sed si aquila cum ttibus alijs adiuncta, quattuor animalia esse memorantur, mirum quo modo desuper ipsorum quattuor esse describirur, nisi quia Ioannes per hoc Ioan, 1, 4 quod in principio verbum vidit, etiam super semetipsum transijt. Nam nisi et se tranfiffet, verbum in principio non vidiffet. Quia ergo et semetipsum transgressus est, non iam folummodo super tria, fad adiuncto et se super quattuor fuit. Sequitur : [ Et facies D corum et pennæ corum extentæ desuper. ] Facies et pennæ extentæ desuper describun-

tur, quia omnis intentio, omnisq. contemplatio sanctorum super se tendit, vt illud possibilità dipissi, quod in calestibus appetit. Siue enim bono operi, sue vero inuigi-let contemplationi, tunc vetaciter noc quod agit bonum est, quando ei complacere concupifcir a quo est. Nam qui bona agere videtur, et per hac non Deo, sed hominibus placete desiderat, intentionis suæ faciem deorsum premit. Et qui idcitco in facro eloquio ea, quæ diuinitatis funt, contemplatur, vt per hoc quod intelligit occupari ad quæftiones possit, quia non dulcedine quæsitæ beatitudinis satiari appetit, fed doctus videri, ifte nimirum intellectus fui peunas defuper non extendit; fed quoniam fenfus fui vigilantiam in terreno appetitu occupat, pennas, quas fubleuare in alrum, et quibus subleu ari ipse potuit, in imis deponit. Qua in re pensandum est ve E omne bonum quod agitur, per intentionem semper ad cælestia leuetur. Qui enim per bona quæ facit, terrenam glotiam concupifcit, pennas fuas, et faciem fuam deorfum deprimit. Hincenim pet prophetam de quibus dam dicitur : Victimas in profundum Ofer is deferebaut . Quid enim funt lacryma orationis , nifi victima oblationis noftra ? ficut Pfal jo

scriptum est : Sacrificium Deo spiritus contribulatus . Et sunt nonnulli qui idcirco se in prece lamentis afficiunt, ve aut terrena commoda acquirant, aut hominibus san-Ri effe videantur. Quid ifti, nisi victimas in profundum deferunt ? Qui per hoc quod in imo funt, que requirunt, otationis sue sacrificium deorsum deponunt. Electi autem quia et in bono opere omnipotenti Deo placere appetunt, et per contemplationis gratiam, aternam iam beatitudine degustare concupifcunt, facies et pennas desuper extendut. Sequitur: Duz pennæ inguloru iungebantur, et duc tegebat corpora coru." Dictu fuerat: Et facies et pennæ coru extentæ desuper: atque mox subiuctu est hoc quod S. Greg. To.2. Nnnnn 3

pennæ animalium, nisi alæ nominantur? Qua in re nobis diligeri perscrutatione quærendum est, que sint quattuor penne fanctorum, ex quibus due superius extense iunguntur, duz vero corum corpora contegunt. Si enim vigilanter aspicimus, quattuor esse virtures inuenimus, quæ a terrenis actibus omne pennatum animal leuant: in futuris videlicet amor et spes, de præteritis autem timor er poenitentia. Pennæ ergo sibimet iunctæ fuperius extenduntur, quia fanctorum mentem amor, et spes ad æterna subleuant. Qua apte quoque coniuncta nominantur, quia electi proculdubio et amant celestia, quæ sperant, et sperant quæ amant. Duæ vero corpora contegunt, quia timor et poenitentia ab omnipotentis Dei oculis eorum mala præterita abscondunt. Duz itaque,ve dictum est, pennæ iunguntur sursum,quando amor et spes electorum corda ad B superiora eleuant, ad cælestia suspendunt. Duz autem pennæ tegunt corpora, quando corum mala præterita a conspectu æterni judicis timor et poenitentia abscondunt. In eo enim, quòd se peccasse meminerunt, quia pertimescuntet defient, quid aliud, quàm corpus cooperiunt? Qui facta carnalia per fuperducta bona opera a districto examine abscondunt . Scriptum quippe eft : Beati quorum remissa sunt iniquitates , et quorum tecta funt peccata. Peccata enim tegimus, cum bona facta malis actibus superponimus. Omne enim quod operitur, inferius ponitur: et hoc vnde operitur, desuper ducitur. Quando ergo abdicamus mala, quæ fecimus, et eligimus bona, quæ faciamus, quasi tegimen ei rei superducimus, quam erubescimus videre. Quamlibet enim sancti viri in hac adhuc vita sint, habent tamen quod ante Dei oculos operire debeant: quia omnino est impossibile, ve aut in opere, aut in locutione, aut in cogitatione numquam de- G linquant . V nde et beatus lob, qui perfecta quidem hominibus dixerat, Dei tamen vocem audiens, seq. ipsum de ipsa sua perfecta locutione reprehendens, dicebat: Manum meam ponam super os meum. In manu quippe operatio, in ore locutio est. Manum ergo super os ponere, est peccara locutionis per virtutem boni operis tegere. Libet, fratres chariffimi, ad huius rei testimonium magistrum gentium vocare, qualiter sanctu illud animal alis quarruor innitatur aspicere, ex quibus duabus ad superiora euolat, duabus vero pennis corpus contegit, quia præterita quæ egerat, abscondit. Videamus igitur quantus hunc amor ad cælestia eleuet : Mihi viuere Christus est, et mori lucrus Philip.z.d Cognoscamus quanta spe ad superiora tollitur: Nostra conuersatio in cælis est, vnde etiam Saluatorem expectamus lesum Christum Dominum nostrum. Videamus si et in tantis virtutibus politus adhuc timet : Castigo corpus meum, et seruituti subijcio, ne D forte cum alijs prædicauerim, ipse reprobus efficiar. Cognoscamus si hunc mala fecisse poenitet : Ego minimus Apostolorum sum, qui non sum dignus vocari Apostolus, 1.Cor.15.4 quia perfecutus fum Ecclefiam Dei . In cuius verbis quid aliud, quam duriria nostra mentis accufatur? quia ipfe plangit quod ante baptifma commiferat nos vero et post baptisma multa commissimus, et ramen flere recusamus. Quatruor itaque pennis sancta animalia vruntur : quia per amorem et spem ad cælestia euolant, et per timorem, et poenitentiam facta in se illicita deplorant . Sed quia dictum est , dux pennx singulorum jungebantur, hoc fortaffe intelligitur quod non pennas proprias eleuantes jungant, sed vnius ad altetum pennæ coniunctæ sunt, vt pennæ videlicet eleuatæ vicissim fibi in coniunctione concordent. Qua in requæstio oritut, quia si duæ pennæ, quæ eleuantur, amorem et fpem : dux vero, qux corpora contegunt, timorem et pœnitentiam E

Mat. 26.2

Pf41.31.

Iob. 39.d

Thilip.3.d

I.Cor.g.d

apperunt, ad vnum auctorem omnium peruenire festinant. Duz ergo singulorum pen næ conjunctæ funt, et duæ non funt, quia per amorem et fpem vnum eft quod deliderant, fed per timorem et ponitentiam diverfum est quod deplorant . Sequitue : [ Et ynumquodque corum coram facie sua ambulabat. ] Dictum superius fuerar: Vnumquodque corum ante faciem suam gradiebatur. Nunc autem dicitur: Coram facie sua

designant, cur dux que extente sunt dicunturesse coniuncte, et dux que corpus conregunt, non dicuntur? Sed hac in re facilis, largiente Domino, ratio occurrit, quòd fanclorum pennæ coniunctæ funt amor et spes, duæ vero pennæ quæ corpora contegunt, fibimetipfis ad alterutrum coniuncta non funt, timor et poenitentia. Dauid enim pro

lapfu carnis timendo et pomitendo affligitur. Petrus cafum perfidia fleuit amaro. Paulus in se crudelitatem præteritæ persecutionis plangit. Omnes tamen vnam patria

ambu-

A ambulabat. Ipfa itaque repetita videtur effe fententia - Sed quia coram in præfenti dicimus, poffimus fubrillus inquirendo difereners, quòd allud fit ante faciera mibulare, aque allud in præfenti. Ante faciera quippe ambulare, ef fa anteriora appetere. In
præfenti vero ambulare, eft fibimetipf a beknenn nos file. Omnis tectima fubris, qui vitam fuam folicitus afpicit; e diligenere considerat quantum quotidie in bonis refeat, aut fortaffe quantum a bonis decerceta; ifte quia fe ante fe ponit, coram fe ambulat; quippe qui vigilanter videt veturm furgas an defluat. Quifquis vero vira fue cuflodiam negligit dicutere quæ agit; quæ loquitur, quæ cogitat, aut defpicit, autre
fict, e coram fe fit no an ambular e quia qualis in fuis fusions yell in adthos; giporat.
Nes femetipf i præfens eft, qui femetipfum quotidie exquirere aque cognocere folicitus non eft. Ille autem veractere fe sune fe ponit, fibig, in præfenti eft, qui fe in fuis actireturn folicitus affectiere fe sune fe ponit, fibig, in præfenti eft, qui fe in fuis acti-

tus non ch'. Ille autem veraciter (e ante (e point, fibig. in pratentic (fl. qui le in fuis aètibus tamquam altium attendit v. Nam (tur multa peccata; qua committimus, s chi dicicon nois grauia non videntur, qui a printo nos amore diligentes, claus is nobis oculis
in nofit a deceptione blandimus. Vnde fit pleuruque vet en tolta grauia leutier , et
proximorum mala leuia grauiter iudicemus. Scriptum quippe eft i Erunt homines (feprios amantes. Et éimus quis vehementer claudit coulum cordis amor priutaus. Ex
quo fiv et hoc quod nos agimus et grauce effic non exifitumamus, pleuruque agarur a
proximo, er nimis nobis decet fabile effi videatru. Sed quare hoc quod in nobis eff videbatus, grauce effe videut ris proximo, anfi qui ne nen oficus proximos, nic proxidebatus, grauce effe videut ris proximo, anfi qui ne nen folicu proximos, nic proxidebatus, grauce effe videut ris proximos, nif qui ne nen folicu proximos, nic proxidebatus, grauce effe videut ris proximos, nif qui ne nen folicu proximos, nic proximos
henfibilia dirificie videremus. Et nerdium fi proximos aficieremus ve nos, numquam
nobis cius acito appa arere intolerabilis, qui in pe fortafit e tali a gimus, et nii nos proxicon intolerabile ecufic vustabatums. Hoc made duffum mentis notre iudicium corri-

G mo intolerabile lesufie, parabamus. Hoc male distifum mentis noftre indictium corriegere pet legi presceptum Moyfes fluduis, camditir ve infuto abebert elli modius, taz.195 asquiti, fextarius. Hine Salomon ait: Pondus epondus, menfuta et menfuta, vrti. Tranao, beque abominabile ell a pud Deumo. Simus qui a innegotiatorum duplici pondere, aliud maius, aliud minus elt. Nam aliud pondus habent ad quod penfatt fibi, et aliud pondus ad quod penfant proximo. Ad dandum pondera sleuiro, ad accipiendum-vero grausiora preparant. Omnis isaque homo qui aliter penfate a que fum proximiet allitere aque fum proximiet allitere aque fum proximiet allitere aque fum proximiet allitere aque fum qui af fice proximum vite diligerer, hune in bonis feur fe amaret. Erf fic fe ficur proximum afficerer, fe in malis feur proximum indicaret. Debemus ergo nof-metifos folicies ficus alios videres node; plose ve dictum ell, antenos ponere, ve pennata animalia inceffanter immaters, pa ne fedinams qui algorita, socram facie no poltra

E gauit, mifit eas in facculum pertufum. De pertufo quippe facculo aliunde exit quod Daymonture qui aloificrem emetemercedem, que ex bono opere acquirunt, fatt, non a fipicium quo modo ex malo opere perdature. Alius calitateme corporis feruat, foe, vigilanter circumficie, ne, quid foirs reprehenfibiliter admittat, quis concentus effi, aliena non diripit, fed tamen in corde odium fortalle contra proximum feruat. Et cum feripum fit: Qui odult fratterem fuum, homitoid: all: condiferat qualm fit mundus 1.1600.3 fois in opere, et non perpendinquim fit crudelis in mente. Quid ilte nifi fibimetifi ab-fossis in opere, et non perpendinquim fit crudelis in mente. Quid ilte nifi fibimetifi ab-fossis (particular aliena per alien

### S. Gregorij in Ezechielem

Eccles.7.a

vt bonum nimie ridendo perdat, quod plangendo lucratus est. Hic itaque coram facie "A fua non ambulat, quia damna, qua patitur, conspicere recusat. Scriptum quippe est: Cor sapientium vbi triftitia eft, et cor stultorum vbi latitia. In cunctis ergo, qua agimus, diligenter nofmetiplos conspicere interius exteriusq. debemus, vt pennata animalia sequentes, nobismetipsis præsentes simus, et coram facie nostra semper ambulemus, habentes adjutorem vnicum patris Iefum Christum Dominum nostrum, qui cum Deo viuit et regnat in vnitate, etcet.

#### HOMILIA



1252

Bi erat impetus spiritus, illuc gradiebantur, nec reuertebantur cum. R ambularent. Et fimilitudo animaljum, et aspectus eorum quasi carbonum ignis ardentium, et quasi aspectus lampadarum. Hac etat visio discurrens in medio animalium, splendor ignis, et de igne

fulgur egrediens . Et animalia ibant et reuertebantur in similitudinem sulguris corufcantis.

Quam mira est profunditas eloquiorum Dei, libet huic intendere, libet eius intima gratia duce penetrare. Hanc quoties intelligendo discutimus, quid aliud quam filuarum opacitatem ingredimur, vt in eius refrigerio ab huius faculi aftibus abscondamur? Ibi viridissimas sententiarum herbas legendo carpimus, tractando ru- C minamus. In ea locutione que ad vos, fratres chariffimi, nudiu stertius facta est, qualiter oftensa animalia, vel Redemptorem nostrum, vel quattuor eius Euagelistas, atque perfectos omnes fignificent, dictum est. Quorum videlicet animalium adhuc subtilius virtus exprimitur, vt ad eorum imitationem nos quoque infirmi et despicabiles, inquantum Domino largiente poslumus, extendamur. Ecce enim dicitur : [ Vbi erat impetus spiritus, illue gradiebantur.] In electis et reprobis diuersi sunt impetus. In electis videlicet impetus spiritus, in reprobis impetus carnis. Impetus quippe carnis ad oditi, ad elationem, ad immunditiam, ad rapinam, ad exteriorem gloriam, ad crudelitatem, ad perfidiam, ad desperationem, ad iram, ad iurgia, ad voluptates animum impellit. Impetus vero spiritus ad charitatem, ad humilitatem, ad continentiam, ad largitatem milericordia, ad interiorem profectum, ad pietatis opera, ad aternorum fidem, ad spe D fequentis gaudij, ad patientiam, ad pacem, ad confiderationem vitæ immortalis, ad lacrymas mentem pertrahit. Vnde necesse est vt magna semper cura considerare debeamus in omne quod agimus,qui nos impetus ducat, vtrum nostra cogitatio per impetum carnis, an per impetum spiritus impellatur. Amare etenim terrena, temporalia æternis præponere, exteriora bona non ad vfum necessarium habere, sed ad voluptate concupiscere, vitionem de inimico quarere, de amuli casu gaudere impetus carnis est. At contra, amare caleftia, contemnere transitoria, non ad fructum voluptatis transitoria, sed ad vsum necessitatis quarere, de inimici morte ttibulari, impetus spiritus est . Et quia perfecti quique in istis se semper virtutibus exercent, recte nonc de fanctis Lib. 12. Meral. animalibus dicirur: [ Vbi erat impetus fpiritus,illuc gradiebantur . ] Sed fciendum nobis est, quod plerumque impetus carnis se sub velamine spiritalis impetus palliat, et E quod carnalitet facit, mentitur fibi ipsa cogitatio, quia hoc spiritaliter faciat. Nam fape quis iracundia stimulis victus, contra deliuquentes zelo viciscenda iustitia plusquam necesse est inflammatur, et iustitia limitem in vitione transiens, a git crudeliter, quod se agere iuste suspicatur. Impetus igitur carnis hule sub specie spiritus velatus eft, quando hoc quod infte agi creditur, sub discretionis moderamine non tenetur. Es fæpe alius nimiæ mansuetudini studens, subiectorum vitia aspicit, atque hæc per feruorem zeli corrigere recusat, qua in eis crudelirer non corrigendo multiplicat. Fita. vt eius leniras et tibi fit, et subiectis inimica, qui torporem metis suz patientiam depu-

tat, pet carnis spiritum ab impetu spiritus elong at. Prima ergo in nos cogitatio inquifitionem noftri cordisdebet excutere,ne ad quadam qua agimus, per apertum carnis imperum ducamur: nec prauis cogitationibus animus feductus, mala effe cognofcat,

ettamen

6, 17.30 med.

A et tamen faciat. Secunda vero nos cuta debet vigilantes teddere, ne se impetus carnis quasi impetus spiritus latenter subijciat, et culpas quas agimus, nobis virtutes fingat. Sciendum vero est, quia grauiores culpæ sunt, quæ superducta specie virtutes imitan-. tur,quia illæ in aperto cognitæ, animum in confusionem deijciunt, atque ad pœnitentiam trahunt : ifta vero non folum in poenitentiam non humiliant, fed etiam mentem operantis eleuant, dum virtutes putantut. Hoc autem quod de sanctis animalibus di-&um superius fuerat, vt altius confirmetur, iterum replicatut : [Non reuertebantut cu. De prodif. a. ambularent . ] Quia electi quique sic ad bona tendunt, vt ad mala perpetranda non redeant . Qui enim perseuerauerit vique in finem, hic saluus erit . Et sicut per Salomone Mat. 10. 6 dicitur : lustorum semita quasi lux splendens procedit, et crescit vique ad perfectum Pros. 4.6 diem. In corum namque animis bonum desiderium atque intellectus sucis intima jam.

B pars diei est, sed quia vique ad finem vitæ in virtute proficiunt, ad perfectum diem tüc veniunt,quando ad regna cælestia perducti, in ea luce quam desiderant, iam minus aliquid non habebunt. Sequitur : [ Et similitudo animalium et aspectus corum quasi catbonum ignis ardentium, et quasi aspectus lampadarum. ] Aspectus animalium carbonibus ignis ardentibus atque lampadibus comparatur. Quisquis enim carbonem tangit, incenditur : quia qui fancto viro adhæret, ex eius affiduitate visionis , vsu locutionis, exemplo operis accipit vt accendatur in amorem veritatis, peccarorum fuorum renebras fugat, in defiderio lucis exardescit, ve iam per verum amorem ardeat, qui prius in iniquitate tantum mortuus, quantum frigidus iacebat. Lampades vero lucem sua. longius spargunt, et cum in alio tint, in alio resplendent. Qui enim spiritu prophetize verbo doctrina, miraculorum pollet gratia, huius opinio longe lateq. vt lampas lucct: C et quique bona eius audiunt, quia per hæc ad amorem cælestium surgunt, in eo quod

fe per bona opera exhibent, quasi ex lampadis lumine resplendent. Quia ergo sancti viri quosdam iuxta se positos quasi tangendo ad amorem patriz czelestis accedunt, car-, bones sunt. Quia vero quibusdam longe positis lucent, corum itinera ne in peccati sui tenebras corruant, lampades fiunt . Hoc vero inter carbones, et lampades diftat , quod . carbones ardent quidem, sed eius loci in quo iacuerint tenebras non expellunt. Lampades autem, quia magno flammarum lumine resplendent, diffusas circumquaque tenebras effugant. Quaex re notandum est, quia sunt plerique sanctorum ita simplices, er occulti, fefeq. in locis minoribus fub magno filentio contegentes, vt vix corum vita; ab alijs possit agnosci. Quid itaque isti nisi carbones sunt? Qui etsi per feruorem spiritus ardorem habent, tamen exempli flammam non habent. Nec in alienis cordibus. D tenebras peccatorum vincunt, quia vitam suam omnino sciri refugiunt. Sibimetiplis,

quidem accensi sunt, sed alijs in exemplo luminis non sunt. Hi autem qui et exempla, virtutum prærogant, et lumen boni operis per vitam, et verbum errantibus demonftrant, inre lampades appellantur : quia et pet ardorem desiderij, et per flammam. verbi, a peccatorum cordibus erroris tenebras expellunt, Qui igitur in occulto bene viuit, sed alieno profectui minime proficit, carbo est. Qui vero in imitatione sanctitatis politus,lumen ex fe rechitudinis multis demonstratur,lampas est: quia et fibi ardet, et alijs lucet. Sequitur : [ Et hæc erat visio discurrens in medio animalium, splendor ignis, et de igne fulgur egrediens. ] Splendor ignis et de igne fulgur egrediens in medio animalium discurrens videtur, quia nisi ab igne veritaris pennata illa animalia ca. lorem susciperent, ipsa in carbonum atque lampadarum similitudinem non arderenta

E Ignis enim nomine sanctus Spiritus significari solet. De quo in Euangelio Dominus dicit : I gnem veni mittere in terram , et quid volo nifi ve accendatur? Cum enim car- Luc. 12 f nalismens Spiritum Sanctum accipit, spiritali amore succensa malum plangit, quod fecit. Et terra ardet, quando accufante se conscientia cor peccatoris vritur, atque in dolore poenitentiæ crematur . Hinc rurfum fcriptum eft : Deus tuus ignis confumens Dent 4.4 eft. Quia enimmentem quam repleuerit, cam a peccatorum rubigine mundam reddit, Creator noster et ignis dicitur, et consumens. Sanctus ergo Spiritus in medio animalium splendot ignis, et de igne fulgur egrediens discurrere dicitur, quia vniuersam Ecclesiam replens, in electorum cordibus ex seipso flammas amoris projeit, ve corusci more, pet terrorem feriat, et ad amorem fnum corda torpentia accendaty. Sed quia Spiritus fanctus Deus ante facula patri eft et filio coaternus, quarendum nobiseft cur discurrere dicatur. Omnis etenim qui discurrit, accedit ad locum in quo non fuit,

et eum deserit in quo fuit. Qua igitur ratione discurrere spiritum dicamus, dum cuncta A

\$4P.2.4

intra ipfum fint, et locus nufquam fit, vbi non fit ? ficut fcriptum eft: Spiritus Domini repleuit orbem terrarum. Et tamen cum laus sapientiæ describeretur, adjunctum este Eft enim in illa spiritus intellectus, spiritus vnicus, multiplex, subtilis, mobilis. Et paulo post: Humanus, stabilis. In quibus rursum verbis magna nobis quastio oritur, cur iste spiritus, qui implet omnia, simul mobilis et stabilis dicatur? Sed si ad vsum consuetudinis humanæ recurrimus, fenfum citius loquentis inuenimus. Homo quippe, quia in ea regione in qua est vbique discurrit, proculdubio vbique obuiam venit, et repente vbi non creditur, inuenitur. Omnipotentis ergo spiritus vt vbique præsentia signaretur, fimul et mobilis et stabilis dicitur. Stabilis, quia per naturam omnia continet. Mobilis aurem dicitur, quia vbique etiam nescientibus occurrit. Tenens ergo omnia, stabilis, præsentem se omnibus exhibens, mobilis appellatur. Splendor ergo ignis, et de igne ful B gur egrediens inter penata animalia discurrit: quia Spiritus fanctus simul singulis atque omn ibus præsto fit, et incendit quos conrigerit, et illuminat quos incendir: yt post frigus priftinum accenti ardeant, et per ignem amoris quem acceperint, flammas exoplorum reddant. Fulgur quippe de hoc igne egrediens rorpentes mentes percutit, eafq. percuriendo excitat et inflammat , vt post amorem illius ardentes pariter, et lucentes currant . Vnde alias scriptum est: Thronus eius slamma ignis, rotæ eius ignis accesus. Hi enim qui animarum custodes sunt, et pascendi gregis onera susceperunt, mutare lo-

Dan.7.0

Mog.font.li. g. dille st.

ca minime permittuntur. Sed quia vno in loco politi, diuinitatis in le præfentiam portant et ardent, thronus Dei flamma ignis dicitur. Hi autem qui amore Domini in prædicatione discurrunt, rote eius ignis ardentes sunt : quia cum ex eius desiderio per varia loca discurrunt, vnde ipsi ardent, alios accendunt. Potest tamen discursus atque C mobilitas spiritus requisitione alterius considerationis intelligi. In sanctorum quippe cordibus iuxta quasdam virtutes semper permanet, iuxta quasdam vero recessurus ve nit, et venturus recedit. In fide etenim, spe, atque charitate, et in bonis aliis, sine quibus ad cælestem patriam non potest veniri, sicut est humilitas, castitas, iustitia, arque misericordia, perfectorum corda non deserit. In prophetiz vero virtute, doctrina facundia, miraculor i exhibitione, electis fuis aliquando adest, aliquando se subtrahir. Adest ve eleventur, et semetipsum subtrahit, ve humilientur. Adest ve cos oftensa virrute glo rificer:recedit, vt femetipfos fuberacta eius virtute cognoscant . Adest vr ostendat, quid per semetipsum fint : recedit, vt patefaciat, qui vel quales remancant fine ipso. In his itaque virtutibus fine quibus ad viram minime peruenitur, fanctus Spiritus in electorum fuorum cordibus permanet. In his vero per quas fanctitatis virtus oftenditur, aliquando misericorditer præsto est, et aliquando misericorditer recedit. Discurrens ergo et mobilis spiritus dicitur, quia in signis atque virtutibus iuxta vniuscuiusque votum continue non habetur. Bene autem inter fancta animalia discurrere perhibetur. Discursus quippe ad celeritatem pertinet. Inter perfectos autem discurrir spiritus, quia etfi ab corum corde ad momentum recefforit, citius redit. Sequitur: [ Et animalia ibar, et reuertebantur in similitudinem fulguris coruscantis. ] Cum superius dictum site Non reuertebantur cum ambularent, qua ratione nunc dicitur: Animalia ibant et reuerrebantur? Valde fibi hæc videntur effe contraria, quia ibant et non reuertebantur; et ibant et reuertebantur. Sed qualiter intelligendum fit citius agnoscimus, fi duas visas,actiuam feilicet, et contemplatinam folicire diferrnamns. In vna enim fixi permanere poffumus, in altera autem intenta mente manere nullo modo valemas. Cum enim E torporem noftrum relinquimus, nofqi ipfos ad bonæ operationis studium excitamns, quo alibi nifi ad actiuam imus è a qua reuerti post nos nullo modo debemus : quia qui post illam ad torporem negligentia, ad prauitatis nequitias, quas reliquerat, redit, es-5 . . . fe fine dubio calefte animal nescit. Cum vero ab activa vita ad contemplativam furgimus, quia diu mens stare in contemplatione non valet, sed omne quod de aternirate per speculum et in anigmate conspicit, quasi furtim hoc et per transitum videt, ipsa ina infirmitare ab immenfirate rante cellitudinis animns repulfus, in femeripfo relabitur. Er necesse est ve ad actiuam redeat, seq. ipsum continue in viu bonie operationis exerceat , vr cum mens furgere ad contemplanda caleftia non valet , quaque poteft bona agere non recuset. Sicq.fit ve ipsis suis bonis actibus ad superiora rursus in conte-

plationem furgat, et amoris pastum de pabulo contemplata veritatis accipiat. In qua

quia

A quia diu se tenere ipsa corruptionis infirmitas non potest, ad bona rursus opera rediens. uauitatis Dei memoria pascitur, et foris pijs actibus, intus vero sanctis desiderijs nutritur. Hinc etenim de perfectis viris post contemplationem suam redeuntibus dicitur: Memoriam suauitatis tux eructabunt . Dulcedinem quippe suauitatis intima, quia vt- Pfal. 144. cumque possunt, velut quodam ex corusco, prægustando tangere, eius memoriam student recolendo semper, et loquendo eructare. Vnde et aperte nos Pfalmista admonet, Pfal. 86. dicens: Lux orta est iusto, er rectis corde latitia. Latamini iusti in Domino, et confitemini memoriz fanctitatis cius . Qui rurfus ait : Quam magna mulritudo dulcedinis Pfd. 30. tuæ Domine. Quæ videlicet quam magna effet, nullo modo cognosceret , nisi hanc aliquatenus conremplando gustasset. Hinc iterum dicit: Ego dixi in ecstasi mea, proiectus Ibid. fum a vultu oculorum tuorum. Nisi enim in mentis excessu subleuatus, dulcedinem

B fuanitatis aterna cognouisset, in hoc adhuc mundo retentus non discerneret quam lon ge proiectus iaceret. Oftenfa ergo animalia vadunt et non reuertuntur, atque vadunt et redeunt, quia fancti viri et ab actiua vita, quam apprehenderunt, ad iniquitates non current: et a contemplatiua, quam tenere jugirer non possunt, in actiua relabuntur. Sicut enim dictum est, ipso infirmitatis suz pondere deuicti, ad semetipsos repulsi redeunt, vt cuntes discant quid desiderent, et reuertentes, vbi jaceant, sciant, Euntes intelligant vbi nondu fint, reuertentes quid fint. Sed qualiter hac fancta animalia redeant, demonstratur cum subditur: [ In similitudinem fulguris coruscantis.] Bene autem reuertentia animalia corufcanti fulguri comparantur, quia fancti viri cum ad fuperna contemplanda euolant, cum primitias fui spiritus in calestis patria amore ligant, sed grauati humaux conuerfationis pondere, ad femetipfos redeunt : bona caleftia, qua

C faltem per speculum contemplari potuerunt, fratribus denunciant, corumq. animos in amorem intimæ claritatis accendunt, quam nec videre ficut est, nec loqui præualent ficut viderunt. Loquentes autem verbis suis corda audientium feriunt et incendunt. Quafi ergo fulgur corufcans redeunt, quia cum cælestia loquuntur, per cos supernum lumen intermicat, et ad amorem caleftis patria mentes audientium inflammat. More itaque corufcantis fulguris cum loquendo percutiunt, ignem spiritalis desiderij spargunt. Alio quoque modo sancta animalia vadunt et redeunt. Vadunt enim cum ad infinuandum cæleftis doni gratiam, in prædicationem mittuntur, atque vt ad fidem trahant, mira coram infidelibus faciunt . Sed redeunt , quia hæc omnipotentis Domini virtuti tribuentes, sibimetipsis qua fecerint non ascribunt. Cum enim stupenda faciut, fulgura funt : quia corda intuentium concutiunt, terrent, illuminant, et accendunt. Vn

D de scriptum est : In Inmine i acula tua ibunt, in splendore fulguris armorum tuorum. Abac t. b Iacula Domini funt verba fanctorum, que corda peccantium feriunt. Sed ista iacula habent arma. Scitis fratres, quia præliatores viri iacula mittunt, armis vero muniuntur . Dum ergo verbis addunt miracula, quasi armis se muniunt, ne ipsi feriantur . In lumine iacula tua ibunt, quia in aperto exeunt verba Dei. Sed quia comitari debent fententias doctorum, facta miraculorum, recte subiungitur: [ In splendore fulguris armorum tuorum. ] Quia dum addunt eis arma miraculorum, mentes persequentium fulgurant, vt cos persequi non præsumant. Hæc itaque animalia vadunt er reuertuntur in similirudinem fulguris coruscantis : quia postquam mira sancti inter homines fa ciurt, postquam corda audientium sparso lumine incendunt, ad quandam auctori suo gloriam redeunt, vt illi laudem reddant per quem se posse talia sciunt. Sic Petrus cu

E fanato homine, qui claudus ex vtero matris fuerat, fignum fecit, quod omnes, qui cognoscerent valde mirarentur, dixit : Quid miramini in hoc, aut nos quid intuemini AB. j. e quasi nostra virtute aut potestate fecerimus hone ambulare ? Deus Abraa, Deus Isaac, et Deus Iacob, Deus patrum nostrorum glorificauit filium suum Iesum. Et paulo post: In fide nominis eius hunc quem videtis et nostis, confirmauit nomen eius. Signum quippe faciens, intuentium oculos miraculi lumine præstrinxit, sed humilitatem cufodiens, et laudem auctori reddens, quasi vnde venerat redijt, quia lux fulguris vnde fuerat oftendit. Sancta itaque animalia cum ad figna operanda veniunt, et cum ad reddendam auctori suo gloriam intus apud semetipsos redeunt, fulgura sunr: quia et oftendendo miracula, et exempla humilitatis prabendo, mentes intuentium feriunt et incendunt. In omne autem quod faciunt, idcirco semper ad laudem creatoris redeunt, ve in ea virtute quam accipiunt, vera stabilitate persistant. Nam si quid sibi tribuerent.

#### S. Gregorij in Ezechielem 1256

buerent, in hoc quod acceperant, stare non possent. Vnde bene etiam per Salomonem A Ecclef. 1.4 dicitur : Ad locum, de quo excunt flumina , reuertuntur ve iterum fluant . Siue enim in virtutibus feu in doct rina, quid aliud funt fancti viri, quam flumina, que terram cordis carnalium aridam rigant? Sed fiue in operatione quam faciunt, feu in doctrinæ verbis citius siccarentur, nisi per intentionem cordis semper solicite ad locum, de quo exeunt, redirent. Si enim introrfus ad cor non redeant, ac fefe in amore conditoris defiderioru vinculis non aftringant, et manus ab co quod agebat deficit, et lingua ab co quod loquebatur, arescit. Sed intus semper per amorem redeunt, et hoc quod in publico operantes arque loquetes fundunt, in secreto suo de fonte amoris hauriunt: amado enim discunt, quod docendo proferunt. Ad locum ergo, de quo exeunt, flumina reuertuntur ve iterum fluant, quia aquam sapientia inde semper hauriunt vnde oritur, ne cum cucurrerit exficcetur. Per omne ergo, quod a gimus, ad fontem veti luminis fo B licita mente redeamus. Reddamus Creatori nostro gratias de bonis, que accipimus, eig. cum Isaia propheta suppliciter dicamus: Omnia opera nostra operatus es nobis. Bona enim nostra, eius sunr opera, cuius visceribus non suffecit yt nos erigeret, nisset femetiplum pro nobis inclinaret. Si enim coztemus patri Deus ante facula non fieret homo in tempore, quando homo temporalis saperet aterna? Descensio ergo veritatis, a scensio facta est humanitatis nostra. Demus ei gloriam, demus laudem, qui viuit cu

#### HOMILIA VI.

patre in vnitate spititus sancti Deus,per omnia sacula saculorum. Amen.

Vmq. aspicerem animalia, apparuit rota vna super terram, iuxta animalia, habens quattuor facies. Et aspeclus rotarum et opus earum quasi visio maris, et vna similitudo ipsarum quattuor, et aspo-Aus earum, et opera quasi si sit rota in medio rotæ. Pet quattuor partes carum cuntes ibant, et non reuertebantur, cum ambularent. Statura quoque erat rotis, et altitudo, et horribilis aspectus.

Enebrofa aqua in nubibus aeris : quia obscura est scientia in prophetis. Sed Salo-Pfal. 17. monis voce attestante didicimus:Gloria Regum, calare verbum:et gloria Dei est Pron.2 5.4 inuestigare sermonem, quia et honor est hominum, corum secreta abscondere, et glo- D ria Dei est, mysteria sermonis eius aperire. Ipsa autem per se veritas discipulis dicita: Mat. 11. 6 Que dico vobis in tenebris, dicite in lumine, id est, aperte exponite, que in allegoriarum obscuritatibus auditis. Magna vero vtilitatis est ipsa obscuritas eloquiorum

Dei, quia exercet sensum vt fatigatione dilatetur, et exercitatus capiat, quod capere non porest otiosus. Habet quoque adhuc aliud maius, quia scriptura sacra intelligentia, si in cunctis esset aperta, vilesceret. In quibusdam locis obscurioribus tanto maiore dulcedine inuenta reficit, quanto maiore labore fatigat animum quafita. Ecce enim fancti Ezechiclis nunc voce dicitur : [ Cumq. afpicerem animalia, apparuit rora vna fuper terram. ] Quid autem rota, nifi facram feripturam fignat, que ex omni parte ad auditorum mentes voluitur, et nullo erroris angulo a prædicationis fuæ via retinetur? Ex omni autem parte voluitur,quia inter aduerfa et prospera, et recte et humiliter in- E cedit. Circulus quippe praceptorum illius modo furfum, modo deorfum eft, quia qua perfectioribus spiritaliter dicuntut, infirmis iuxta litteram congruut. Et ipsa que paruuli iuxta litteram intelligunt , docti viri per spiritalem intelligentiam in altum ducunt. Quis namque paruulorum in facto Efau et Iacob, quod alter ad venatum mittitur vt benedicatur, alter vero per suppositionem matris a patre benedicitur, nisi iuxta facræ lectionis historiam pascitur? In qua videlicet historia si ad intellectum paulo fubrilius aftringatur, videtur quia Iacob primogeniti benedictionem non per fraudem surripuit, sed vt sibi debitam accepit, quam, concedente fratre, data alentis mercede emerat. At vero si quis altius sentiens verorumque facta velit per allegoriz arcana discutere, protinus ab historia in mysterium surgit. Quid est enim quòd Isaac de maiotis filij sui venatione vesci concupiscit, nisi quod omnipotens Deus Iudaici populi

Genef.27. Pat. in Gen. 59.

164.26. €

A bona operatione pasci desiderabat? Sed illo tardate, minorem Rebecca supposuit, quia dum Iudaicus populus bona opera foris quærit, gentilem populum mater gratia infruxit, vt omnipotenti patri cibu boni operis offerret, benedictionemq. maioris fratris acciperet. Qui cosdem cibos ex domesticis animalibus præbuit: quia gentilis popu lus placere Deo de exterioribus facrificijs non quærens, per vocem prophetiæ dicit: In Pfalss me funt Deus vota tua, quæ reddam laudationes tibi. Quid eft, quod idem lacob manus ac brachia, et collum hædinis pellibus texit, nisi quod hædus pro peccato offerri consucuir F Et gentilis populus, dum se peccatorem confiteri non erubescit, carnis quidem in se peccata mactauit, sed coopertum se peccatis carnalibus conteri non erubuit. Quid est quod vestimeris fratris maioris induitur, nisi quod sacra scriptura praceptis. quæ majori populo data fuerant, in bona operatione vestitus est? Et eis minor in domo B veitur, que maior foras exiens intus reliquit, quia illa gentilis populus pracepta te-

net in mente, quæ Iudaicus populus habere non potuit, dum folam in eis litteram attendit. Et quid est quòd Isaac eumdem filium nescit, quem benedicit, niss hoc quod de gentili populo Dominus per Pfalmistam dixit: Populus quem non cognoui, seruiuit Pfal. 17. mihi, ob auditum auris obediuit mihi? Quid est, quod præsentem non videt, et tamen quæ ei in futuro venlent, vidit , nisi quod omnipotens Deus , cum per prophetas suos prædiceret gentilitati gratiam prærogandam, cam et in præfenti per gratiam non vidit : quia tune in errore dereliquit, et tamen quia hanc quandoque collecturus erat, per benedictionis gratiam præuidit. Vnde et idem Iacob gentilis populi figuram tenet, eig. In benedictione dicitur: Ecce odor filij mei ficut odor pleni agri, cui benedixit Do- Gen 37.6

minus. Sicutenim in Euangelio veritas dicit: Ager est hic mundus. Et quia gentilis po Luc. 17.6 pulus ad fidem perductus, per electos suos in vniuerso mundo virtutibus redolet, odor Mat. 13. f filis odor est agri pleni . Aliter namque olet flos vuz, quia magna est virtus, et opinio prædicatorum, qui inebriant mentes audietium. Aliter flos oliua, quia suaue est opus misericordia, quia more olei refouet et lucet . Aliter flos rosa, quia mira est fragrantia quæ rutilat et redolet ex cruore marty rum. Aliter flos lilij, quia candida vira carnis est de incorruptione virginiratis. Aliter flos viola, quia magna est virrus humilium qui ex desiderio loca vitima renentes, se per humilitatem a terra in altum non subleuant. et cælestis regni purpuram in mente seruant. Aliter redolet spica, cum ad maturitatem perducitur:quia bonoru operum perfectio ad farieratem corum,qui iustitiam esuriunt, præparatur. Quia ergo gentilis populus in electis fuis vbique per mundum sparsus est.

et ex eis virtutibus quas agit,omnes qui intelligunt odore bonz opinionis replet, dican tur recte: Ecce odor filij mei, ficut odor agri pleni . Sed quia cafde virtutes ex semetipso Grs. 17. 6 non habet, adiungat: Cui benedixit Dominus Deus. Et quonia electorum populus per quosda etiam in contemplationem surgit, per quosdam vero in actiuz vitz solummodo opera pinguescit, recte illic additur: Det tibi Deus de rore cæli, et de pinguedine ter 1bid. ræ. Ros enim desuper et subtiliter cadir. Et totiens de rore cæli accipimus, quoties per înfusionem contemplationis intimæ de supernis aliquid tenuiter videmus. Cum vero bona opera etiam per corpus agimus, de terræ pinguedine ditamur. Quid est autem, quòd Esau tarde ad patrem redit,nisi quòd Iudaicus populus ad placandum Dominis fero reuertitur? Cui et hoc in benedictione dicitur: Tepuiq. erit cum foluarur jugum de collo tuo. Quia a seruitute peccati Iudaicus populus iu fine liberatur, sicut scriptum 1/4.10. b est: Donec plenitudo gentium introiret, et sic omnis Ifrael saluus fieret. Quem non Romale

E paruulorum ipfa Euangelica historia in miraculi operatione reficiat, quod hydrias logna, b vacuas Dominus aqua implere præcipit, eamdemq. aquam protinus in vinum vertit? Sed cum hac vigilantiores ingenio audiunt, et facram historiam credendo venerantnr, quid interius innuat requirunt. Qui enim mutare aquam in vinum potut, etiam vacuas hydrias valuit vino statim replere. Sed implere hydrias aqua iubet, quia prius per facræ lectionis historiam corda nostra replenda funt. Et aquam nobis in vinum vertit, quando ipía historia per allegoriz mysterium in spiritalem nobis intelligentiam commutatur. Rota ergo quasi per terram trahitur, quia paruulis humili sermone concordat, et tamen magnis spiritalia infundens, quati circulum in altum leuat. Et inde sursum erigitur, vnde terram tangere paulo ante videbatur. Quia vero vndique ædificat, quati per circulum rota currit. Vnde et in lege scriptum est : Facies et Patin Exod. candelabrum ductile de auro mudissimo, hastile eius et calamos, et scyphos et sphæru- 6.37. S. Greg. To. 2.

00000

las ac lilia ex ipio procedentia. Quis in candelabro nifi Redemptor humani generis A delignatur. ? qui in natura bumanitatis infulfit lumen diuinitatis, vt mundi candelabrum fieret, quatenus in eius lumine omnis peccator in quibus iaceret tenebris videret. Qui pro eo,quòd naturam nostram fine culpa suscepit, candelabrum tabernaculi ex

auro puriffimo fieri iubetur. Ductile autem feriendo producitur, quia et Redemptor noster, qui ex conceptione et natiuitate perfectus Deus et homo extitit , passionum ictus pertulis, et fic ad refur rectionis gloriam peruenit. Ex auro ergo mundifilmo duftile candelabrum fuit, quia et peccatum non habuit, et tamen eius corpus per paffionis contumelias ad immortalitatem profecit . Nam iuxta virtutes anima quibus percustionibus potuisset proficere, omnino non habuit. In membris autem suis, que nos fumus, quotidie percuffionibus proficit : quia dum nos tundimur, et afficimur, ve eius corpus elle mercamur, ipfe proficit. De eius autem corpore scriptum eft : Exquo B totum corpus per nexus et coniunctiones subministratum, et constructum crescit in Colof.2.d augmentum Dei. Corpus quippe illius nos omnes fumus. Per nexus vero et coniunctiones corpus ligatur: quia dum capiti pectus, dum pectori brachia, dum brachijs manus, digiti manibus funt coniuncti, ac membra cetera membris inhærent, corpus omne perficitur, sicut sancti Apostoli, quia Redemptori nostro propinqui steterunt, quasi pectus capiti inhæsit. Quos quia martyres sunt secuti, quasi coniuncta brachia pectori fuerunt. Quibus dum pastores, et doctores subiuncti sunt per bona opera, manus brachijs inhæserunt. Hoc vero omne corpus Redemptoris nostri quotidie per nexum et coniunctionem subministratum est in calo: quia cum ad eum illuc electæ animæ ducuntur, ei sua membra colligautur. De quo bene dicitur: Subministratum et constructum crescit in augmentum Dei : quia Deus omnipotens Redemptor C noster, qui in se quo proficiat non habet, adhuc per membra sua quotidie augmen-Epbef. 4 b tum habet. Vnde rurfum feriptum eft : Donec occurramus omnes in virum perfectum in mensuram ætatis plenitudinis Christi. Hastile vero eiusdem candelabri ipsa Ecclefia deber intelligi, quæ corpus cius est, quia inter tot aduerfa libera stat. Calami autem, qui de haftili procedunt, prædicatores sunt, qui dulcem sonum in mundo ediderunt, videlicet Canticum nouum. Scyphi autem vino repleri solent. Quid ergo ora doctorum nisi scyphi sunt, qui vino nos scientia ebriant, ve oblectamenta mundi, qua amauimus, obliuiscamur? Sphærula autem quid est aliud nisi volubilitas prædicationis? Sphæra autem ex omni parte voluitur. Et prædicatio, quæ nec aduerlitate retineti potest, nec prosperitatibus eleuatur, sphæra est. Et in aduersa fortis, et inter prospera humilis, nec timoris habet angulum, nec elationis. In cursu ergo suo figi non D' valet : quia per cuncta se volubiliter trahit. Vt autem hoc , quod exempli causa protulimus exequamur, bene post calamos scyphos et sphærulas, in candelabro lilia deferibuntur:quia post eam, quam diximus, prædicationis gratiam atque volubilitatem, illa virens patria sequitur, quæ animabus sanctis, id est, floribus vernat æternis. Sphærulæ ergo ad laborem pertinent, lilia ad retributionem. Itaque ficut apud Moyfem sphærula, doctrina prædicationis accipitur: ita hic per rotam ipsa sacra scriptura signatur. Propheta igitur dum fancta animalia videret, adiunxit : [ Cumq. afpicerent animalia, apparuit rota yna super terram. ] Qua in re quarendum est cum inferius rora describuntur, cur vna rora prius apparuisse dicitur, nisi quia antiquo populo vetus folummodo Testamentum datum est, quod ad erudiendam mentem illius quasi rota volueretur. ? Bene autem rota eadem super terram apparuisse dicitur. Peccanti & enim homini dictum est: Terra es,et in terram ibis. Rota ergo super terram apparuit: Gen. 3.4 quia Deus omnipotens legem super corda peccantium dedit. Sed quia hæc pennata animalia fanctos, ve ante diximus, Euangelistas designant, quo modo prius animalia,

et postmodum rota vna aspicitur, dum ante Testamentum verus fuerit, et postmodum fancti Euangelictæ fecuti fint? Sed intelligere in his possumus, quòd illi prius a propheta visi funt, qui merito transcendunt . Nam quantum sanctum Euangelium Testamen tum vetus præcellit, tanto et prædicatores eius in descriptione prophetica præferri debuerunt . Quamuis sir adhuc aliud, quod in hac descriptione considerari debeat, quia prophetiæ spiritus sic intra semetipsum anteriora, et posteriora simul colligit:vt hæc simul prophete lingua proferre no possit. Sed ampla, que videt de præteritis sermonibus emanat.et nunc vitima post prima, nunc vero prima post vitima loquitur. Vnde Ezco A chiel prophera siuh sigura sancha vainerfalis Ecclesie, er Ruangelistarum gloriam per quarturor ammialis similiusidum viden, et tamen repte illa siuhumigi, qua anterioribus reporibus gesta sun, ve pactere indicer simul se vidiste, quod carnis singua non sufficeret. Giula vero perquatturor aimalia eris perfectios ommens significari di ximus, considerandum quoque est, quod sam sancha me legem suffice, qui natural lege distrite viuerenze comispocent bomino placerenta. Post animalia ergo rota describitur: qui a cledorum musir apud omnipotentem Dominum perfecti et anural lege diud quod considerare debeamus. Videbat entim in spiritu prophera, quia haceipa verba, qua obscuritaribus obuoluta profereba, non Iudaico populo, sel demensibus panderenue. Nobis sigural opusamento prina ammiala, et post rotam describiere

tibus panderentur... Mobis igitut loquents, prius animalia, et post rotam deferibere de debuie; quia nos ad fadem Domino largiente, venientes, non per legem Euangelium, fed per fanctum Euangelium legem didicimus. Vbi revo, vel qualis rota appartenti, adiungit cum dicit; [ luxta amimalia habets quattruo fracies.] Vbi adhue (toblique.or [ Et aspectus rotarum et opus earum quasi viito manis et vna similitudo ipsati quadruor, et aspectus aroum et opus earum quasi viito manis et vna similitudo ipsati quadruor, et aspectus earum et opus earum quasi viito manis et vna indiciorota, sini quod sit vna rota diceretur, paulo polt adiungitur: quad si site tota in medio rota, sini quod sin Testamentu veteris litetae Tellamentum souum latusi per al legoriam ? Vnde et rota eadem, qua iuxta animalia apparuis, quattuor facies habere deciribiur, quia Ceriptura sa facra per vraque "Fellamenta" in quattuor pratibuse di distina. Vetus etennii Testa menti in lege et prophetis, nouum vero in Euangelija saque Apostolorum Actibus, et distilis. Sciums autem quia vibi facie intendimuspili quod necesse di videmus. Rota con distilis. Sciums autem quia vibi facie intendimuspili quod necesse di videmus. Rota con distilis. Sciums autem quia vibi facie intendimuspili quod necesse de videmus. Rota con distilis. Sciums autem quia vibi facie intendimuspili quod necesse de videmus. Rota con distilis.

c quatrour haber faciesquia prius refecanda mala in populis vidit per legi-pofinodum vidit per propesa, fubilitus vero per Euangelium, ad extremi autem per Apolitos ca quiz in culpis hominăr refecarentur, a festie Poteft quoque intelligi, quòd quatruor faciestora habea, proper ho quod feripirur a feat per gratia im preficationis extendi in quatruor mundi partes innotuit. Vinde ce bene rota cadem vna prius iuxta animalia apparuidis, er pofinodum quatruor facies habuildi deferibiure qui ani file E Euangelio concordaret, in quatruor mundi partivas non innoteferet. Sequirur: [E a fapelius rotatum-et opus arum-quata in est magas funt volumina fententiarum, cumuli fanfuum. Nec immerio maris film is cripura facar diciuruquia framatur in est fanenzia coutonis, facera mano baptifinasis. Vel certe condiderandum efl, quita naubus in mare nauigamus, cdi pad deficierates errare ateniums. Nobis autemquolet in deferiori fila terra-ga de quatrum de propositi par servici par deficierate parte no soli in deferiori fila terra-ga de quatrum de propositi parte parte mento baptifinasis. Vel certe condiderandum efl, quita naubus in mare nauigamus, cdi

p ad deideeraas serras rendimus. Nobis autem, quiede fii neideferio, nifi illa terra, de qua fecipum eff. Portio mea in erra viuendum 3 ligno autem, viti scuehitur, qui mare 1961.121. transic. Et cimus, quia facra feripura lignom erucis per legem nobis prenuncia; cum, dicim Maledidus ominis, qui pender in ligno. Quod de Redemporen noftro Paulus artes. Porta 1. d. flaura, dicensi Factus pro nobis maledictum. Per propheras quoque lignum annun. cadat. 3 ciarun; cum diciuri 2 biominis per gegabris il gino. Si travilum. Miramis lignumi in pa. 3 pli, 3 p. nem eius. Per euangelium vero lignum erucis aperte oftendius; vib ipfa Domini pafe inter. 1. d. for, qua propheras e flacelar manua sa dicir Mibis mundus cuncificans et face po municipal. do. Et urdus. Mibis autem abiri gloriari, in fii in cruce Domini noftri leti. Chriftik Nobis ergo, qui ad agrenna pariari mendimus, ferjoura face aper quarco l'asse presente.

g eff. Qui crucé annunciatquia nos ad terram viuentium ligno poreta. Nifa autrem mari feriptura la cesta minilien cemere propheta, nimim edizifiera Repleta el terra a (cisia da 11.16). Domini, ficus aqua maris operientis. Sequiture: [ Et van fimilirudo ipfarum quatutor, et afpetus earque operaçuad in fit roto ai moelio oros. ] Van dimiliudo ipfarum est quatruor, quia quod practica e lex, hoc està propheta: quod denuncian propheta; hoc exhibet Euangeli dimo por partica esta propheta; quod esta hoc exhibet Euangeli dimo practica el cara propheta; quod a comine esta propheta; quod denuncian propheta; quod da, sunte tame fenilsa vinita. [ Et appetuse are e opera, quali filt iros ai medio rotea.] Rota inura rota est preda menti notti, ficer di ximus, inter a l'et amerita vino sunte de l'esta menti notti, ficer di ximus, inter a l'et amerita vino sunte di sunte a considera di consid

Iof. 10. b

Exod.z s.b

Ibid.

perimponitur et viuit, nisi quod Redemptor noster ad passionem ductus, lignum sibi A crucis iple portauit è et sic in sacrificio pro nobis ex humanitate est mortuus, yt tamen immortalis maneret ex diuinitate. Quid eft, quod homicida post mortem summi Pon-Num.35 .t.d tificis absolutus, ad terram propriam redit, nisi quòd humanum genus quod peccando sibimetipsi mortem intulit, post mortem veri sacerdotis videlicer Redemptoris nostri, peccatorum fuorum vinculis soluitur, et in paradifi possessione reparatur ? Quid est. quod in tabernaculo propitiatorinm fieri iubetur, fuper quod duo Cherubin, vnum a fummitate vna et alterum a fummitate alia, ex auro mundiffimo ponuntur expanden tes alas, et operientes oraculum? Quid eft, quod se mutuo respiciunt, versis vultibus in propitiatorium,nisi quod veraque Testamenta ita sibi in mediatorem Dei et hominum concordant, ve quod vnum defignat, hoc alterum exhibeat? Quid enim per propitiatorium, nisi ipse Redemptor humani generis designatur? De quo per Paulum dicitur: Quem proposuit Deus propitiationem per sidem in sanguine ipsius. Quid vero

per duo Cherubin, que plenitudo scientia dicuntur, nisi vtraque Testamenta signata funt? Ex quibus vnum a summitate vna propitiatorij, aliud vero à summitate altera flat: quia quod Testamentum vetus de incarnatione nostri Redemptoris copit propherando promittere, hoc Testamentum nouum perfecte narrat expletum. Duo autem Cherubin ex auro mundissimo facta sunt, quia veraque Testamenta, pura ac fimplici veritate describuntur. Expandunt vero alas, et oraculum operiunt, quia nos, qui omnipotentis Dei oraculnm fumus, a culpis imminentibus, scriptura facra

adificatione protegimur. Cuius dum fententias folicite aspicimus, ab errore ignorantiæ, eius alis velamue. Duo ergo Cherubin in se mutuo respiciunt, versis vultibus in propitiatorium : quia vtraque Teftamenta in nullo a fe discrepant. Et quafi ad fe- c. metipla viciflim facies tenent, quia quod vnum promittit, hoc aliud exhibet, dum inter se positum mediatorem Dei et hominum vident. Facies quippe a semetipsis Cherubin auerterent, si quod vnum Testamentum promitteret, aliud negaret. Sed dum concorditer de mediatore Dei et hominnm loquuntur, vt vicissim se respiciant, in propitiatorium intendunt. Rota ergo in medio rota est, quia inest Testamento veteri Testamentum nouum. Et sieut sæpe iam diximus, quod Testamentum vetus promifit, hoc nouum exhibnit, et quod illud occulte annunciat, hoc iftud exhibitum aperte clamat. Prophetia ergo Testamenti noui, Testamentum vetus est, et expositio Testamenti veteris, Testamentum nouum . Sequitur : [ Per quattuor partes earum ibant, et non reuertebantur. ] Quo alibi diuina eloquia, nisi ad corda hominum vadunt ? Sed per quattuor partes euntes ibant, quia scriptura sacra per legem ad corda D hominum vadit, fignando mysterium. Per prophetas vadit paulo apertius, prophetando Dominum. Per Euangelium vadit, exhibendo quem propherauit. Per Apoftolos vadit, prædicando eum, quem pater in nostra redemptione exhibuit. Habent

ergo rotæ facies, et vias : quia oftendunt facra eloquia notitiam præceptorum cum exhibitione operun. Et per quattuor partes vadunt, quia distinctis, ve prædiximus, temporibus loquuntur, vel certe quia in cunctis mundi regionibus incarnatum Dominum pradicant. De quibus aperte mox subditue: [ Et non reuertebantur, cum ambularent. Hac superius de animalibus dicta sunt, sed non eadem intelligi de rotis,quæ de animalibus possunt. Rotis quippe signari Testamenta diximus. Et Teframentum verus ambulauit quidem, quia per prædicationem ad mentes hominum venit : fed post ad semetipsum reuersum est, quia iuxta litteram, in præceptis suis, et E facrificijs vique ad finem feruari non potuit. Non enim fine immutatione permansit, cum in co spiritalis intelligentia defuit. Sed cum Redemptor nostet in mundum venit , hoc spiritaliter fecit intelligi, quod carnaliter inuenit teneti . Itaque dum spirita-

liter littera eius intelligitur, omnis in eo illa carnalis exhibitio viuificatur. Teftamentum vero nouum etiam per Testamenti veteris paginas Testamentum aternum appellatum eft, quia intellectus illius nomquam mutatur. Bene ergo dicitur, quòd ro ta cuntes ibant, et non teuertebantur cum ambularent, quia nouum Testamentum no rescinditur, dum vetus iam spiritalitet intelligitur. Post se non redeunt, quia vique ad finem mundi immutabilia perfiftunt. Ambulant ergo, fed non reuertuntur, quia fic foiritaliter ad cor nostru veniunt, vt eoru præcepta, vel studia vlterius non mutemur. Se quitut: [Statura quoque erat rotis, et altitudo, et horribilis aspectus. ] Quid est, quod in fcripturæ

1261 A scriptura facra eloquijs tria hac inesse narrantur, vt statura, altitudinem, et horribilem afpettum, id eft tertibilem habere memorentur? Quærendum nobis magnopere eft que diuine scripture flatura, que altitudo, quis horribilis aspectus dicitur. Sciendum ergo eff, quia stare, ad vitam congruit bene operantis. Vnde per Paulum dicitur. 1. Cor. 10. 6 Qui stat, videat ne cadat. Qui etiam discipulis dicit : Sie state in Domino, charissimis Philip. 44. Et propheta, qui se vita ac moribus ante Dominum stare videbat, ait: Viuit Dominus, 4.RE. 300 ... in cuius conspectu sto. Altitudo vero est, calestis regni promissio. Ad quam tunc pertingitur,quando iam mortalis vitæ omnis corruptio subiugatur. Horribilis vero aspectus est terror gehennæ, quæ fine fine reprobos cruciat, et semper in cruciatum conferuat. Statura ergo in rectitudine prædicationis eft : altitudo in cellitudine supernæ promissionis, horribilis vero aspectus in minis, atque terroribus supplicij sequentis, B Scriptura igitur facra staturam habet, quia mores ad standum dirigit, ve auditorum mentes ad terrenam concupifeentiam non curuentur. Altitudinem habet, quia in calefli patria aterna vita gaudia promittit. Horribilem quoque aspectum habet: quia omnibus reprobis gehennæ fupplicia minatur. Oftendit igitur staturam suam in ædificatione morum. Oftendit altitudinem in promissione pramiorum. Oftendit horribilem aspectum in terroribus suppliciorum. Recta est enim in præceptis, alta in pro-

missionibus, horribilis in minis . Habet staturam, cum per prophetam dicit : Quiescite Ifa. 1.6 agere peruerfe, discite benefacere, quærite judicium, subuenite oppresso, judicate pupillo, defendite viduam . Et rurfum : Frange efurienti panem tuum, et egenos vagofq. 1/4.58. c

- induc in domum tuam. Cum videris nudum, operi eum: et domesticos seminis tui ne despexeris. Habet altitudinem, cum per cumdem prophetam dicit: Non crit tibi fol 16.60. 4 C amplius ad lucendum per diem,nec splendor lunæ illuminabit te, sed erit tibi Dominus in lucem sempiternam, et Deus tuus in gloriam tuam. Habet horribilem aspectu, cum infernum describens dicit: Dies vitionis Domini, annus retributionis iudicij Sion, 1/4.34 b et conucrtentur torrentes eius in picem, et fumus eius in fulphur, et erit terra eius in picem ardentem nocte et die , non extinguetur in fempiternum. Quam beatus quoque Ito. io. a. lob describit dicens : Terram tenebrosam et opertam mortis caligine, terram miseria et tenebrarum, vbi vmbra mortis, et nullus ordo, sed sempiternus horror inhabitans. Habet staturam cum per eum Dominus propitius pollicetur dicens : Sicut cali noui , 1/4.7/2. 6 et terra noua,quæ ego stare facio coram me,dicit Dominus, sic stabit semen vestrum, et nomen vestrum. Illi enim veraciter coram Domino stant, qui vitam suam in prauitate non diffipant. Habet altitudinem, cum ftatim fubdit: Et erit menfis ex menfe, 1bid.
- D et sabbatum ex sabbato, et veniet omnis caro vt adoret coram facie mea, dicit Dominus. Quid est mensis nisi profectio dierum. ? Et quid est sabbatum, nisi requies, in qua fieri opus feruile non liceat. ? Menfis ergo ex menfe eft, quia qui hic perfecte viuunt, illuc ad perfectionem gloria perducuntur. Sabbatum vero ex fabbato est quia qui hic cessant a peruerso opere, illic quiescunt in calesti retributione. Habet etiam horribilem aspectum, cum protinus adjungit: Et egredientur et videbunt cadauera viro- Ibid. . . . . rum, qui prauaricati funt in me. Vermis corum non morietur, et ignis corum non ex- 1bid. g tinguetur. Quid enim horribilius dici, quid cogitari potest, quam damnationis vulnera suscipere, et dolores vulnerum nomquam finire? De hoc horribili aspectu rotară bene per Sophoniam dicitur, cum superuenire duris mentibus dies iudicij denunciatur: 50ph.1.6 Iuxta est dies Domini magnus, iuxta et velox nimis. Vox diei Domini amara, tribula-
- E bitur ibi fortis. Dies iræ dies illa, dies tribulationis et angustiæ, dies calamitatis et miseriæ, dies tenebrarum et caliginis, dies nebulæ et turbinis, dies tubæ et clangoris. Sed quia exterioris rota dicta poluimus, reftat nunc ve interioris quoque ftaturam, altitudinem, et horribilem aspectum proferre debeamus. Habet quippe rota interior staturam fuam, cum per fanctum Euangelium ad terrena defideria incuruare nos prohibet, Redemptoris nostri vocibus dicens: Attendite, vt non grauentur corda vestra in Luc. 21. g crapula et ebrietate, aut in curis huius vita. Habet altitudinem, cum de codem Redemptore promittit, dicens: Quotquot autem crediderunt in eum, dedit eis potestatë Iom.1. b filios Dei fieri. Quid enim hac potestate altius, quid hac altitudine sublimius dici potest, in qua creatus quisque, efficitur filius Creatoris? Habent horribilem aspectum, cu de reprobis loquitur dicens: Ibunt in supplicium ærernum. Habet staturam, cum Mat.25.g veritas discipulos admonet dicens: Vendite quæ possidetis, et date eleemosynamo. Luc. 12.d 00000 3 S. Greg. To.2.

#### S. Gregorij in Ezechielem 1262

Ibid.

1.Cor.2.6

Facite vobis facculos non vererafcentes. Habet promiffionis altitudinem, cum dicit. A Luc. 12.6 Venient ab oriente et occidente, et recumbent cum Abraam, et Isaac et Iacob in re-Mat. 8. 6 gno calorum. Habet horribilem afpectum, eum fubdit : Filij autem regni eifcientur in tenebras exteriores: ibi erit fletus et ffridor dentium. Quibus rurfum voce veritatis dicitute : Vos in peccatis veftris moriemini . Haber staturam , cum primi pastonis Ioan.8. €

vocibus dicit : Ministrate in fide vestra virturem, in virtute autem scientiam, in scien-2.Pet.1.b tia autem abstinentiam, in abstinentia autem patientiam, in patientia autem pietate, in pietare autem amore fraternitatis, in amore aute fraternitatis charitate. Habet altitu dine, cum paulo post dicit : Sic enim abundater ministrabitur vobis introitus in aterno regno Domini et Saluatoris nostri lesu Christi. Qui rursus bonis pastoribus pollicetur, 2.Pet. 3.4 dicës: Cu apparuerit princeps pastoru, percipietis immarcessibile gloria corona. Habet

horribilem afpectum, cum dicie : Adueniet aurem dies Domini, ve fur, in qua cæli ma B zlid. e gno impetu transient, elementa vero calore foluentur. Com hac igitur omala diffolnenda fint quales oportet vos effe in fanctis conuerfationibus et pieratibus expectanres et properantes in aduentum diei Dei, per quam cali ardentes foluentur, elementa vero ignis ardore tabefcent? Habet staturam cum per Paulum nos a terrenis defiderijs erigit, dicens: Mortificate membra veftra, quæ funt fuper terram, fornicationem, im-Colofiz.s munditiam, libidinem, concupifcentiam malam et auaritiam, que est idolorum ferui-Ibid. 4 tns. Habet altitudinem, cum promittit, dicens: Vita vestra abscondita est cum Chrifto in Deo. Cum enim Christus apparuerit vita vestra, tunc et vos apparebitis cum

ipfo in glotia. Habet horribilem afpectum, cum minatur dicens : In reuelatione Domini nostri Iesu Christi de cælo, cum angelis virtutis eius in flamma ignis, dantis vin-1. Thef. 1. 0 dictam his, qui non nonerunt Deum, et qui non obediunt Euangelio Domini nostri le- C fu Christi, qui poenas dabunt in interitu æternas a facie Domini, et a glotia virtutis eius. Habet staturam, cum nos admonet dicens : Videte, ne quis alicui malum pro 2. Thef. 4.6 malo reddat, fed femper quod bonum eft, fectamini in inuicem et in omnes. Habet

Rom.S. b altitudinem, cum promittit dicens: Si commorimur, et conviuemus: si sustinemus, et Ibid. d conregnabimus. Et rurfum: Non funt condignæ passiones huius temporis ad futuram gloriam, qua reuelabitur in vobis . Habet hotribilem afpectum, cum minatur Heb. 10. 2 dicens : Terribilis quidem expectatio judicij, et ignis amulatio, qua confumptura est Ibid. f aduersarios . Qui rursus ait : Horrendum est incidere in manus Dei viuentis. Quæ omnia breui quoque sententia stringit, dicens: Vt possitis comprehendere cum omni-Epb. 3.4 bus fanctis, que sir latitudo, longitudo, sublimiras, er profundum. Lata quippe est charitas, quia et inimicorum dilectionem capit, et per cam charitatem, qua nos Deus D. omnipotens late diligit, etiam longanimiter portat. Hoc ergo nos debemus exhibe-

> itaque, et longitudo ad staturam pertinet, quia per amorem mores dilatat, vt fraterna mala charitas longanimiter portet. Sublimitas autem est æternorum illa remuneratio præmioru, de cuius immensitate dicitur : Quia nec oculus vidit, nec auris audiuit. nec in cor hominis ascendit, qua praparauit Deus diligentibus se. Habet ergo in sublimitate altitudinem, quia aterna fanctorum gaudia nulla nunc praualent cogitatione penetrari. Profundum quoque est illa inættimabilis damnatio supliciorum, quæ eos, quos susceperit, in imis demergit. In quibus facra eloquia horribilem aspectum habent, quia inæstimabilem terrorem audientibus incutiunt, enm supplicia inferis loquuntur. Bene etgo dicitur: [ Statura quoque erat rotis, et altitudo et horribilis afpe- E Etus. I Quia scriptura sacra in veroque Testamento et admonendo recta est, et promirtendo alta, et minando terribilis. Hac nos fratres charissimi, hodierna die largiente Domino dixisse sufficiat,vt ad disserenda ea,quæ subiuncta sunt , otio reparati redeamus, in authore omnium Deo et Domino nostro Iesu Christo confidentes : qui viuit, et regnat cum patre in vnitate Spiritus fancti Deus, per omnia facula faculorum. Amen.

re proximis, quod indignis nobis a Creatore nostro conspicimus exhiberi. Latitudo

4.2" .....

## HOMILIA VII.

T totum corpus oculis plenum in circuitu ipfatum quattuor. Cumque ambularent animalia, ambulabant patiert et tota iuxta ea : ex cum cleuarentur animalia de terra, eleuabantur fimul ot rotra. Quocum cibat (piritus, illuc eunte spiritu et rotx pariter eleuabantur.

Courague ibus I pinitus; illue cunte spinitu et rotz panter elembantur, fequentes cum, Spinitus enim viue eta tin rotzis. Cum eunibus biañs, et cum. stanubus stabant, et cum elematis a terra panter elembantu et rotz sequentes ca; quia spinitus viue erat in rotis. Et similitudo super caput animalium stramamena i quasi aspectus crystalli hombilis, et extenti super capita corum deluper. Sub simmamento autem pennæ corum recta alterius ad alterum. ; Vinamquodque duabus dais vedabat corpus sum, et alterum fimiliter vedabarus.

Cleut noftis, fratres chariffimi, consucrudo propheta est nune illa, nune illa conspi-Deere et ab alijs in aliud fubito verba derivare: fient Pfalmifta cum de Domino los Pfal 7 queretnr,dixit: Dens iudex iustus, fortis et patiens, numquid irascerur per singulos dies? Nisi conuertamini, gladium suum vibrauit, areum suum tetendit et parauit illü: et in iplo parauit vala mortis, sagittas suas ardentibus effecit. Repente subiung it: Conc cepit dolorem et peperit iniquitatem. Lacum aperuit, et effodit eum, et ineidit in fouea quam fecit. Ecce cum Domini narraret iuftitiam, quafi non mutata voce, repente peccatoris intulit culpam. Quod vnum me exempli caufa dixisse sufficiat : quia quisquis in prophetis vium lectionis habet, quam crebro ifta faciat, non ignorat. V nde nunc Eze chiel propheta cum de rotis loqueretur, adiunxit: [ Et totum corpus plenum oculis in circuitu ipforum quattuor. Qui enim non ipfarum, fed ipforum dixit, profecto indicat, quia repente fermo eius a rotis ad animalia redijt. Per que nimirum perfecti quique, ve prædictum est, designantur. Corpora itaque animalium ideireo plena oculis deseribuntur, quia sanctorum actio ab omni parte circumspecta est, bona desiderabiliter prouidens, mala folerter eauens. Et hoc est laboriosius, quia sanctorum mens vehementer inuigilat, ne se ante corum oculos mala sub bonorum specie abscondant. Cir-D cumfpecta ergo eft vita fanctorum,ne fie fit libera, vt fuperba fit : quia fæpe fuperbia

D cum focch ærgo oft wit a fanCorum, nei lie fit libre ay vi (lipoba fit is quia fape filiperbla
excedir in verba, et audiri appretii libreras puritatis. Ne fic fit humilis, vi formidolofia quia aliquando timor reftringit animum, et loqui, quu recba fint, non prefumit,
fo d'amen in jor timida cogitationo humilitatem delle filimulat. Neefi fir paras, yet
tenax fit squia plerumque tenacia parlimonia appetit æfilimari, yet timb a encedfatie
videatur enere, quidquid egenti proximo mifericorditer non vult impendere. Ne fie
fit mifericors, yet efful fit squia nonnumquam effufionem effe mifericordiam prataAllud enime filiperatis fluidio neceffaria proximis dare, a rque aliude aq que poffidentur, fine mercedis intention dispergere. Quidquid ergo agitur, in radice intentionis
penfandame fil, quo merito apud indicium Creatoroishabeatur. Yufue et eithem Creator
dicit: Sioculus trus fimplex fuerit, totum corpus trum lueidum erit. Oculum videli - Mac. 6.

et et intentionem, corpus vero a dicionem nomianas. Poul sufa fondra interio apud Deff firm
et et et ententione, corpus vero a dicitomen nomianas. Poul sufa fondra interio apud Deff firm
et et et ententionem, corpus vero a dicitomen nomianas. Poul sufa fondra interio apud Deff firm
et et et ententionem, corpus vero a dicitomen nomianas. Poul sufa fondra interio apud Deff firm

plex fueri, in cius iudicio noftra actio tenchrofa no circ. I gitur quia fandi viri foleret muigilar, vei vei ndique apicitant, eve bique cutodiant: ne ame mala propere ea pfa a pperant, aut hac cadem fub fpecie bonorum agant, feilitet no fe sis viria virruses elle mentatur, torum enopus plenum in circuitu oculis habent: quia omnis corti actio prouidentia folicitudinis er repleut re circumdatur. Hine eft quod Paulus Apofolus dum cuidam pomienti de perpertaro facione Corinthios proficieret volulife 1 circ. 1, e mifereri, aite Sicui aliquid donaftis, et ego. Nam et ego quod donaus, propere vos in perfona Chrifty, en on circumentiamur a farana. Non enimi gioramus cogisticiones cius. Si enim perendum erar, cur fe humilitati tante voluntatis difeipulorum ma giltet eggegius focia; ve neque life a difeipulis, en eque abo delicipuli in compatifioni caufa dutti viderentur : nifi quia folicito prouidentiz oculo attendir, quod plerumque dum foler immittere, vnde alterum conspicit pietatis negotium fecific. Imperfectum enim

lizemus cos,vade ad mare, et mitte hamum, et eum piscem, qui primus ascenderit, tolle, et aperto ore eius inueniens staterem, illum sumens da eis pro me ette. Qui rur-sum cum diceret, qula omne quod in os lntrat, non coinquinat hominem, tune acce-

bonum eft, quod fic agitur; vt ne quid ei ex alio latere male furrepat, non attendatur, nifi forte hoc quod fine cuiuspiam scandalo fieri non poteft, culpa fie non fecific. Hoc vero ideo dicimus, ve votum nostræ dilectionis faciamus: quia in nostro bono opere aliquando cauendum est scandalum proximi, aliquando vero pro nihilo contemnendum . Quod in ipio nostro auctore didicimus, qui dum tributum Petro inquisito peteretur, prius paradigma propolult, per quod se nihil debere respondit, dicens: Reges Mat. 17. d terra a quibus accipiunt tributum vel cenfum, a filijs fuis, an ab alienis ? Cui cum diceretur ab alienis, illico respondit : Ergo liberi sunt filii. Sed postquam liberum se esse monstrauit, ne fortasse scandalum cuiquam faceret, subdidit: Vt autem non scanda.

Mat. 1 5. b

dentes discipuli dixerunt ci : Scis, quia Phariszi, audito hoc verbo, scandalizati sunt? At ille respondens ait: Omnis plantatio quam non plantauit pater mens calestis, eradicabitur. Sinite illos, caci funt, et duces cacorum. . Ecce magistra veritais ne in quorumdam cordibus scandalum gigneretur, quod non debuit tributum dedit. Et rurfum quia generari feandalum in quorumdam cordibus contra veritatem vidit, in fuo cos scandalo remanere permisit. Ex qua re nobis considerandum est, quia inquantum sine peccato possumus, vitare proximorum scandalum debemus. Si autem de veritate scan & dalum fumitur, vtilius permittitur nasci scandalum, quam veritas relinquatur. Corpora ergo animalium plena funt oculis, cum fe hinc inde caute circumfpiciunt. Sed fcien dum nobis est, quia sæpe dum alios reprobos intendimus, fit ve alia negligamus, et vbi negligimus, ibi proculdubio oculum non habemus. Nam Pharifæus ille, qui afcenderat in templu orare, testante Euangelio, quid dixit, agnouimus. Ait enim : Deus gratias ago tibi . Recte ergo grarias Deo agebat,a quo acceperat bona, que fecerat. Qui etiam subjungit: Quia non sum, sicut ceteri hominum raptores, iniusti, adulteri, velut

Euc, 18. 6

etiam hic publicanus: iciuno bis in sabbato, decimas do omnium quæ possideo. Ecce ad exhibendam abstinentiam, ad impendenda misericordiam, ad referendas Deo gratias oculum Pharifæus habuerat, sed ad humilitatis custodiam oculum non habebat. Et quid prodest, quòd contra hostium insidias, pene tota ciuitas caute enstoditur, si vnu D foramen apertum relinquitur, vnde ab hostibus intretur? Quid ergo prodest custodia, quæ pene vbique circumponitur, quado inimicis tota ciuitas per neglectum loci vnius aperitur ? Pharifæus autem, qui iciunium exhibuit, decimas dedit, Deo gratias retulit, quali pene per circuitum in fux ciuitatis custodia vigilauit. Sed quia ynum in se foramen superbiæ non attendit, ibi hostem pertulit, vbi per negligentiam oculum clausit. Quia ergo sanctorum mentes vndique se circumspicientes inuigilant, arque in omni fuo opere pauoris et folicitudinis oculum circumducunt, ne aut praua agant: aut re-Eta, quæ præcepta funt, non agant: aut bonis actibus expletis, in fuis cogitationibus intumescant : et tanto grauius offendant, quanto iufti videntur foris, et occultius peccant : recte dicitur : [ Totum corpus corum plenum oculis in circuitu .] Sciendum quoque quòd in trassatione veteri non habetur: Totu corpus corum in circuitu. ] Sed E dicitut. : Dorsa corum, plena oculis. Quæ videlicet sententia ab ædificationis intelle-Etu non discrepat. Ea enim, quæ sunt in facie, sæpe etiam peccatores homines custodire folent. Iusti autem viri,quia se et in eis custodiunt, quæ in promptu et in facie non videntur, in dorsis oculos habere referuntur. Qui ergo et ca que in occultis sunt discutiunt, atque ab ipsis se custodiunt qua latent, profecto oculos in dorsis habent. Quod tamen intelligi et aliter potest, quia ea quæ sunt ante faciem nostram, videmus, dorsa autem nostra alius in nobis videt, et nos videre non possumus. Quia autem sancti viri folerter se aspiciunt, in quibus ab alijs iudicari possunt, et districte se vident, sicut sape districte ab alijs videntur, qui in se nec ea, que latere poterant ignorant, lumen in dorfum portant . Sequitur: [ Cumq. ambularent animalia , ambulabant pariter er rotæ iuxta ca . Er cum eleuarentur animalia de terra, eleuabantur fimul et rotæ.] Ambu-

lane

A lant animalia, cum fanĉti viri in feriptura facra intelligunt, quemadmodum moraliter viusat. Eleuantur vero a terra animalia, cum fanĉti viri ĉi in contemplation tij
fipendunt. Et quia vaufuquique fanĉtorma quanto ipfe in feriptura facra profecerie,
tanto bac eadem feriptura facra profeici apud ipfum, recle dicitur: Cum ambularêt
animalia, ambulabat para prietre e troce; et cum eleuarentur animalia de terra-felvabătur firmul, er roze; quia diuina eloquia cum legente crefcunt, nam tanto illa quisque
alitus intelligi, quanto in est altius intendit. Vode enc eleuarur roza, filmo elucutur
animalia: quia núli egentium mense ad alta profeerent, diuina dicta, vedut in imis,
non intelleda facent. Cum enim legenti culifider fermo feripture facre; fi repidus viddetur fenfurdiuini eloquij, cius mentrem non exertar, et in cogitatione fua nullo inteldebis lumine emisar, voste et olofa et interar et fiquida anima fino eleuatur a terra.

Active to animal ambulea; delt, hene vieuel ordinem quarat, et progrefium cordis inueniar, quemadmodum greflum boni opris ponar, ambulant pairat et rote; quantum apud illum ire forofectis. Si enim pennatum animal fefe in contemplation tenderer, rote protinuis aterra fubile-tuarentur; quia actrena une file inclugis; quantum apud illum ire forofectis. Si enim pennatum animal fefe in couremplation tenderer, rote protinuis aterra fubile-tuarentur; quia actrena onne file inclugis; que prius in facto eloquio iuxta aerrenum morem dicha credidili. Firq-vt feriputar facte verba effic aclefitia fenitàs, si accendisper contemplationis grantam emetipfium ad calefitia felipedas. E timira acque ineffabilis facri eloqui) virtus agno feitur, cum fuperno amore legentis animus penetratur. Qui a rego animal ad al late fubileuta, roqu vola te equirur: [Quocumque ibat fipiritus, illuc cunte fipiritu er rote paritire leuabantur; (quot enit cis altum quid videntual sendiri situation del control del

rdust gegenst eines, falle ét outuné a lodquis teusanter qu'un in reis autum quies Vicinbus alemdons. Bene autem de cidem rois dictur : Sequentes eurs. Legenis enim pri riusa, faqui en se friem en le autimotie ma querir, fentra hun moraita hintorie lequitur. Si qui di ypicum, mor figurest a locutio ag nofeitur. Si qui de concemplatuum, datim cote quali penast secripum, es na ener filipendunure; qui in verbis facri etmania que quali penast secripum, es na ener filipendunure; qui in verbis facri etderit en est de la completa de la completa de la consensa de la concemplatuum, et rote parter leusbanure, fiquentes cum. Rote enim fiprirum fequentru, qui a verba facri eloquity, vifue jui and iditum eft, iuxa scindim legenitum per intellectum crefecute. In via enim cadema, feripurze fintenția, a lius fola hiforia patitur, alius sypica, alius vevi intelligiant per typum concemplatium quarie. Et fi plevranoure, vr. flout dictum eft, în via e adema, fenentia cuncă filmul tria valeant inunitiri. Moy- Essal, fesenim cum de ardenti ribo vocatur fuifica exceffii propia siv videret vițim, et cec pui Essa

Diffesimin cum de ardemi inbovaciaus fuilife, accellit propins vi viderev viúm, et céce pas l'and, rubus ardebas, et non confumehaur. Magnum et ho miraculum. Si folami neoli infloriam requiras, eft vade legensis nutriaut animus, vi videas, quòd in ligno ignis ardeate, rono confumat. At vero fiv picami inclugeratiam quarraquid filamma niul legem dequa feriptum eft in degrera ensignea lez è et qui frubus ille, nifi fudairum boropoulum delignatis, peccaronim fuorona pina obtium? Sed mbos ardeas confumi non poutif, qual tudairum populus et ignem quidem legis accepis, et tamen peccaronim non poutif, qual tudairum populus et ginem quidem legis accepis, et tamen peccaronim non poutif, qual tudairum populus et ginem quidem legis accepis, et tamen peccaronim non poutif, qual tudairum populus et ginem quidem legis accepis, et tamen peccaronim non poutif, qual tudairum populus et ginem qui de l'acceptation de l'acceptatio

g pis, acque vique ad pationem pro nobis humiliari dignaus eft, et in femeripio igné tribulation sontre futicipere. Sed ariface non artific quia ex humaniara eft mortuus, samen immortalis et diunitate permantia. Sufcepir a nobis, vode facrificium ficert pro nobis, et ramen impatibili anque incommunabilis permanti in proprija yre nos commutaret a noftis. Alius fortale historiæ moralitatem, aquue per allegoriam in-telligenite contemplationem requirir. Pater cundisi, tutara historiam, noc quod in le. Les. 1-17, s. gefeirpum eft, yr tutrur quæ pro peccas offertur, retorqueatur caput cuts ad pen. Pain Les, mulas, its vet collo inhæreater non penitus abrumpaur. In quibus verbis dibuistet. 3-j. georgibus (enfits historicus son eft. Sed fi hæc intelligere moraliter requiras, a girur rotadum ad moralem intelligeraim ductur facri evib fencentis. Nos enim ipis in omnipotensis Dei facrificium elle tutrur debenus, its ve caput nosfrum retorqueatur ad pennalas, del fanismus ad vitruse. Non enim merit oper caput mentem intelligi-

mus, quia ficut caput corpus, iris mens actiones regit. Sed capus ad pennulas retor. A queri pracriptur, vet a quu dicis ficato, e to ad opera coniungas. Nec ita capus abfoindendum eft, vra corpore diudatur, fed ex parte decilium, corpor ino inbetur inharetes qua videlicent mens notira a carnali decidationo insiedneda fl., fed a carnis cura mecfe faria incidenda non eft. Hinc cenim feriptum eft-Carnis curam ne feceritis in defiderijs. Que ergo in defiderijs fedir problebtur, proculdabio in necediface conceditur. Caput ergo turtuste a parte abfoiffium eft, et e parte inharet, vr fiorat dicit eft, et a voluptate ergo turtuste a parte abfoiffium eft, et exparte inharet, vr fiorat dicit eft, et a voluptate ergo turtuste a parte abfoiffium eft, et exparte inharet, vr fiorat dicit eft, et a voluptate ergo turtuste a parte abfoiffium eft, et exparte inharet, vr fiorat dicit eft, et a voluptate ergo turtuste parte et et exparte established eft. Exparte et expart

et sepultum viderent, hunc se ab amore omnium divisisse crediderunt. Sed caput turturis et incifum est, et tamen a suo corpore diuisum non est, quia ex eo quòd pro nobis mortem pertulit, omnes nos sibi verius in ipsa sua morte coniunxit. Er per hoc quòd fe nostris oculis visibiliter subtraxit, nostris se mentibus inuisibiliter radicauit. Caput ergo turturis incifum inhæsit corpori, quia pro nobis quide Redemptor noster passus est, sed a nobis separatus per passionem non est. Quia igitur dicta sacri eloquii cum legentium spiritu excrescunt, recte nunc dicitur. : Quocumque ibat spiritus, illuc eunte ipiritu et rota pariter leuabantur, sequentes eum. Et subdirut : [ Spiritus enim vita erar in rotis.] În rotis enim spiritus vitæ est, quia per sacra eloquia dono spiritus viuificamur, vt mortifera a nobis opera repellamus. Porest enim intelligi, quia spirirus va- C : dir, cum legentis animum diuersis modis et ordinibus tangit Deus, quando hunc per verba facri eloquij modo in zelo excitans, ad vltionem erigit, modo ad patientiam misigat, modo in prædicationem instruit, modo ad pœnitentiæ lamenta compungir. Sed curramus breuiter pet hæc eadem verba, quæ diximus, et videamus quo modo fequuntur rota spiritum, qui vita spiritus dicitur, et rotis inesse perhibetur. Certe si legentis animum spiritus vitæ in zeli feruore tetigerit, protinus in sacris eloquijs videt, quod

tur rotz fpirtum, qui vize fpiritus dicitur, et rotis indic pethibetus. Certe fi legenis animum fpiritus vita i naci fireuroc retigieri; protinus in afacris cloquijs vides, quod 12 rd 13 rd 14 Moyfes ad caffra rediene, et populum per idola peccalie cognoficens, hunc per feruori vides. 15 rd 14 rd 15 rd 15

ia enim vera eli, quz et iplum amar, quem portat. Nam rolertare, fed odific non ell vit que la mantiretudini, fed elementum furoris. In elidem quoque el oqui ja inqueit, quòd samuel de principarus culmine deleclus, oralle fe etiam pro deji enzibus confitetut.

Quòd nemo fanforuman de calefum gioriam, mili patientiam ferviado peruentir. Quòd iple audore Redemptor generis humani, futua, cola plos, fipiema mecronam, errucem, para-to-di la qualore Redemptor generis humani, futua, cola plos, fipiema legaria animma ad fluedium prædicationis excitas, flatim fequuentur er roze, quai in facris eloquijs inue in considerativa.

Zindaria de vivo feri ubente Domino contra. Expres Regemin quantri fe prædicationibus li-le bere verbis crexit: Quòd Stephanus ludzis perfidid diceret. 2º Vos fempet Spiritui fan-dor elimitisti sec inter la paldestimint. Quòd Petrus fullibus cettis, se in nomine left.

Jodges Joquettur, cum magna libertare respondire Obedire oporter Deo magis quàm homistique, rat l'applicat.

Joquettur, cum magna libertare respondire Obedire oporter Deo magis quàm homistique a quantitat de la compania del compania de la compania de la compania del co

bus adhuc totis eadem propheta replicat atque subiungit : [ Cum cuntibus ibant, et

A cum stantibus stabant, et cum eleuatis a terra pariter eleuabantur, et rotæ sequentes ea : spiritus vitæ erat in rotis. ] Hæc sicut nostis fratres charissimi, ex maxima parte iam dicta funt, sed iterata deseriptione narrantur. Nec nos itaque pigeat eadem breuiter exponendo repetere, que spiritus per propheram dignatus est replicando narrare. Hoc enim folum in his verbis, nouum dicitur, quod dictum eft : [ Cum frantibus frabant. ] Sunt autem quidam qui víque ad hoc proficiunt, ve terrena, quæ accipiunt . benedispensare nouerint, misericordiz operibus intendant, oppressis subueniant. Hi videlicet vadunt, in eo quod se ad proximi vtilitatem tendunt. Cum his ergo rotz gradiuntur, quia faera eloquia dictorum fuorum paffus in eius itinere difponunt. Er finne alij, qui in fide quam acceperunt, ita ad renedum fortes funt, ve adueriis quibufque refiftere valeant, et non folum minime ad peruersitatem trahantur perfidiæ, sed etiam

B peruerfa loquentes impugnent, cofq. ad rectitudinem pertrahant. Cum iftis stantibus stant etiam rota, quia in eis rectitudinem suam sacri eloquij verbis confirmant, cum in eis audiunt : State et tenete traditiones quas didiciftis. Et rurfum : Aduerfarius ve- 2. Thef. 2. d fter diabolus, tamquam leo rugiens, circuit quærens quem denoret, cui refiftite fortes a.Per. 5.6 in fide. Et funt alij, qui omnia terrena despiciunt : nulla, qua pratereunt, possidere dignantur, et in Dei fe,vt prædictum est, contemplatione suspendunt. Cum his ergo eleuatis et rotæ pariter leuantur: quia inquantum quisque ad alta profecerit, intatum ei et saera eloquia de altioribus loquuntur. Vadunt ergo animalia ad vtilitatem proximi, stant ad custodiam sui, cleuantur ad contemplationem Dei. Sed et rota pariter vadunt, frant, cleuantur, quia quafita fancta electio ralis inuenitur, qualis et fit ipfe, a quo quæritur. Ad actiuam enim vitam profecisti : ambular tecum : Ad immobilitate

c atque constantiam spiritus profecisti: stat reeum. Ad contemplatiuam vitam per Dei gratiam peruenifti : volat tecum . Et rurfum fubditur : [ Quia spiritus vita erar in rotis. ] Quod idcirco fecundo dicitur vitæ spiritus in rotis esse, quia feripturæ sacræ duo funt Testamenta, que veraque Dei spiritus scribi voluit, ve nos a morte anime liberaret. Vel certe, quia duo funt præcepta charitatis, dilectio videlicer Dei , et dilectio proximi, per que vrraque nos facres (cripture dicta viuificant. Secundo ergo dicitus, quòd 1816), ben. a fairitus vire erat in rotis : quia dilectionem Dei, et proximi capimus in eloquijs diuinis. Per præcepta enim feripturæ facræ reuiuifcimus, qui mortui in eulpa iacebamus, Vnde omnipotenti Domino per Pfalmistam dicitur: In æternum non obliuiscar justi- Pfal, 118. ficationes ruas, quia in iplis viuificalti me. Iustificationes enim præeepra Domini dicutur, in quibus nos corrigendo iustificat. De quibus Psalmista apertius dicit : In tuis iu- Ibid.

D stificationibus meditabor: non obliuisear sermones tuos. In eis itaque nos viuiscat. quia per hæe nobis spiritualem viram demonstrat, camq, per afflatum spiritus nostris mentibus infundit. Quod quia quotidie per donum gratiz in electorum mentibus agitur, spiritus vita erat in rotis. Hae nobis scriptura in tenebris vita prasentis, facta est lumen itineris. Hine etenim Petrus ait: Cui benefacitis intendentes, quasi lucernæ lu- 1. Pet. 1. d centi in caliginofo loco . Hinc Pfalmiffa dieit : Lucerna pedibus meis verbum tuum Ffal. 118 Domine, et lumen semitis meis. Scimus ramen quia et ipsa nobis nostra lucerna obscu ra eft, nifi hanc nostris mentibus veritas illustrer. Vnde iterum Pfalmista ait: Quoniam Pfal. 17. tu illuminas lucernam meam Domine, Deus meus illumina renebras meas. Quid enim lucerna ardens, nifi lumen est? Sed lumen creatum nobis non lucet, nifi illuminetur 2 lumine non creato. Quia ergo omnipotens Deus ad falutem-nostram fanctorum Te-

r framentorum dicta et iple creauit, et iple aperuit, spiritus vitæ erat in rotis. Sequitur.e Et similitudo super capita animalium firmamenti, quasi aspectus crystalli horribilis extenti fuper capita corum defuper. ] Hæc, largiente Domino, duobus modis exponimus, ve lectoris iudicio, quod eligendum censeat relinquamus. Possunt enim firmameti nomine, celeftes potestates intelligi . Quod firmamentum recte quasi aspectus ery. Diff. s. de para. ftalli dicitur: quia videlicet ery stallum forte quidem nimis est, sed ex aqua solidatur. estitus sup. im Et natura angelica, quando ercara est, liberum arbitrium accepit, verum vellet in humilitate perliftere, et in omnipotentis Dei conspectu permanere, an ad superbiam laberetur, et a beatitudine caderer, per similirudinem aqua fuit. Sed quia cadentibus alijs, Paras Grase. fanch angeli in fua beatitudine perstiterunt, arque hoc acceperunt in munere, vt jam " a. cadere omnino non possent, in eis natura sua, quia iam deijei mutabiliter non potest, quali in magnitudine crystalli durata est . Quod crystallum horribile et extensum su-

conspectui affiftunt, nobis adhne in hac corruptione positis, terribiles atque pauenda funt. Quarum nunc gaudia, quia fenfum nostrarum mentium excedunt, super capita animalium esse memorantur. Quis enim in carne corruptiti positus, comprehendere valcat, que fit illa angelorum ineffabilis et fine fine lætitia ? Que beatitudo, fine defedu vultum videre Creatoris, atque in eius delectatione fine immutatione perfiftere Potest autem firmamenti nomine, ipse per figuram noster Redemptor intelligi, verus Deus super omnia, et factus inter omnia homo petfectus, in quo nostra natura apud patrem confirmata est. De quo etiam per Psalmistam propherando dicitur: Fiat manus tua supet virum dexteræ tuæ, et super filium hominis quem confirmafti tibi. Humana etenim natura prinfquam a Creatore omnium fusciperetur, terra erat: nam firmamentum non erat. Peccatori quippe homini didum eft: Tetra es,et in tertam B ibis. Et postquam affumpta est ab auctore omnium, atque in calissubleuata, et super angelos ducta firmamentum facta eft , que terra fuit . Sed terra firmamentum , quod aspicitur, cuius haber similitudinem, subinfertur, cum dicit : [ Quati aspectus crystalli Hier, in Ifa. horribilis. ] Crystallum, sicur dictum est, ex aqua congelascit, es robustum fit . Scimus vero, quanta sit aquæ mobilitas. Corpus autem Redemptoris nostri, quia víque ad

Pfal. 18 temporum mobiliter decucurrit. Cuius cursum propheta intuens ait: Exultauit, vt gigas, ad currendam viam. Sed quia per refurrectionis fuæ gloriam ex ipfa fua corruptione in incorruptionis virtute conualuit, quafi cryftalli more ex aqua duruit, vt in illo, et hac eadem natura effet, et ipfa que iam fuerat, corruptionis mutabilitas non effet. C Aqua ergo in crystallum versa est, quando corruptionis eius infirmitas per resurrectionem fuam ad incorruptionis eft firmitatem mutata. Sed notandum quod hoc crystallum horribile, id est, pauendum, dicitur. Quis autem nesciat cuius pulchritudinis sit cryffallum? Et mirum quo modo in hoc cryffallo conuenias pulchritudo cum pauore? Sed omnibus vera scientibus constat, quia Redemptor humani generis cumiudex apparuerit, et speciosus iustis, et terribilis erit iniustis. Quem enim mansuetum aspiciunt electi, hunc eumdem pauendum atque terribilem conspiciunt reprobi. Sed hunc ideo tunc electi terribilem non videbunt, quia modo tertorem illius confiderare non ceffant . Studiofe enim confiderant, quam terribilis ad judicium veniat . Culpas anteactas deflent, imminentes declinant. Pauorem illius quoridie ante oculos mentis ponunt, et quando tremendus appareat, fine cessatione suspensi sunt, atque quotidie ti- D mendo agunt, ne quando veneris pertimefcant. Similitudo ergo fuper capita animalium firmamenti, quafi aspectus crystalli horribilis. Et quia ipse pauor eius, quem in fuis cogitationibus tenent, corum mentes protegit, recte subiungitur : [ Extenti super capita corum desuper. ] Firmamentum hoc quod in similitudinem crystalli super capita corum animalium apparet, et horribile et extentum est, quia bonorum mentes vnde terret, inde protegit. Si enim pauendus in corum cordibus non ellet, protector et modo a peccatis et post a supplicijs non fuisset. Quia autem semper considerant, quis pauor ex judicio immineat, virtutum pennas in rectitudinem conseruant. Vnde et apre mox subditur : [ Sub firmamento autem pennæ corum recte alterius ad alterum.] Tunc pennæ virtutum fub firmamento recte funt, quando bonum, quod alter habet,

mortem paffionibus fubiacnit, aquæ fimile iuxta aliquid fuit : quia nafcendo, crefcendo laffe (cendo, efuriendo, litiendo, moriendo, y foue ad paffionem fuam per momenta

Qui prophetiz spiritu plenus est, a vita proximi mala, imminentia bona suadendo, declinet. Qui gratiam curationis accipit, intercessione sua saluti infirmantium pie et humiliter impendat. Qui a terrenis Actibus liber, foli Deo vacare meruit, pro delinguentibus proximis exoret. Fit autem fæpe, ve qui in terrena substantia nimis occupatur, orationi non quantum debet, inuigilet. Et fit plerumque vt is, qui ad exorandum Dominum cunctis mundi oneribus exutus vacar, sustentationem viuendi non habeats. Sed dum diues porrigit alimentum atque vestimentum pauperi, et dum pauper orationem fuam animæ diuitis impendit, pennæ animalium rette alterius ad alterum ten duntur . Nam dum ille mihi verbum prædicationis exhibet, et lumine veritatis ex corde meo

hoc alteri impendit:vt qui terrenam substantiam accipit, indigentis proximi inopiam E fubleuet. Qui doctrina gratia plenus est, ig no rantis proximi tenebras verbo sua pradicationis illustret. Qui temporali potestate subnixus est, oppressos a violentijs releuet.

A de meo ignorantiæ tenebras expellit : dumq. illi ego, quia fortasse a mundi huius potente op primitur, folatium mez defensionis impartior, atque hunc de violentis manibus cuello, vicissim nobis pennas nostras tendimus, ve nos affectu et ope vicaria, ex bono quod accepimus, tangamus. Vndebene primus pastor admonet dicens: Om- 1.Pet. 4 6 nium finis appropinguabit. Estore itaque prudentes, et vigilate in orationibus : ante omnia mutuam in vobismetipsis charitatem continuam habentes, quia charitas operit multitudinem peccatorum. Hospitales inuicem sine murmurationibus, Vnusquisque sicut accepit gratiam, in alterutrum illam administrantes. Quod ergo apud Ezechielem penna, hoc apud Petrum Apostolorum accepta gratia dicitur. Et quod ille ait : Recte pennæ alterius ad alterum : hoc Ecclesiæ pastor dicit : Vnusquisque sicut

accepit gratiam, in alterutrum illam administrantes. Pennæ enim nostræ rectæ jam B non funt, fi ad vtilitatem nostram folummodo reflectuntur. Sed tunc recte fiunt, cum in vtilitatem proximi dirigimus, quod habemus. Quia enim bona nostra non a nobis funt, sed ab eo hæc accepimus a quo factum est vt essemus, tanto ea nobis non debemus retinere priuata, quanto ea nobis conspicimus ab auctore nostro ad communem vtilitatem data. Vnde recte Petrus Apostolus in exhortatione huius rei subdit dicens : Sicur boni dispesatores multiformis gratia Dei. Atque adhuc adijcit: Si quis loquitur, Ibid. 6 quasi fermones Dei: si quis ministrat, tamquam ex virtute quam administrat Deus. Ac si aperte dicat : Humiliter impendite bonum proximis, quia scitis vobis non a vobis effe, quod habetis. Quælibet enim penna virtutis cum ad proximum impartiendo tenditur, recta non crit, fi humilitate caruerit. Sequitur: [ Vnumquodque duabus alis velabat corpus fuum, et alterum fimiliter velabatur. ] Quia per corpus

C actio, per alas vero virtutes fignentur, fupra iam diximus. Et cum dicat : Sub fir- Sup lib 31. mamento autem pennæ corum rectæ alterius ad alterum , quærendum est quali- Mor.c.6. ter subditur : [ Vnumquodque duabus alis velabat corpus suum. ] Qua in re hoc patenter indicatur, quia et pennas alias ad alterum tendebant, et tamen duabus alis corpus proprium velabant. Quid est hoc nisi, quia sic debemus virtutes quas accepimus alijs impendere, vt et ea in quibus peccauimus, non definamus caute cogitare, et reatum nostrum quotidie per timorem, et poenitenriam plangere? Duas enim alas superius, quibus corpus velatur, timorem er ponitenriam diximus. Sic ergo in charitate crescamus, vt pennas tendamus in proximos, et numquam definamus cogitare, et plangere nofmetipfos . Pennæ tendantur iuxta, pennæ coope-

riant corpora, vt et de bonis actibus præbeamus exempla, et mala quæ egimus, ab-D scondant a judicio timor, et poenitentia. In translatione autem veteri de his alis dicitur : Singulis dua coniuncta, et regentes corpora corum. In quibus verbis intelligitur, quia et ipfæ erant pennæ, quæ iungebantur alterius ad alterum, et ipfæ quæ corum corpora coopericbant. Quod per figuram bene accipitur, quia illæ nos virzutes apud omnipotentem Deum protegunt , quas ex charitate proximis impartimur, arque coniungimus. Cum quibus dum concorditer viuimus, mala quæ fecimus, velamus. Possunt ergo etiam per has alas duo præcepta charitatis intelligi, amor scilicer Dei, et proximi. Amando enim Deum, nostra in nobis mala persequimur, id est, corpus velamus. Diligendo autem proximum, et ei in quo prodesse possumus sestinamus, id est, alas ad alterum tendimus. Hoc autem quod subditur. Et alterum fimiliter velabatur.] In translatione veteri non habetur. Et quæri potest enr postquam

E: dictum est : [ Vnumquodque duabus alis velabat corpus suum. ] Subiungitur: [Et alterum similiter velabatur? ] Translationem autem septuaginta interpretum, Aquila, Theodotionis, et Symmachi folicite perferutates, nihil ex his verbis inuenimus, fed bea ti Hieronymi scripturam legentes agnouimus, quia hac sementiam in Hebrça veritare ita posită, non quidem juxta verbum, sed juxta sensum, inuenerit. Quari etenim potest cur postquam dictum est : [ Vnumquodque velabat corpus suum : ] Statim subdirur : [Et alterum similiter velabatur?] Sienim diceret vnum et alterum,loquendi ratio staret. Postquam vero dictum est vnumquodque, cur adijcitur, alteru, cum in vnoquoque omnes comprehenduntur? Sed fi et perfectorum vitam, et proficientium merita diftin guimus, et vnumquodque et alterum non irrationabiliter positum videmus. Qui enim et sua destent, et virtutum pennas ad proximos in exemplu tendunt, proculdubio per-

S. Greg. To.2.

fecti funt . Sunt autem plerique paruulorum, qui eorum lacrymas conspiciunt, et imitantur. Et qui nudi in fuis prauitatibus effe potuissent, sanctos vigilantioresq. viros cofiderant:moxq. fuis prauitatibus irati, accenduntur, vt plangant, et inflammantur ad poenitentiam. Atque ve velare fanctos corpora fua conspiciunt, ira ipii quoque lacrymarum suarum alis velantur. Scipsos enim magnis increpationibus feriunt, cur qui virtures non habent, peccara sua minime deplorant, li adhuc et illi plangere non desiftunt, qui iam virtutum pennas per exempla ad proximos tendunt. In quibus verbis necesse eft, ve nos qui paruuli adhuc sumus, perfectorum semper, et virtutes et lacrymas ante mentis nostræ oculos ponamus. Imitemur quæ in illis aspicimus, vedum corperimus per incrementa crescere, possimus ab illo districto examine mala, que fecimus, velare. In assiduis enim sletibus, in quotidiana nostra poenitentia habemus facerdotem in calis, qui interpellat pro nobis. De quo etiam per Ioannem dicitur: Si quis B peccauerit, aduocatum habemus apud patrem, lejum Christum justum, et ipse est propitiatio pro peccatis nostris. Ecce exultat animus, cum aduocati nostri potentiam au dimus. Sed exultationem nostram iterum remordet timor, quia ipse qui nobis aduocatus est, dicitur iustus. Nos enim causas iniustitia habemus, iustus vero aduocatus iniustas causas nullo modo suscipir, nec verba dare pro iniustitia consentit. Quid ergo agimus chariffimi fratres mei ? Sed eece occurrit animo, quid agamus. Mala quæ tecimus, et deseramus, et accusemus. Scriptum est: Iustus in principio accusator est sui. S. Bonsment. Quilibet etenim peccator conversus in fletibus, iam iustus esse inchoat, cum coeperit Phar. 6,267. accusare, quod fecir. Cur enim iustus non sit, qui contra suam iniustitia iam per lacry-

Prou. 18.6

1. Jose, 2.4

mas fæuit? Iustus igitur aduocatus noster iustos nos defender in iudicio : quia nosmetiplos, et cognoscimus et accusamus iniustos. No ergo in setibus, non in actibus nostris, sed in aduocati nostri allegatione considamus: Qui viuir et regnat cum patte in vnitate Spiritus fancti Deus, per omnia facula faculorum. Amen.

#### HOMILIA VIII.

T audicham fonum alarum, quafi fonum aquarum multarum, quafi fonum sublimis Dei. Cum ambularent, quasi sonus erat multitudinis, vt fonus castrorum. Cumq. starent, dimittebantur pennæ co- D rum. Nam cum fictet vox super firmamentum, quod erat super

caput cotum, stabant et submittebant alas suas. Et super firmamentum, quod erat imminens capiti cotum, quali aspectus lapidis sapphiri, similitudo throni, et super similieudinem throni similieudo, quasi aspectus hominis desuper. Et vidi quasi speciem electri, velut aspectum ignis intrinsecus per circuitum, a lumbis cius, ct desuper: et a lumbis eius vsque deotsum vidi quasi speciem ignis splendentis in circuitu, velut aspectum arcus cum sucrit in nube, in die pluuiæ. Hic erat aspectus splendoris per gyrum. Hæc visio similitudinis gloriæ Domini. Et vidi, ce cecidi in faciem meam.

Vod per exempla inftorum multi proficiant, superioris locutionis fine tractată est. Atque hoc ipsum propheta nobis certius aperir, cum his quæ dixerar adiunthe r. Mr. git: [Et audicham fonum alarım quaf fonum aquar dunduram Nochet in force of the state of the real plants of the real Monte, Hier. Idcirco autem aquis populus designatut, quia et in vita sonum habet ex tumultu in Ifa. 4 & is carnis, et quotidie defluit ex decurfu mortalitatis. Vt autem fæpe iam diximus, Eter. 10. duf. alæ funt avimalium virtutes fanctorum. Quid eff ergo, quod propheta alarum fonum audit quafi fonum aquarum multarum, nifi quod ex omnipotentis Dei pie-

tate

A tate illæ alz virtutum, quæ in paucis prius fanctis fonabant, i iam nunc pradicatione difitids, in multorium populorum conterfatione refonanta l'interparto citi publicatione difitids, in multorium populorum conterfatione refonanta l'interparto qua cui propositione de l'interparto d

Bille virturum fonut, qui in aurem Del prius ex paucis fandis fadus eft, poltmodum ex aquis multip, id et ex innaugrabilus est populis multiplicarus. De quo fono adhue bene addieuc. s [ Quaff fonum fublimis Del ; ] Qui eft, quoò diarum fonus in fancis animabilus quafi fonut fublimis Del ciciura, nifi qui od omnipotens Deus et i ple impleta menes fanchorum czlefti deiderio, et i ple exaudi impletas ? I ple etenim creat in fanchorum czlefti deiderio, et ipfe exaudibus cordibus in et in fanchorum cordibus amorem, et ipfe ex amantibus cordibus faireipt precemus ? Negationem fuam Perus fleuit amare, fed tama Lar.11, 5 arts maculas culps ad peles Recemporis nothi cum laccymis fed quis illam in famili intus, niti qui bealgre fusferir foris ? Quis illam ad lacrymas wgeba per compunctionis fiprirum, nitiq ui hana exterius coram fimul recumbentusus reci-

compunctions symmetric que mane exterius corain manti recumentation recipietar ad una l' Redempore i spur mofter peccatricis mulities mencen extergebat, cum de culpa compungeret; fuicipietat, via culpa liberaret. Bene ergo
ilte alarum fonus quad fishimis Dei dictur ;, quia quiciqui in fanchorum virus 1/6,7,6
thus agitur, eius ell gratis qui metria largitur. Qui reche per probletam fiblimis Deus elle memorateu- in frightura extemi facta aliquation Deus nanues: 220,11,6
patieta, aliquation deur differe dicture. Nincuppatiete elimi dictur, ficultieri- held
patieta, aliquation deur differe dicture. Nincuppatiete elimi dictur, ficultieri- held
patieta, aliquation deur differe dicture. Nincuppatiete elimi dictur. Qui trafinni di
patieta di dicture de dicture de dicture. Si dicture di facerdoris Coll trafinni di
prinagoga deorum, in medio auterm does differentio ». Effectalitativa autern Deus diccipur, ficur ad Moyfem dictirux: Ego fum Dens patris tuis Deus Abraam, Deus

1/620. — Deus lacoh. Ynde Paulus Apordinus Ventes patricus um Dei nomena b neus h.

D Idac, Deur lacob. Vade Paulus Apoflolus volent nuncupariuum Dei nomenab 1,000,000 effential diderenee, de Redempren onfotto locutus el dicense. Quorum partexe gupum bartexe Quorum partexe Quorum lacos este que parte la Quorum lacos este que parte la Quorum lacos este dicure. Deus fiuper omnia Deus benedicitus in fecu-lacos que parte el des que parte de la que parte la que la que parte la quente la que parte la que pa

rum fonitus, in conucrifie e fequencibus populis. Sed iden in jet fonitus erit quandoque fonus fubilim Dei quia multitudo, qua nunc ad fidem per fancitos doctores trahirus, quandoque in calcilem patriam congregatus, via homes electi in fine laudene cum videntin, fine fine quene faulenta. P. Equa tune perfede corpus Redemprotis efficieur oranis multitudo fanciorum, juxta Pauli vocem discentis. Quia et ipque, se esta de la composition de la composition que per currectionem viacutus, tamda, jat tune inhamen we et de corruptione, quas per refurerdiment viacutus, tamnihil in fuo fancio amore contradicat, fed voira gloris fui Redemptoris fiast Rette disciture; [Qualifons tiblimis Dei .] Notandue de tordo deferibents, quia prius fonus ex alia animalium, qui potlmodum quaf fonus aquarum multarum sad extremum \$Geg.7.0.2. Pppp 2 vero Hier.in Ezec. in lob 38.

vero quafi fonus fublimis Dei dicitut. Quod enim prius prædicauerunt fancti: hoc A postmodum crediderunt arque tenuerunt conuersi ad fidem populi, qui ad extremum quoque Liberatori omnium reddent laudem in cælestia subleuari. Sonus itaque ani-Let in 1/4.15 malium fir quali sonus aquarum, er sonus aquarum fir quali sonus sublimis Dei: quia laudem omniporentis Domini, quam prius in mundo pauci, hanc postmodum multi clamauerunt. Et quam nunc multi clamant, cum adhuc eis in semetiplis sua corruptio repugnat, hanc in calestem patriam electi omnes suo iam capiti vniri resonabut. Adhuc autem sanctorum animalium opera virtutesq. describuntur, cum subditur. F Cum ambularent, quasi sonus erat mulritudinis, ve sonitus castrorum. ] Si per sonitum fublimis Dei, laus nostri Creatoris in cælesti patria designatur, mirandum non eft, quod rurins ad fanctorum opera, in hac adhue vita viuentium, propheticus fermo refunditur : quia fanctus Spirirus in corde prophetarum, quod fimul oftendir intus, B. non simul eijeit per linguam foras. Aqua quippe scientiz qua propherantis animus replerur, in contemplatione vehementer exuberar. Sed quia angustum est spirirui om ne os hominis, id eft foramen carnis, ad explendam illam immenfirarem, quæ confpicirur, proferendo lingua variatur. Postquam ergo sonum alarum quasi sonum sublimis Dei effe confoexit in calis, rurfus ad rerras redir, et pennata animalia, quid hic agant, loquitur, vr illic fumma mereantur, dicens : [Cum ambularent, quasi sonus crat mulrirudinis, vt fonitus castrorum. ] Cum prædicarores sancti mundum prædicando, etrrahendo circumeunt, animalia ambulant. Etquia hi eriam quos colligunt, statim ve crediderint, in landem nostri Creatoris exsurgur, sie sonus quasi sonus multirudinis: Er quia in prædicarione eadem bellum contra aerias potestates sumunt, recte subiungirur: [ Vr sonitus castrorum. ] Cum sanctis prædicaroribus fideles populi coniungu- C tur, contra malignos spirirus in procinctu fidei multitudines castrorum fiunt. Er dum quoridie fideles quique cælestibus desiderijs replentur, terrena despiciunt, dura sibi pro amore fupernæ parriæ proponunt, contra potestates aerias castra fiunt , quia armati fide, et bonis operibus muniti gradiuntur. Quali enim quibuldam caftris spirirualis exercitus per Paulum dicitur: Induire vos armatura Dei, vt possitis stare aduersus infidias diaboli : quia non est nobis colluctatio aduersus carnem et sanguinem, sed adpersus principes et porestates, aduersus mundi rectores tenebrarum harum, contra spiziralia nequiria in caleftibus. Sanctorum ergo mulritudinis caftra funt, qua bellum contra potestates aerias susceperunt. Vnde sancta vniuersalis Ecclesia ira sub specie dilecta describirur, ve dicarur : Pulchra es amica mea, suauis et decora, sicut Hierufalem terribilis, vt castrorum acies ordinata. Quia enim Hierusalem pacis visio in- D. terpretatur, cuius nomine patria calestis exprimirur, sancta Ecclesia suauis et decora, ve Hierusalem dicirur, quia eius vita et desiderium visioni iam pacis intima compa-

Epbel.6. b Cant.6.4

Cant.S.a

ratur : vt in eo quod auctorem fuum diligit, quod eius speciem videre concupiscit, de quo scriptum est : In gnem desiderant angeli prospicere, per ipsa iam amoris sui desideria angelis fimilis dicatur: qua quantum Deo amabilis efficirur, tanto agitur vr malignis spiriribus terribilis fiar. Qualiter autem sir rerribilis, subiuncta compararione oftenditur, id eft, ve castrorum acies ordinara . Quid est quòd sancta Ecclesia ab hostibus suis ve castrorum acies sir timenda. ? Non enim a magno intellectu vacar ista comparario, et idcirco est subtilirer intuenda. Scimus enim er constat, quia castrorum acies tune hostibus rerribilis ostenditur, quando ira fuerit constipata arque denfata,vt in nullo loco interrupta videatur. Nam fi ita disponitur, vt locus vacuus,per E quem hostis possit ingredi, dimittatur, profecto iam suis hostibus terribilis non est. Er nos ergo cum contra malignos spiritus spiritalis certaminis aciem ponimus, summopere necesse est, ve per charitatem semper vniti atque constricti, numquam interrupri per discordia inueniamur: quia si qualiber bona in nobis opera fuerint, si charitas delir, per malum discordiz locus aperitur in acie, vnde ad feriendos nos hostis valeat inrrare. Anriquus vero inimicus castirarem in nobis, si sine charitate fuerit, non rimet : quia ipse nec carne premitur, vrin eius luxuria dissoluarur. . Abstinentiam non rimer, quia ipfe cibo non vtirur : quia necessitate corporis non vrgerur: Distriburionem terrenarum rerum non timer, si eidem operi charitas desir : quia diuitiarum subsidijs, nec ipse eger, valde autem in nobis chariratem veram, id est, amorem humilem quem nobis vicissim impendimus, timet, et nimis concordia nostra

A inuides, qui a hanc nostenemus interra, quam ipét encre nolems amidit incako. Beneergo dictiur 'Terriblis ve effortoum acties oftentas, quia eléforum multiroidem Gast. 4.
co maligni lipirius pertimefeunt, quo ess per charitatis concordiam munios contra
es maligni lipirius pertimefeunt, quo ess per charitatis concordia irrus confindiur, cum fine Res-14illa virutes relique, virutes non effe montirantur. Magna enim eft virus abilitantura. Soft quis na ba limientura bilitanes, recteros incho di indice, et alimenta cadd
qui duic virut abilitanes de l'action di pattarum action in fidelibus crism damnet,
qui duic virut abilitanes facta eft qui finanti ir Laudare cum irrus quo que
ton. In ympano enim corium fictum refonat, in choro autem voces concordier caurant, Quid effort gope rrympand in ili shibitentia, equi object qui de per chorum ni fic faritatis con-

Could a deign actur? (ym panu mu abstinenta, et qual per chorum mit in atriatis concould a deign actur? (ym rang mit abstinenta, et qual per chorum mit chairaitis concould a deign actur? (ym rang mit abstinent mene, y t concordian deferat, laudat
qual mecelle et , filly dei non laudat in choro Et funt nonnulli, qui dur plus fapere,
qual mecelle et , filly de veritas admont et dillum; dum evulum bette studtodi, contemnunt. Yude per fe veritas admont et dien, quarte meelle eft, quartenum abst., pha
habete inner vos v et qui fiqui habete fall fapientis fluder, curre needle eft, quartenum abst., pha
habete inner vos v et qui fiqui habete fall fapientis fluder, curre needle eft, quartenum abs., hoc
de ceteris omnibus fentiendum eft. Vnde Paulus terribiliter admont dicons: Pacem tith, 11.4
fectamini cum omnibus, eft admitmonium, finge qua nemo videbil pelum — Qui a uture
nil fine concordia Deo placeat; i pla per fe vertias demontitat, dicens s'i follers munus Matt., sa
tuum ad al tarse, to ii recordatus turies, qual frater cuus habet aliquid adurfut me ; tar

linque ibi munus tuum ad altare, et vade prius reconciliari fratri uo, et tuue veniens Codecentum uum. Ecce a discordantibus accipere ono vul facinicium, sholocauliă fulcipere reculta. Hine ergo perpendire, quantum fir malum dificordia, propere quod et ilida abbiçium; per quod culpa lazaruz. Quia vero electi fremper in charitate continenti fun; et hec eadem corum charitas fonum laudir reddir authori, malginis vero continenti fun; et hec eadem corum charitas fonum laudir reddir authori, malginis vero animalibus dictivus; if Cuis hotbibus pexam incutriemoris recelo nume de pennatia directiva. Il Cuis hotbibus pexam incutriemoris recelo nume de pennatia directivus; if Cuis hotbibus pexam incutriemoris recelo nume de pennatia directivus; if Cuis hotbibus pexam incutriemoris recelo nume de fonential directivus; if Cuis a decentum de excelus effectis de fide attention de la cuis de la cuis control facilità de la compania de la compania de la compania de la compania de la cuis della compania de la cuis de la cuis controlle de la cuis de la cuis de la cuis della cuis della compania de la cuis della controlle della cuis controlle della cuis controlle della controlle della controlle della cuis della controlle controlle della controlle d

D mabus in lanciti openis procincitu laboranca. A lia cufitra continentium, a rique ab hoc mundo recedentium, qui contra malignorum fipicinsum bella quotide in corde fe præ parant. A lia cuftra bonorum coniu garoum, qui viuentes in amore omnipocentis Dei concorditer, five vieiffim fibic arnis dobium fonunt, ve tamen qui d'Doc de boni operibus debeant, null'atema coblimicantas. Sed etti qua y vt homines ; delinquunt, hic rimétanter pià achibus redinunte. Quia expo distinsi fidelium ordines sab cortu fandæ Ecclefite vique ad finen mundi concorditer vinentes ; contra portelates aerias dimicant, castra ambalanti: esti quas qua dinorum fonunco. De fandis verco animalibas adheu febdiurer ¿ Quane; diacrue, federire benture penani; corum-.) Stanti animalibas adheu febdiurer ¿ Quane; diacrue, federirebanture penani; corum-.) Stanti fanda sulma illa giuando e aquae Deflutt, jinenta contemplatione condiderant. - Sed a cotumpetante deponuture; aqui adum al 18 Dei ludicitica infinctium, fust est situate vile; a cotumpetante deponuture; aqui adum al 18 Dei ludicitica infinctium, fust est situate vile; a cotumpetante deponuture; aqui adum al 18 Dei ludicitica infinctium, fust est situate vile; a

E coteun pennae deponaumur siquia dum a 16º Delisideita af ficiame. Iou de vietture vitafeunt Cuod apetre exponiture, cum flatim fuditime. Plana cum flore vior fuper farmas,
mentum; quod eras duper capute corum; flabant pet fibmiachant, alas illus. E l'emamentum fiperius fibbiachelde dupliei indicantimus exponendam; Folium chum,
ficut dictum est, firmamenti nomine calefles posefiares intelligi. Exporte fitmamenes
i nomine; juramatus vuligearius; per hore; quod in rem natura nofira ade termitaterm firmaret est, adeignari. Prius cripo, quad fentimus de angelis; ex postimodum de
Domino angelorum locquamera. Ecce cimi dictirus; c Cum firer voo fuper firmaterm firmaret est, adeignari. Prius cripo, quad fentimus de angelis; ex postimodum de
Domino angelorum locquamera. Ecce cimi dictirus; c Cum firer voo fuper firmaquia mon fubrinitere in mitterbarra las finas. J Quo in loco, loce primoticendum est,
quia mon fubrinitere de l'est de l'est de l'est de l'est de l'est de l'est me l'est de l'est de l'est de l'est de l'est me l'est de l'est de l'est de l'est de l'est me l'est de l'est de

1.Cor.3. b

mentum fit . Sed eamdem vocem melius intelligimus, si ab imis, ad superiora gradien- A tes, quasi quibusdam passibus ascendamus. Sicut auditus corporis excitatur voce, ita fenfus mentis excitatur intellectu, qui de interioribus agitur. Vox ergo est in mente, quali quidam fonus intelligentiæ. Sed sciendum est, quia nostris sensibus aliquando vox carnis loquitur, aliquando vox animæ, aliquando vox firmamēti, aliquando vox quæ super sirmamentum est . Ponamusergo ante oculos, quòd si quispiam sit læsus a proximo, qui ex humana ratione cogitat, ve vicem læfioni reddat, malum pro malo retribuat, huic vox carnis loquitur in mente: quia cum diuina mandata præcipiant be ne nos facere his, qui nos ode runt, qui fquis malefacere se odientibus cogitat, in eius ani mo vox carnis fonat. Multa terrena quotidie agimus, post hac ad orationem redimus. Accenditur ad compunctionem animus, sed earum rerum, quas egimus, imagines verfantur in mente, et intentionem compunctionis præpediunr in oratione: et quod volen B tes foris egimus, hoc interius patimur inuiti, et quadam cogitationum phantafmata mentem per imagines corporeas dispergunr, ne stricta totam in oratione se colligat. d.o. and Hæcquoque vox carnis eft. Cum vero et ista subigimus, atque ab oculis mentis cunctas corporeas imagines effugamus, ipfam in nobifmetipfis naturam animæ quærentes,qualis sit,quæ carnem viuisicare potest, sed semetipsam stringere in bonis cogitationibus, ficut desiderat, non potest : inuenimus quemdam intel lectualem spiritum per Creatoris potentiam viuentem, corpus, quod sustinet, viuificantem, sed tamen obliuioni fubditum, mutabilitari fubicctum, quem sæpe timor afficit, lætitia extollit. Ipse itaque intellectus animæ vox eius eft, quia sonat, quod est : qua tamen adhue vox sub firmamento est. Sed transcendentes animum, vocem de firmamento quærimus, cum illa fanctorum angelorum innumera multitudo in omnipotentis Domini conspectu, qua- C lis fir, inuestigamus, quæ sit in eis fine fine festiuitas visionis Domini, quæ lætitia sine defectu, qui amoris ardor non crucians, sed delectans, quantum in eis sit desiderium visionis Dei cum satietate, et quanta satietas cum desiderio. In quibus nec desiderium poenam generat, nec satieras fastidium parit. Quo modo inharendo beatitudini sint; beati:quo modo contemplando semper aternitatem, sint aterni: quo modo coniuncti vero lumini, facti fint lux: quo modo afpicientes semper incommutabilem, mutati sunt in incommutabiliratem. Sed cum ista de angelis cogitamus, adhuc vox de firmamento est, non super firmamentu. Transeat ergo animus, et ab ipsis transcendat omne, quod. creatu eft. In folo creatoris fui lumine fidei oculos figat, quòd vnus vinificet omnia, qui creauit, Deus, quod vbique eft, et vbique totus eft, quod incircumfcriptus et incomprehensibilis sentiri potest, et videri non potest, quod nusquam deest, et tamen ab iniquo. D rum cogitationibus longe est: quòd nec ibi deest, vbi longe est: quia vbi non est per: gratiam, adest per vindictam : quod omnia tangit, nec tamen æqualiter omnia tangit: Quædam enim tangit vt fint,nec tamen,vt viuant er fentiant , ficut funt cuneta infenfibilia. Quædam rangit, ve fint, viuant, et fentiant, nec tamen ve discernant, sicut funt bru sa animalia.Quædam tangit vt fint, viuant, et fentiant, et discernant, sieur est humana. et angelica natura Et cum ipfe numquam fibimetipft fit diffimilis, diffimiliter tangit distimilia. Quod voique præsens est, et inuemri vix potest: quod stantem sequimur, et apprehendere non valemus. Ponamus ergo ante oculos mentis, qua illa natura fit, qua renct omnia, implet omnia, circumplectuur omnia, superexcedit omnia, sustiner omdia . Nec alia ex parte fustinet, atque alia superexcedit eneque alia ex parte implet, atque alia circumplectitur, fed circumplectendo implet, implendo circumplectitur, fustis E nendo superexcedit, superexcedendo sustinet. Huius natura potentiam cum strictus in ea cogitat animus, vox super firmamentum fit : quia cius intellectum concipit, qui et angelorum fenfum fua incomprehensibilitate transcendit. Cum ergo vox super firmamentum fit, frant animalia, et fubmittunt alas fuass quia fanctorum mentes cum Creatoris ini potentiamintenta contemplatione confiderant, vilescunt corum animo virrutes quas habent, et tanto fiunt apud se humiles, quanto eis illud alatum est, quod super angelos sonat. Fortaffe enim doctores sunt, sed cum coeperint tacita mente cogitano.quæ fit ineffabilis Dei fapientia, quæ mentes hominum fine ftrepitu verborum, docet, et quo modo hac eadem sapientia si auditorum mentes non doceat, vox docentis vacue laborat, fua eis doctrina protinus vilescit: quia neque qui plantat est aliquid,nes que qui rigat, sed qui incrementum dat Deus. Fortalle prophetz sunt, sed cum tacita mente

## Lib. I. Homil. VIII.

1275 A mente considerant, quia prophetiz suz oculo simul omnia diuinitatis mysteria penetrare non possunt, quoniam ficut air Apostolus : Ex parte cognoscimus, et ex parte 1.Cor. 13.6 prophetamus: in illa immensitate secretotum vident, quia parum est omne quod vident, at que ex ipsa immensa altitudine luminis considerat, quam minus sit illud, quod intento oculo quasi per rimas viderunt. Deponant ergo alas suas, cum vox super sirmamentum fit, id est humilientur in eo, quod apprehendunt, cum superna conspiciunt, qua ab eis comprehendi non possunt. Sape etiam fanctorum cogitationibus ipsa, qua habent bona, blandiuntur, ve corum mentes in aliqua fui fiducia eleuent, fed protinus ad occulta Dei iudicia recurrunt, quo modo alij ex virtutibus ad infernum per elationem currunt, alij ex vitijs correcti, ad cælum per humilitatem leuantur. Vnde nos ad humilitatem reuocans propheta terret et admonet, dicens : Venite, et videte opera Do- Pfal.65 B mini, quam terribilis in confilijs super filios hominum. Quis enim digne considerare valeat,quantus super nos terror sit consiliorum Dei,quando alter ex virtutibus in fine tendit ad vitia, et alter ex vitijs in virtutibus concludit finem. ? Quia iuxta Salomonis Eccles. 9. 4 vocem, sunt iusti arque sapientes, et opera corum in manu Dei . Nec tamen scit homo, 1bid. verum amore, vel odio dignus sit, sed omnia in futuro seruantur incerta. Et est via, quæ Prou. 14.6 videtur hominibus recta, et nouissimum eius ducit ad mortem . Hæc itaque occulta iudicia profunda cogitare, quid est aliud, quàm alas deponere, id est, de nulla iam virtute confidere, sed sub magno timore trepidarer Siuc enim omnipotentis Dei naturam cosiderent, siue eius iudicia perpendunt, trepidant, pertimescunt. Eis ergo quasi alas deponere, est virtures quas habent, humiliare. Sic Abraam alas depositit, qui quando loqui

cum Deo coepit, puluerem et cinerem se esse cognouit, dicens : Loquar ad Dominum Gen. 18. d C meum, cum im puluis et cinis? Sic Moyfes alas depofuit, qui eruditus omni scientia Ægyptiorum, mox vt verba Domini audiuit, verba se non habere deprehendit, dicens: Exo.46 Oblecro Domine, non fum eloquens ab heri et nudiustertius. Ex quo enim locutus es ad seruum tuum, impeditioris et tardioris lingua sum. Ac si aperte dicetet : Postquam a te verba vitæ audio, confusum me in verbis prioribus agnosco. Sic Isaias, cuius vita Domino ad prædicandum placuerat, cum eumdem Dominum contemplatus, carbone de altari in ore, tactus est, ait: Væmihi, quia tacui, quia vir pollutus labijs ego sum. Isa. 6.6 Ecce ad superiora subleuarus, sibimetipsi de labiorum pollutione displicuit. Nisi enim celestis munditiæ ala conspiceret, esse se indicabilem non inuenisset. Sic loquente Domi no Hieremias clamat : A,a,a, Domine Dens,ecce nescio loqui, quia puer ego sum.lux Hier. 1. 4 ta enim ea verba, quæ audiebat, verba se non habere cognouerat. Sic Daniel sublimem D' visionem videns, per plurimos dies clanguit et agrotauit. Quia et hi, qui in virtutibus Dan. 8.

fortes sunt, cum altiora Der conspiciunt, in sua sibimet æ stimatione infirmi atque imbecilles fiunt . Sic beatus lob, de quo Dominus amicis illius dixit : Non estis loquuti co 106,42,6 ram me recta, sicut seruus meus lob: cum verba Dei colloquentis audiret, respondit, di cens: Insipienter loquutus sum, et quæ vitra modum excederent scientiam meam. Et paulo supra: Ideireo ipse me reprehendo, et ago poenitentiam in fauilla et cinere. Qui Ibid. a enim quantum ad homines sapienter loquutus suerat, loquentem sibi Deum audiens, insipienter se locutum suisse reprehendit: quia in contemplatione vera sapientia sua ei sapientia viluir. Ad vocem ergo desuper venientem animalia alas deponunt, quia virtutem Dei, fiue in natura sua contemplari requiramus, siue in occultis iudicijs inue stigare cogitemus, pro co quòd cius alta nobis impenetrabilia sunt, nostra nobis si qua E ineffe bona credebantur, vilescunt. Er qui in quantula cumque scientia volate credebamur, inuisibilem super nos naturam, et impenetrabilia eius iudicia perpendentes, submiffis alis humiliter stamus. Sequitur: [ Et super firmamentum, quod erat imminens

capiti corum, quasi aspectus lapidis sapphiri, similitudo throni. Et supet similitudinem throni similirudo quasi aspectus hominis desuper . ] Quid per thronum, nisi illa vittutes angelicæ designantur, quæ ipsos quoque angelos dignitate loci superioris excedunt? Nam cum angeli nunci) dicantur, sape angeli ad annuncianda quadam homi- sup. bonn. 2. nibus veniunt, throni missi ad ministerium nuncij nusquam leguntur : quia cis longe Et 19, Mor. fublimius Ctearor omnium pratidet. Vnde Paulus Apostolus ordines calestium agmi- 6.13. num, quos ad terrium cælum raptus viderat, describens air: Sine throni, sine domina- Colos. I. s tiones, fine principatus, fine potestates, omnia per ipsum, et in ipso creata sunt. Thronos igitur ante cos angelorum ordines dixit, quibus illos pralatos effe cognouit. Bene

Super thronum vero similitudo hominis: quia et super illas virtutes, quæ et ipsos angelos antecedunt, nostri est gloria Redemptoris. Notandum ergo, qui ordo seruatur. Super animalia enim firmamentum, super firmamentum thronus, super thronum ho

moeffe describitur : quia et super sanctos homines adhuc in hac corruptione corporis viuentes, angeli, et super angelos, superiores et Deo proxima angelica potestates : super potestates Deo proximas, eleuatus est mediator Dei, et hominum homo Christus lesus. Sin vero, et prædiximus, firmamenti nomine mediator Dei, et hominum pro asfumpta humanitate debet intelligi, quia sub vnius nominis appellatione solent per prophetiæ spiritum multa signari, vox super firmamentum factaeft , quæ superbapti- B zatum Dominum de calo sonuit, dicens: Tu es filius meus dilectus, in te complacui. Luc.3.d Sicut per Euangelistam alium dicitur: Hic est filius meus dilectus, in quo mihi com-Matt.3.d Mar.3.b placui. Quæramus igitur quo modo hanc vocem animalia audiunt, et alas deponunt? 10am.1.6 Abacuc propheta requisitus dicat : Domine audiui auditum tuum et timui: considera-Abac.3. 4 ui opera tua, et expaui. Quid est autem, quòd pater de filio loquitur, dicens: In quo mihi complacui? Omnis enim, qui pœnirendo corrigit aliqua, quæ fecit eo ipfo quo pœnitet, le sibi displicuisse indicar, quia emendat, quod fecit. Et quia omnipotens patet ficut intelligi ab hominibus poterat, humano modo de peccatoribus locutus est, dicens : Poenitet me fecisse hominem super terram : quasi sibimetipsi displicuit in peccatoribus quos creauit. In folo autem fibi vnigenito Domino nostro Ielu Christo coplacuit, quia hunc inter homines hominem creasse eum non pœnituit omni modo, in O quo peccatum nullo modo inuenit, sicut de illo per Pfalmistam dicitur : Iurauit Dominus, et non pœnitebit eum, tu es sacerdos in æternum secundum ordine Melchisedech. In folo ergo fibi Redemptore nostro complacuit pater, quia in folo non inuenit culpa, in qua se reprehendat quasi per poenitentiam. Sancta iraque animalia vocem super firmamentum audiant, et pertimescant : quia si solus sine peccato est, in eius innocentia aspiciunt in quantis ipsa quotidie delinquant, que necesse est, vt incessanter desteant. Considerant quoque quia et ipse auctor vita, sine passionis dolore ex hac vita no exist. Et hæcergo vox super firmamentum facta est, quia omnipotentis patris sententia etia de morte ac resurrectione vnigeniti processit : Sed cum vox super firmamentu fit, stant animalia, et submittunt alas suas, quia sancti quique cum ipsum quoque vnigenitum flagellatum in hoc modo conspiciunt, deponunt si quid de suis meritis præsumunt. Na D fi ipse hine fine flagello non exist, qui venit fine peccato, quo modo flagellis digni no erunt, qui huc cum peccato venerunt? Ipium ergo firmamentum, quod elt juper ca-

Pfal.S.

Matt. 28.d

mur, qui afflatu fancti Spiritus ea quæ claufa funt, aperit. Incarnatus enim vnigenitus patris per hoc, quod homo factus est, infra angelos fuit, sicui de co seriptument: Minuifti eum paulominus ab angelis. Resurgens autem et ascendens incalos, omnibus angelicis porestatibus præsidet : sicut de co illic tursum scriptum este Omnia subiccisti fub pedibus eius. Er ficut ipfe ait: Data est mihi omnis potestas / Firmamentum ergo fub throno, et homo fuper thronum eft:quia per humanæ aflumptionem naturæ, et ipfe eft fub angelis natus, et ipfe fuper angelos exaltatus. Qui et prius quam per refurrectionis

put animalium, id est, quod transcendit mentes sanctorum, habet super se vocem, quia Redemptor noster eam quam cum patre disposuit ex divinitate, sententiam pertulis in carne, quam audientes iusti terrentut, et omnem de suis viribus præsimptionem deponunt. Quibuslibet etenim uirtntibus polleat, quid digna est vita peccatotum, si et eius vita pro nobis flagello fubiacuit, quæ fubdita nullo peccato fuit? Sed ecce grauis nobis quæftio oritur, cum dicitur: quia super firmamentum, quod erat imminens capiti corum, quasi aspectus lapidis sapphiri similitudo throni. Si enimper firmametum Dominus, et per lapidem sapphirum, et similitudinem throni summæ illæ potestates

angelicæ figurantur, quo modo super firmamentum, id est, super Dominum esse cre- B dendæ funt, cum et mox fubditur : Et fuper similitudine throni similitudo quasi aspectus hominis desuper ? Nam fi ita, vt dictum eft, firmamentum exprimitur Dominus, et rurfus homo accipitur Dominus, qua ratione potest intelligi, et ipse super thronum, et iple sub throno ? Sed aftrictos huius questionis nodos iple soluit, de quo loquiA tectionis exultaretur gloriam, divinitate super angelos fuit, sed tamen an angelis, ve di ctum est, humanitate minoratus, ex qua et morti subiacuit. At postquam mortem refurgendo calcauit, humanitatem fuam etiam maiestatibus angelorum superposuit. Prius itaque thronus super firmametum, et post homo super thronum visus esse describirur: quia humani generis Redemptor, humanitatem, quam descendendo sub angelis assumpsit, ascendendo super angelos exaltauit. Sic vero factum eum sub angelis dicimus, sicut factum sub lege, prædicante Apostolo, audinimus. Assumptam ergo huma- Gal. j.d. nitatem sub angelis accipimus pro ca minoratione, in qua dignatus est apparere. Nam mox, ve verbum caro factum eft, mox Deus homo potestate super angelos fuit. De ipso Int. 1. e quippe ante passionem scriptum est : Ecce angeli accesserunt, et ministrabant ei . Sed Maria, b tamen ve humanitatis eius infirmitas monstraretur, rursum de eo scriptum est: Appa- Luc. 22.4

B ruit illi angelus de cælo, confortans eum. Indnmento ergo vtriusque naturæ huic et angeli ministrare, hunc et angelus confortare describitur. Vnus quippe in vtraque natura : quoniam qui Deus ante facula extitit, homo factus est in fine faculorum. Cui ta men ante passionem suam, et angeli ministrant, et hunc angelus confortat. Post passionem vero atque refurrectionem eius huic angeli ministrare possunt, sed iam hunc confortare non possunt : quia,vt prædictum est, ets prius firmamentum sub throno apparuit, iam tamen homo super thronum est. In cuius persona, ve propheta sanctus adiun ctionem veriusque natura se vidisse oftenderet protinus adiunxicas [ Et vidi quasi speciem electri. ] Quid eft, quòd aspectus hominis videtur in throno quasi species electri, nisi quòd in electro, sicut longe superius diximus, anrum argentumo, miscetur, ve res vua ex metallis duobus fiat? In qua et per argentum auri claritas temperatur, et per

C auri claritatem species clarescit argenti. In Redemptore autem nostro natura divinitatis et humanitatis inconfuse vnita sibimet atque conjuncta est, vt et per humanitate diuinitatis eius claritas nostris potuisset oculis temperari, et per diuinitatem humana natura in co claresceret, atque exaltata fulgorem vitra hoc, quòd creata fuerat, haberet. Ipfe vero aspectus hominis super thronum, et species electri quam vidit, qualis ei apparuerit, adhuc scribendo subiunxit: [Velut aspectus ignis intrinsecus per circuitu, a lumbis eius et desuper. Et a lumbis eius vique deorfum vidi quafi speciem ignis spledentis in circuitu. ] Quid eft, quod mediator Dei, et hominum homo Christus Iesus a lumbis et desuper aspectum ignis intrinsecus per circuitum habere describitur, et a lum bis, et deorfum focciem ignis splendentis per circuitum? Inuestigandum namque est. quare a lumbis et desuper ignem intrinsecus, nec tamen splendentem ignem habere

D narratur: a lumbis vero et deorfum habere ignis speciem dicitur, non tamen hunc habere intrinsecus memoratur : quia et splendentem et in circuitu hunc habere describitur. Quid enim lumborum nomine, nisi propago mortalitatis exprimitur. ? Propter quod etiam de Leui dicitur: quia adhuc in lumbis patris erat cum Melchifedech occur Hebr. 7, a rit Abraæ . De lumbis vero Abraæ virgo Maria exijt, in cuius vtero vnigenitus paeris per Spiritum fanctum incarnari dignatus est. Ex qua incarnatione vniuerso innotuir mundo Deus, ficut et per Pfalmiftam dicitur : Accingere gladio tuo circa femur Pfal.44 tuum potentissime, Gladium etenim circa femur potentissimus sumpsit, quia sermo prædicationis illius, ex incarnatione conualuit. Quid vero ifte ignis designar, nisi ardorem fancti Spiritus, qui corda qua repleuerit, incendit. ? De quo ipfa veritas dicir:

Ignem veni mittere in terram. Quid est ergo, quod in hoc aspectu hominis, qui pro-E phetæ apparuit, a lumbis superius, intrinsecus per citcuitum ignis ardet, a lumbis inferius non ignis intrinfecus, fed in circuitu resplendet:nisi quod ante incarnationem vni- Luc. 12. f geniti Redemptoris nostri, sola intra se Iuda a ardorem amoris eius habuit : post incarnationem vero illius in circuiru cius ignis resplenduit, quia in vniuerso mundo gentibus claritatem fancti Spiritus effudit ? Prius ergo intrinsecus ignis erat , sed splendor non erat: quia Spiritus sanctus in multis quidem partibus Iudzam replebat, sed ad notitiam gentium necdum eius lumen emicuerat. A lumbis vero eius et deor fum ignis in circuitu splendet : quia postquam de virgine carnem sumpsit, in humano genere longe lateq. sancti Spiritus dona dilatauit. Et notandum, quod ignis iste a lumbis superius per circuitum esse describitur, non extrinsecus, sed intrinsecus: quia amoris flamma, ficut dictum est, in electis arque spiritalibus viris vbique in suis finibus Iudæam repleuit. Nec tamen exibat extrinfecus, quia fefe in multitudinem gentium non dilata-

S. Gregorij in Ezechielem bat. Quæ ardoris flamma visa est postmodú in circuitu splendere, quia per mundi car- A dines in vninersis gentibus omnipotentis Dei coepit amor excrescere . Erat ergo prius ignis intrinsecus, cum Iacob diceret: Salutare tuum expectabo Domine. Quod enim

falutare dicimus Latine, hoc verbo Hebraico Iesus dicitur: In quo verbo beati Iacob mens oftenditur, quo modo Icíu defiderio ardebat, quem se moriens expectare perhi-

bebat . Ardebat ignis cum Moyfes diceret : Si inueni gratiam in confpectu tuo, oftende mihi temetipfum, vt videam te . Ardebat ignis in mente , cum Dauid diceret : Sitiuit anima ad Deum viuum:quando veniam et apparebo ante faciem Dei mei? Qui in-

carnationem verbi desiderans, ait: Oftende nobis Domine misericordiam tuam, et sa-

lutare tuum da nobis. Ardebat ignis cum Simeon de corruptione vitæ præfentis exire desiderans, audiuit non prius se visurum mortem, nisi videret Christum Domini . Sed

ne quod ab hominibus desideratur, vnus est, qui in cordibus ardet amantium. Hinc est enim, quòd magnæ illæ potestates angelicæ, seraphin, id est, incendium nominan- C

tur . Hinc de ipso omnium Creatore scriptum est : Deus noster ignis confinmens est . Ignis enim Deus dicitur, quia flammis amoris sui incendit mentes quas replet. Et id-

circo feraphin incendium dicuntur, quia potestates ei proxima, in calis inastimabili amoris eius igne succensi sunt. Ex hoc igne succensa ardent in terra corda iustorum. Hocigne calefacta redeunt ad pomitentiam corda peccantium, qua inflammata vehementer timorem in amotem vertunt. Nam quæ prins tabescere metu coeperunt, poffmodum igne amotis flagrant. Erquia eius membra funt electi angeli in calo.cius membra funt conuersi homines in terra. Vnus homo eft qui et super lumbos ardet intrinfecus, et fub lumbis inferius ignis fui splendorem in circuitu emittit: quia et angelos ad amorem fuum per divinitatem renuit, et homines ad sancti ardoris sui desiderium ex humanitate reuocauit . Sequitur : [ Velut a spectus arcus cum suerit in nube D in die pluuiæ. I Arcum omnipotens Deus inter se atque homines in signo posuit, ve vl-

tra mundum diluuio non deleret, dicens: Arcum meum ponam in nubibus, et erit fignum fooderis inter me, et inter terram. Cumq. obduxero nubibus calum, apparebit arcus meus in nubibus, et recordabor fœderis mei vobiscum. Vnde et in arcu eodem color aquæ et ignis simul ostenditur: quia et ex parte est ceruleus, et ex parte rubicun-

non vlterius faciendi, quia mundus quidem iudicij igne cremabitur, sed aqua iam diluuij non delerur. Quid est autem, quod splendentem ignem a lumbis hominis throno præsidentis, sicut ait : [ Aspectus arcus cum fuerit in nube in die plunia. ] Propheta conspexit? Quia enim per ignem, sicut dictum est, ardor sancti Spiritus designatur, quæ similirudo est arcus et spiritus, vt ignis, qui apparuit, quasi aspectus arcus appa- E ruisse diceretur? Sed si ipsi, quam prædiximus, visioni arcus intedimus, quo modo arcus fignificet spiritum videmus. In arcu quippe, sicut præfatus sum, aqua et ignis apparet. Et post mediaroris aduentum, co virtus Spiritus sancti in humano genere claruit, quo electos Dei, et aqua baptifmatis lauit, et igne diuini amoris incendit. Quali enim admixto colore aqua fimul et ignis, quidam arcus in nube ad probationem ponitur, cum

1278

Gen. 49.d

Exod.23.6

Tf41.42. Pfal 84

> ecce iam ignis iste quasi sub lumbis exterius resplendet, quia vniuersa gentilitas incar- B nati Dei est amore succensa. Quod tamen intelligi et aliter potest, quia Redemptor no ster Deus Dominus Iesus Christus per humanitatem suam hominibus innotuit, qui per divinitatem notus angelis et ante incarnationem fuit . Nobis ergo a lumbis infezius resplendet in circuitu, cuius ignis intrinsecus a lumbis superius ardet in calo: quia illic caleftes spiritus eum in divinitate sua conspiciunt, et amoris eius ignibus accenduntut. Nos vero, qui hunc ex affumpta humanitate diligimus, adhuc in hac corruptibili vita politi, splendorem ignis illius foris habemus . Vnus itaque super thronum est, qui et super lumbos ignem intrinsecus habet in angelis, et sub lumbis ignem in circuitu habet in hominibus, quia in omne quod ab angelis amatur per om-

Heb. 12. d Deut, 4. d

Geng. b

Pat I Gen. 19 dus : vt vtriufque iudicii teftis fit , vnius videlicet faciendi , et alterius facti . Sed iam

Insn. 3.4

T/41.103.

veritas dicit: Nisi quis renatus fuerit ex aqua, et Spiritu sancto, non potest introire in regnum Dei. Qui arcus in nube est in die pluuiz, quia in Dominica incarnatione, et in effusione prædicarionis oftenditur, vt ad veniam corda credentium, Domino parcente, reuocentur. Nubem enim Redemptoris carnem non inconvenienter accipimus. De qua per Pfalmistam dicitur : Qui ponit nubem ascensum suum. Nubem quippe ascensum suum posuit, quia is qui divinitate voique est, carne ad calestia ascendit,

A Expleta vero omni myftica visione, subiungit: [ Hic erat aspectus splendoris per gyrum, et hac visio similitudinis gloria Domini. I Quid enim in vniuetso mundo sancti Spiritus gratia agat aspiciens, ait: [Hic erat aspectus splendoris per gyrum.] Quæ vero intriusecus ciusdem sancti Spiritus gloria maneat, considerare volens, sed sicut erat non valens, tubiungit: [ Et hac visio similitudinis gloria Domini. ] Non enim ait : Visio gloria, sed similitudinis gloria, ve videlicet oftendatur, quia quantalibet se intentione mens humana tendat, etiam si iam phantasias imaginum corporalium a cogitatione compescat, si iam omnes circuscriptos spiritus ab oculis cordis amoueat, adhuc tamen in corde mortali polita, videre gloriam Dei non valet, sicut est. Sed quidquid de illa est, quod in mente resplendet, similitudo, et non ipsa est. Vnde et ille pradicator qui raptus víque ad tertium cælum fuerat, dicebat : Videmus nunc per specu- 1.Cor.13.6

h lum in anigmate. Qua in re non despicienda nobis quastio oritur, quo modo loannes Euangelista cum erga miracula Redemptoris nostri ludzorum persidiam etiam ex verbis propheticis descripsisset, adiungit, dicens: Hac dixit Isaias quando vidit gloriam eius, et locutus est de co . Etsi Ezechiel vidit, quid est, quòd iste similitudinem gloria, et ille eius gloriam vidisse describitur. ? Sed cum Ioannes Euangelista prius miracula Redemptoris nostri narrauit, atque infidelitatem Iudzorum postmodu subdidit, hanc eius dem Redemptoris nostri gloriam, que in mundo apparuit, Isaiam vidiffe manifestat. Omne enim, quod in terra mirum diuinitus agitur, gloria omnipoten tis Dei est, et eius gloria in omnibus factis videtut. Isaias ergo eius gloriam in terra vidit: Ezechiel vero gloriam in cælo, sicuti est, videre non potuit : quia aliter est gloria eius in rebus factis, atque aliter in semetipso. Hac ergo eius gloria, qua in rebus est, C videri poteft : illa vero, quæ in ipfoeft , videri modo niti per timilitudinem non poteft. Sed etsi eamdem similitudinë gloria, vel subleuatus portare propheta potuerit, cogno-

scamus. Sequitur: [ Et vidi, et cecidi in faciem meam . ] Quid ergo de hoc viro ficret, fi ita, vt est, eius gloriam vidisset, si ferre non valens cecidit? Qua in te cum magno mœrore pensare, et considerare cum lacry mis debemus, in quantam miseriam, et infirmitatem cecidimus, qui et ipfum bonum ferre non possumus, ad quod videndum creati fumus. Est tamen et aliud quod de propheta facto consideremus in nobis. Propheta enim mox,vt gloriæ Domini fimilitudinem vidit,in faciem fuam cecidit. Cuius fimilitudinem gloriæ, quia nos per spiritum prophetiæ videre non possumus, hanc assidue cognoscere, et solicite contemplari in sacro eloquio, in calestibus monitis, in pracepris spiritalibus debemus. Qui cum aliquid de Deo conspicimus, in faciem nostram cadimus,quia ex malis crubescimus, quæ nos reminiscimur perpetrasse. Ibi enim cadit homo vbi confunditur. Vnde et Paulus quafi quibufdam, in facie i acentibus, dicebat : Rom. 6. d

Quem ergo fructum habuiftis tunc in illis, in quibus nunc e-ubescitis ? Ecce cælestis gratiz dono largiente, obuolutum mysterijs libri initium in Ezechiel propheta diicuffimus, et dicta my ftica moraliter differentes, volantem prophetia historiam a terra extraximus; vt quæ prius paruulorum animæ mihiq, fimilium volabat, fed nou eleuabatur, iam nunc ab cis legatur, et cognofcatur, euolet et leuet. Agamus ergo gra- loss. 6, e tias Redemptori nostro, qui spiritali semper alimento nos reficit, qui panis viuus descendir de calo, et dat vitam mundo. Qui viuit et regnat cum patre in vnitate Spiritus fancti Deus,per omnia fæcula fæculorum. Amen.

HOMILIA

IX. T audiui vocem loquentis, et dixit ad me : Fili hominis sta super

pedes tuos, et loquar tecum. Et ingressus est in me spiritus, postquam locutus est mihi, et statuit me supra pedes meos. Et audiui loquentem ad me, et dicentem : Fili hominis mitto ego te ad filios Ifrael, ad gentes apostatrices, qua recesserunt a me . Patres corum pravaricati funt pactum meum víque ad diem hanc, et filij dura facie et indomabili corde funt, ad quos ego mitto te. Et dices ad cos: Hæc dicit Dominus Deus, fi forte vel ipsi audiant, etsi forte quiescant, quia domus exasperans est : et scient

quia propheta fuerit in medio corum. Tu ergo fili hominis ne timeas cos, ne- A que sermones eorum metuas : quoniam increduli, et subuersores sunt tecum, et cum scorpionibus habitas. Verba corum ne timeas, et vultus corum ne formides, quia domus exasperans est . Loqueris ergo verba mea ad eos, si forte audiant, et quicscant, quoniam irritatores sunt. Tu autem fili hominis audi quæcumque loquor ad re, et noli esse exasperans, sicut domus exasperatrix est. Aperi os tuum, et comede quæcumque ego do tibi. Et vidi, et ecce manus milla ad me, in qua erat involutus liber, et expandit illum coram me, qui erat scriptus intus et foris, et scriptæ erant in co lamentationes, et carmen, et væ.

Nitium libri in Ezechiel propheta magnis obscuritatibus clausum, et quibusdam

mysteriorum nodis ligatum in homilijs octo, Deo Domino nostro Iesu Christo lar giente, discussimus. Iam nunc planiora funt, et minus difficilia quæ sequuntur. Charitati itaque vestra colloquimur, eidem omnipotenti Deo gratias referentes, quia post tot opaca filuarum, tandem læti ad campos exiuimus, in quibus liberis greffibus locutionis nostra intrepidum pedem ponamus. Ecce enim postquam propheta similitudinem gloriæ Domini contemplatus, in faciem suam cecidit, adiungit: [ Et audiui vocem loquentis, et dixit ad me: Fili hominis sta super pedes tuos, et loquar tecu.] Vbi adhuc fubditur : [ Et ingressus est in me spiritus, postquam locutus est mihi, et statuit me super pedes meos. ] Ecce diuina vox jacenti prophetæ justit, vt resurgeret. Sed furgere omnino non posset, nisi in hunc omnipotentis Dei spiritus intrasset quia ex om C nipotentis Dei gratia ad bona opera conari quidem possumus, sed hac implere non possumus, si ipse non adiuuat, qui iubet. Sic Paulus cum discipulos admoneret, dicensi Cum metu, et tremore vestram ipsorum salutem operamini: illico quis in eis hæc ipsa bona operaretur adiunxit, dicens : Deus est enim qui operatur in vobis, et velle et perficere pro bona voluntate. Hinc est quòd ipsa veritas discipulis dicit: Sine me nihil po testis facere. Sed in his considerandum, quia si bona nostra, sic omnipotentis Dei dona funt, vt in cis aliquid nostrum non sit, cur nos, quasi pro meritis aternam retributione quærimus? Si autem ita nostra sunt, vt dona Dei omnipotentis non sint, cur ex eis omnipotenti Deo gratias agimus? Sed sciendum est, quia mala nostra, solummodo noftra funt : bona autem nostra, et omnipotentis Dei funt, et nostra : quia ipse aspirando nos præuenit, vt velimus, qui adiuuando subsequitur, ne inaniter velimus, sed pos- D fimus implere, que volumus. Preueniente ergo gratia, et bona voluntate fubfequente, hoc quod omnipotentis Dei donum eft, fit meritum noftrum. Quod bene Paulus breui sententia explicat, dicens: Plus illis omnibus laboraui. Qui ne sua videretur virtuti tribuisse, quod fecerat, adiunxit: Non autem ego, sed gratia Dei mecum. Quia enim cælesti dono præuentus est, quasi alienum se a bono suo o pere a gnouit: Non antem ego . Sed quia præueniens gratia liberum in co arbitrium fecerat in bono, quod libero arbitrio camdem gratiam eft fubsecutus in opere, adiunxits: Sed gratia Dei mecum . Ac si diceret : In bono opere laboraui , non ego, sed et ego. In hoc enim quod solo Domini dono prauentus fum: non ego. In eo autem, quòd donum voluntare fubfecutus, et ego. His igitur breuiter contra Pelagium, et Celestinum dictis, ad exponendi ordinem redeamus. [Fili hominis sta super pedes tuos et loquar tecum.] Notandus E nobis est ordo locutionis et operis, quia prius similitudo gloriæ Domini apparet, vt deijciat, postmodum alloquitur vt eleuet, deinde superabundantis gratiæ spiritum mittit et leuat,ac supra pedes statuit. Nisi enim aliquid de æternitate in mente videremus, numquam in facie nostra poenitendo caderemus. Sed iam iacentes vox Domini consolatur nos facere, ve in opere furgamus, quod tamen nos nostra virtute non possumus facere. Ipfius ergo nos spiritus implet et leuat, et super pedes nostros statuit: vt qui pro-Grat. dift. 50. ni in poenitentia pro culpa lacuimus, recti postmodum in bono opere stemus. Sed stans propheta, quid audierit, adiunxit, dicens: [ Et audiui loquentem ad me, et dicentem: Fili hominis, mitto ego te ad filios Ifrael, ad gentes apost atrices, que recesserunt a me. T Sic propheta describit sua, vt significet nostra. Nam quid est hoc, quod ei jacenti dici-

tur : Sta supra pedes tuos, et loquar tecum? Qui enim iacenti loquebatur cur non se

Phil. 2. b

Ioan.1 5.4

1.Cor.15-4

Ibid. 4

Africa c

A filf flant promitti elle locururum? Sed fciëdum, quia alia funt, quæ iacentes, alia quæ flantes audire debeamus. Jacenti enim dicitur, ve furgat: flanti autem pracipitur, ve ad prædicationem proficieli debeat: Adhuc cuim noble in infirmitatis confution; et activitus praber in ond dete autforitas prædicationis. Sed cum iam in bono opere fingum, cum jam nedi: flare cecepitums, digmum eft, ve ad lucrandos alios in prædicationis is am monitionis verbum fulcepit; ve furgeret: J. surgens autem præcepitum auditis jam prædicationis verbum fulcepit; ve furgeret: J. surgens autem præcepitum auditis prædicatet. Nam qui adhuc ex fuperbis vertice flamus, cum iam de stermitatis till, vo prædicatet. Nam qui adhuc ex fuperbis vertice flamus, cum iam de attention in aliquid flentire ceperiums, dignum eft, vet ad pomitentiam endamus. El cum flattic elle film prædicationem flattige flattige elle film prædicationem flattige elle film prædicationem flattige flattige elle film prædicationem flattige flattige flattige flattige elle film prædicationem sprædicationem stretatis. enlight elle flattige flattig

ann veru (contoitatom lurgere ad fortiora opera iubemur. Excum iam in bonorum operum folicitate perfilitums, necclife il, viva de nolmetipios correzimus, indeman per gar, alcianus er alioi leuemus. Iacente goa on prezipitur, vix ad praclicationem
per gar, alcianus er alioi leuemus. Iacente goa on prezipitur, vix ad praclicationem
per gar, alcianus er alioi leuemus. Leuemus garante per garante per definitum. Vonde
refect cuoque per Pilituini ero, quod verbo xdificare poefi, poper definuat. Vonde
refect cuoque per Pilituini ero. Leuemus et alioi praclicate per definition on meum ciricum
per garante pede mone, et alioi grefilia meno, set immiditi in on meum ciricum
pen fidem in petra folidentur. Sed quia reche luro prautiatas dedictur, y veius pedes
gefulus eius direcifi lurus, y replituri direcitation que fidem, prefe prefectionem boni
operasi, in ore acciperer et iam nouum canticum pradicti, i edit, peril perfectionem boni
operasi, in ore acciperer et iam nouum canticum pradicti, i edit, peril perfectionem boni
operasi, in ore acciperer et iam nouum canticum pradicti i edit, peril perfectionem boni
operasi, in ore acciperer et iam nouum canticum pradicti i edit, peril perfectionem boni
operasi, in ore acciperer et iam nouum canticum pradicti i edit, peril perfectionem boni
operasi, in ore acciperer et iam nouum canticum pradicti i edit, peril perfectionem boni
operasi, in ore acciperer et iam nouum canticum pradicti i edit, peril perfectionem boni
operasi, in ore acciperer et iam nouum canticum pradicti in et iam in boni
operasi no mem per peril perile in et iam per et iam perile iam per et iam perile iam per et iam per et iam perile iam per et iam per et iam per et iam perile iam per et iam perile iam per et iam per et iam perile iam per et iam per

turus erat, non tanne mox ve predicate, quod videnta, audinit, fode in noemi deiture.

Engredere in ciniateme, et deuteur tibi, quid te opporteat facer. Lacens ergo hoc folium
audire potuit, ve furgens difectet, quod audierat. Surgens vero hoc disloit, ve, qua
cognouerat, predicatet. Sed quarendum nobis eft, ver Escelhel et Paulus in faeiem cadunt, et de a fennfore equi, id eft, de co qui in huits mundi gloria clature eft, diciture i Vecada at fennfor itus retrorfium? Rurfumq, de perfecuroribus Domini éripacient, et repierunt retrorfium, et ceciderunt in erezam. Quid eft hoc, quod electi in
bio cadit, vi hon videt te, deuteur, min quod ormis, squi post fecadit ; bip roculdulass, 12.

quia in inutificilibus cadunt. post fe caceciderit, bio cadit, vib videt. è Iniqui ergo
quia in inutificilibus cadunt. post fe caceciderit, pilo cadit, vib videt. è Iniqui ergo
quia in inutificilibus cadunt. post fe caceciderit, pilo cadit, vib videt. è Iniqui ergo
guis ponte dei ciutur, vii inutifibilibus ergantur, qua in initis visibilibus s'emetipfost ponte dei ciutur, vii inutifibilibus ergantur, qua in initis visibilibus s'emetipfost ponte dei ciutur, vii inutifibilibus ergantur, qua in initis visibilibus s'emetipfost ponte dei ciutur, vii inutifibilibus ergantur, qua in initis visibilibus efametipfost ponte dei ciutur, vii inutifibilibus ergantur, qua in initis visibilibus efametip-

De compundi, videntes humiliantus. Nota adum vero quò di cituri : Mirospose ad filio i frazi guere a postarices, qua recellerunt a mo. ] Sicutenim duobus modis a Deva postaria mo. ] Sicutenim duobus modis a Deva postar homises funt. Nam vaus-quisque a contenta que a postar por la filio recellerunt, ria duobus modis a Deva postara homises funt. Nam vaus-quisque a contenta que a postar monte funt. Sam vaus-fata est ita qui ad peruretim o pus, quod deferir, redit, a do montponte Deo a postar a significa a contenta postar de propostar postar a fili est qui ad de recellerunt petra mi fisdem tenere videatus. Vnum en mi mi est de propostara de p

Mat, 24.6

forte quiescant : quia domus exasperans est . Dum constat , quod omnipotens Deus A omnia sciat, mirandum valde est cur dicitur. [ Si forte audiant, et si forte quiescant.] Quapropter sciendum nobis est: quia ista dubitatio locutionis Dei non ex ignorantia. sed exaliqua significatione descendir. Nam quis nesciat, quòd qui fecit et videt omnia, omnia sciat? Et per semetipsam in Euangelio veritas de antichristi prædicatoribus dicit : Dabunt signa magna et prodigia : ira vt in errorem inducantur, si fieri potest, etiam electi. Cur hoc sub dubitatione dicitur, cum quid futurum sit, a Domino prafciarur? Vnum vero e duobus est, quia si electi sunt, fieri non potest. Si autem fieri poteft electi non funt . Et tamen dicitur, vt in errorem inducantur , fi fieri poteft , etiam electi. Ista ergo dominici sermonis dubitario ex electorum cordibus, designatio rentationis fuit: quia qui electi funt ad perfistendum, per signa prædicatorum antichristi tentabuntur ad cadendum. Per hoc ergo, quod dicitur, fi fieri potest, hoc exprimitur, B quod electi in corde tentabuntur. Nutant enim , fed non cadunt . Diciturergo fi fieri potest, quia trepidabunt : et tamen dicuntur electi, quia non cadunt. Dubitatio itaque fermonis a Domino in electis exprimit trepidationem mentis. Quos et electos nominat, quia cernit, quòd in fide, et bono opere perfiftunt. Vnde hic quoque dicitut : [Si forte audiant, et si forte quiescant. ] Per hoc enim quod dicitur : si forte, quia ex magna multitudine pauci audituri funt, demonstratur. Per dubirationem ergo fermonum Dei, quid fignificatur aliud, nifi paucitas auditorum? Notandum vero, quòd postquam mala parentum defunctorum dixerat : mittens prophetam ad filios dicat: Si forte, vel ipfi audiant, et fi forte quiescant. ] Quid eft dicere, vel ipfi, nifi quia corti patres, qui in culpa defuncti funt, audire noluerunt? Pensemus rogo, quæ virtus sit in hoc dominici fermonis defectu, vt dicat : si forte vel ipsi audiant . Nobis hoc aperte C dicitur, qui afflicti, oppressi, conclusi, omnia, quæ in hoc mundo habuimus bona, perdidimus. Vrbes erutas, cuerfa castra, depopularos agros, susfossas Ecclesias videmus:et tamen adhuc parentes nostros ad iniquitates sequimur, ab corum elatione, quam vidimus, non mutamur. Et illi quidem inter gaudia, nos vero, quod est grauius, et inter flagella peccamus. Sed ecce omnipotens Deus iniquitates iudicans, iam priores noftros abitulir, iam ad judicium vocauit. Nos adhuc ad poenitentiam expectar, ad reuertendum sustinet. Et qui in illis iam iudicium exercuit, nobis sue patientie longanimitatem prærogat, ne cum nostris prioribus perdat, dicens : [ Si forte, vel ipsi audiant, et si forte quiescant, quia domus exasperans est. ] Omnis anima etiam post acceptam fidem, in perueritrate fua aut permanens, aut reuertens, domus exasperans vocatur: quia eum quem per fidem susceperat, repellit a se prauis moribus habita- D torem Deum. Nam domus inhabitatur a domino. Si ergo domus, quare exasperans? Si vero exasperans, quare domus, que vtique iam non habitatur. ? Domus, quia in ea Deus per fidem habitare coeperat. Exasperans vero est, quia abea prauis moribus repulsus exijt, vt vacua remaneat, quam prius cælestis inhabitator replebat. Vnde etiam ficut veritatis voce cognouimus, iniquissimus spiritus cum septem alijs redies, domum scopis mundatam inuenit, quia mentem a virtutibus alienam replet. Sequitur.: F Et scient, quia propheta suerit in medio eorum. ] Malis scire bonos, aut ad adiutorium falutis proficere, aut ad testimonium damnationis solet. Sciant ergo, quia in medio corum propheta fuerit, vt, audita prædicatione aut adiuuentur vt furgant et conuertantur, aut sic in iniquitatibus corum damnentur, ve excusatione careant . Sequitur : Tergo fili hominis ne timeas eos, neque fermones corum meruas, quoniam increduli, et subuersores sunt tecum, et cum scorpionibus habitas.] Patet ad quam peruerfos in prædicationem mirritur, qui ne timeat, admonetur. Et quia praui arque peruersi quique bona sibi loquentibus alia iniqua faciunt, et adhuc alia minantur, propter illa, quæ faciunt, dicitur: [ Ne timeas eos: ] Et propter hoc, quod minantur, adiungitur : [ Neque fermones corum metuas.] Vel cerre, quia reprobi atque iniqui et mala bonis ingerunt, et corum femper actibus derogant, propheta missus admonetur, ne corum, vel crudelitatem, aut furorem metuat, vel verba pertimescat. In hoc itaque quod dicitur : [Ne timeas. ] Prophetæ datut auctoritas prædicationis. Et quia omnes, qui in Deo viuimus, organa veritatis fumus, vt fæpe per alium mihi, fæpe vero alijs loquatur per me, sic nobis boni verbi inesse auctoritas debet , vt et is , qui præest , dicat recta libere, et is qui subest, inferre bona humiliter non recuset. Bonum-

Met-11. g

enim

A enim quod maiori a minore dicitur: tunc vere bonum est, si humiliter dicatur. Nam fi rectiondo fentiendi humilitatem loquendi perdiderit, radicem fenfus in ramo lingua vitiauit. Quod videlicet vitium iam non ex ramo, sed ex radice est, quia nisi cor intumesceret, lingua minime superbiret. Inesse ergo ad loquendum priori humilis au-Aoritas, inesse autem minori libera humilitas debet. Sed sæpe in hominibus ipse loquendi ordo confunditur, ficut et longe superius diximus. Nam aliquando qui per tumorem elationis loquitur, et loqui se per auctoritatem libertatis existimat: et aliquando alius pet stultum rimorem racet, et racere se per humiliratem putat. Ille socum sui regiminis attendens, non metitur sensum tumoris: iste locum suz subiedionis considerans, timet dicere bona, quæ sentit, et ignorat quantum charitatis reus efficitur racendo. Sic vero sub auctorirate su perbia, et humanus timor sub humilitate se palliat : vt sape nec ille valeat considerare quid Deo, nec iste quid debeat proximo. Nam ille eos qui fibi subiecti sunt conspicit, et ei cui omnia subiacent, non intenditi in elatione attollitur, et de elatione sua velut de auctoritate gloriatur. Ifte vero nonnumquam dum timet, ne maioris gratiam amittat, atque perhoc aliquid temporalis damni suftineat, recta qua intelligit occultat : arque apud se tacitus, ipsum timorem quo constringitur, humilitatem nominar: Sed eum cui nil vult dicere, tacendo in cogitatione dijudicat. Firq. vr vnde se humilem existimat; inde gravius sit superbus. Discernenda ergo semper sunt libertaset superbia , hu militas et timor : ne aut timor humilitatem, aut inperbia libertatem fingat. Ezechiel itaque quia non folum

crederet, vt timere non debeat, admonents, dum dietznet [Ne timeas oo.] Ae ne force derogationisorum werba pertimelet, admiggiure ; Neque fernones corum mutionisorum et de la companio de la companio debeat, et de la cauda fubiungiure, uma protinus fubinierture ¿Quosina incredula et fubiunerfores fun recum, etcum feorpioniso habitas. Timend enim effent hi quibas loqui minitare fin findie et operpositionis de la companio del la companio de la companio del la companio de la companio del la companio d

populo, fed etiam fenioribus loqui mittebatur, ne incautum timorem humilitatem

non placent Deo. Neuno etenim porefi lu wa cademe, re., omnipotenti Domino, asD que cius hoftbus gratuscitifee. Nam Deo fa maini den ga raqui in placetimi indo.
Inimicis veritaris aduerfabiur, qui cidom veritari in mente (ubiugatur. Vinte fand)
viriin voici libere increpatione ducconfi, cosa dia codia extera con mentuura, quof
Deūnon didigere cognoficunt. Quod propheta ardemere chibiens, creatori omnimu
quafini munere obulti, diciens: Nonne qui oderunter Deus, oderam illos, et inper plati, pa. e
inimicos tuos tabefecbam i Perfecto odio oderam illos, inimicis facil funt mibi. Acti
aperte dicar: Perfa quantite delligo, qui tuorum molti exciare contrar me inimicitari
non pertimefeo. Hinc iterum dicir Qui retribuunt mala pro bonis derrahebam mibi, spal, s. d
quoniam fecutus fimi infilitam. Bonum valdeeft quodifutta stribuit, quando mal

agranibut libera vone contradicie. Sed persance di condutti tribute, quando maie derogant, quia contra con initità defensionem fernato Non retributun, cum intità derogant, quia contra con initità defensionem fernato Non retributun, cum intità descributura del contratore del c

Qui etiam subdidie: Yerbosi amici mei, ad Deum stillar oculus meus. In omne enim S. Greg. To.2, Qqqq 2 quod

# S. Gregorij in Ezechielem

1284 Ibid- d quod de nobis dicitur, femper raciri recurrere ad mentem debemus, interiorem teffem A et iudicem quærere. Quid enim prodest si omnes landent, cum conscientia accuset. Aut quid poterit obeile si omnes nobis derogent; et conscientia sola nos desendat. Beatusergo Iob inter linguas derogantium inflexa mente perliftens, quia in tetra fe 154.3.6 im pugnari faliis fermonibus vidit, in celo teftem quefinit, Hinc Ifaias ait : Popule meus, qui beatificant te, ipfi te decipiunt et viam greffuum tuorom distipant. Qui videlicer populus ne verba fuz laudis attenderet pet in culpis altius periret, ftatimei dicitur, quem aspiciar, cuius iudicium pertimescat, cum subditur. : Srat ad iudicandum Dominus, stat ad iudicandos populos. Ac si aperte dicerestro: Iudicia humana cur sequeris, qui stare super te calestem indicem scis? Hinc est, quod Ioannem Baptistam veritas esse arundinem vento a gitatam negat, dicens: Quid existis videre in desertum? arundinem vento agiratam. ? Quod quia negando dixerat, non B Luc.7. d affirmando, subiecta verba testantur. Ait enim : Sed quid existis videre indefertum? hominem mollibus ve ftitum...? Ecce, qui mollibus vestiuntur, in domibus Rogum funt. Arundo autem vento agitata modo flatibus erigitur, modo flatibus inclinatur. Omnis autem infirmns animus, qui vel derogatione deijcitur, vel laudibusexaltatur, arundo vento agitata est. Quod Ioannes non erat., quia inflexibilem mentis verticem inter laudes hominum, et derogationes tenebat. Sed magna inquifitione tes indiget, cum recti operis viam tenemus, verum semper despicere derogantium verba debeamus, an certe aliquando compescere. De qua re sciendum cit, quia linguas detrahentium ficut nosfro studio non debemus excitare ne ipsi pereant, ita per fuam malitiam excitatas, debemus aquanimiter tolerare, vt nobis meritum crefeat. Aliquando autem etiam compefeere, ne dum de nobis mala diffe- G minant, corum, qui audire nos ad bona poterant, corda innocentium corrumpant. Hinc est enim, quod Ioannes obtrectatoris sui linguam redarguit, dicens: Is qui amat Epifola primatum gerere in eis, Diotrephes non recipit nos, proptet hoc si venero, com-Ioan 3.5 moneam cius opera, qua facit, verbis malignis garriens in nos. Hinc Paulus iterum 2.Cor, 10.6 de degrahentibus Corinthijs loquitur, dicens; Epistolæ inquiunt, graues sunt et fortes, præsentia autem corporis infirma, et sermo contemptibilis. Hoc cogitet, qui huiulmodi est, quia quales sumus verbo per epistolas absentes, tales et præsentes in opere. Hi etenim, quorum vita in exemplo imitationis est posita, debent, si posfunt, detrahentium sibi verba compescere, ne corum prædicationem non audiant, qui audire poterant, et in prauis moribus remanentes, bene viuerecontemnant. Sed hac in re, subtili inquisitione necesse est, ve semetipsum animus inuestiget, ne for- D taffe fux laudis gloriam quarat, et animarum lucra fe quarere nostra cogitatio simulet. Sape enim sui nominis laude animus pascitur, et quasi sub obtentu lucrorum spiritalium, cum de se bona dici cognouerit, latatur. Et sape sua gloria desensione contra detrahentes irascitur, et fingit sibimet, quod hoc excorum zelo faciat, quorum corda a bono itinere detrahentis fermo pertutbat. Illi ergo debent magnopere curare, ne contra eorum opinionem detrahentium verba pravaleant, qui fuam conscientiam subtiliter discutientes, se in ea inueniunt de amore prinata gloria nihil habere . Hinc est enim, quod iusti arque perfecti aliquando virtutes suas prædicant, bona quæ diuinitus accepetunt, narrant: non ve ipli apud homines sua ostentione 1.Cor.11.f proficiant, fed vt eos quibus pradicant, exemplo fuo ad vitam trahant. Vnde Paulus Apostolus quoties fustibus casus, quoties lapidatus, quoties naufragium pertulit, quanta pro veritate suffinuit, quod ad tertium calum raptus, quod in paradifum ductus fir, Corinthijs narrat, ve corum fensum a falsis prædicatoribus auerrats ve, dum se innotesceret qualis esfet, illi eis vilescerent, quos ab eis cognouerat inique venetari. Quod perfecti cum faciunt, id est, cum virtutes proprias loquuntur, in hoc quoque omnipotentis Dei imitatotes funt, qui laudes suas hominibus loquitur; Pros. 37.4 ve ab omnibus cognoscatur. Nam cum scriptura sancta præcipiat, dicens : Laudet te alienus, et non os tuum, quo modo facit iple, quod prohibet? Sed si virtures suas omnipotens Deus tacetet, cum nullus agnosceret : si eum nullus agnosceret, nullus amaret: fi nullus amaret, nullus ad vitam rediret. Vnde et per pfalmistam de eo dicitur: Vin tutem operum suorum annunciabit populo suo, ve det illis hereditatem gentiu. Virtu-

tes ergo suas annunciar, non ve laudibus suis ipse proficiar: sed ve hi, qui hue ex sua lan-

de cognouerint, ad perpetuam hereditatem veniant. Iusti itaque atque perfecti non folum cum viruperationis sua verba reprehendunt, sed etiam cum virtutes quas habent infirmis loquuntur, reprehensibiles non sunt; quia per suam vitam quam refersit, aliorum animas ad vitam quarunt. De quibus tamen sciendum est, quia numquam bona fua detegunt, nifi eos, ve dixi, aur proximorum veilitas, aut certe nimia necessitas cogat. Vnde Paulus Apostolus cum virtutes suas Corinthiis enumerasset, adjunxit: 2.Cor. 12.e Factus fum infipiens, vos me coegiftis. Fit vero, aliquando ve necessitate compulsi, in bonis, qua de se referent, non aliorum viilitatem, sed suam requirant, sicut beatus lob Johan, e facta fua enumerat, dicens: Oculus fui caco, et pes claudo, pater eram pauperum, et caufam quam nesciebam, diligentissime inuestigabam. Et multa alia qua sape egisse fe commemorar. Sed quia in vulnere doloris positus, ab amicis increpantibus ipse B impie egiffe, et violentus proximis, arque oppressor pauperum fuisse dicebatur, viz.

fanctus inter flagella Dei, et humana increpationis verba deprehensus, mentem sua grauirer concuri, arque ad desperationis foueam conspexit impelli, qui iam iamq. cadere poterat, nisi ad memoriam bene acta reuocasser, vt ad spem animum reduceret, ne oppressus verbis et vulneribus in desperationem periret. Quod ergo bona sua enumerat, non innotescere alijs quasi ex laude desiderar, sed ad spem animum reformat. lufti itaque ficut fine arrogantia loquuntur, aliquando bona, que agunt, ita fine zelo priuatæ gloriæ detrahentium fibi linguas redarguunt, quia noxia loquuntur. Cum vero linguæ derogantium corrigi nequeunt, æquanimiter funt per omnia tolerandæ. Nec obtrectationis fermo timendus est, ne dum vituperatio peruersorum metuitur, re-&i operis via deferatur. Vnde nunc Ezechieli prophetæ dicitur: [ Sermones co-

C rum ne metuas: quia increduli et subuersores sunt tecum. ] Minus autem mali effet, si hi qui sunt increduli, subuersores minime suissent. Quia enim ipsi, vel cælestis regni præmia, vel gehennæ esse supplicia non credunt, in suis grauitatibus dimissi, a fide et opere criam alios subuertunt, vt regnum, quod ipsi appetere non volunt, nec alter assequatur: Hi namque cum teneriores quosdam bona incipere, mala iam deuitare cognouerint, modo irridendo quod in calis promittitur, modo despiciendo quod Deus omnipotens de inferni supplicijs minatur, modo laudando bona temporalia, et dele-Etationes præfentis fæculi callida perfuasione pollicendo, deflectunt mentes innocentinm, corumq, itinera pernertunt. Gaudent, si quos potuerint a vita reuocare, ad mortem trahere, lætantur in prauitatibus fuis, exultant et in alienis. His nimirum poena fua non fufficit, qui a gunt ne foli moriantur. At si fortasse iustum quempiam tante ia p virtutis inuenerint, vt ei loqui contraria non præfumant, quia subuersores esse non pos-

funt, statim scorpiones frunt. Scorpio enim palpando incedit, sed cauda ferit. Nec mordet a facie, sed a posterioribus nocet. Scorpiones ergo fint omnes blandi et malitiosi, anger. in qui bonis quidem in faciem non resistant, sed mox vt recesserint derogant : alios quos 4per. 9. valuerint, inflammant, quæq. possunt noxia immittunt, mortifera inferre occulte non definunt. Scorpiones ergo funt, qui blandi et innoxij in facie videntur, fed post dorfum portant, vnde venenum fundant. Qui enim in occulto feriunt, quasi mortem laten- Ffal. 117. ter trahunt. Vude etiam per Pfalmiffam dicitur: Circumdederunt me ficut apes, et exarferunt ficut ignis in spinis. Apes enim in ore mel habent, in aculeo caudæ vulnus. Enth for fir. Et omnes,qui lingua blandiuntur, sed latenter ex malitia feriunt, apes sunt : quia lo- 614 quendo dulcedinem mellis proponunt, sed occulte feriendo vulnus inferunt. Ista vero facientes exardefeunt ficur ig nis in spinis : quia per flammas detrahentium non iusto-

rum vita comburitur, sed si que in eis esse poterant peccatorum spina concremantur. Dicatur ergo : [ Increduli et subuersores sunt tecum, et cum scorpionibus habitas.] Increduli scilicet Deo, subuersores vero infirmantibus proximis, scorpiones autem etiam fortibus et robustis. Quibus etsi in facie contradicere non præsumunt, ex occulto tamé vulnus derogationis inferunt. Increduli quippe simul, et subuersores et scorpiones funt, quia et audita ca, quæ Dei funt, non credunt, et cos quos præualent, a bonis moribus subuerrunt; et quos inflectere non valent, occultis machinationibus feriunt. Qua in re hoc quoque notandum est, quia cum prophetæ dicitur : [ Increduli et subuersores funt tecum, et cum scorpionibus habitas. ] Nobis consolationis medicamentum profertur. Quod sape tædet viuere, dum nolumus cum malis habitare. Querimus etenim cur non omnes boni funt, qui nobifcum viuunt. Mala proximorum ferre nolu-S.Gteg.To.2. mus

D-81,00050

### S. Gregorij in Ezechielem 1286

Iob.30. d Phil. 2. 6

2.Pet, 2. b . .

Gen. 19.4 Ino p.5.0.310 Gen. 3. 4 Grat. 41.6.11

P/41.30

uerfitas . Greg. lib.9. ep.39. 1.Cor. 15. d Pros. 22,d

mus, omnes fanctos iam debere effe decernimus, dum effe nolumus, quod ex proxi- A mis portemus. Sed hac in re luce clarius patet, dum malos portare renuimus, quam multum adhuc ipfi de bono minus habeamus. Neque enim perfecte bonus eft, nifi qui fuerit et cum malis bonus. Hinc beatus Iob de semetipso afferit, dicens: Frater fui dra conum, et focius struthionum. Hinc Paulus Apostolus discipulis dicit: In medio nationis prauæ et peruerfæ, inter quos lucetis ficut luminaria in mundo . Hinc Petrus gregis dominici pastor dicit : Iustum Loth, oppressum a nefandorum iniuria, conuersatione eripuit. Aspectu enim et audiru iustus erat, habitans apud cos,qui de die in diem animam iusti iniquis operibus crnciabant. Sæpe vero cum de vita proximorum querimur, mutare locum conamur, secretum vitæ remotioris eligere, videlicet ignorantes, quia si desit spiritus, non adiquat locus. Idem enim Loth de quo loquimur, in Sodomis fanctus extitit, in monte peccauit . Quia aurem loca mentem non B muniunt, ipse humani generis primus restatur parens, qui er in paradiso cecidit. Sed minus sunt omnia que loquimur ex terra . Nam si locus faluare potuisset , satan de cæ lo non caderet. Vnde Pfalmista vbique in hoc mundo tribulationes esse conspiciens, quæfiuit locum quo fugeret, sed sine Deo inuenire non potuit munitum. Ex qua re et ipsum sibi locum fieri petijt, propter quem locum quæsiuit, dicens : Esto mihi in Deu protectorem, et in locum munitum, vt faluum me facias. Tolerandi ergo vbique funt 7.9.1.5.Ad- proximi, quia Abel fieri non valet, quem Cain malitia non exercet. Vnum vero

est pro quo vitari societas debet malorum, ne si fortasse corrigi non valent, ad imitationem trahant. Et cum ipfi a fua malitia non mntantur, eos qui fibi coniuncti fuerint, peruertant . Vnde Paulus ait : Corrumpunt bonos mores colloquia mala . Et ficut per Salomonem dicitur: Noli esse amicus homini iracundo, nec ambules cum viro furioso, C ne forte difcas femitas eius, et fumas fcandalum animæ tuæ. Sicut er go perfecti viri peruerfos proximos non debent fugere, quia et cos fæpe ad rectitudinem trahunt, et ipfi ad peruerfitatem nuquam trahuntur : ita infirmi quique focietatem declinare debent prauorum, ne mala, quæ frequenter afpiciunt, et corrigere non valent, delodentur imitari. Sic enim verba proximorum audiendo quotidie fumimus in mente, sicut flando atque respirando aerem trahimus corpore. Et sicut malus acrassiduo flatu tractus inficit corpus, ita peruería locutio affidue audita, infirmantium inficit animum, vt tabefcat delectatione prauj operis, affidui iniquitate fermonis. Sequitura [Verba corum ne timeas et vultus coru ne formides:quia domus exasperans est.] Ideo boni timendi funt: ne offendantur, ne forte per cos ille prouocetur ad iram, qui corum corda semper inhabitat . Nam ficut superius dictum est , si malos offendimus , ti- D mere minime debemus : quoniam illis noftra actio displicet, quibus nec iustitia Creatoris placet. Quid ergo timendu est, si nobis ingrati sunt, qui Deo amabiles no sunt? Vn de recte nunc dicitur: [Verba eoru ne timeas, et vultus eorum ne formides : quia domus exasperans est.] Ac si aperte diceretur : Timendi essent, nisi me in suis actibus exasperarent. De quibus adhuc subditur: [Loqueris ergo verba mea ad eos, si forte audiant, et quiescant, quia irritatores funt. ] Omnis, qui peccat, quid aliud quam conditoris

ter expectat per patientiam. Per prædicatores autem suos verbum nobis exhortationis prærogat. Omnis autem, qui recta prædicat, si auditur, iram irritati Creatoris super præuaricatorem populum placat. Vnde necesse est, vt ipse non debeat agere ma- E lum, quod solet in populo surore conditoris sui irritare. Proptet quod etiam subditur: [ Tu autem fili hominis audi , quæcumque loqnot ad te, et noli effe exasperans sicut domus exasperatrix est : ] Id est, mala, quæ fieri conspicis, ipse non facias : ne hoc, quod prohibere niteris, ipse committas. Omnis etenim prædicator intenta semper debet mête pensare, ne qui missus est lapsos erigere, ipse in pravitate operis cum lapsis cadat, et Pauli hunc fententia feriat dicentis: In quo alterum iudicas, teipfum condemnas. Vnde Balaam Dei spiritu repletus ad loquendum, sed tamen in carnalem vitam suo spiritu detentus, de semetipso loquitur dicens: Dixit auditor sermonum Dei , qui nouit do-&rinam altiffimi : et visiones omnipotentis videt, qui cadens apertos habet oculos. Cadens apertos oculos habuit, qui rectum quod diceret, vidit : fed recte videre corempfit.

Cadens videlicer in peruerfo opere, et apertos habens oculos in fancta pradicatione.

fui in fe iracundiam irritat? Et scimus, quia quoties actu, quoties verbo, quoties cogitatione delinquimus, Deum contra nos toties irritamus. Sed tamen suftinet, et clemo-

Num.22.4

A Est ramen aliud, quod possit intelligi, cur beatus Ezechiel, qui ad prædicationem mittitur, effe exasperans prohibetur. Nissenim ad loquenda verba cum mittebatur, obediret, omnipotentem Dominum sicut populus de peruerso opere, sic propheta de suo filentio exasperasset. Nam sicut mali ideo Deum exasperant, quia loquuntur, vel faciunt mala, ita nonnumquam boni exasperant, quia reticent bona. Illis itaque in culpa est peruersa agere, istis recta reticere. In hoc ergo cum malis etiam boni simul Deum exasperant, quia cum peruersa non increpant, bis per suum silentium proficiendi licentiam præstant . Sequitur : [Aperi os tuum et comede quæcumque do tibi. ] Aperimus os nostrum, cum recta loquimur, et comedimus, quæ a Deo accipimus: quia et tribuitur et augerur in nostris sensibus cibus vita, cum pradicare coeperimus. Vnde propheta alius dicit : Os meura aperui, et attraxi spiritum. Non enim spiritum attra- Pfal, 118,

B heret, nifi os aperiret : quia nifi ad prædicandum proximis fe impenderet, spiritalis do ctrina in co graria non creuisset. Sequitur: [ Et vidi : et ecce manus missa ad me, in qua erat involurus liber. Et expandit illum coram me, qui erat scriptus intus et foris. ] Sicut per prophetam prædicatorum ordo, sic per librum, quem accepit, scripturæ sacræ paginæ designantur. Liber autem inuolutus, est scripturæ sacræ eloquium obscurum, quod profunditate sententiarum inuoluitur, vt non facile sensu omnium penetretur. Sed coram propheta liber expanditur: quia coram prædicatoribus facri eloquij obscuritas aperitur. Inuolutum librum manus Dei porrexerat, cum faluator dicebat : Si- Mat. 13.4 mile factum eft regnum calorum homini, qui seminauir bonum semen in agro suo. Cum aurem dormirent homines, venit inimicus eius, et superseminauit zizania in medio tritici,et abijt. Cum autem creuisset herba, et fructum fecisset, tunc apparue-

C runt et zizania, et reliqua: quæ charitas veftra etiam me reticente reminiscitur. Sed librum, quem inuolurum oftenderat, expandit cum hoc quod per ænigmata loquebatur, exposuit dicens: Qui seminat bonum semen, est filius hominis. Ager autem est mundus . Bonum vero femen, hi funr filij regni: zizania autem filij funt nequam . Inimicus autem, qui seminauit ea, est diabolus. Messis vero consummatio seculi. Messores autem angeli funt. Sicut ergo colliguntur zizania, et igni comburuntur, fic eris in confummatione faculi. Involutus itaque liber expanditur, quando hoc quod obfeure prolatum fuerat, per laritudinem intellectus aperitur. Hunc involutum librum veritas expandir, quando in discipulis egit, quod scriptum est: Tunc aperuit illis sen- Luc. 24. f fum, vr inrelligerent scripturas. De quo adhuc libro subditue : [ Qui crat scriptus intns et foris. Liber enim facri eloquij intus feriptus est per allegotiam foris per histo. Hier in Exec.

D riam . Intus per spiritalem intellectum, foris autem per sensum litteræ simplicem , ad .. 2.in 1/a.8.29 huc infirmantibus congruentem. Intus quia inuifibilia promitrit: foris, quia vifibilia præceptotum suorum rectitudine disponit. Inrus, quia cælestia pollicetur: foris autem, quia terrena contemptibilia qualitet fint, vel in vsu habenda, vel ex desiderio fugienda, præcepit. Alia namque de secretis cælestibus loquitur, alia vero de exterioribus actionibus juber. Et ea quidem, que fotis precepit, patent : sed illa que de internis narrat, plene apprehendi nequeunt. Vnde scriptum est: Extendens calum sicut Pfal. roj. pellem , qui tegis aquis superiora eius . Quid enim cali nomine nisi sacra scriptura si- Inf. bom. 17. gnatur? De qua nobis et fol fapientia, et luna fcientia, et ex antiquis patribus ftella bom.t. exemplorum arque virturum lucent. Quod ficut pellis extenditur: quia per scriptores fuos carnis lingua formatum, ante oculos nostros, et per verba doctorum. exponendo

r displicatur. Quid vero aquarum nomine, nisi sanctissimi angelorum signantut chori ? De quibus scriptum est: Et aque que super celos sunt, laudent nomen Domini. Hu- Pfal. 149. ius ergo cali superiora Dominus aquis tegit, quia alta sacra eloquij, id est, ca qua de natura diuinitatis, vel de æternis gaudijs natrat, nobis adhuc nescientibus, solis angelis in secreto sunt cognita. Calum ergo hoc et coram nobis extenditur, et tamen aquis superiora eius conteguntur: quia et quædam sacri eloquij iam nobis per apertionem spiritus patent erquædam quæ solis angelis possunt esse manifesta, nobis adhue seruantur occulta. De quibus tamen occultis iam partem per spiritalem intelligentiam fentimus,iam fancti Spiritus pignus accepimus: qui hac, et plene necdum cognouis mus, et tamen medullitus amamus, et in multis spiritalibus sensibus, quos iam cognouimus, veritatis pabulo pascimur. Dicat ergo: [ Qui erat scriptus intus, et foris. ] Quia in facro eloquio, et dictis occultioribus arque sublimioribus satiantur fortes, et

# S. Gregorij in Ezechielem

1288 præceptis apertioribus nos parunli nutrimur. Vnde scriptum est: Montes excelsi cer- A Pfal. 103.

1fa. 3. b

Luc. 6.c

Icel.2. b Iac.4. b

Tfal.38.

Tfal.83

Tob. 13. LNG 2.6

uls, petra refugium herinaciis. Habeant enim montes intelligentia, qui iam contemplationis saltus dare nouerunt. Sed petra sit refugium herinacijs: quia nos paruuli et peccatorum nostrum spinis cooperti, et si intelligere alta non possumus, in petræ refugium, id eft, in Christi fide saluamur. Vnde et quibusdam dicitur : Nihil me iu-1.Cor.2. a dicaui scire inter vos nifi Christum Iesum, et hunc crucifixum. Ac si diceret: Quia vos capere diuinitatis eius mysteria non posse pensaui, sola vobis humanitatis eius infirma locutus fum . Sequitur : [ Et scripta erant in eo lamentationes, carmen, et va.] Carmen aliquando in bono, aliquado vero in malo accipi dubiú non est: quia et lætum carmen, et lugubre carmen dicere possumus. Sed nos scriptura sacra vium sequentes, quæ pene semper carme ponere in prosperissolet,hoc in loco pro bona parte dictu car men accepimus. Nam cum omnipotens Deus populum suum de mari rubro liberasset, B scriptum eft: Tunc Moyfes et filij Ifrael cecinerunt carmen Domino. Et cum Dauid Exed, 15.4 victoriam de hostibus fecisset, scriptum est : Locutus est Dauid Domino verba carminis huius . Salomon quoque air : Acetum in nitro , qui cantat carmina corde pessimo.

2.Reg.22. 4 Prou. 2 5-4 Acetum quippe si mirtatur in nitro, feruescit nitrum protinus et ebullit . Et peruersa mens quando per increpationem corripitnr, aut per prædicationis dulcedinem bona fuadentur, de correptione fit deterior. Et inde in murmurationis iniquitate fuccendi-10b,2 €. € tur, vnde debuit ab iniquitate compesci. Per Heliu quoque de ingrato ac sese desperante dicitur: Et non dixit: Vbi eft qui fecit me, qui dedit carmina in nocte? Carmen quippe in nocte est latitia in tribulatione. Carmen in nocte accipimus, quando in pref-furis præsentibus de suturis gaudijs consolamur. Carmen nobis ostendebat Apostolus, Rom. 12. c cum dicebat : Spe gaudentes, in tribulatione parientes. Carmen in nocle fe Dauid ha-

bere indicat dicens: Tu es mihi refugium a pressura, que circundedit me: exultatio Pfal. 31. b mea, redime me a circundantibus me. Qui enim circundari se pressuris narrat, et tamen Deu sibi esse exultationem nominat, proculdubio carmen in nocte cantat. Quia igitur pene semper in bono carmen ponere scriptura sacra consucuit, ita a nobis etiam in hoc loco debet intelligi. Vz autem , in scriptura facra fapius de aterno luctu, quam Rior in Exec. a.et Amer 1. præfenti folet intelligi. Vnde feriptum eft : Væ impio in malo: tetributio enim manuum eius fiet ei . Et beatus Iob loquitur dicens : Si impius fuero, væ mihi eft: fi autem Iob. 10. 6 iustus, non leuabo caput, saturatus afflictione et miseria. Iustorum enim afflictio temporaliseft . Væergo quod dixit , a temporali afflictione distinxit, qui et iustum afflictionem, et impium væ habere perhibuit. Per semetipsam quoque veritas dicit: Væ Mat.10, 4 mundo a scandalis. Et væ vobis qui ridetis, quoniam flebitis. Et væ prægnantibuset D Luc.11.6 nutrientibus in illis diebus. Penfandum ergo nobis est, quo modo hac tria in facro volumine scripta fint , lamentationes , carmen , et væ . Lamentationes videlicet : quia in

co scripta est poenitentia peccatorum. Carmen vero, quia ibi pranunciantur gaudia iustorum. Vz autem quia illic expressa est damnatio reproborum. Vt ergo peccata punias, lege quæ in hoe volumine scripta sunt lamenta : Scindite corda vestra, et non vestimenta vestra. Et tursus: Miseri estote, et lugete: rifus vester in luctum conuertatur, et gaudium in mærorem. Vt autem de promissione gaudij sequentis hilares fcas, cognosce que in hoc volumine scripta sunt carmina laudis eterne: Beati qui habitant in domo tua Domine, in faculum faculi laudabunt te. Et ficut per quendam fapientem de cælesti Hierusale dicitur : Ex lapide pretioso et mundo omnes platea eius fternentur, et per omnes vicos eius, alleluia cantabitur. Hoc nobis catmen caleftis E patriz nunciare ciues eius venerant, qui concorditer clamabant: Gloria in excelsis Deo : et in terra pax hominibus bonz voluntatis. Sed si adhuc prasenti saculo mente inhares, si adhuc terrenis voluptatibus delectaris, amare no potes gaudia aterna qua audis. Cognosce ergo in hoc volumine væ quod in eo scriptum est, atque: ab animo per timorem expelle quod diligis, ve possis ex iudicio carmen amare quod legis. Ibi

quippe sub vnius damnati specie, multitudo omnis exprimitur reproborum, cum voce veritatis dicitur: Ligatis pedibuseius ac manibus, mittite eum in tenebras exterio-Mat. 22.h res, illic erit fletus et ftridor dentium. Tunc etenim reprobi in exteriores tenebras cadunt : quia nunc in interioribus fua se sponte deiecerunt, ve veritatis lumen nec credendo nec bene operando sequerentur. In quibus ligatis pedibus ac manibus mitti præcipiuntur: quia nunc dum tempus operandi atque currendi est, habere manus et pedes liberos A liberos in bona actione nolucrunt ... ibi væ reproborum feriptum est : Vermis corum 1/a.66. g non morietur, et ignis corum non extinguetur. : Ibi damnatis ac repuliis dicitur : Di- Mat. 25.2 scedite a me maledicti in ignem æternű, qui paratusest diabolo et angelis eius. In hoc itaque volumine cuncta, que adificant, omnia que erudiunt, scripta continentur. Peccassi enim, er iam te poeniter illicita perpetrasse, ve ad a gendam poenitentiam docearis: ihi inucnis lamenta. Spe cæleftium gaudiorum mentem relevare desideras, ibi ad consolationem tuam inuenis carnem. Sin vero et mala perpetrasti,et hæcte perpetrasse non poenitet, sed ceruicem mentis erigis, ad nullas poenitentia lamentationes inclinaris, nulla cælestium gaudiorum expectatione corrigeris, velis nolis, ibi scriptum auditutuses væ ive quem nec timor ad poenitentiam humiliat, nec spes ad superna præmia exaltat, damnationis sux iam nunc poenam prospiciat, et sine excusatione in ater-B num supplicium cadat. Quid igitur fratres, quid agendum est miseris nobis, nisi ve cuigilemus ad huius verba voluminis, et mala, que nos egisse meminimus, fletibus puniamus, ve per lamenta poenitentia, perueniamus ad carmen vita? Ne fi affligi modo pœnitendo nolumus, væ postmodum sinc fine fentiamus. Nec nos nostroram vul-

## potuit omnia ex nihilo creare ? Vnigenitus quippe est omnipotenti patri coaternus, Qui cum eo viuit, et regnat in vnitate Spiritus fancti, per omnia fæcula fæculorum. HOMILIA, X, a me

Amen.

nerum multitudo in desperationem deprimat: quia maior est potentia medici, quam magnitudo languoris nostri. Quid est enim, quod reparare ad falutem non possir, qui

Ili hominis , quodcumque inucneris , comede . Comede volumen Ezech. 35 istud, et vadens loquere ad filios Ifrael. Et aperui os meum, et cibauit me volumine illo. Et dixit ad me : Fili hominis , venter tuus comedet, et viscera tua complebuntur volumine isto, quod ego do ribi. Et comedi illud, et factum est in ore meo sicut mel dulce . Et dixit ad me: Fili homīnis, vade ad domum Ifrael, et loqueris verba mea ad eos . Non enim ad populum profundi sermonis, et ignora lingua tu mittetis ad domum Ifrael: neque ad populos multos profundi fermonis, et ignota lingua, quorum

D non possis audire sermones. Et si ad illos mittereris, ipsi audirent te. Domus autem Israel nolunt audire te : quia nolunt audire me . Omnis quippe domus Israel attrita fronte est, et duro corde. Ecce dedi faciem tu'am valentiorem facicbus corum, et frontem tuam duriorem frontibus corum, et vt adamantem et ve silicem dedi faciem tuam. Ne timeas eos, neque metuas a facie eorum; quia domus exasperans cst. Et dixit ad me: Fili hominis,omnes sermones meos. quos ego loquor ad te, assume in corde tuo, et autibus tuis audi, et vade : ingredere ad transmigrationem ad filios populi mei , et loqueris ad cos, et dices eis : Hac dicit Dominus Deus, si forte audiant et quiescant . Et assumpsit me E spiritus, et audiui post me vocem commotionis magnæ: Benedicta gloria Do-

mini de loco suo, et vocem alarum animalium percutientium alteram ad alteram, et vocem rotarum sequentium animalia, et vocem commotionis magna. Spiritus quoque leuauit me, et assumpsit me : et abij amatus in indignatione spiritus mei . Manus cnim Domini erat mecum, confortans me.

C'Olent quidam, scripturam sacri eloquij legentes, cum sublimiores eius sententias Denetrant, minora mandata, quæ infirmioribus data funt, tumenti fenfu defpicere, et ea velle in alio intellectu permutare. Qui fi recte in eo alta intelligerent, mandata quoque minima despectui non haberent: quia dinina præcepta sie in quibusdam loquuntur magnis, ve tamen in quibufdam congruant paruulis, qui per incre-

A 33.6

ligenda perueniant. Vnde nunc fancto propheræ dicituri [Fili hominis quodeumque

Ioan, 6.c

inueneris comede . ] Quidquid enim in facra scriptura inuenitur, edendum est: quia et eius parua simplicem componunt vitam, et eius magna subulem adificant intelligentiam . Sequirur : f Comede volumen istuder vadens loquere ad filios Ifrael. Er aperui os meum, et cibagie me volumine illo. I Scriptura enim facra cibus et potus eft. Vnde etiam Dominus per prophetam alium minatur. 1 Mittam famem interram, non fa-Amos 8,6 mem panis, neque sitim aquæ, sed audiendi verbnm Domini . Qui ergo subtracto fuo eloquio, fame ac fiti nos dicit atteri, quia eius verba et cibus noster et porus fint,

demonstrat. Sed notandum, quod aliquando cibus, aliquando porus sunt. In re-Greg. 27. Mer. bus enim obscurioribus, quæ intelligi noqueunt mil exponantur, scriptura facra cibus eft : quia quidquid exponitur ve intelligatur, quali manditur, ve glutiatur. In tobom. t. bus vero a pertioribus porus eft. Potum enim non mandendo glutimus. Apertiora ergo mandata bibimus : quia etiam non exposita intelligere valemus. Pro eo autem, quod multa Ezechiel propheta obscura arque perplexa auditurus erat, nequaquam ei de sacro volumine dicirur, bibe: fed comede. Ac li aperte diceretur. : Pertracta et intellige, id eft, prius mande, et sunc degluti. Sed in verbis facri eloquij ifte debet fludij noftri ordo setuari, ve hac ideo cognoscamus, quarenus de iniquitate nostra compuncti, cognoscentes mala,quæ fecimus, vitemus ne alia faciamus. Et cum iam ex magno viu lacrymarum, de peccatorum remissione cœperit esse fiducia, per verba Dei, quæ intelligimus, ad vitam quoque et alios tra hamus. Ad hoc enim intelligenda funt, vt et nobis profint, et intentione spiritali alijs conferantur . Vnde bene nunc dicitur : [ Comede volumen istud, er vade loquere ad filios Israel. ] Ac si ei de facro cibo diceretur : Co- O mede et pasce : saturare et etucta:accipe et sparge:confortare et labora . Et notandum quod propheta subiungit dicens: [ Et aperui os meum, et cibauit me volumine illo.] Pfal. 11.

Os in corde effe alius prophera teffatur dicens : Labia dolofa in corde et corde locuti funt mala. Os ergo aperimus, quando fenfum ad intelligentiam facri verbi prapatamus, Itaque ad vocem Domini propheta os aperuit : quia ad fpiramentum Dominici præcepti cordis nostri desideria inhiant, ve de cibo visæ aliquid sumant. Sed tamen hoc ipfum fumere, noftrarum virium non eft, nifi ipfe cibauerit, qui ve comedatur iuffic. Ille etenim cibatur, qui per se edere non potest. Et quia ad capienda verba calestia ido nea nostra infirmitas non est, ipfe nos cibat, qui nobis in tempore mensuram tritici reperar: quarenus in facro verbodum hodie intelligimus, quod hesterno die nesciebamus, cras quoque comprehendimus quod hodie nescimus, per diuinæ dispensationia Di gratiam, quotidiano alimento nutriamur. Omnipotens etenim Deus quali toties ad os cordis nostri manum porrigit, quoties nobis intellectum aperit, et cibum facri eloquij in nostris sensibus mittit. Cibat ergo nos volumine, cum sensum nobis scriptuta fux dispensando aperit, et eius dulcedine nostras cogitationes replet. V nde et subditur: [ Et dixit ad me : Fili hominis, venter tuus comedet, et visceratua teplebuntut volumine isto, quod ego do tibi . ] In translatione veteri non habetur, venter tuus comedet. et viscera tua replebuntur. Os enim nostrum comedit,dum verbum Dei legimus:viscera vero nostra complentur cum intelligimus arque serua mus ea in quibus legendo laboramus. In posteriori autem translatione quamet veraciorem credimus, Tcriptum

eft: [ Venter tuus comedet, et viscera tua replebuntur. ] In sacto vero eloquio nonnu-Hier.4. d quam venter pro mente poni confueuit. Vnde et per Hieremiam dicitur ! Ventrem & meum, ventrem meum dolco. Quod quia de spiritali et non corporeo ventre dixerat, adjunxit : Sensus cordis mei conturbati sunt. Neque enim ad salurem populi pertinebat, si prophera ventrem corporeum se dolete prædicaret, Sed ventrem doluit, qui mentis afflictionem fensit. Sed cur exemplum prophetæ proferimus, cum testimonium Domini apertius habeamus? Et necesse est, vt cum per semeripsam veritas loquitur, propheta tacear : quia lucerna claritatem non haber in fole . Air enim : Oui credit in me, sicut dicit scriptura, flumina de ventre eius fluent aquæ viuæ. Quia enim de mento fidelium fancta pradicationes defluunt, quafi de ventre credentium aqua viua flumina decurrunt. Ventris autem viscera, quid funt aliud nisi mentis interna, id est, recta intentio, fanctum defiderium, humilis ad Deum, pia ad proximum voluntas? Vnde nunc)

recte dicitur : [ Venter tuus comedet, et viscera tua replebuntur.] Quia cum mens no-

ftra

A fira pabulum veritatis acceperit, interna noftra non iam vacua remanent, fed alimento vitæ fatiata . Pensemus , charissimi fratres mei quam sit pia ista promissio , qua dicitur : I Venter tuus comedet, et viscera tua replebuntur volumine isto quod ego do tibi. ] Multi etenim legunt, et ab ipfa lectione iciuni funt. Multi vocem prædicationis audiunt, sed post vocem vacui recedunt. Quorum etsi venter comedit, viscera non replentur: quia etfi mente intellectum facri verbi percipiunt, obliuifcendo et non feruando qua audierint, hac in cordis visceribus non reponunt. Hinc est enim qu'od per prophetam alium quofdam Dominus increpat dicens: Ponite corda vestra super vias Agg 1.4 vestras. Seminastis multum, et intulistis parum : comedistis, et non estis satiati : bibistis, et non estis inebriati. Multum cordi suo seminat, sed parum infert, qui de mandatis calestibus vel legendo, vel etiam audiendo multa cognoscit, sed negligenter

B operando pauca fructificat. Comedit et non fatiatur, qui verba Dei audiens, lucra vel gloriam fæculi concupifcit. Bene autem non fatiari dicitur, quia aliud mandit, et aliud efurijt. Bibit et non inebriatur, qui ad vocem prædicationis aurem inclinat, fed mentem non mutat. Solet enim per ebrietatem bibentium fenfus mutari. Qui ergo ad cognoscendum Dei verbum deuotus est, sed ea que sunt huius seculi adipisci desiderat, bibit, et inebriatus non est. Si enim inebriatus esfet, proculdubio mentem murasfet : vt iam terrena non quæreret , iam vana et transitoria, quæ amauerat non amaret. De electis namque per pfalmistam dicitur: Inebriabuntur ab vbertate domus tuç. Quia Pfal. 35 tanto omnipotentis Dei amore repleti funt, vt mutata mente fibimetipfis extranei effe videantur, implentes quod scriptum est: Qui vult post me venire, abneget semetip- Met. 1.6 fum . Semetipium abnegat; qui muratur ad meliora, et incipit effe quod non erat, et Luc. s.b

C definit effe quod erat. Sæpe autem quosdam vidimus ad vocem prædicationis quasi Origin Mat. definiteffe quod erat. Sæpe autem quof gam vigimus ag voccus prægnessiones quan bom.a. ex consectione compunctos, habitum non animum mutaffe, ita vt religiofam veitem s. Hirr. Agiafumerent, fed anteacta vitia non calcarent, iræ ftimulis inaniter agitari, malitia do- fa. loris in proximi læsionem feruescere, de ostensis quibusdam bonis ante humanos oculos superbire, præsentis mundi lucra inhianter querere, et de solo exterius habitu, quem fumplerunt, sanctitatis fiduciam habere. Quibus quid aliud dicendum est, nisi hoc quod doctor egregius quibufdam legis exteriora fernantibus loquirur, dicens: quia in Christo Iefu neque circuncisio aliquid valet, neque praputium, sed noua creatura ? Gal.s.e Non enim magni est meriti, si quid foris erga nos agatur in corpore, sed magnopere

pensandum est quid agatur in mente. Nam præsentem mundum despicere, transitoria non amare, mentem medullitus in humilitate Deo et proximo sternere, contra illatas D contumelias patientia feruare, et custodita patientia, dolore malitia a corde repellere, egenis propria tribuere, aliena minime ambire, amicum in Deo diligere, propter Deu et cos qui inimici funt amare, de afflictione proximi lugere, de morte eius, qui inimicuseft, non exultare: hac est noua creatura, quam idem magister gentium apud alios discipulos vigilanti oculo requirit, dicens: Si qua igitur in Christo noua creatura, ve- 2.cor.s. d tera transferunt : ecce facta sunt omnia noua . Ad vererem quippe hominem pertinet, præfentem mundum quærere, transitoria ex concupiscentia amare, mentem in super-biam etigere, patientiam non habere, ex dolore malitiæ de próximi læsione cogitare, fua indigentibus non dare, atque ad multiplicandum aliena quarere, nullum pure proprer Deum diligere, inimicitias inimicis reddere, de afflictione proximi gaudere.

Cuncta hæc vetusti sunt hominis, quæ videlicet de radice trahimus cortuptionis. Sed E qui iam ifta exuperat, et ad præcepta dominica mentem in benignitatem commutat; de hoc recte dicitur : Quia vetera transierunt : ecce facta sunt omnia noua. Tunc ergo in nostris mentibus noua fiunt, cum a nobis vetusti hominis vitia transcunt, quando facri verbi præceptum venter comedit, et viscera medullitus replentur. Sæpe enim quosdam vidimus tota se mente ad sancta lectionis studium contulisse, atque inter verba dominica recognoscentes in quantis deliquerint, semetipsos in lacrymis mactare, marore continuo affligi, in nullis huius mundi prosperitatibus delectari sita vt eis vita præsens oneri, et lux ipsa fastidio fieret, vix ad colloquendum communia admittere, atque a rigore disciplina animum difficile relaxare, per amorem conditoris, luctu folummodo et filentio gaudere. Horum venter facrum volumen comedit, et viscera repleta sunt: quia præcepta vitæ quæ sensus capere potuit, memoria non amilit, fed hac collectus in Deo animus lugendo femper et recolendo feruabit. Et fit plerumque

Phil.4.b

Hier, 33. 4

Ezecb.3.b

Ibid.

plerumque vetales quiqueex dono calestis gratia, etiam verbum doctrina perci- A piant, atque de veritatis pabulo, quod ipfi intrinsecus dulciter ruminant, proximos fuauiter pascat. De quorum prosecto ore prædicatio audientibus dulcis est, quando corum actio contraria suis prædicationibus non est: quia de propria vita sumunt, quod per linguam proximis conferunt. Vnde recte hic quoque propheta subiungit : [ Et comedi illud, et factum est in ore meo ficut mel dulce. ] Liber qui viscera repleuit, dulcis in ore sicut mel factus est : quia ipsi de omnipotenti Domino sciunt suauiter loqui, qui hunc didicerint in cordis sui visceribus veraciter amare. In eius quippe ore scriptura facra dulcis est, cuius vitæ viscera mandatis illius replentur : quia ei suauis est ad loquendum, cui interius impressa ad viuendum fuerit. Nam sermo dulcedinem non haber, quem vita reproba intra conscientiam remorder. Vnde necesse est, vt, qui verbum Dei loquitur, prius studeat qualiter viuat, ve post ex vita colligat qua et qualiter dicat. Ad prædicandum namque plus conscientia sancti amoris ædificat, quam exercitatio fermonis: quia amando caleftia, intra femetipfum pradicator legit, quo modo persuadeat vt despici debeant terrena. Qui enim vita sua interius pensat, et exeplo suo foris admonendo alios adificat, quasi in corde lingua calamum tingit, in co quòd manu verbi proximis exterius scribit. Inde admirabilis prædicator cum multa discipulis exhortando dixit, quia nullam intra semetipsum de conscientia contrarietatem pertulit, secutus adiunxit: Si qua virtus, si qua laus disciplina, hac cogitate que et didiciftis et accepiffis et audiffis et vidiffis in me. Hec agite, et Deus paciserit vobifcum . Sequitur : [Et dixit ad me : Fili hominis, vade ad domum Ifrael, et loqueris verba mea ad cos.] In eo quòd Dominus prophetæ dicit. [Loqueris verba mea ad eos. ] Quid aliud quam eius ori frenum moderaminis imponitine qua prius intus non C audierit, foris dicere prasumat. Nam prophetz falsi sua et non Dei verba loquebantur, de quibus scriptum est: Nolite audire verba prophetarum, qui prophetant vobis, et decipiunt vos, visionem cordis sui loquuntur, non de ore Domini. Et rursum: Non loquebarad eos, et ipfi prophetabant. Qua ex re quoque colligendum eft : quia et quisquis expositor in explanatione sacri eloquij vt fortasse auditoribus placeat, aliquid mentiendo componit, sua et non Domini verba loquitur, si tamen placendi vel seducendi studio mentiatur. Nam si in verbis dominicis virtutem requirens, ipse aliter quam is per quem prolata funt, senserit, etiam si sub intellectu alio zdificationem charitatis requirat, Domini sunt verba que narrat: qui ad hoc solum Deus per totam

nobis facram scripturam loquitur, ve nos ad suum et proximi amorem trahat. Sequitur : [ Non enim ad populum profundi fermonis er ignotæ linguæ tu mitteris ad domfi D Ifrael, neque ad populos multos profundi fermonis et ignotz linguz, quorum non possis audire sermones. Et si ad illos mittereris, ipsi audirent te. Domus autem Ifrael nolunt audirete, quia nolunt audire me. ] In ipfo iuffionis exordio quo propheta ad prædicandum mittitur, aperte et vocatio gentium, et Ifraeliticarum repulsio designatur. Nam cum dicitur: Non ad populos multos profundi sermonis et ignota linguz mitteris, quorum non possis audire sermones : arque statim subditur: Er si ad illos mittereris, ipli audirent te: aperte declaratur obedientia gentium, quæ quandoque prædicatorum voces effent fine tarditate fecuturæ. Et cum subditur: Domus autem Ifrael nolunt audire te, quia nolunt audire me: ludææ duritia designatur, quæ verba prædicantiù et cognouit, et sequi noluit. Ignota autem lingua gentium ad obediendu mora non fecit, quamuis extranea ab eloquio legis fuit. Bene aute dicitur: Nolut audire te, quia nolut audire me: secundu hoc quod scriptu est : Qui vos sperait, me spernit. Luc. 10. e Causa quoque cur non audiant, subinfertur, cum dicitur: Omnis quippe domus If-Glef. Interfin. rael attrita fronte eft, et duro corde. ] Cum domus Ifrael attrita fronte eft perhibe-40 //4.48. tur, quid aliud sentiendum, quid ve cogitandum est, nisi quòd frontem cordis in impundentiam atterit culpa frequens : vt quo crebrius committitur, eode illa commit-

Tenris animus minus vérecunderur? Arque ideo ad tantam cordis duritiam quandoque peccator peruenit, vi lam in correptione fensibilis non sir: quia qui vsu peccandi indumit; quallo modo corripientis verbum; id est, manum palpantis sentit, suer ludææ quoque crebrius delinquenti dicitur: Frons mulieris meretricis sacka est bis h, nor sustiti erubelcere. Vel certe attrità frons est in ulusi mundi achibus assure quia sicut

funt nonnulli qui quietem cunctis mundi pramijs arque honoribus praponunt, ita

nonnulli

A nonnulli, qui quietem cunctis mundi præmijs atque honoribus præponunt, ita nonnulli ve in hoc mundo aliquid effe videantur, terrenis laboribus infudant, infiftunt caufis, permiscentur jurgijs. Et quamuis se corpore deficere inter labores sentiant, amore tamen terrenarum rerum deuicti, delectabiliter fatigantur. Quibus per prophetam dicitur: Effraim vitula docta diligere trituram . Vitula etenim in tritura area assueta, etia Ofes, 10. 6 fi relaxatur a labore, sponte redit. Sic quibusdam prauis metibus nihil est laboriosius, quam fi eis pracipitur, ve in huius mundi actibns non laborent. Nam fa pe quidam repulsi ab actione terrena, deprecantur ve redeant. Rogant ve premantur: graue se incur riffe periculum quietem putant. Attrita ergo fronte funt, qui non folum labores non fugiunt, sed neque importuni videri in laboribus, qui sibi negantur, etubescunt, Sequitur : [ Ecce dedifaciem tuam valentiorem faciebus corum, et frontem tuam duriorem frontibus corum. ] Sicut verecundia laudabilis est in malo, ita reprehensibilis est in bono. Erubescere enim malum, sapientia est. Bonum vero erubescere, fatuitatis-

Vnde scriptum est: Est confusio adducens peccatum et est confusio adducens gloria. Ecolo e Qui enim erubescit ponitendo mala, que fecit, ad vite libertarem peruenit. Qui vero erubescit bona facere, a statu rectitudinis cadit, arque ad damnationem tendir, sicut per Redemptorem dicitur. : Qui me erubuerit et meos fermones, hunc filius hominis Luc. 9. 4 erubescet, cum venerit in maiestate sua. Et sunt quidam, qui bona sua iam in mente concipiunt, sed nec dum malis aperte contradicunt. Hi nimirum, quia boni sunt in mente, sed auctoritatem non habent in locatione, apti ad veritatis defensionem non funt. Ille enim effe veritatis defensor debet, qui quod recte sentit, loqui nec metuit, nec erubescit. Vnde nunc in magno munere prophetæ promittitur: Ecce dedi faciem

c tuam valentiorem faciebus corum et frontem tuam duriorem frontibus corum. Quid eft autem peccator, nisi vulneratus? et quid prædicator nisi medicus? Si ergo non erubescit peccator, qui jacet in vulnere, cut etubescat medicus, qui per medicamenta prouidet salutem? Sape vero contingit, vt pradicator reuerenter audiatur. Nonnumquam vero a peruersis ita despicitur, ac si eis nihil vtilitatis loquatur. Vnde recte nunc dicitur : [ Vt adamantem et vt silicem dedi faciem tuam. ] Adamas et silex veraque dura, sed vnum horum pretiosum est, alterum vile. Adamas ad ornamentum fumitur, filex ab itinerantibus calcatur. Et fape contingit, ve hos quos correprionem suam conspicimus nimis humiliter audire, verecundemur eis aliqua dicere. Nonnumquam vero euenit, ve cos, quos increpationens fuam videmus postponere, et despectui habere, trepidemus eis verbum prædicationis inferre. Sed si recte sapimus, et D ad eos, a quibus nos honorari conspicimus, et ad eos a quibus nos despici videmus, auctoritatem exhortationis, vel increpationis fumimus : vt nec illorum humilitatem

debeamus erubescere, nec illorum superbiam formidare . Dicaturergo : [ Dedi faciem tuam, vt adamantem. ] Id est , ii ab auditoribus honoraris. [ Dedi faciem tuam ve filicem . 7 Si ab auditoribus conculcaris atque despiceris : ve nec per illatum honorem refrenetur lingua ex verecundia, nec per despectum taceat ex infirmitate. Sequitur : [ Ne timeas eos, neque metuas a facie cotum : quia domns exasperans est. ] Hoc iam superius dictum est . Sed notandum,quam aspera domus habetur,cuius asperitas tam crebro replicatur. Increpandus itaque peccator est, et numquam timendus, quia domus exasperans est. Timeri enim homo debuerat, si ipse auctorem omnium, vt homo, timisset . Nam qui rationis sensum ad timorem Dei non habuit, tanto in nullo timendus eft, quanto hoc, quod effe debuit, non eft. Sequitur : [ Et dixit ad me : Fili hominis, omnes fermones meos quos loquor ad te, fume in corde tuo, et auribus tuis audi et vade ingredere ad transmigrationem filiorum populi mei. ] Vigilanter insuendum est, quod voce Domini ad prophetam dicitur:vt prius sermones eius audiat, et postmodum loquatur. . Audimus enim verba Dei , si facimus . Et tunc ea proximis recte loquimur, cum prius ipli fecerimus. Quod bene Marcus Euangelifta confir- Mar.7. 2 mat, cum factum Domini miraculum narrat dicens: Adducunt ei furdum et mutum, et deprecabantur eum, vt imponat illi manum. Cuius ordinem curationis infinuat fubdens : Milit digitos suos in auriculas, expuensq. tetigit linguam eius, et suspiciens

aures eius, et folutum est vinculum linguz eins, et loquebatur recte. Quid est enim-

in cælum ingemuit, et ait illi. Effeta: quod eft adaperire. Et flatim apertæ funt

S. Greg. To.2.

quod Creator omnium Deus cum furdum et mutum fanare voluisset , in aures illius Rette

1294

Luc, 12.6

dag.in Mal.s. fuos digitos misit, et expuens linguam eius tetigit. ? Quid per digitos Redemptoris, A nisi dona fancti Spiritus designantur? Vnde cam in alio loco eiecisset dæmonium, dixit: Si in digito Dei cijcio damonia, profecto peruenit in vos regnum Dei. Qua de re per Euangelistam alium dixisse describitur : Si ego in spiritu Dei ciicio damones, igitur peruenit in vos regnum Dei. Ex quo vtroque loco colligitur: quia digitus spiritus vocatur. Digitos ergo in auriculas mittere, est per dona Spiritus sancti mentem furdi ad obediendum aperire. Quid est vero, quod expuens linguam eius tetigit. 7 Saliua nobis est ex ore Redeptoris, accepta sapientia in eloquio diuino. Saliua quippe ex capite defluit in ore. Ea ergo sapientia, que ipse est, dum lingua nostra tangitur, mox ad prædicationis verba formatur. Qui suspiciens in cælum ingemuit : non quod ipse necessarium gemitum haberet, qui dabat, quod postulabat, sed nos ad cum gemere, qui calo prasidet, docuit: ve et aures nostra per donum Spiritus sancti aperiri, B et lingua per saliuam oris, id est, per scientiam diuina locutionis solui debeat ad verba prædicationis. Cui mox : Effeta, id est, adaperire dicitur : et statim apertæ sunt aures eius, et folutum est vinculum lingua eius. Qua in re notandum est, quia propter claufas aures dictum est, adaperire. Sed cui aures cordis ad obediendum apertæ fuerint, ex fubfequenti proculdubio etiam linguæ eius vinculum foluitur : vt bona quæ ipfe fecerit, etiam facienda alijs loquatur. Vbi bene additur, et loquebatur recte. Ille enim recte loquitur, qui prius obediendo fecerit, que loquendo admonet esse facienda. Quòd vero ad transmigrationem populi admonendam propheta mittitur, non solum ca transmigratio debet intelligi, quæ cius populi erat in corpore, sed etiam quæ facta fuerat in mente. Ab Hierusalem quippe ad Babyloniam venerat. Et quid Hierufalem nifi visio pacis? quid Babylonia nisi confusio vocatur? Quisquis vero a rectis ope C ribus in peruerlis actibus cadit, quoniam a bono studio ad vitia defluir, quasi ab Hierufalem ad Babyloniæ ciuitatem venit. Culmen enim bonæ contemplationis deseruit, arque in transmigratione confusionis iacet. Quod illis solet sape euenire, qui cum bona agūt, in his de sua virtute gloriātur. Vnde Psalmista ne a visione pacis, id est, a bonis actibus captiuus ad Babyloniam emigraret, Domino supplicans, dicit: Adiutor meus, non emigrabo. Si enim in se confideret, a iustitiæ operibus cadedo migrasset. Sed neque hi qui a statu rectitudinis in prauam actionem ceciderunt, desperandi sunt: quia ecce popheta ad transmigrationem Babylonia mittitur. Et per prophetam alium Dominus dicit : Et venies víque Babytonem , et ibi liberaberis . Sæpe enim quis postquam in

Pfal.61.

confusionem vitiorum ceciderit, erubescens mala que perpetrauit, ad poenitentiam redit, seq. a suis lapsibus bene viuendo erigit . Quid ergo iste, nisi vique ad Babylonem D venit, et ibi liberatus eft? Qui postquam confusus mente, perueria perpetrauit, hæc ipfa erubescens mala, quæ fecir, se contra se erigit, et bene operando ad statum rectitudinis redit. In Babylonem itaque veniens liberatus est, qui per diuinam gratiam oftenditur etiam de confusione saluatus. Propheta ergo ad transmigrationem loquitut, cum illosincrepat, qui a statu rectitudinis ad erroris vitia transmigrando ceciderunt. Sequitur: [ Et loqueris ad cos, et dices : Hac dicit Dominus Deus, fi forte au-

diant et quiescant. ] Quoties dininis vocibus difficultas audiendi repetitur, ve dicatur, fi forte audiant : quid aliud quam transmigrati populi duritia designatur ? In quibus verbis magnaelt nostra consolatio: quia si omnipotens Deus prophetam mirtens, a peruerso populo verba sua denunciat difficile audiri, cur nos mileri contristamuna cum fæpe a fratribus in nostra admonitione contemnimur. ? Nam crebro delinquen- E tes alloquimur, frequenter increpamus : sape cum eis blandis sermonibus agimus, et tamen alter audit, alter audire contemuit. Alter ex parte verbum exhortationis fuscipit, et ex parte recipere recusat: ita ve quotidie impleri videamus hoc quod per prophetam alium Dominus narrat, quæ fecerit iratus, cum dicit: Plui super ciuitatem vnam, et super alteram non plui. Pars vna compluta est, et pars quæ compluta non De pas. 418.1. eft, aruit. Cum enim faucta exhorrationis verba alia mens suscipit , alia suscipere recufat : fuper vnam ciuitatem Dominus pluit et fuper alteram non pluit . Cum vero et ipfe,qui proximos audit, ab alijs se vitijs corrigit, atque ab alijs emendare contemnit, vna cademq. ciuitas et ex parte compluitur, et ex parte arida remanet, in qua a fe

prædicationis pluuiam repellit. Sunt etenim quidam, qui exhortationis verba om-

Amos. 4.0 e. Place demi-B#1.

nino non audiunt, hi penitus fuscipere pluniam nolunt. Et sunt quidă, qui audiunt, sed

A tamen hane medullirus non Equanture quia alia infe viria refecant, fed in alia sequicer peduqant. Sape enim quoddam videmus, qui per predicationis verbuma femeripi fis nantriae futum repelluna, e non folumi am aliena nontrapiume, fed ex propria indimenti ranquilla menti am aliena de somana, net pattenta moderanina per menti ranquilla menti am antria de somana, net pattenta moderanina per menti ranquilla menti am antria de somana, e pattenta moderanina per jam caratis immunditiam visuema, corpus in calitizate utilodint, net camen admu animum, sicuredoens, proximisi racinsant, s'ed per rigorem superbiz in cogitatione feeluata. I nilit para vua compluta est, quisi enfudum fecir est pars quae compluta non est, arust, quia exhortationis verbum non plene siusipiena, a bono opere serviziamanssa, sociume si se alimpsi men spiritus, e a adudi post me vocem commotionis maguno senecicita giori a Domini de loco sino. Quid est sho quod propheta postquam audit, dicenterum Benedicita gloris Domini de loco sino Comer si pulipe si de potenzares slabylongis fuerat, et vocem gioris Domini de loco sino post tergum audichate. Locusett entim Dei Heircallettan, si et si, visio partici qui animi unili la corda vident es,

res Baylonie ruerat, et vocem gione Domande gloco ius potitergum audiebati-Docuseft enim Del Heritalfen, i delt ynito pateis qui a minimumilia corda vident es, que De l'une, que ad maningrazionem Baylonie, hoc els de continionis vitia non defendune: Ibi enim inhabitat Deus vivera par agueritan internes connengiatorias gloris amature. Nam qui ad perueritatem defiuri, locus Dei elle contemnet. Locus ergo gloris del est, vel fancia augustu enima, vel vum quinque in exielibus permanens angelicus (prirus). Et gloris Domini deloco duo benedicitus; cum del abelelis hominibus, vel a fancia singulus audrivonniam lans sterna cantatura. Incorregtorium del del prirus del prirus socialis and prirus and prirus deloco del carriale adus coulum di conse quadi al 8 abyloniam consolienza que qua um de plamitira velturionismi sin laude Del bora (probama mondifenza que qua um de planismo del prirus del prirus del prirus del prirus del prirus deloco que con la consecución del carriale adus coulum de consecución del por los que consecucion del prirus de

tu die recitudinis quiu in laude Dei bona fandroum confiderare numquam definunte quamnis per cogitationem aliudiatendunt, quali post fe vocati gloria Domini ab Hierufalem, ideñ, de loco fuo audiunti Sedeur in illis immoramur, qui her prophet verba, largiente Domino, perfendim abentum, et fubilis intelligere, et apperamen diecer valeamen Alixenia. Per alimpir me giprima. I Predicatorem frimum diecer valeamen Alixenia. Per alimpir me giprima. I Predicatorem frimum diecer valeamen Alixenia. Per alimpir me giprima. I Predicatorem frimum diecer valeamen delicer venital experimental de la predicatorem frimum diecer valeamen delicer venital de agree lober, milie a quibus lucra fipritalis congreger, et ad regna celeficia quotidan fini operis finadum porter. Vade et nobis predicatorilo via fini per constituir delicer in via me ternam. Inst. 6. 4 gene autem flubditut: Et audiui post me vocem commonionis magnas. I Propheta, per la facto Sprintur repletas, quali transfacta narras, que facienda prouded equi et en predicatorilo via funi per la facto Sprintur repletas, quali transfacta narras, que facienda prouded equi et en propositioni.

definatione iam falta fun, que aduse in opere lequentur Vade es in traillatione veteri per Hainandicium? Qui fecciquae funura inne. Qui el det rego, qui do poli fe propheta vocem audinit com motionis magna, anií quod poli fermonem pradicationis, qui fit ad corda peccanitum, lamenta pocumenta "Peter lecanim quique dum pratua agunt; et a iultia recla non audinat, necliant quàm fini grania, que committie, aque est pidra i genoraria; in fon frupore fecuri funter et accuste in culpis, quamolhiter quie fune, incur de quodam precuone et fecuro populo dei cur 7 Requientir in molhiter quie fune, incur de quodam precuone et fecuro populo dei cur 7 Requientir de molhiter quie fune, propositione de fecuri de propulo dei cur 7 Requientir de tionis experientique fini fupplicia sterna coponofere, qui terro i unidiri, qualm futibiliti examinatio de fingulis quibafque peccasis, illico contremifett implentur genitibus, et non 6 capientibus fufpiriis anziantur, a que magno pautore conculfi, in ludu per

et non ée capientibus fullprijis jauxiantur, a taque magno pauore conculli, rin ludu u er fleribus erumpuru. Propheta ner ego vox magnos commotionis fequitur, quia posit verbum pratiecationis, conseriorum acque pomitentium ludus audinntur. Qui caim pris quietri accidenta in vulnere, radit polimotum manu medicinate, mediore redesti ad d'alterna. De haccommotione pomitentium per prophetam alium dictura. Per destinate prophetam alium dictura. Per della prophetam alium dicturate prophe

etus. Peccanti etenim homini dicum cilt: Terra es, et in terram ibis. Exoret ergo vr fance Gra. 3.6

S. Greg. To. 2.

Rrrr 2 tut

vox ipfa dieat audiamus : [ Benedicta gloria Domini de loco fuo . ] Locus enim maligni (piritus fuerant corda peccantium, fed cum fibimetiplis irati, per pomitentiam redeunt ad vitam, gloria Domini locus fiunt: lam enim se contra se erigunt, iam pocnitentia lacrymis infequentur mala, qua commiferente: Inde ergo auditur benedictio gloriz in laude Domini, vnde prius fonabat Creatoris miuria de amore przfentis facult. Et corda poentrentium fiunt iam Domino locus fuus, que prius in peccatis poe fita, fuerant locus alienus. Ipli autem, qui a peccatis fuis ad Dominum conuere tuntur, non solum delent lacrymis peruersa, que fecerunt, sed etiam miris operibus ad alta proficiunt: ve fancta animalia Dei omnipotentis fiant : vt fignis, et vir. B tutibus ad alta euolent : ve terram funditus deserant, et acceptis donis fese ad caloftia per desiderium suspendant. De quibus adhuc subditur : [ Et vocem alarum anis malium percutientium alterum ad alterum. A Audit post se propheta vocem commotionis magna: quia sicut dictum est, verbum prædicantium luctus poenitentium fequitur. Audit post se vocem alarum animalium: quia ex ipso luctu poenitentium. oriuntur virtutes sanctorum: ve tanto magis in sancta actione proficiant, quanto so ad cognitionem vita nequiter egiffe meminerunt. Sed eft in his verbis magna dubitatio : quia non aperte per prophetam dicitur verum vnumquodque animal alas fuas in femetiplis percutiar, an certe hac eadem fancta animalia alis fuis fe viciffim feriant ve ala huius alterum ; et ala alterius istud animal tangat. Sed quia plerumque in facro eloquio ideo aliquid obscure dicitur, vt dispensante mirabiliter Deo, multiplicis O ter exponatur, nos charitati vestra veraque exponere largiente Domino debemus. Sape iam alas animalium virtutes diximus effe fanctorum. Quo modo ergo vnumquodque animal alas fuas excuriens , alteram ad alteram percutit : nifi quod aperte datur intelligi, quia fi fancta animalia efficimur, virtus in nobis virtutem excitato dum vna alteram ad perfectionem pulfat ? Ecce etenim quis habet iam verbi Dei scientiam, discat ve viscera etiam misericordia habeat. Per scientiam quippe verbi Dei

discit: Date eleemofynam, et ecce omnia munda sunt vobis. Cumq. iam esse misericors in eleemofy nis coeperit, verba fanctæ auctoritatis legit : et quidquid in eis de mifericordia dicitur, vberius per experimentum intelligit. Ibi enim scriptum est: Pater.

eram pauperum. Quod fortasse antea legebat, et præteribat. Sed cum in eius corde iam mifericordiam coeperit imitari natura, quod est patrem esse pauperum, legit et re- 👂 cognoscit, quia introrsus tedit, in semetipso intelligit, quod foris audit. Aliud namquo

Aus. in Zuech. bem. 4. 7. 8. 45 inf.hom. 24.

Luc. 12.6

Iob.29. €

Pfsl. 1 18.

est eleemosynam ex præcepto facere, atque aliud ex charitate. Ex præcepto enim facete bonum inchoantium est. Ex charitate aurem, bonum perfectorum: quia non folum quia iubetur faciunt, sed etiam diligunt faciendo quod iubetur. Hinc est enim, quod in magna virtute per pialmistam dicitur : Vide quia mandata tua dilexi Domine, in tua milericordia viuifica me . Mandata enim Dei pro iussione facere, seruientis et obedientis est: diligendo hac facere, obedientis et amantis est. Quia ergo et per scientiam. charitatis mifericordia dicitur, et per charitatem mifericordia in corde compuncto scientia multiplicatur, ala in nobis alam percutit : quia virtus virtutem excitat. Sic qui castitatis bonum in suo corpore custodit, contra luxuriantes zelo accenditur, ve ab immunditiæ maculis expientur. Et fæpe dum quosdam in lapsibus inuenir, edomat, affligit, arque ad castitatis munditiam restringit. Cuius si forte mens de immunditia luxuriz fuerit tentata, ex ipío zelo quo alios correxit, semetipsum corrigit, et erubescit immunda cogitare, que se in alijs recolit correxisse. In hoc ergo ala alam percutit, dum virtus virtutem pulsat, et ab immunditia custodit. Sin ve-10, ve præfati fumus, vicissim se alis suis animalia feriunt, et altera ad alteram ala percuttur fingulorum: huius quoque descriptionis, largiente Domino, sensus patets. Quid eft ergo quod hac pennata animalia viciffim alas alteram ad alteram feriunt,

mil quod omnes fancti se inuicem suis virtutibus tangunt, et sese ad profectum excitant ex consideratione virtutis alienæ? Non enim vni dantur omnia, ne in superbiam elatus cadat. Sed huic datur, quod tibi non datur, et tibi datur, quod illi denegatur: vt dum ifte confiderat bonum, quod habes, et ipfe non habet, te fibi in cogitatione. præfeA præferat. Et rurfum dum tu habere illum conspicis, quod ipse non habes, te illi in tua cogitatione postponas, et fiat quod scriptumest : Superiores sibi inuicem arbitrantes: Phil.2. 4 V tenim pauca ex multis loquar ; ifti miræ abstinentiæ virtus tribuitur : et tamen verbum feientig non habet. Illi autem datur verbum feientig, et tamen virtutem perfecta abstinentia apprehendere conatur, et non valet. Huic libertas vocis tribuitura ve oppreffis quibulque protectionis folazia impedens ad defensionem infitiz libere loquatur : fed tamen adhuc multa in hoc mundo poffidens, relinquere omnia vult, et non valet. His vero iam datum est omnia terrena relinquere, et nihil in hoc mundo cupit habere: fed tamen adhuc auctoritatem vociscontra peccantes quofque non præfumit exercre. Er qui ideo plus loqui libere debuit : quia iam non habet ynde in hoc mundo teneatura loqui contra alios libere recufat, ne ipfam vita fua quietem perdata

A.med and

Ifti virtus prophetiæ data eft; multa iam quæ ventura funt peruidet: fed tamen præfentis proximi ægritudinem conspiciens atque compatiens non valet curare. Illi data est curationis gratia, atque a corpore proximi molestiam, que in presentiest, orationibus repellit: fed tamen quid feipfum paulo post fequatur , ignorat . Mira itaque dispensatione omnipotens Deus sic in electis suis sua dona dispensat. vr er ifti det quod illi denegat, et alieri majus, quod alteri minus tribnit: quatenus dum vel ifte habere illum conspicit, quod ipse non habet : vel ille hune maius accepiffe considerar; quod fibi minus adelle penfat, dona Dei alter in altero, id eft, viciffim omnes admirentur, atque ex hac ipfa admiratione, humilietur alter alteri i et quem videt habere qued non habet, cum diuino iudicio fibi prælatum putet. Alis ergo fuis viciffim fe anis malia feriunt, cum fanca mentes alternis fe virtutibus rangunt, et tangendo excic tant, asque excitata ad profectum volant. Videamus Paulum quo modo Aposto-

lorum alistactus, arque ad poenitentiam excitatus fuerat, qui mala praterita perfecutionis fuz, ad Apostolorum innocentem vitam considerans, dicebato : Ego enims 1.60r.15.4 fum minimus Apostolorum, qui non sum dignus vocari Apostolus: quia perfecus tus fum Ecclesiam Dei . Consideranit quippe Apostolorum innocentiam , et propter pracedentem malitiam, vilis in eius oculis facta est omnis quam exhibebat in Ecclesia folicitudo fua Er quam multos ex accepto intellectu pracederer, non attendit : quia illorum innocentiam pensans; persecutorem aliquando fuisse se doluiti. Sed videamus fi quisex Apostolis enm, qui Paulo datus est, intellectum mirature. Ipse nobis Apostolorum primus requirendus est ) qui discipulos a dmonens aic. : Sicut et chariffia 2. Pet. 3. d mus frarer notter Paulus secundum datam fibi sapientiam scripsit vobis: sicut in omnibusepistolis, loquens in eis de his in quibus funt quædam difficilia intellectu, quæ indoctietinstabiles deprauant. Miratur itaque in Apostolis omnibus Paulus inno-

centiam, miratur Apostolorum primus in Paulo sapientiam. Alis ergo se tangunta qui indese vicissim ad profectum excitant, vade volant Hoc itaque omnipotens Deus agit in cordibus hominum, quod facit in regionibus terrarum. Poterat namque vnicuilibet regioni fructus omnes tribuere : fed fi vna qualibet regio alterius regionis fructu non indigeret, communionem cum altera non habuiffet. Vnde fit vt huic vini salij vero olei abundantiam tribuat. Hanc multitudine pecudum, illam vero vbertate adundare fructuum: vr cum illa defert quod ifta non habet; et ifta reddit quod illa non detulit, per communionem gratia, fibi fimul etiam diuifa terra coniunda fint . Sicut ergo regiones tettarum , ita funt mentes fanctorum, qua dum vicif-E sim fibi conferunt quod acceperunt, quasi fructus suos regiones regionibus impendur, ve in vna omnes charitate jungantur. Sed inter hæc seiendum est, quia sicut electi quique hoc semper in alijs attendunt quod a Deo melius acceperunt quam ipsi, ve cos fibi in cogitatione præferant, feq. illis in humilitate fubsternant : ita reproborum mens

n. . . . 24h .

namquam considerat quid alter boni amplius quam ipfe, sed quid bonl ipse amplius quam alter habeat . Neque enim pensant que bona spiritus alter acceperit, et ipsis defint : fed quæ bona ipfi , et quæ mala adfint alteri . Et cum omniporens Deus ad hoc virtures fingulas diuidat, vt alteru alteri in cogitatione humiliet : ad hoc reprobi pertrahunt bonu quod acceperunt, vt ex eo in elatione perdantur, dum semper considerant bona que ipfi habent, et alij non habent: et nuqua perpendere student, quanta bona alij habeant et ipfi no habeant. Quod ergo diuina pietas in augmentum disponit humilitatis, hoc mentes reprobæ in argumentum vertunt elationis. Et ex divertitate munetum Rrrrr 2

S. Greg. To.2.

Sup. bem. d. Heerin ?f.76 fos cos pro bono quod ipfi habent, et vos non habetis, aspicitis, ad hoc quoque obtinendum eriam vosex humilitate crefcaris. Si enim er vos in illis accepta bona perpenditis, et illi in vobis considerant dona, quæ habetis: vicissim vos alis tangitis, vtexcitati femper ad cæleftia voletis. Sequitur: [ Et vocem rorarum fequentium animalia, et vocem commotionis magnæ.] In rotis facti eloquij testamenta signari superius dizimus. Voz igitur rotarum, eft fermo teftamentorum. Post vocem itaque alarum animalium auditur etiam vox rotarum : quia prædicantium fermone suscepto, dum virtutes fanctorum ad altiora agenda cuolant: feq. vicissim ad prouectum pulsant, fanêtæ Ecclefiæ flatus erigitur, ve per vniuerfum mundum facrorum testamentorum pa. B ginz legantur . Vbique etenim iam fanctum Euangelium, vbique Apostolorum dicta, vbique lex et propheta refonant . Post alarum ergo vocem vox rotarum segnitur:quia poff fanctorum miracula , verba facrieloquij intra fanctam Ecclefiam libere et licenter audiuntur . Quærotæ animalia fequuntur, quia, ve superius dictum eft, postquam in honorem venit vita fanctorum, veneranda quoque apparuerunt hominibus eloquia testamentorum . Vel certe rote animalia fequuntur: quia in fanctorum patrum vita cognoscimus, quid in facra scriptura volumine intelligere debeamus. Illorum quippe actio nobis aperit hoc quod in fuis pradicationibus pagina testamentorum dicitos Sed quærendum nobis eft, cut postquam superius dictum est: [ Audiui post me vocem commotionis magnæ. ] Post vocem quoque alarum arque rotarum subditur: Et vocem commotionis magnæ? Quod fi diligeter afpicitur, inueniri poteft, qui a non otio+ C se repetitur. Duz quippe sunt commotiones magna, quibus corda nostra commouentur. Vna quippe commerio ex timore eft, altera ex charitate: vna fir ex luctu poenitensium, alia ex feruore amantinm. Post prædicationis ergo verbum prima commotio eft, cum plangimus mala, quæ fecimus. Post vocem vero alarum, et rotarum, secunda commotio est, dum magnis seribus quærimus cælestia bona, quæ audimus. Ecce enim quia intra sanctam Ecclesiam demultis patribus virtutum exempla cognoscimus, quasi alarum sonitum quotidie audimus: quia voigne sacra eloquia personant, quasi rotarum vocibus excitamur. Et quia per sadem sacra eloquia ad amorem nostri conditoris accendimur, magni feruore ignis effe nos longe adhuc ab omnipotentis Dei facie plangimus. Post primam orgo vocem commotionis magnæ, etad extremum quoque vox magna commotionis fit : quia qui cognoscendo Deum coepimus D peccata plangere, iam diligendo quem cognoscimus, non cessamus cum cum fletibus defiderare . Post rorarum traque vocem vox magna commotionis sequitur : quia cum testamenta Dei in ore cordis sonare corperint, audientim spiritus ex amore compunctus ad lamenta commouetur . Hinceft enim quod feripruræ facræ verba fiunt in corde legentium fapida. Hincest enim quod ab amantibus plerumque in silentium quast furtiue, et tacite leguntur. Vnde per prophetam quoque alium dicitur : Pracidifti in alienatione capita potentium, mouebantur in ca gentes, adaperient ora fua ficut pauper edens in occulto. Omnipotens enim Deus in alienatione capita potentium præcidit: quia ludzorum superbiam a semetipso alienado repulit. In qua alienatione gentes mora funt: quia dum Iudzi a fide caderent, ad cognitione fidei corda gentilium cucurrerunt . Quæ videlicet gentes in facræ lectionis pabulum os cordis a periunt , et E in occulto sicut pauper comedunt: quia cum festinatione et silentio verba vitæ legentes fumunt. Sed sciendum est quia quanto auditores in charitare atque intellectu proficiunt, tanto sanctis prædicatoribus maior gratia spiritus datur. Vnde cum prius propheta dixisser: [ Assumpsie me spiritus, et audiui post me vocem commotionis magnæ. ] Post vocem commotionis magnæ, alarum atque rotarum, atque iterum commotionis magnæ, ilico subiungit : [ Spiritus quoque eleuauit me et assumpsit me. ] Cur qui fe allumptum iam a spiritu dixerat, iterum eleuatum, et allumptum narrat Sed ad altiora mens prædicantium proficit, cum per cos fenfus audientium ad omnipotentis Dei desiderium commouetur. Qui videlicet prædicatores sancti ideirco proficiunt, ve per corum ministerium dona gratiz in sancta Ecclesia multiplicentur: sicur de hac eadem fancta Ecclesia dictum est: Riuos ejus inebrians multiplica generatio-

Pfal. 64.

Abac.3. 4

nes eius, in ftillicidijs fuis lætabitur cum exorierur. Riui quippe Ecclefiæ fancti prædi- Iden 10. Mer. catores fint, quiterram noftri cordis infundunt. Sed cum inebriantur riui, genera- 14M 10.Mer. tiones Ecclefiz multiplicantur: quia cum vberiorem grariam spiritus prædicatores accipium; fidelium numerus augetur. Quæfancta Ecclefia in fuis stillicidijs lætatur. In stillicidio etenim aqua de tecto in terram vadit, qua de calo ceciderat in tectum... Fectum vero Ecclesiz sancti pradicatores sunt, qui nos intercedendo, et admonitionibusmuniendo protegunt. Sed quia illorum cor diuinitus in prædicatione infunditur, quafi aqua de calo venir in tectum. Quia vero noscorum verbis irrigamur, quafi aqua de tecto defluit in terram. Sancta itaque Ecclesia dum exoritur, in stillicidijs suis lætaturaquia cum in fide et bónis operibus nascitur, ea que accepit dona considerar, et

in verbis prædicantium exultat u Quia ergo auditoribus ad meliora furgentibus , co-B rum quoque pradicatoribus grazia multiplicatur, propheta dicir: [Spiritus quoque eleuauitmeet affumplit me. I Indeenim prædicator magis, ac magis eleuatur, et affumitur, vnde auditor ad meliorem vitam mutatur. Sed quærendum nobis eft, cum spiritus mentem non elever nisi assumpserit, cur prius elevanit, et postmodum dicitur assumpfit ? Sed hoc loco assumpsit dictum est constanter tenuit. Nam funt nonnulli quos elenat spiritus, sed non assumir. Quorum et intellectus ad spiritalia emicat, sed ta men vita in factis carnalibus remanens, intellectui non concordat. Balaam namque Numara per prophetiæ spiritum eleuatus erat, sed assumptus non erat: quia et veraciter potuit longe post futura prospicere, et tamen a terrenis desiderijs mentem noluit separa. re. Sed quia propheta fanctus scientia eleuatus est, et vita pariter assumptus, iam qua-

lis in pradicationem pergat, audiamus: [Et abij amarus in indignatione spiritus mei.] C Penfare, fratres chariffimi sis cui dona fanchi Spiritus creucrant, cur amarus abibat. ? An omne cor quod idem spiritus assumit, amarum in indignatione sui spiritus facit. Vnde sciendum est, quia cui adhuc præsens vita dulcis est, etiam si verbum Dei loqui videatur, eleuatus et affumptus prædicator non est. Mentem enim quam Spiritus fan-Aus replet, in amaritudinem temporalium delectatione atternorum commouet . Dulce enim est esse in rebus humanis, sed ei qui adhue de cælestibus gaudia nulla gustauit : quia quanto minus aterna intelligit , tanto delectabilius in temporalibus requiefeir. At fi quis iam cordis ore gustauerit, quæ sit illa dulcedo cælestium præmiorum. qui illi hymnidici angelorum chori, qua incoprehensibilis visio sancte Trinitaris: huic quanto illud dulce fit, quod intus videt, tanto in amaritudinem vertitur omne, quod fo risfustinet . Rixatur secum de his que male egisse se recolit : et sibimetibsi displicet.

D cum ci ille placere iam coeperit, qui omnia creanir. Reprehendit se de cogitationibus, insegnitur de verbis, et punit siendo de factis. Supernis inhiat, terrena iam omnia per mentis despectu calcat. Er quadiu illud quod desiderat, adhuc per specie non habet, flere dulce habet sesen continuis lamentis affligere. Et quia necdu se esse in patria, ad qua creatus est videt, in huius vitæ exilio nil ei plus illud qua sua amaritudo placet. Dedignatur itaque subiacere temporalibus, et ardenter suspirat æternis. Vnde recte quoque per Salomonem dicitur: Eo quod in multa sapientia multa sit indignatio, et qui Ecele, 1. b apponit scientiam, apponit dolorem . Cælestia etenim cognoscentes, terrenis animum subdere dedignamur. Et dum plus sa pere incipimus de his, quæ male egimus, nobisipfis irascimur, ce fit multa sapientia multa indignatio : quia quanto plus proficimus in cognitione, tanto nobis indignamur amplius de peruerso opere. Atque cum scientia s. Ben. plar. II.

dolor crescit : quia quanto magis aterna cognoscimus , tanto magis esse nos in hujus 1.4.14 exilij miseria dolemus. Vel sicut in translatione alia dicitur : Et qui addit scientiam, ta translation addit laborem. Quo enim scire incipimus, quæ sint cælestia gaudia, eo magis vt errorū nostrorum laqueos possimus euadere, fiendo laboramus. In multa ergo sapientia mul ta est indignatio: quia si aterna iam sapimus, concupiscere temporalia dedignamur. Si zterna iam fapimus, nofmetipfos despicimus egisse hoc quod nos potuit ab zternitatis amore separare. Reprehendit semetipsam conscientia, accusar quod egit, damnar per poenirentiam quod accufar, fit rixa in animo, parturiens pacem cum Deo. Sic De pare. dif. s. Achab rex iniquus a propheta reprehensus, cum contra se diuinam sententiam audis- sient Arbet. fet,pertimnit, et magno marore deprehenfus est, ita vt propheta suo Dominus diceret: Nonne vidifti humiliarum Achab coram me? Quia igitur humiliatus eft mei caus 3. Reg. 21, e (2,non inducam malum in diebus cius . In quibus Domini verbis penfandum cfl quo

modo et in electis suis mæror amaritudinis placeat, qui amittete timent Dominum, A si sicei et teprobi pomitentia placuit, qui timebat perdere peresens saculum? Aut quo modo ci grara sit spontanca afflictio pro culpis in cis, qui placent, si hac ad tempus pla cuit et in eis, qui displicebant ? Sed sciendum, quia nullus hac pro amore omnipotentis Domini ex roto cordo a gere pravalet, mís is cuius animum Spiritus fanctus affumpferit . Nam quando liomo ex fua virtute fufficiat terrena despicere, calestia amare, pace cum Deo quarere, secum rixam subire, in cogitatione semetipsum reprehendere, et ge-mitibus punire? Nullus hac agere, nisi quem diuina gratia roborauerit, valet. Vade et fubditur : [ Manus enim Domini erat mecum, confortans me. ] Ad bona quippe affurgere perfecte non poffumus, nifi nos spiritus et preueniendo eleuet, et subsequendo cofortet. Sed quærendum eft cum superius de volumine, quod acceperit, scriptum sit : Et factum est in ore meo, sicut mel du lee squa ratione postmodum dicitut s Abij amarus B in indignatione spiritus mei? Mirum quippe valde est si dulcedo simul er amaritudo conucciant. . Sed iuxta superiorem fentum sciendum est, quia cum sermo Dei in ore cordis dulcis effe coeperit, huius proculdubio contra femetipfum animus amarefeit. Ouo enim in illo subtilirer discit qualitet reprehendere se debeat, eo se durius per amaritudinem poenitentia castigat. Qui ranto sibi magis displicer, quanto in sacro volumine amplius de omnipotenre Deo videt, quod amet, Sed quia ad ifta proficere fua virtute non valet homo, recte nune dicitur : Manus Domini erat mecum , confortans say. s. Reg. s. me. Manusenim Domini in facro eloquio aliquando etiam vnigenitus filius appellasur; quia omnia per ipsum facta funt. Et de cuius ascensione per Moysen pater omnipotens loquitur dicens: Tollam in calum manum meam. Hac manus qua electorum fuorum corda confortat, discipulis dicebat ; Sine me nihil potestis facere. In omni ergo G quod cogitamus, semper cogitandum oft, vt et ipso aspirante cogiremus, et ipso adiuuante faciamus: Qui viuit ct regnat cum patre in vnitate Spiritus fancti Deus in facula faculorum. Amen.

es (up.in Exec. S. Ambr. in Mf. 10an.15.6

### HOMILIA

T veni ad transmigrationem, ad aceruum nouarum frugum, ad eos qui habitabant iuxta flumen Chobar : et sedi vbi illi sedebant, et mansi ibi seprem diebus, mærens in medio corum. . Cum autem D pertransissent septem dies , factum est verbum Domini ad me, dicens : Fili hominis , speculatorem dedi te domui Ifrael , et audies de ore meo verbum, et annunciabis eis ex me. Si dicente me ad impium, morte morieris : non annunciaucris ei , neque locutus fueris , vt auertatur a via fua impia, et viuat : ipse impius in iniquitate sua morietur, sanguinem autem eius de manu tua requiram. Si autem tu annunciaueris impio, et ille non fuerit conuerfus ab impietate sua , et a via sua impia : ipse quidem in impietate sua morietur , tu autem animam tuam liberafti. Sed et si conuersus iustus a iustitia sua fuerit, et fecerit iniquitatem, ponam offendiculum coram co. Ipse motietur, quia non annunciasti ci . In peccato suo morietur , et non erunt in memoriam iustitia eius quas fecit : sanguinem vero eius de manu tua requiram. Si autem tu annunciaueris iusto ve non peccer iustus, et ille non peccauerit : viuens viuet, quia annunciasti ei, et ru animam tuam liberasti.

Neer cetera prophetiæ miracula hoc quoque mirandum habent libri prophetatum: A quod ficut in eis verbis res, ita nonnumquam verba rebns exponuntur, vi corum no folum dicta, fed etiam res gestæ prophetiæ fint. Vnde nune dicitur : [ Veni ad transmigrationem, ad aceruum nouarum frugum, ad cos, qui habitant juxta flumen Chobar. I Cum causa exigerit, vt indicare debuillet, quia ad transmigrationem veniret: quæ di-

A cendi necessitas fuit, ve per fruges locum quoque exprimeret dicens : Ad acetuum nowarum frugum : nifi quod fæpe per res et loca canfæ fignantur? Multi quippe Ezechiele prophetante iam captiuitalis anni defluxerant, atque ex his, qui in captiuitatem du-&i fuerant, plures iam in morte carnis obierant : ad quotum filios loqui propheta veniebat . Vnde et ei superius dicitur : Fili hominis , mitto ego te ad filios Ifrael , ad gentes apostatrices, que recesserunt a me. Patres corum prevaricati sunt pactum meum víque ad diem hane, et filij dura ceruice et indomabili corde funt, ad quos ego mitto te . Ex quibus quia multi fuerant credituri , atque per obedientiam ad fertilitatem boni operis peruenturi, acerui frugum vocantur. Quia enim bona anima fruges appellantur Dei, propheta alius testatur dicens: Sancti Israel Domino primitiæ frugum eius. Fruges etenim Domini etiam conuerla ad fidem gentes post modum facta funt.

B Sed quia prius Ifrael Domino credidit, recte hunc propheta frugum eius primitias ap pellauit. Quia ergo propheta missus non priori populo, sed filijs eiusdem populi verba intulit, ad acceruum frugum nouarum venit. Quid vero per Chobar fluuium delignetur, iam diximus. Que nequaquam modo repetimus, ne repetendo fastidium generemus. Sequitur : [ Et fedi vbi illi fedebant , et manfi ibi feptem diebus mærens in medio corum . J Notandum, captiuo populo propheta fanctus quanta compaffione fe copular, corning fe maroribus confedendo et marendo conjungit : quia radix verbi, virtus est operis. Et ille sermo ab audiente libenter accipitur, qui a prædicante cum copassione animi profertur. Sic ferru cu ferro iungitur, liquatur prius, ve postmodu vicissim a semetipso teneatur . Si enim prins minime mollescit, postmodum tenere se fortiter non sufficit. Sic propheta captino populo consedit, et nizrens in medio co-

C rum extitite ve, dum per charitatis gratiam condescendendo se et molliorem redderet, et eum statim per verbi fortitudinem teneret. Sin vero Ifraeliticus populus, qui domus exasperans vocatur, quia culpas nec inter flagella cognouit, nullo mærore animum depreffit : propheta inter gaudentes marens federe fluduit, vt tacendo oftenderet, quod loquendo venerat docere. Et priusquam verba faceret, in hoc quod mærens tacuit, formam verborum sumplit. Sequitur : [ Cum autem pertransissent septem dies, factum est verbum Domini ad me dicens: I In eo quod septem diebus mærens sedit, et post diem septimum verba dominica iussionis accepit, ve loqui debuisset : a perte indicat quia cifdem diebus mærens tacuerat. Miffus autem ad prædicandum fuerat, ettamen septem diebus sedenstacebat. Quid est hoc quod nobis propheta sanctus in hoe fuo filentio innuit, nifi quia ille loqui veraciter nouit, qui prius bene tacere didi-

D cerit ? Quali enim quoddam nutrimentum verbi,eft censura silentij. Et recte per excrescentem quoque gratiam sermonem accipit, qui ordinate ante per humilitatem tacet . Hinc enim per Salomonem dicitur : Tempus tacendi, et tempus loquendi . Non Eccl. 1. 6 enim ait tempus loquendi, et tempus tacendi : fed prius tacendi premittit tempus, et postmodum subdit loquendi : quia non loquendo tacere, sed tacendo debemus loqui discere . Si ergo propheta sanctus qui missus ad loquendum fuerar , diu prius tacuit, ve postmodum recte loqueretur : pensandum nobis est quanta ei culpa sit non tacere, que nulla cogit necessitas loqui . Sequitur : [ Fili hominis, speculatorem dedite domui Iszael.]Norandum quòd eum quem Dominus ad prædicandum, mittir, speculatorem esse denunciat. Cui enim aliena cura committitut, speculator vocatur, ve in mentis altitudine fedeat, atque vocabulum nominis ex virtute actionis trahat. Non est enim specu-Lator qui in imo eft. Speculator quippe semper in altitudine ftat : ve quidquid venturum est, longe prospiciar. Et quisquis populi speculator ponitur, in altum debet sta-

te per vitam, ve possit prodesse per prouidentiam. Hinc propheta alius speculatorem admonet dicens: Super montem excelfum ascende tu, qui euangelizas Sion. Vt.vide- 1fa.40. licet qui prædicationis locum fuscipit, ad altitudinem bonæ ascendat actionis. Ad excelfa transeat, et corum qui sibi commissi sunt opera transcedat: quatenus subicctorum vitam tanto subtilius videat, quanto et terrenis rebus, quis despicit, animum non supponit. O quam dura mihi sunt ista, qua loquor : quia memetipsum loquendo sezio, cuius neque lingua, ve dignum est, prædicationem tenet : neque inquantum tenere sufficit, vita sequitur linguam. Qui oriosis verbis sape implicor, et ab exhortatione atque adificatione proximorum torpens, et negligens cesto. Qui in conspectu Dei factus fum mutus et verbofus : mutus in necessarijs , verbofus in otiolis . Sed ecce fer-Sam and mo

quendo me ferire pertimefco. Dicam , dicam , vt verbi Dei gradius etiam per meipfum ad configendum cor proximi transcat. Dicam, dicam, ve etiam contra me fermo Dei sonet pet me . Ego reum me esse non abnego , torporem meum atque negligentiam video. Erit fortaffe apud pinm iudicem impetratio veniz, ipfa cognitio culpe. Et quidem in monasterio politus, valebam et ab otiolis linguam restringere, et in intentione orationis pene continue mentem tenere. At postquam cordis humerum sarcinæ paftorali fuppofui, colligere fe ad femeripfum affidue non potest animus, quia ad mul ta partitur. Cogor namque modo Ecclefiarum, modo monafteriorum caufas difeutere . Sæpe fingulorum vitas actusq. penfare. Modo quædam ciuium negotia fustinere, modo de irruentibus Barbarorum gladijs gemere, et commisso gregi insidianres lupos timere . Modo rerum curam fumere , ne defint fublidia cifipfis , quibus difcipli. næ regula tenetur. Modo raptores quoídam æquanimiter perpeti, modo eis sub ftudio feruata charitatis obuiare. Cum itaque ad tot et tata cogitanda, icilia ac dilaniata mens ducitur, quando ad femetipfam redeat, vt totam fe in prædicatione colligat, et a proferedi verbi ministerio non recedat? Quia autem necessitate loci sepe viris secularibus jung or, nonnumquam mihi linguz difciplinam relaxo. Nam fi in affiduo cenfuræ meæ rigore me teneo, feio quia ab infirmioribus fugior, cofq. ad hoc quod appeto, numquam traho. Vnde fit, vt corum fape et otiofa patienter audiam. Sed quia ipse quoque infirmus sum, in oriosis sermonibus paulisper tractus, libenter ca loqui incipio qua audire coeperam inuirus. Et vbi tadebat cadete, libet iacere. Quis ergo vel qualis speculator sum, qui non in monte operis sto, sed adhuc in valle infirmitatis iaceo ? Potens vero est humani generis Creator et Redemptor, indigno mi- Q hi et vitæ altitudinem, et linguæ efficaciam donare, pro cuius amore in eius eloquio nec mihi parco. Esse ergo speculatoris vita et alta debet semper et circumspecta . No enim terrenarum rerum amore succumbar, alta sir : ne occulti hostis raculis feriatur, ex omni latere circumspecta. Neque enim speculatori sufficit, vt alte viuat, nisi et loquendo affidue ad alta auditores suos pertrahat, corumq, mentes ad amorem cæleftis patriæ loquendo fuccendat. Sed tunc hæc recte agir, cum lingua eius ex vita arferit . Nam lucerna quæ in femetipfa non ardet , cam rem cui supponitur non accendit. Hinc enim de Ioanne veritas dicit : Ille erat lucerna ardens, et lucens. Ardens videlicet per calefte defiderium, lucens per verbum. Vt ergo feruetur veritas pradicandi, teneatur necesse est altitudo viuendi. Vnde recte quoque sancta Ecclesia sponsi voce in Cantico Canticorum dicitur: Nafus tuus ficut turris Libani. Qua ergo laus eft, p fratres mei, vt sponsæ nasus turri comparerur ? Quia per nasum semper odores foctorefu. discernimus : quid per nasum nisi speculatorum discretio designatur? Qui nimirum nafus et ficut turris effe, et Libani dicitur : quia videlicet præpofitorum diferetio et munita semper debet esse ex circumspectione, et in altitudine vitæ consistere, id est. in valle infirmi operis non iacere. Sicut enim turris in monte ideireo ad speculandum ponitur, vt hostes qui veniunt, longius videantur: sic prædicatoris vita semper in alto debet fixa petmanere, vt mote narium difcernat fectores vitiorum, odorefo, virtutum. Incurlus malignorum spirittum longe prospiciat, et commissas sibi animas per fuam providentiam cautas reddat. Sequitur : [ Et audies ex ore meo verbum, et annunciabis eis ex me. ] Ecce iterum monetur propheta ne præfumat loqui, qued non audierit : fed prius aurem cordis aperiat voci creatoris , et postmodum os sui corporis g aperiat auribus plebis. Vnde propheta alius dicit: Inclinabo ad similirudinem aurem meam, aperiam in Pfalterio propolitionem meam. Qui enim recte prædicat, prins, sicut dictum est, aurem cordis locutioni intima inclinat, ve postmodu os corporis in propositionem admonirionis aperiat. Sequitur: [Si dicente me ad impium, morte morieris non annunciaueris, neque locutus fueris, ve auertatur a via fua impia et viuat, et ipse impius in iniquitate sua morietur, sanguinem autem eius de manu tua requiram.] In quibus verbis quid nobis notandum est, quid solicite cogitandum, nifi quia nec subjectus ex culpa præpositi moritur, nec præpositus sine culpa est, quando verba. vitæ non audiens, ex fua culpa moritur fubicctus ? Impio etenim mors debetur . Sed ct

a speculatore via vitæ nuncianda est, et eius impietas increpanda. Si vero speculator. caceat, ipfe impius in iniquitate fua motietur: quia impietatis eius meritum fuit, ve

dignus

Ioan. s.f

Pfal. 47. a

£.2. 3.8

A dignus non esset ad quem speculatoris sermo fieret. Sed sanguine eius Dominus de manu speculatoris requirit : quia ipse hunc occidit, qui eum tacendo morti prodidit. In quibus verifque pensandum est, quantum sibi connexa sunt peccara subditorum atque præpositorum : quia vbi subiectus ex sua culpa moritur, ibi is qui præst, quoniam tacuit, reus mortis tenetur. Pensate ergo, fratres charissimi, pensate, quia et quod nos digni pastores non sumus, et iam ex vestra culpa est, quibus tales prælati sumus. Et si quando vos ad iniquitatem defluiris, etiam ex nostro hoc reatu est, quod obilitentes atque reclamantes in prauis defiderijs non habetis. Vobis ergo et nobis parcitis, si a prauo opere cessatis. Vobis et nobis parcimus, quando hoc quod displicet, non tacemus. O quam liber a commissorum sibi sanguine suerat prædicator egregius, qui dicebat : Mundus fum a fangnine omnium. Non enim fubterfugi, quo mi- 48.20.6

B nus annunciarem omne consilium Dei vobis . Si enim non annunciasset , mundus a sanguine non esset. Sed quibus omne consilium Dei annuncare studuit, ab corum fanguine mundus fuit. In qua voce nos conuenimur, nos constringimnr , nos rei esse ostendimur , qui sacerdores vocamur , qui super ea mala , quæ propria habemus, alienas quoque mortes addimus; quia tot occidimus, quot ad mortem ire quotidie tepidi et tacentes videmus. Cum vero dicitur: Sanguinem autemeius de manu tua requiram, si hoc in loco sanguinis nomine mors corporis designatur, valde nobis de nostro silentio augetur metus: quia si in subiectis suis is qui prælatus ad speculandum est, et de morte corporis quandoque morituri tam grauiter reus tenetur, quo reatu de morte anima subiecti constringitur, que potuisset semper viuere, si verba cotrectionis audiffet? Sed melius possunt sanguinis nomine peccata signari. Vnde Tsal, 50. 6

C quidam cum peccata carnis defleret, dixit : Libera me de sanguinibus Deus, Deus salutis meæ. Sanguis ergo morientis de manu speculatoris requiritur : quia peccatum fubditi culpa effe præpofiti, fi tacuerit, reputatur. Eft ergo quod faciat, vt etiam moziente fubdito fe liberum reddat. Surgat, inuigilet, malis actibus contradicat, ficut feriprum eft : Discurre, festina, suscita amicum tuum, ne dederis somnum oculis ruis, nec Pron.6.4 dormitent palpebra tua. Vnde hic quoque additura [ Si autem tu annunciaueris impio, et ille non fuerit conuerfus ab impietate fua, et a via fua impia cipfe quidem in impietate fua morietur, tu autem animam tu am liberafti . ] Tunc enim fubicitus mozitur fine te,quando iu caufa mortis contradictorem pertulerit te. Nam morti,cui non contradicis, adiungeris. Et notandum quæ funt, quæ debeant a speculatore prædicari. Nimirum fides et operario. Nam ait: [ Si autem tu annunciaveris impio: et ille non

D fuerit conuerfus ab impietate fua , et a via fua impia . ] Impietas quippe ad infidelitatem pertinet, via vero impia ad prauam actionem. Et omnis speculator hoc habere debet fludij, vt prius ad pietatem fidei, postmodum ad piam viam, id est, ad bonam actionem trahat. Sed quia de exhortatione fermo fe intulie, innotescere breuitter debomus, in ore pastoris quantus esse debeat ordo atque consideratio locutionis. Pensare etenim doctor debet quid loquatur, cui loquatur, quando loquatur, qualiter loquatur, et quantum loquatur. Si enim vnum horum defuerit, locutio apra non erit. Scriprum quippe eft : Si recte offeras , recte autem non dividas, peccasti, Recte autem offe- Luc, 1, d rimus cum bono studio bonum opus agimus. Sed recte non dividimus, si habere discretionem in bono opere postponamus. Considerare etenim debemus quid loquamur, vtiuxta Pauli vocem, fermo noster semperin gratia sale sit conditus. Pensandum colos 4.6

E vero nobis est, cui loquamur: quia sape increpationis verbum quod hac admittit perfona, altera non admittit. Et sæpe ipsa eadem persona secundum factum sit altera. Vnde Nathan propheta Dauid post adulterium forti increpationis sententia percussita. 2.Reg. 12. b Qui cum de raptore ouis diceret: Filius mortis est vir qui fecit hociei protinus respondir dicens: Tues ille vit : Cui tamen cum de Salomonis regno loqueretur : quia culpa \_ defuit, ei fe humiliter in adoratione proftrauit. In vna ergo cademq. persona quia causa dispar extitit, etiam sermo propheticus dissimilis fuit. Pensandum quoque est, quando loqui debeamus, quia sape etfi differtur increpatio, postmodum benigne recipitur. Et nonnumquam languescit, si hoc quod ante proferri debuit, tempus amiserit. Nam et sapiens mulier Nabal, ebrium videns, increpare de culpa tenacia noluit, quem 1. Reg. 25. 6 digesto vino increpationis sua verbis vtiliter percussit. Et propheta adulantium linguas non elle in lubiequenti tempore differendas annunciat, qui nit : Confundantur Pfal.40.

## S. Gregorij in Ezechielem

1304

flatim etubescentes, qui dicunt mihi, euge euge. Adulațio etenim si vel ad tempus A patienter suscipitur, augetur, et paulisper demulcet animum, vt a rigore suz rectitudinis mollescat in delectatione sermonis. Sed ne crescere debeat, statim est et sine mora ferienda. Pensandum quoque nobis est, qualiter loquamur. Nam sæpe verba quæ huc Tit.3. c ad falutem reuocant, alium vulnerant. Vnde Paulus quoque Apostolus qui Titum admonet dicens: Argue cum omni imperio : Timotheum exhortatur dicens. Argue, 3.Tim.2.4 obsecra, increpa cum omni patientia et doctrina, Quid est, quod vni imperium et alij patientiam præcepit, nisi quod vnum lenioris, alterum vero feruentioris spiritus esse conspexit? Leni per auctoritatem impetij iniungenda erat seueritas vetbis is autem qui per spiritum feruebat, per patientiam temperandus fuerat: ne si plus iusto inferuefceret, non ad falutem vulnerata reduceret, fed fana vulneraret. Curandum quoque quantum loquamur, ne fiei qui multa ferre non valet, per verbum vel exhortationis B vel increpationis longius trahimus, auditorem nostrum ad fastidium petducamus. Vnde idem prædicator egregius Hebræis loquitur dicens: Obsecro vos fratres, vt suf-Heb. 13. g feratis verbum folatij. Etenim perpaucis scripsi vobis. Hoc tamen infirmis præcipue congruit, vt pauca quidem, et quæ præualent capere, audiant, sed quæ eorum mentem in pomitentia dolorem compungant. Nam fi eis vno in tempore exhortationis fermo fuerit multipliciter dictus rquia multa retinere non valent, fimul amittunt omnia. Vnde et medici corporum pannos, quos infirmantibus fromachis ponunt, apto quidem medicamine, sed subtiliter liniunt : ne si repleti multo medicamine fuerint, infirmitatem fromachi non robotantes adiuuent, sed opprimentes grauent. Sciendum tamen, quia et si quando modum suum sermo prolixior transeat, periculosum hoc auditoribus non eft. Si autem qualiter quid dicatur, et quibus dicatur, non vigilanter C conspicitur, valde periculosum est. Verecundæ etenim mentes, si quas fortasse culpas admiserint, leniter arguendæ sunt: quia si asperius increpentur, franguntur potius quam erudiuntur. At contra mentes afpera atque impudentes fi increpata leniter fuerint, ad majores culpas ipfa lenitate prouocantur. Quod bene in codem egregio prædicatore discimus, qui cum Corinthios cognosceret pro amore personarum in schisma 1.Cor. 1, 4 diuifos, corum verecundiæ confulens, locutionem fuam eisa gratiarum actione et laudibus coepit.dicens: Gratias ago Deo meo semper pro vobis in gratia Dei, quæ data est vobis in Christo Iesu: quia in omnibus diuites facti estis in illo, in omni verbo et in omni scientia , sicut testimonium Christi confirmatum est in vobis. Qui adhuc adiungit Ibid- 4 et dicit: Ita ve nihil desie vobis in vlla gratia, expectantibus reuelationem Domini noftri Iefu Chrifti . Quafo te Paule , fi iam nihil deeft , cur eis scuibendo fatigaris? cur in D longinguo politus loqueris? Penfemus ergo fratres chariffimi quantum laudat. Ecco gratiam Dei datam allerit : factos in omnibus diuites dicit, in omni verboet in omni scientia : Christi testimonium, id est, quod de semetipso moriendo et resurgendo testatuseft, in cornm vita confirmatum effe perhibet, et nihil eis deeffe in vlla gratia teffatur. Quis rogo credat, quia paulo post eos corripiat quos ita laudat? Nam post cete-74 fubiungit : Obsecro autem vos fratres per nomen Domini nostri Iesu Christi, vt idipfum dicatis omnes, et non fint in vobis schismata . Quod enim potuit tam perfectis tamq.laudabilibus fehifma furrepere & Significatum enim eft mihi de vobis fratres mei, ab his qui funt Cloes, quia contentiones inter vos funt. Hoc autem dico, quod vnufquifque veftrum dicir: Ego quidem fum Pauli, ego autem Apollo, ego vero Cephæ, ego autem Christi. Ecce quos in omni verbo et in omni scientia laudauerat, qui- E bus nihil deeffe in vllagratia dixerat, paulisper loquens, ad increpandum leniter veniens, diuifos erga feipfos reprehendit. Et quorum prius falutem narrauerat, postmodum vulnera parefecis. Peritus enim medicus vulnus secandum videns, sed zgrum timidum effe conspiciens, diu palpauit, et subito percussit. Prius blanda manu laudes posuit, et postmodum ferrum increpationis fixit. Nisi enim verecondæ mentes fuerint palpando reprehenfa, ita ve ex alijs rebus audiant, quod in confolationem fumant, per increpationem protinus ad desperationem cadunt. Sed numquid mentitus est Paulus ve prius eis nil deesse in omni gratia diceret, quibus postmodum dicturus erat vnitatem deeffe? Abiir hoc, vt quis de illo talia, vel desipiens credat. Sed quia erant inter Corinthios quidam omni gratia repleti, et erant quidam in personarum fauoribus excisi, coepit a laudibus perfectorum, ve modesta inuectione ad reprehensionem per-

tingeret

tingeret infirmorum. Et in hoc quoque ad medicinam cordis, a medicina corporis vium trahens. Nam cum feriendum vulnus medicus aspicit, prius ca membra, qua circa vulnus fana funt, palpat, ve post ad ca que vulnerara funt, lenirer palpando perueniat. Cum ergo Paulus perfectos in Corinthijs laudauir, fana membra iuxta vulnus tetigit. Cum veto infirmos de diuisione reprehendit, vulnus in corpore percussit. Videamus tamen huncipsum, qui tanta modestia arque mansuetudine ad corripiendos Corinchios ducitur, qualiter contra Galatas; qui a fide discesserant, erigitur. Nul. Gal.r.s la enim modeftia in exordio, inuchendo redarguir. Nam præmissa faluratione, sie cœpit: Mirot quod fic tam cito transferimini ab eo qui vos vocauit in gratia Christi. Quibus criam in aperta increpatione post cerera fabiungit : O insensati Galata, quis vos Gal. 3.4

fascinauit ) Mentes etenim dura, nisi aperta essent increpatione percussa, nullo modo B malum cognoscerent quod egissent. Nam sæpe hi, qui impudentes sunt, tantum se

peccasse non sentiunt, quantum de peccatis qua fecerunt, non increpantur. Minores culpas fuas æftimant, quas minor inucctio caftigat. Et quas vehementer obiurgari viderint, maiores effe deprehendunt. Vnde neceffe eft, vt semper sermo prædicantis cum auditorum debeat qualitate formari, ne aut verecundis afpera, aut impndentibus Ienia loquatur. Quid autem mirum fi hoc verbi Dei erogator faciar, cum et a gricola, qui femina in terram mittit, prius terra qualitatem pravidet, quibus feminibus apta videatur, et postquam qualitatem terra viderit, tune semina as pergit? Sed quia de qualitate doctrinæ locutionem longius traximus, oportet vt ad eum quem coepimus exponendi ordinem redeamus: [ Sed erfi conuerfus iustus a iustitia sua fecerit iniquitatem, ponam offendiculum coram eo, ipíe morietur, quia non annunciasti ei. In peccaro suo

morietur, et non ernnt in memoriam iustiria eius quas fecit, sanguinem vero eius de manu tua requiram. ] Quia infto qui in peccato cadit, prædicator tacuit, eius fanguine reus tenetun. Et qui folicitus effe non ftuduis in predicatione, factus eft particeps in damnatione . Sed cum diciture In peccato fuo morietur, et non erunt in memo- Grande pare. riam inftitue cius quas fecie: hoc nobis maxime confiderandum eft, quia cum mala 4/8. 4. 16. committimus, fine caufa ad memoriam bona nostra transacta reuocamus: quoniam in perpetratione malorum; nulla debet effe fiducia bonorum præteritorum. Sed quæri potest verum iusto postquam ceciderit prædicandum sit, an et priusquam cadat? Inuigilare prædicator debet, ne ad casum veniat proculdubio et priusquam cadat. Nam fequitur : f Si autem tu annunciaucris iusto, ve non peccet iustus, et ille non peccauerit, viuens viuet, quia an junciasti ei : tu autem animam tuam liberasti.] Siergo pra-

D' dicator ideo animam fuam liberauit, quia iufto, ne peccaret, denunciauit, cum iuflus ad peccatum, prædicatore tacente, cecidit, prædicator quia tacuit, reus tenetur. Sed quis nostrum rogo ad hac sufficiat, ve non folum peccarores studiose corripiat, sed etiamiuftis inuigilet ne cadant. ? Nos enim infirmitatis noftræ confcij, cum iuftos viros conspicimus, admonere cos non præsumimus, ve institiæ viam teneant, quam quia tenent videmus, et tamen prædicatoris est debitum, etiam iustos admonere. Vnde præ dicator egregius dicebat: Sapientibus et insipientibus debitor fum. In his vero omni- Rom. 1. b bus, quæ de iusto, ad iniquitatem conuerfo, dicta sunt, hoc est laboriosum ad loquendnm, hoc valde pertime (cendum, quod Dominns dicit : Ponam offendiculum coram eo. Air enim: Si conueríns iustus a iustitia sua fecerit iniquitatem, ponam offendiculum Ezech. 3.e coram co. Nosenim dicimus, quia si iniquitatem fecerit, offendit: et verum est omni-

no quod dicimus. Car adhuc ei Deus omnipotens offenduculum ponet, quem iam impie egiffe, et cecidiffe pet iniquitatem, quam perpetrauerat, conspicit? Sed diftricta funt omnipotentis Dei iudicia. Et qui peccatorem diu expectat vt redeat, non redeunti atque contemnenti ponit adhuc vbi grauius impingat. Peccatum quippe quod per poenitentiam citius non deletur, aut peccatum est, aut causa peccati, simul et poena peccati . Omneenim quod prius committitur, peccatum est !Sed si citius poenirendo non tergitur, insto iudicio omnipotens Dens obligaram peccatis mente etia in culpam alteram permittit cadere, ve qui flendo et corrigendo noluit mundare quod fecit, peccatum incipiat peccato cumulare. Peccatum ergo quod poenitentiæ lamento non diluitur, peccarum fimul est er causa peccari: quia ex illo oritur vnde adhuc peccaroris ani mns altius obligernr. Peccatum vero, quod ex peccato fequitur, peccatum fimul est et pœna peccati: quia excrescente cacitate, ex retributione prioris culpæ generatur, ve S. Greg. To.2.

Rom. 1. C

Gen. 15. d

P[al.63 Ofca.s.a

1.Tim.1.

Apoc. 24. €

Execb. 3.c

Exod.4.e

Ross.2.4

64. Vis. 67.

Ibid.

quali iam quadam fint in peccatore supplicia ipsa incrementa vitiotum. Fit vero A nonnumquam ve vnum idemq. peccatum et peccatum fit, et poena peccati, fimul et causa peccati. Ponamus enim ante oculos quempiam rem proximi concupisse, quam quia aperte non valuit furto diripuit, fed in furti accufatione politus, fe hanc diripuisse iure iurando denegauit.. Huic ergo concupiscentia peccatum fuit et causa peccatir quia per cam peruenit ad rapinam. Ipfum vero furtum quo rem concupitam diripuit et peccatum ei factum est et poena peccati, quia ex retributione iam non repressa concupifcentix factum eff, vt veniret ad furtum, et culpa cordis excrefceret in opere et vitione cacitatis. Sed quia furtum periurio tegere curauit, ex peccato rurium peccatum genuit. Furtum ergo, quod ex concupiscentia processit, et periurium pertulir, peccatum et poena peccati factum est culpæ præcedenti : peccatum et causa peccati culpa fublequenti: quia de illa natum, hanc genuit. Quod bene Paulus de quibusdam Deum intelligentibus, sed non honorantibus infinuat dicens : Cum cognouissent Deum, non sieut Deum glorificauerunt, ant gratiasegernnt, sed euanuerunt in cogitationibus suis. Ecce est peccatum et causa peccati. Ex qua causa quid sequitur adjungit : Et obscuratum est insipiens cor corum. Dicentes enim se esse sapientes, stulti facti funt. Et mutauerunt gloriam incorruptibilis Dei in similitudinem imaginis corruptibilis hominis, et volucrum, et quadrupedum, et serpentium. Ecce est peccatum folummodo. Et pœna peccati effet, fi non adhuc ex hoc peccato et aliud fequeretur. Nam post insidelitatem corum subditur. Propter quod tradidit illos Deus in desideria cordis corum, in immunditiam, ve contumelijs afficiant corpora fua in semetipsis. Quia igitur cognoscentes Deum, non sicut Deum glorificauerunt, ex eo peccato et causa peccati ad hoc quoque perducti sunt, ve ad cultum serpen- G tium et volucrum laberentur. : Sed quia per hanc etiam excitatem vique ad immnnditiam et carnis contumelias ceciderunt, ipía infidelitatis eorum cæcitas præcedenti intellectui et peccatum est, et pœna peccati: subsequenti vero immunditiæ peccatum factum est, et causa peccati. Sed quia de his in libris moralibus diu tractatum est. nobis nunc in eis diutius immorandum non est. Hoc autem nobis cum tremore confiderandum est, quo modo iustus, et omnipotens Deus cum præcedentibus peccatis irascitur, permittit, vt cacata mens etiam in alijs labatur. Vnde Moyses ait : Nondum completa sunt peccata Amorrhaorum. Dauid quoque ait: Appone iniquitatem super inignitatem ipsorum, ve non intrent in justitia tua. Propheta etiam alius dicit : Maledictum, et mendacium, et homicidium, et furtum, et adulterium inundauerunt, et sanguis sanguinem tetigit. Sanguis enim sanguinem tangit, quando D peccato peccatum additur, vt ante Dei oculos adinnetis iniquitatibus anima cruenterur . Paulus Apostolus ait : Vt impleant peccata sua semper. Ioanni quoque per angelum dicitur : Qui nocet, noceat adhuc : et qui in fordibus est, fordescat adhuc . Vnde nunc etiam Dominus dicit : Si conuerfus iustus a iustitia sua fecerit iniquitatem, ponam offendiculum coram eo. Ac si aperte dicat : Quia videre poenitendo noluit vbi iam impingit, iusto cum iudicio deserens, ponam ei vt et alibi impingat. Quod tamen Domini ponere, est nequaquam ad peccandum premere, sed nolle a peccato liberare : ficut de Pharaone dicitur : Ego indurabo cor eius. Non enim cor peccantis Dominus obdurat, sed obdurare dicitur, cum ab obduratione non liberat. Misericors enim Deus tempus nobis ad poenitentiam relaxat, sed cum eius gratia patientiam nos ad augmentum vertimus culpæ, hoc ipfum tempus, quod ad parcendum piedi- Esposuit districtius ad feriendum vertit : vequia renerti quis etiam spatio temporis accepto noluerit, per hoc mala fua ad reatum augeat, per quod ea diluere potuit, fi conuerti voluisset. Vnde scriptum est: Ignoras quoniam benignitas Dei ad poenitentiam te adducit? fecundum duritiam autem tuam et cor impœnitens, thefaurizas tibi iram in die ira, et reuelationis iufti iudicii Dei . De benignitate ergo omnipotentis Dei iram fibi in die iræ reprobus thefaurizat: quia dum ad pœnitendum tempus accipitnr et ad peccandum exhibetur, ipfum remedium gratia vertit in augmentum culpæ. Vnde et omnipotens Deus, qui collata remedia conspicit ad culpæ augmentum trahi, ipfam benignitatem, quam contulit, in iudicij diftrictionem vertit, vt inde poft In Dia lib. 4.4. amplius feriat, vnde modo amplius expectat. Et quia homo deserere malum non vult ve viuat, auget vnde moriatur. Sed fiue inftus in culpa, fiue peccator in morte corruat.

fpeculatori timendum est ne hunc ex suo filentio reatus peccantium pariter inuoluat. Sed interim dum loquor, auerrere a memetipfo oculos volo, et ecce iterum fermo diuinus me impingit in memetipfum, vt meam negligentiam videam, et mihi dici hæc, quæ audio, pertimescam. Sicut enim superius dixi, cuius cor in curis innumeris exspar fum fe ad fe colligat? Quando etenim possum et ea, quæ circa me funt folicite omnia curare et memetiplum adunato fenfu confpicere? Quando possum prauorum neconitias infequendo corrigere, bonorum actus faudando, et admonendo cuftodire, aliis terrotem, atque alijs dulcedinem demonstrare? Quando valoo et de his, quæ sunt necessaria fratribus cogitare, et contra hostiles gladios de vrbis vigiliis solicitudinem gerere. ne incursione subita ciues pereant, providere, et intet hac omnia pro animarum cuftodia plene atque efficaciter verbum exhortationis impendere? Loqui etenim de Deo, quiera valde et libera mentis eft. Tunc namque bene lingua dirigitur in fermone, cum fecure fenfus quieuerit in tranquillitate: quia nec concusta aqua imaginem respicien-

r.Cor.t. s

tis reddit, sed tune in ea vultus intendentis aspicitur, cum non mouerur. Quam ergo exhortationem vobis speculator vester fratres charissimi faciat, quem tot rerum confusio perturbat? Certe is de quo loquimur propheta reuelatione vitima templum videns, qua in codem templo conspexerit, inter cetera narrat, dicens: [ Terra vique ad fenefiras, et fenefira claufa. Paulus quoque Apostolus dicit: Templum enim Dei 1. Cor. 1. c. d. fanctum eft, quod eftis vos. In hoc autem templo feneftræ facerdotes et speculatores 2.Cor.6, b.d. funt, qui in populo fidelium lumen fancta pradicationis fundunt . Sed cum terra sup. Refere. víque ad feneftras eft, feneftræ claufæ funt: quia cum terrena cogitatio in facerdotum of ph. Hom. 2. cordibus excrescit, fenestræ Inmen non fundunt, quia sacerdotes ab officio prædicatio-

nis obmutescunt. Eft et aliud valde in ordine sacerdotum grane : quia non sicut hi qui vitam quietam ac remotam ducunt, fixi valent in fua cogitatione permanere. Hi enim ficut superius diximus, qui a loco regiminis longe sunt, possunt peccatorum suoru culpas et fletibus lauare, et post fletus, in codem mentis mærore persistere, sicut de bona quoque muliere scriptum est, que ad tabernaculum orauerat, et ab intentione sua animum post compunctionis gratiam, non mutanit, cum dicitur: Vultusq. eius non sunt 2.Rg. 1.6 amplius in diuerfa mutari. In qua nobis considerandum est: quia si sic planxit mulier que querebat filium, quo modo debet plangere anima que querit Deum? Sacerdos 10. Die. H.A. vero etiam post compunctionem ac lacrymas cogitur necessaria quoque filiorum suo, vit.c.67. rum cognoscere, et ea quæ refugit, animo patienter audire, atque post suspiria cælestium, quorumlibet carnalium hominum onera portare, et sæpe cum superue-

n nientibus cor in diuerfa qualitate transfundere. Nam aliquando de lucris foiritalibus gaudet, fed cum quilibet mærens fuperuenerit, nili eius mærorem in fe fusceperit, tribulationi illius compatiens non est. Et aliquando de damnis animarum luget, et repente superueniunt qui de quibnsdam suis prosperitatibus latantur. Quorum si latitiæ facerdos non congaudet, minus amare creditur filios in quorum gaudio non exultat. Præcipue cum Paulus dicat : Gaudere cum gaudentibus, flere cum flentibus . Ni- Rem. 12, d hil ergo tam onerofum in ordine facerdotum video, quam rigorem mentis compatiendo flectere, et cum personis superuenientibus animum mutare, et tamen hoc valde est necessarium. Nam quando ex prædicatione eius ad boni operis gratiam peccator reducitur, si ipse prædicator videtur ingratus? Vnde per hunc quoque eundem prophetam in extrema parte dicitur : Et cum facerdotes intrinsecus ministrant, vestibus la - Exo. 28-et 29 neis non vtantur. De quibus fubditur: Dumq. egredientur atrium exterius ad popu- Leuit. 12.

lum , exuent fe vestimenta fua, in quibus ministrauerant , et reponent ea in gazophy- Exec. 44. Rier. lacia fanctuarij. Groffiora quippe vestimenta sunt lanea . Sed cum sacerdos ad san- bet estim bee. ctum ministerium accedit, id est, cum intus per compunctionem ingreditur, subtilioti intellectu necesse est, quod ipse quasi lineo vestimento vestiatur. : Sed cum ad populum foras egreditur, oportet ve vestimenta, in quibus intrinsecus ministrauerat, reponat, atque populo alijs vestibus indntus appareat. Quia si in compunctionis sua rigore fetencat, fi in eo quem orationis tempore habuit mærore perduret, exteriorum. verba suscipere non admittat: et quid grex de necessarijs faciat, si audire atque perpendere, et hoc quod præsens tempus exigit, pastor recusat ? Grossiora ergo vestimenta sacerdos exiens ante populum induat, ve mentis suz habitum pro veidirate filiorum etiam ad terrena toleranda componat. Penfate ergo fratres cha-S.Greg. To.2. Seess 2

## 1308 S. Gregorij in Ezechielem

riffini, quantus speculatori labor sie et ad siblimia tor tenderește hoc repente ad ma zeuo car, se in siblimiate congisionis intime extenuare anium, te proprier exreirores causa proximorum, ve îta dicam, sibirio in cogitatione crassicore. Non ergo mini modo necessi el propehea vede acquores, cede dem am coram volos impleriam defiere. Vida petos, ve tel em coratio talem facias, qualiter mihi valeam er vobis prodefe. Potens el indigno mihi, i, in tirm une a vetilos inserectione sibra tribuere, qui excuratorio de la companio de la companio de la companio de la constantia de la constantia de la companio de la constantia de la constantia de la companio de la constantia de la companio de la constantia de l

### HOMILIA XII.

T facta est super me manus Domini, et dixit ad me: Surgens egredere in campum, et ibi loquat recum. Et furgens egressus sum in campum, et ecce ibi gloria Domini stabat, quasi gloria, quam vidi juxta suujum Chobar, et cecidi in saciem meam : Et ingressus est in me spiritus, et statuit me super pedes meos, et locutus est mihi, et dixit ad me: Ingredere, et includere in medio domus tuz. Et tu fili hominis, ecce data funt super te vincula, et ligabunt te in eis, et non egredieris de medio corum, et linguam tuam adhærere faciem palato tuo, et eris mutus, nec quali C vir obiurgans: quia domus exalperans est. Cum aurem locutus fuero tibiaperiam os tuum, et dices ad eos : Hæc dicit Dominus Deus : Qui audit audiat, et qui quiescit, quiescat : quia domus exasperans est. Et tu fili hominis, sume ribi laterem, et pones cum coram te, et describes in eo ciuitatem Hierusalem. Et ordinabis aduerlus eam obfidionem, et ædificabis munitiones et comportabis aggerem, et dabis contra eam castra, et pones arietes in gyro. Et tu sume tibi sarraginem ferream, et pones cam in murum ferreum inter te, et inter ciuitatem, et obfirmabis faciem tuam ad cam, et erit in obsidionem, et circumdabis cam. Signum cft domui Ifrael.

Ioan. 10. d

E.Cor. 2. 4

Exod, 19. b Mat. 5. a

C'Eruata veritate historia, diuina eloquia aliquando ex tempore, aliquando ex loco Deaufas delignant, quas aperto fermone non indicant. Ex tempore etenim, ficut pradicante Iudais Domino per Euangelistam dicitur : Hiems erat . Inter illa enim myfteria,quæ veritas loquebatur : quæ causa fuit,vt nomen hiemis adderetur , nisi vt per qualitatem temporis oftenderet frigus cordis? quia et cum verba veritatis acciperent. frigida Iudzorum corda remanebant. Aliquando vero ex loco, ficut carnali Ifraelitico populo descendente de monte Moysi lex in campestribus data est, et sanctis Apostolis Dominus, in monte sedens, summa et spiritualia præcepta locutus est, et ex locis videlicet monstraretur: quia et illis tamquam carnalibus, mandata minima dabantur in valle terrarum : et isti tamquam spiritales , et sancti in monte mandata cælestia audirent:quatenus aperte monstraretur, quod ascendentes corde ad calestia,infirma mun di relinquerent, et in mentis culmine starent. Vnde nune Ezechiel propheta quid iubente Deo, in locis egerit describit, vt per locorum qualitatem indicet, quid in posterti. de prophetæ mysterijs sequeretur. Ecce enim ait : [ Facta est super me manus Domini, et dixit ad me : Surgens egredere in campum, et ibi loquar tecum . ] Quid eft hoc, quod prius Dominus in medio Ifraelitarum locutus ad prophetam fuum fuerat, et tamen postmodum dicit. [ Egredere in campum, et ibi loquar tecum. ] Nisi quod prophetia fuæ gratiam et prius ludææ infundere, et hanc postmodum dignatus est in latitudine gentium demonstrare? Neque enim immerito per campum gentilitas designatur, qua longe lated id eft, in vnjuer fo mundo diftenditur. Vbi et fubditur: f Et furgens egreffus fum in campum, et ecce gloria Domini stabat, quasi gloria, quam vidi iuxta flumen. Chobar.

A Chobar. In campo gloriam Domini propheta vidit, quam iuxta flumen Chobar in medio Ifraelitarum viderat : quia ipfa eius maieftas gentibus apparuit, qua prius fe electis in Iudaico populo reuelante spiritu, declarauit . Sequitur : [ Et cecidi in faciem meam. ] Visa gloria Domini in faciem suam propheta cadit, quia, quamuis homo ad intelligenda sublimia eleuetur, ex contemplatione tamen maiestatis Dei, infirmitatem fux conditionis intelligit. Et quasi statum non habet, qui se ante Dei oculos esse cinerem et puluerem videt . Sequitut : [ Et ingressus est in me spiritus,et statuit me super pedes meos . ] Cum nos humiliter Deo sternimus, cum essenos puluerem cinerema, cognoscimus, cum infirmitatem conditionis propria pensantes, statum rigiditatis et fuperbiz non habemus, omnipotens Deus per suum nos spiritum leuat, et super pedes nostros statuit: yt qui humiliter apud nos ex infirmitatis nostra cogitatione iacuimus B et iacemus, in bono post opere quasi super pedes ex rectitudine stemus. Quod cur in ca po de propheta agitur, nili vt specialiter designetur, quia etiam electis gentium Spiri-

tus sanctus dandus eslet, qui eos, quos assumeret, et prius a superbia sua statu deijceret, et postmodum super pedes suos, id est, super bona opera solidaret? sicut per Paulum Hebr. 12.6 dicitur : Remissas manus, et dissolura genua erigite, et greffus rectos facite pedibus veftris . Sequitur : [ Et locutus eft mihi, et dixit ad me : Ingredere et includere in medio domustuz.] Quid est, quod de medio Israelitici populi propheta ad campum edu citur, arque ad domum postea de campo reuocatur, nisi quod prædicationis gratia a Iudaico populo ablata, in latitudine gentilitatis aspersa est? Sed tamen quia in fine mundi Iudzi ad fidem redeunt, quasi ad domu proheta reducitur, vt in suo populo rur fus pradicatio inhabitet, qua modo velut in campo, ita diuerfis gentibus fulget. Scri-C ptuquippe eft: Donec plenitudo gentium subintraret, et sic omnis Israel saluus fieret.

Quia et per prophetam alterum dicitur : Si fuerit numerus filiorum Ifrael, quafi arena Rom. 11. d maris, reliquiz saluz fient. Exeat ergo propheta de medio populi ad campum, de capo Ofa 5.6 redeat ad domum, vt prædicatio, quæ Iudææ facta eft, egrediatur inter gentes, et repletis fide gentibus, recipiat Iudza spiritalis doctrina dona, qua amisit . Includi aute propheta in medio domus fuz przcipitur : quia antichrifti tempore ab eis gentibus , quz in fidelitate temanserint, plebs conuersa Iudzorum, duris persecutionibus coangustan tur . Vnde scriptum eft : Attlum autem , quod eft extra templum, eijce foras, et ne me- Apor. 12.6 tiaris illud quoniam datum eft gentibus et ciuitatem fancta calcabunt mensibus quadragiuta duobus. [Et tu fili hominis, ecce data funt fuper te vincula, et ligabunt te in eis : et non egredieris in medio corum, et linguam tua ad hærescere faciam palato tuo,

D et eris mutus,nec quasi vir obiur gans: quia domus exas perans est. ] Que videlicet ver ba fi per typicæ expositionis otdinem sequimur, propheta in domo sua vincula suscipit et ligatut: quia in extremis cum Iudza crediderit, grauissimas antichristi tempore perfecutiones fentit, vt prædicationes eius ministri iniquitatis non recipiant, sed relistendo has vinculis dolorum premant. Et in medio eorum non egreditur : quia ad corda prauorum ptædicatio non peruenit, dum lingua bonorum ligata tribulationibus tacet. Erunt etenim tunc multi ex Iudzis infidelibus, qui cosdem ipsos qui ex Iudzis crediderint, persequentur. Vnde et notandum est, quod hic quoque dicitur : quia in domo sua vincula propheta sustinear, vt videlicet designetur quoniam ex ipso suo genere Iudaa cum fidelis fuerit, tribulationem persecutionis portet. Dum enim vnigenitus summi patris incarnatus ac mortuus refurrexisse, atque ad calos ascendisse non cteditur, sicut E per sacræ scripturæ paginas prædicatur, nimirum apud eos prophetia ligata erit. Quæ si ita ve dista est, in eoru intellectum decurreret, quali gressus libetos suæ prædicationis

habuisset. Reprobis ergo tune prædicatorum scientia tacere compellitur. Vnde et hic fubditur: Et lingua tuam adhærescere faciam palato tuo, et eris mutus, nec quasi vir obiurgans:quia domus exasperans est. ] Sed quia Enoch et Elia pradicante, multi ex his, qui tunc ex Iudzis in infidelitate remanferint, ad cognitione veritatis redeunt, ficut de eodem Elia dicitur : Elias veniet, et ipie restituet omnia: qui verique per Zachariam Mat. 17. b dux oliue, et per Ioanné duo candelabra nominantur, recte hic quoque subiúgitur: [Cű Zach.4.4 autem locutus fuero tibi, aperiam os tuum, et dices ad eos: Hac dicit Dominus Deus.] Abec, 11.6 Tunc enim velut in extremo os propheta aperitur, cu in pradicatione Enoch et Elia Iudzis ad fidem redeutibus, prophetia facri eloquij de Christo fuisse cognoscitur. Sed quia hæc typice diximus, nunc verba eadem charitati veftræ moraliter differamus.

S.Greg. To.2.

Sssss 3

#### S. Gregorij in Ezechielem 1310

Quid enim eft, quod exire propheta ad campum iubetur, nifi quod vnufquifque qui A prædicat, propter eos, quos extra fe politos corrigit, atque ab iniquitate compefcit, loquendo ad campum exit, ibiq. gloriam Domini videt.? Quia tanto largius doctrinæ gratiam percipit, quanto fe in labore prædicationis ex amore proximorum tendit. Foras ergo excundo in altam visionem ducitur: quia vnde in alienis cordibus ignorantia cæcitatem ministerio suæ locutionis illuminat, inde eum superna gratia in altiorem intelligentiam exaltat. Sed quia semper prædicator debet ad mentem recurrere, humilitatem atque munditiam intrinsecus custodire post campum necesse est, ve ad domu redeat, quatenus in his, quæ dicit, qualis etiam ipfe fit intra conscientiam agnoscat. Si enim aut hoc, quod loquitur minime cuftodit, aut de his, quæ loquitur, teporalem gloriam requirit, loquendo quidem ad campum exit, sed non cogitando semetipsum, ad domum redire contemnit. Accepto etenim spiritu, in medio domus includimur, B quando per eius gratiam ad discutienda mentis nostra secreta reuocamur, vt apud seipfum in Deo animus quiefcat, et non iam per exteriores concupifcentias in appetitu laudis et gloriz, cogitationis mobilitate discurrat. De hac domo cordis cuidam fanato per semetipsam veritas dicit: Tolle grabatum tuum, et vade in domum tuam. Per gra batum quippe, in quo carnis est requies, ipsa caro signatur. Per domum vero conscietia Ang in Io. sta figuratur. Et quia cu mente mortui in vitijs iacemus, in carnis delectatione quiescimus, infirmi portamur in lecto. Cum vero fanați fuerimus mente, vr iam pulfantibus carnis vitiis relistamus, necesse est vt et tentationum contumelias de nostra carne toleremus. Ægro itaque, ad salutem reducto, præcipitur: Tolle grabatum tuum,id est,por ta lectum in quo portatus es : quia necesse est, vt sanatus quique portet contumeliam carnis, in qua prius iacebat ægrotus. Quid est ergo dicere: Tolle grabatum tuum, et C vade in domum tuam: nisi, porta tentationes carnis, in quibus hactenus iacuisti, ac re-

uertere ad conscientiam tuam, vt videas quæ fecisti? Propheta itaque post campum in domo includi præcipitur, vt prædicator post gratiam doctrinæ quam proximis mini-

Pron. s.s

Ioan.5.b

Mar. 2. 4

BA.47.

Ibid. o

Pfal. 53. 4

Phil t. e Pfal.66. e Pfal.101.6

strat, ad conscientiam redeat, feg. ipsum subtili examinatione discutiat, ne de his, quæ foris prædicat, aliquid ipfe apud fe intrinfecus transitoriæ laudis quætat. Vnde et per Salomonem dicitur: Bibe aquam de cisterna tua et fluenta putei tui. Deriuentur fontes tui foras, et in plateis aquas diuide. Habeto eas folus, nec fint alieni participes tui. Valde autem contraria effe videntur que dicit: Diriuentur fontes tui foras, et in plateis aquas divide: cum protinus adiungit: Habeto eas folus, nec fint alieni participes tui. Quo modo enim aquam scientiæ solus habere poterit, si hanc in plateis diuidit. Quo modo alieni aquæ eius participes non funt, si fontes illius foras deriuantur. ! Sed D cum prædicamus populis, nimirum in plateis aquas dividimus: quia in auditorum. multitudinem scientiz verba dilatamus. Cum vero nos, adiuuante diuina gratia intrinsecus custodimus, et ne maligni spiritus, qui iure a nobis alieni sunt, quia sortem beatitudinis perdiderunt, nobis in elatione surripiant, solicitudine cauta circumspicimus, soli habemus aquas quas in plateis dividimus, vt a nobis in eis alieni participes non fint. Hi nimirum de quibus scriptu est: Alieni insurrexerut in me, et fortes quassuerunt animam meam. Aquas ergo et in plateis diuidit, et solus habet, qui per hoc quod multis pradicat, se in cogitatione temporalis gloria non exaltat. Tunc enim possider homo quod docet, quando se non gaudet innotescere, sed prodesse. Ex campo ergo propheta ad domum reducitur, vt is, qui ex Deo loquitur, postquam pro vtilitate proximorum loquendo foras exierit, ex humilitate semper ad discutienda cordis sui secreta E reuocetur. Vnde et subditur: [ Er tu fili hominis, ecce data sunt super te vincula, et ligabunt te in eis, et non egredieris in medio corum.] Cum enim prædicator quisque ad conscientia domus suæ reducitur, super eo vincula dantur, et ligatur in eis: quia quato plus se in cognatione discusserit, tanto amplius agnoscit iusti anima quantis mortalitatis suz infirmitaribus sit ligata . Nisi enim se ligatum conspiceret Paulus , minime dixisset: Desiderium habens dissolui, et cum Christo esfe. Hinc per Pfalmista dicitur: Vt audiret gemitum vinculatorum, et solueret filios interemptoru. Et rursus: Intret in con spectu tuo gemitus compeditorum. Sape autem cum jam anima ad redemptoris sui speciem contemplandam exire desiderat cum calestibus gaudiis interesse suspiratiipsa mortalitatis fuz vincula conspicit et gemit, quibus adhuc in præsenti mundo ligata retinetur. Hinc eft enim quod subtile omnipotentis Dei judicium intucas Hieremias,

A ait: Circumædificauit aduersum me vt non egrediar, aggrauauit compedem meam. Thr. 3. 4 Habemus enim compedes, ipsam infirmitatem arque corruptionem mortalitatis no- gregio Miet ftræ: fed cum tribulatio nobis et gemitus additur, ipfæ nosttæ compedes aggrauantur. Et quidem quamdiu in hac vita iustus mores patitur loquendo bona, prodesse alijs seftinat, fed cum duras mentes conspicit, easq. considerat contentionibus occupati, prædicationis verbum retinet. Et in medio corum non egreditur, quia a bonis quæ loqui poterat, obmutescit, sicut per Paulum dicitur: Nihil per contentionem. Et rursus: Phil.s. a Si quis vult contentiolus effe , nos talem consuetudinem non habemus . Vnde hic quo- 1. Cor, 11. 8 que apre subiungitut : [ Et linguam tuam adhærescere faciam palato tuo, et eris muaus, nec quali vir obiurgans: quia domus exasperans est. ] Aliquando vero etiam contra resistentium linguas prædicantium corda zelo sui Dominus accendit, ne taceant,

B fed dicta fallacium verbis veritatis premant . Vnde hic subditur : [Cum autem locutus fuero tibi, aperies os tuŭ, et dices ad eos: Hzc dicit Dominus Deus. Sed hzc quz breuiter fub duplici intellectu discussimus, placet, vt iuxta considerationem litteræ leui-ter tangendo transeamus. Quid enim nobis amplius per ipsa verba historiæ, quàm virtus obdientiz commendatur? cum modo ad transmigrationem iuxta fluuium Chobar pergere, modo ad campum egredi, excampo ad domum redire propheta præcipitur? vt prius ex iussione pergens, et paulo post exiens, atque iterum domum rediens, et semetipsum recludens, semper suz voluntatis arbitrium ad diuini eloquij praceptum frangar, quatenus in cælesti iussione suspensus, non suam, sed conditoris sui volunratem impleat . Cui dicitur : [ Et tu fili hominis, ecce data funt super te vincula, et ligabunt te in eis, et non egredieris in medio corum. ] Qua in re notandum est quòd ad-C uerfa propheta prænoscit, vt contra omnia paretur. Minus enim mala contra mentem

præualent, quæ inopinata non veniunt : et tamen dum contraria prænoscuntur, quanta fit in co obedientiæ virtus, oftenditur, qui et cognoscit, quòd aduersa passurus est, et tamen voci dominica inobediens non est. Magna enim consideratione indigent verba, quæ protinus adduntur. [ Et linguam tuam adhærescere faciam palato tuo, et eris mutus, nec quasi vir obiurgans : quia domus exasperans est. ] Discernendum quippe nobisest, vtrum pro solis malis auditoribus, an aliquando etiam pro virio prædicantis, pradicationis sermo subtrahatur. Quattuor enim qualitatibus res hac considerata distinguitur. Na aliquando propter malos auditores bonistollitur sermo doctoribus. Aliquando vero pro bonis auditoribus datur fermo doctoribus et malis. Aliquado au-

tem propter docentium atque audientium iustificationem, bonis doctoribus datur, vt D et ipli per meritum crefcant, et auditores corum in intellectu et vita proficiant. Aliquando yero quia nec hi digni funr accipere quibus doctrina fermo profertur, neque illi doctrina verbum proferre qui locum docendi tenent, pradicationis fermo tollitur, ve veraque pars districte iudicetur. Propter malos namque auditores bonis sermo do-Aoribus tollitur, sicut nunc ad Ezechielem dicitur: [Linguam tuam adhærescere facia palatotuo, et eris mutus, nec quafi virobiurgans: quia domus exasperans est. ] Et sicut Paulodicitur : Festina et exi velociter ex Hierusalem, quoniam non recipient testimonium tuum de me. Et sicut volentibus Apostolis prædicare in Asia, scriptum est: quia Ad. 16. prohibuit cos spiritus Iesu. Propter bonos auditores etiam malis doctoribus sermo datur. sicut de Pharifæis Dominus dicit: Omnia quæcumque dixerint vobis, seruate et Matag. facite : fecundum vero opera corum politefacere: dicunt enim , et non faciunt . Pro-

E prerdocentium quoque meritum et audientium iustificationem, sermo dostrina triMat. 1, a
buitur, sicut suis Apostolis dicitur: Euntes docete omnes gentes. Propret malos vero Mar. 1 6.c. audirores et indignam vita eorum qui docere debuerat, fermo doctrina subtra hitur, sicut Heli ad corrigendos filios districta increpationis verbum non habuit : quia et cius 1 Reg. 2.3. negligentia, et filiorum exigebat vita, vt cum eis et populuscaderet, et arca Do. et 4, 6 mini capta ad Allophylos rransiret. Magna enim omnipotentis Dei est gratia cum inique agentibus durus a doctoribus fermo increpationis profertur. Quo et contra nunc dicitur : [ Et eris mutus , nec quasi vir obiurgans.] Delinquentes etenim obiurgaffer, fi digni ipfa obiurgationis gratia fuiffent . Sed cum in doctrina atque filentio fit meritorum tanta diuerlitas, ve fciri facile non possit, verum ex auditoris, an ex cius vitio, qui doctrinz locum videtur tenere, docedi sermo subtrahatur, quid aliud nobis, quam

Cruati semper in rebus dubijs humilitas iubetur? vt quando loqui possumus, non ex-

tollamur,

Pfal. 72.

Pfal.77.

Pfal. 9.

Hiet.3. 6

8.5.4.

Pron.1.g

Thr. T. c

tollamur, ne fortaffe hæc ipfa locationis nostræ gratia non nobis, fed auditoribus no- A stris collata sit. Et rursus quando loqui non possumus, hi qui nobis commissi sunt, minime nos dijudicent : ne fortalle non ex nostro, sed ex peccato audientium loqui minime possimus. Ad hoc ergo nobis cuncta de meritis nostris incerta sunt, ve vnam certa gratia teneamus humilitatem, quatenus et nos cum loquimur, ex omnipotentis Dei dono hoc esse vestrum meritum putemus. Et quando a locutione doctrinæ obmutescimus, quamuis nostra culpa sit, vostamen hanc esse vestram specialiter credatis : vt cum vicisfim mala nobis tribuimus, et bona alijs, per ipsam humilitatis gratiam fiat vt doctrinz sermo qui ablatus fuerat, redeat. Sequitur : [ Cum autem locutus fuero tibi, aperies os tuum, et loqueris ad eos. Hæc dicit Dominus Deus : Qui audit, audiat, et qui quiescit, quiescat: quia domus exasperans est. ] Sape quidem verbum Dei audire desiderant, sed dum alios conspiciunt aurem auertere, etiam ipsi a salutis auditude- B uianr, et plerumque multi quiescere appetunt, atque cunctis mundi huius actibus vacare, nullis iam desiderijs terrenis succumbere : sed dum vident alios inquiete agendo proficere, arque in hoc mundo diuitijs et honoribus extolli, quia necdum in via reditudinis firmi funt, ad praua opera ex aliorum exemplo delabutur. Hinc est enim quod in typo infirmantium pfalmifta loquens dicebat : Mei autem pene moti funt pedes, pene effusi sunt gressus mei, quia zelatus sum in peccatoribus, pacem peccatorum vides. Hinc iterum dicit : Dum superbit impius, incenditur pauper. Hinc ad Hieremiam prophetam voce Dominica de Iuda, et Ifrael dicitur : Numquid vidifti, qua fecerit auerfatrix Ifrael? Abijt fibimetipfa fuper omnem montem excelfum, et fub omne lignu fron dofum et fornicata est ibi. Et dixi cum fecisset hæc omnia, ad me conuertere, et non est reuerfa. Vbi flatim fubditur qualiter ex amulatione eius etiam Iuda cecidit, qui ftare G videbatur. Ait enim : Et vidit præuaricatrix foror eius Iuda, quia pro eo, quòd mæchata effer auersatrix Ifrael, dimilissem eam, et dedissem ei libellum repudij, et non timuit præuaricatrix Iuda foror eius, et abijt et fornicata e ftetia ipfa. Ecce misericors Deus contemnitur et vocat, auerfantibus se signum misericordiæ aperit: quia peccanti dicit: Ad me convertere, et tamen non est conversa. Sed quia omnipotentem Deum plebs Ifraelitica deseruit, reuerti nolens, libellum repudij accepit. Deseruit videlicet peccando sed libellum repudij accepit in suis iniquitatibus sine flagello remanendo. Anima enim qua peccat, recedit. Sed si eam post peccatum prosperitas sequitur, nulla disciplina , nulla districtionis increpatio reuocat ad cot divisionem quaminter se et Dominum fecit. Etiam libellum repudij accipit, ve iam velut aliena derelicta faciar mala, quæ vult, zeli Dei flagella non fenriat, quatenus ad æterna supplicia profundius de- D feendat . Sed foror eius Iuda , quoniam dimissam Israeliticam plebem in suis voluptatibus vidit, ipfa quoque immunditia fornicationis exarfit. Quia enim aspexit adultetam in fua peruersitate florere, etiam ipsa non timuit deterius peccare, atque a coniunctione Domini, quafi a viri legitimi cubili recedere. Vnde necesse est ve peccantes quo-S. Bon. Phar. li. que tunc consideremus amplius miseros, quando cos conspicimus in culpa sua sine flagello derelictos. Hinc enim per Salomonem dicitur: Aunersio paruulorum interficiet cos,et prosperitas stultorum perdet illos. Qui enim a Deo auertitur, et prosperatur, tanto perditioni fit proximus,quanto a zelo disciplina inuenitur alienus. Dicatur ergo: [ Qui audir, audiat, et qui quiescit, quiescat: quia domus exasperans est: ] Ac si aperte dicererur: Vos, qui iam et verba veritatis audire, et a praua coepistis actione quie fcere, nolite illos imitari, quotum me exasperari moribus videtis. Quod tamen intelli- E. gere, et aliter possumus. Quidam enim verbum audientes, non audiunt: quoniam autes ad facrum eloquium ponunt, sed cor a mundi desiderijs non eucllunt. Et funt nonnulli, qui quiescentes, minime quiescunt : quia a prauis quidem actibus otiosi sunt corpore, sed peruersitates operum ex delectatione versant in mente. Hinc est enim, quod de lu-Sup.Mer. s. daa ad captiuitatem perueniente scriptum est: Viderunt ea hostes, et deriserut sabbata eius. Hostes quippe sabbata derident, quando maligni spiritus otiosa menti prauas co gitationes inijeiunt, vtet si quiescit ab opere, non quiescat a malorum operum delectarione . Recte ergo nune dicitut: Qui audit, audiat: quatenus fic fiat fermo in ore corporis, vt fonet in aure cordis. Et qui quiescit, quiescat: vt prauitatis desideria repellantur a cogitatione, cum iam repulsa videntur ab opere. Vbi ne malorum, sicur diximus, exem pla sequantur, adiungitur: [Quia domus exasperans est.] Mali aute et si diu tolerantur,

A fubito corruint, et corum pœnas infirmi conspiciunt, ne quorum culpas impunitas existimant, imitentur. Vnde hic quoque eiusdem Iudaz desolatio subiungitur, qua domus exasperans vocatur, cum protinus prophetæ suo Dominus dicit: [ Et tu fili hominis, sume tibi latere, et pones eu contra te, et describes in eo ciuitate Hierusalem, et ot dinabis aduersus ea obsidionem, et adificabis munitiones, et coportabis aggere, et dabis contra cam castra, et pones arietes in gyro. Et tu sume tibi sartaginem ferream, et pone eam in murum ferreum inter te et ciuitatem, et obfirmabis faciem tuam ad eam, et erit in obsidionem, et circundabis eam, signum est domui Israel.] In quibus videlicee verbis quid aliud iuxta historiam, nisi Hierosolyma vrbis obsessio, atque destructio defignantur, et peccatoris populi afflictio exprimitur? Qui domus exalperans vocatur, cum aperte dicitur: [ Ordinabis aduerfus ea oblidionem, et aditicabis munitiones B et comportabis aggerem, et dabis contra eam castra, et pones arietes in gyro. ] Sed

quia verba prophetiæ fic plerumque narrant historiam, ve per hæcctiam mystica defcribant, oporter vt hac eadem dicta que protulimus historialiter, ctiam spiritaliter differamus, maxime quia in eis interponitur quod teneri posse ad litteram non videtur, cum dicitur: [ Et tu fume' tibi fartaginem ferream, et pones cam in murum ferreum inter te et ciuitatem, et obfirmabis faciem tuam ad cam, et erit in obsidionem.] Nist enim rebus historicis mystica miscerentur, quid sartago ferrea necessaria prophetæ fuit, vt hanc inter se et ciuitatem poneret, quatenus ab eius obsidione, separetur? Cum enim dicitur: Sume tibi farta giuem ferream, et pones cam in murum ferreum inter te et ciuitate: aperte declaratur, quia per candem sartaginem ferrea, ab obsidione ciuitatis propheta se liberum reddat. Vnde et quod prædixit subiungitur: [Et obsirmabis faciem

C tuam ad eam, et crit in obsidionem. ] Ex qua re ostenditur, quia propheta in cadem obfidione non erit, fi fartaginem ferream inter fe et ciuitatem murum ferreum ponit. Et certe fiue in ea captiuitate, fiue in ea, que postmodum Israelitico populo contigit, nullus ab eiusdem captiuitatis periculo liber fuit sed omnes simul par calamitas inuoluit. Quid ergo intelligi iuxta litteram potest, ve propheta inter se et ciuitatem, quæ obfidenda est, sarraginem ferream ponat? Sed quamuis omne hoc quod in descriptione lateris sub signo Hierosoly morum ciuitaris legitur, juxta litteram factum sit, nobis Hier in Econ ne lateris lub ligno Hierotoly morum clustaris legitur, juxta interati lacturi il viuolo tamen ficiendum est, quia typicum aliquod per sartaginem figuratur, et obsessio Hie. Mer. sar a rofolymorum vera describitur. Quare instruimur, vt dum aliud completum iuxta hi- pan. se. ftoriam scimus, et aliudiuxta allegoriam a ratione vacare cognoscimus, quatenus et obsessionem Hierosolymorum, que iuxta litteram postmodum facta est, in prophete

D verbis et factis credamus esse figuratam, et tamen per candem obsidionem obsidio alia,id elt, interior delignatur. In qua iure quærimus, quid per fartaginem ferream,quæ murus ferreus dicitur, valeat delignari. Illam itaque oblidionem, qua Hierofoly moru ciuitas destructa est, iam factam nouimus, sed nunc aliam intrinsecus, quæ quotidie agitur, requiramus. De qua per fignificationem dicitur: [ Et tu fili hominis, fume tibi laterem, et pones eum coram te, et describes in eo ciuitatem Hierusalem.] Sed ante nobis inquirendum est, cur Ezechiel propheta vel quoties sublimia conspicir, vel quoties agere aliqua mystica iubetur, prius filius hominis appellatur? Sæpe enim subleuatur ad caleftia et occultis ac inuisibilibus rebus eius mens pascitur. Necesse ergo est va inter occulta que penetrat, filius hominis vocetur, ve femper a gnoscat quod est, et numquam extollatur de his, ad quæ ducitur. Quidest enim prophetæ ad spiritalia E subleuato semper fili hominis dicere, nisi ei infirmitatis propria memoriam facere? ve

conscius conditionis infirmæ, eleuari in cogitatione no debeat de magnitudine conteplationis suæ. Quia vero ide Propheta ve supra ia diximus, typu prædicantiu, vel doctoru tenet, recte ei nunc dicitur: Sume tibi latere, et pones eum cora te .] Omnis enim doctor cum terenum quepiam auditorem ad cælestis verbi doctrina suscipit, laterem assu mit. Cui du loqui corperit que fit retributio celeftis patrie, que visio pacis superne, ciuitatem Hierusalem describit in latere. Quem cora se ponit : quia intenta mente qualitatem audientis considerat, id est, profectum vel defectum conspicit, et iuxta eiuldens intelligentiam, prædicationis fuæ verba moderatur, vt describi in audientis mente ciuitas Hierufalem, id est, visio pacis possit. Dicatur ergo: [Sume tibi laterem.] Videlices proximi cor terrenum. Pones eum coram te, scilicet ve vitam arque intellectum illius intenta mente cuftodias. [ Et describes in eo civiratem Hierusalem. ] Vt ei que sint su-

perna

Eccis, 2. a

Mar.q.d Exod, 5.d

pta cft , cum terrena mens coeperit que fint illa interne pacis gaudia vera cognoscere, et ad conspiciendam gloriam patriæ cælestis anhelare. Quasi interna visio pacis describitur, quando mens, que prius terrena sapuerat, per amorem iam ad contempladam gloriam regni cælestis eleuatur. Sed mox vt animus amare cælestia cœperit, mox vt ad visionem pacis intimæ tota se intentione collegerit, antiquus ille aduersarius, qui de calo lapfus est, inuidet, et infidiari amplius incipit, et acriores, quam confueuerat tentationes admouet, ita vt plerumque fic refistentem animam tentet, ficut ante num quam tentauerat, quando possidebat. Vnde scriptum est: Fili, accedens ad seruitutem Dei, sta in institua et timore, et præpara animam tuam ad tentationem. Vnde et dæmo niacus qui a Domino sanatur, ab excunte damone discerpitur, sicut scriptum est: Et clamans et multu discerpens eum, exijt ab eo. Quid est enim quod obsessum hominem B. antiquus hostis quem possessum non discerpserat, deserens discerpsit, nisi quod plerumque dum de corde expellitur, actiores in eo tentationes generat, qu'àm prius exci-tauerat quando hoc quietus possidebat? Vnde et Israelitæ quoque ad Moysen et Aaron dicunt: Videat Dominus, et iudicet quonia fœtere feciftis odore nostru cora Pharaono et seruis eius, et prabuistis ei gladium, vt occideret nos. In Moyse enim et Aaron lex et prophetæ figurati funt. Et fæpe apud se infirmus animus quasi contra sacra eloquia murmurat : quia postquam verba cælestia audire et sequi cœperit, tegis Aegyptij ad-

uersitas, id est, maligni spiritus tentatio excrescit. Debet ergo vigilanter doctor proficienti anima, qua illam tentariones sequantur innotescere, vt cautam se valeat contra maligni spiritus insidias præparate. Vnde bene nunc post descriptam ciuitatem Hierufalem in latere, dicitur prophetz : [ Er ordinabis aduerfus eam obfidionem, et adi- C ficabis munitiones, et comportabis aggerem.] In qua enim iam pacis visio describitur, ci necesse est ve tentationum bella nuncientur. Nam ve valeat ad illa pacis gaudia aterna pertingere, hanc hic proculdubio oportet tribulationum certamina multa fuflinere. De qua bene dicirur: Ordinabis aduersus eam obsidionem | Prædicatores quip pe contra erudiendam animam oblidionem ordinant, cum præmonendo indicant, qui-bus se modis vitia virtutibus opponant, quo modo luxutia castitatem seriat, qualiter ira tranquillitatem animi perturbet, quantum inepta lætitia vigorem mentis refoluat, qualiter multiloquium munitionem cordis destruat, quo modo inuidia charitatem interficiat, quemadmodum superbia arcem humilitatis effodiat, qualiter fallacia cum veritatem in sermone corruperit, hanc etiam in cogitatione corrumpat, vt qui verum dicere noluit quod intellexit, iam nec intelligat, quod dicere valeat. Ordinatur erga D prædicatorem obsidio, cum per sanctæ admonitionis verba singulis quibusque virtutibus, quæ vel quibus modis vitia insidientur ostenditur. Et contra Hierusalem, quam describit in latere, prædicator munitiones ædificat, quando mala quæque quam munita contra mentem veniant, demonstrat: vt sese vitia sub virtutum specie abscondant, quatenus, sicut sæpe iam diximus, immoderata ira iustitia videri appetat, et disciplina remissio, mansuetudo videri velit, et tenacia sese parsimoniam nominet, et inordinata rerum effusio se beneuolentiam appellet. Quasi enim adificare contra men tem munitiones funt, quando vitia fub virtutum specie excrescunt, et in alto se ostendunt per imaginem, que in imo jacent semper per actionem. Adhuc quoque additur:

[ Er comportabis aggerem . ] Quo enim mens desiderare cælestia cœperit, eo in illam maligni (piritus tentationibus suis terrenas amplius cogitationes exaggerant. Prophe- E ta etgo aggerem comportat, cum prædicator fanctus bonis mentibus qualiter terrena desideria surrepere solent, denunciat. Atque adhuc additur: [ Er dabis contra eam eastra, et pones arietes in gyro. ] Quasi dat contra animam doctor castra, quando malignorum spirituum contra cam collectas, atque adunatas insidias indicat, yr aliquando non folum modo ex vno, sed ex coniunctis vitijs simul tentent . Nam sunt quædam vitia quasi per quandam sibi cognationem propinqua, sicut dissolutio spiritus, appetitus gula, et immunditia luxuria: ficut multiloquium, fallacia, atque periurium. Ex dissolutione quippe spititus mens ad ingluuiem ventris rapitur. Et dum cibis venter extenditur, ad luxuriam caro trahitur superbiendo captiua. Et rursum ex multiloquio fallacia generatur ; quia valde difficile est, vr, qui multa loquitur, non etiam

mentiatut. Et sæpe mendacium etiam periurio tegitur, vt ante humana iudicia veletur. Superbia

A Superhia quoque efficiacionida a que inani gloria nullacronu poce fl. Superhus recini qui (que honocem, que mi pet ambir, alis munder. Extam hune forralfic obtinuerir, in clationem gloria temporalia atrollitura, arque quod alios conficici minime percipe reportific; hoc fe per inanem gloriam guader proc ecteris haberes. Sciendam quoque efi, quia l'epe nonnulla vitia ad mentem non finul Veniuna, fed fupponuntur, ve runa tleri in tenazione fuecedar. Est fluid courar facteu wenir, a judica vero in tentationem fe er latere fubirir, quarenna dum alteri effithrur, ab altero mens decepte, acpiature, fed tatere fubirir, quarenna dum alteri effithrur, ab altero mens decepte, acpiature, fed transporte de la tere fubirir, quarenna dum alteri effithrur, ab altero mens decepte, acpiature, feculto menunguam, glid it arm vincere in nobilementipis consumu, puluquam necelici fi; lenitas mentem occupatava diperiatem peccanibus, quam opocte minime proponat. Sep verso, dum polis inedie incarate lenitas diplicate, glatu fe in futorem trahir, seque

Sæpe vero, dum nobis inelle incauta lenitas displices, 2 datus fe in futorem trashi, seque adunat contra mentem venium captium rapitu. Qui a ego permixas vitia a seque adunata contra mentem venium; nelle in prædicatoris ore contra deferipam. Hieratalem efiltæ proponantura. Er quia aliquando fingula hini inda fesfum fritunari, in gyro ra intete ordinantur. Ponit ergo prædicator arietes in gyro, dum caute dennucias, qualm blande luxura percutir, qualm al paece impatientia occidid, qualm laboriofe auaritis accendir et interimit; qualm timude fuperbia exisiguita. In gyros iraque arietes ponces, efi prædicando oficadere qui vindique lociara anama mucronas vinorum ferires. Sequitura-t [E tra fume farta gimem fireream, et ponce e um in manum ferreum interiet et et met cini atem. 2 judi prefum forte metallum ell, et in farta gime chos fingitur, qui prefarta gimem ferream, sin final filler quia rafe format de l'anche de

Guorque aterna deferrer, ex rebus temporalibus delebas confecies. Quàm bene Paulisfarraginen ferram (umpferar, com avio anumarum eruciami dichato.) Quis in ¿¿co. à difimatur, ex ego non infirmo r guis feandalizatur, ex ego non voca il plum fuum cor quio ai nimatum zolo (ucenderar, quid altiud apam farraginem fecerar, in quanto con existrutum contra viria ardebas.) Quòd enim vecbatur, sarrago ents. Inaredecebas enim ex coupebas qui ai menda batur amarinidane, fed virutuma ilimenta praparabar ex fina afflich a cogitatione. Sed quid eff, quod et andem farraginem prophera inter fe ex ciutiratem murma ferrem pom len, sini quod delm fortis zelus qui unu cin mente odoorita agitur, in die extremi iudici) intere sum ex animam quam a vitijs zelatur, reliis eft li Veteti audire is, quid octeur, nonleuri, dodor exmae pro zelo quem exhibe, e, de audir toris negligentia reus non fir. Murum ergo ferreum inter fe ex ciutiratem ponienciui avi pi tionisvempore inde dobora da damantionis periculo munitur, viden cum per zelutur cu-

Di tioni reempore inde doltor a damaarionis periculo munitur, vade nune per zelum cufiodise cordis finirarum parture. Nullum quuppe ommipotenti Dora ale eli facrificium,
quale eli zelus animarum. Hinceaium Flaimila aite. Zelus domustus comedit mequale eli zelus animarum. Hinceaium Flaimila aite. Zelus domustus comedit meparture proportionale proportionale proportionale dominionale
Deum placat, aperte oftenditur, cum offerti per lege fimili in facrificium iuberar. De
rem Ganifilium Donnin facrotoco qui parti inte (iccefetire, et ous cremabirur in altati. Nunc enim fimili in farra pine frigitur, cum munda mens infli per zeli fandi ardorem cremature. "Que coofigergo i oleo pracejum; del eft, charitar imifericordiz emifecti ; que in confpedu omnipotentis Donniai ardet, et lucet. Confperature ego oleo
mens que in farragine frigitur e quia in fandiz eli diffidione necebel eft, vec se mileriremens que in farragine frigitur e quia in fandiz eli diffidione necebel eft, vec se mileri-

E condiz virture er a'deta er clares(aza. A matenim eundem ipsium quem insqui vieturu. Vnde excalida in odore situatismum Domino osteri prazpiture; quia si amorem zelus non habet, ea quae de l'arragine osserturi, calorem simila amisso. Et notandum quia eam ostere prazpiture, vietucei sacresso, qui parti iure successiente. Alle enim facet-dos patri iure successi, qui este se componentes Dominia filium demonstrat moribus, arque a nobilitaret innim coperum sicorum insolutirate nomi corpeta in altari tota cremari prazpiture, ve vietlicet holocaustum fata. Holocaustum enim rotum incenssim discinum. Vnde et in translatione altera hoci in loch nace cadem simila, qua in sirragine frigitur, holocaustum este in inbetue. Hoc autem inter holocaustum, est destrictium distar, quia omne quadem holocaustum farenficium est, non omne facrificium distar, quia omne quadem holocaustum sentimente in moste sum destrictium distarte, quia omne quadem holocaustum sentimente moste sum destrictium distarte quia omne quadem holocaustum sentimente sum destrictium distarte quia omne quadem holocaustum sentimente sum destrictium distarte quia omne quadem holocaustum sentimente sum sum sentimente sum sent

## 1316 S. Gregorij in Ezechielem

Eccl.7.c

da mens iusti in zeli spiriralis afflictione, quæ per solicitudinem animarum frigitur, et non solum sacrificium, sed etiam holocaustum Domino esse deputatur. Sumamus ergo fartaginem ferream, et ponamns eam murum ferreum inter nos et ciuitatem, id eft, assumamus zelum fortem vt inter nos et auditoris nostri anima inueniamus hanc post modum fortem munitione. Tuncenim murum ferreum inventuri sumus, si nunc eum fortiter tenemus, videlicet tocendo, custodiendo, suadendo, increpando, mulcendo, terrendo, aliquando leniter, aliquando vero etiam seuerius agendo. De qua feueritate recte subditue : [ Et obsirmabis faciem tuam ad eam, et erit in obsidio- B nem. 7 Quid est obsiemare faciem ad Hierusalem in latere descriptam, nisi vt ei animæ, cni cælestis pacis visionem doctor denunciar, si adhuc eam infirmari in suis actibus conspicit, remissiorem et clementiorem se minime ostendat? Vnde scriptum est: Filiæ tibi funt? scrua corpus illarum, et non ostendas hilarem faciem tuam ad illas. Infirmæ quippe animæ arque appetitui mundi deditæ, aliquando melius ex seueritate sernantur : ve obfirmata facies, id eft, per seueritatis custodiam ab omni spe friuola remissionis abducta, inconstantem animam terreat, atque a delectatione vitiorum districtionis vigore constringat. Quod tum a doctore agitur, semper necesse est, ve dulcedo et humilitas in corde teneatur, quatenns et multum amet, et numquam contra eum per elationem superbiat, cui tamen amorem suum, et humilitatem pro viilitate eius prodere recufat. Sequitur : [ Et circumdabis eam. ] C Circumdat doctor auditoris animam, cum in omne quod in hac vita agitur, tentationum laqueos apponi posse denunciat: vt, dum vbique sit mens pauida, vbique citcumspecta, quanto timidior, tanto vigilantior viuat. Sequitur : [ Signum eft domui Ifrael. ] Si ad historiam obsidionis que iuxta litteram facta est, signum est domui Ifrael quod propheta fecit: si ad mysterium, quod quotidie erga vniuscuiusque animam a doctore agitur, fignum est domui Ifrael, et hoc quod egit, et hoc quod agendum nunciauit: quia ficut domus Ifrael obfidionem corporaliter pertulit, ita vnaquæque anima, quæ iam seruire omnipotenti Deo incipit, obsidentes se insidias malignorum spirituum sentit. A quibus si vere eripi appetit, scire debet quia eripi sua virtute non possie, sed eius necesse est, vradiutorium speret, qui nos et in carne cotruptibili viuentes, per Redemptionis fuz mysterium potest etiam super spiritus, qui D funt fine carne, roborare, Iefus Christus Dominus noster, qui viuit et regnat cum patre in vnitate Spititus fancti Deus, per omnia fæcula fæculorum. Amen.

rantur ea , que Dei sunt, vt tamen et quedam que sunt seculi non relinqanur , A nimirum sacrificium et non holocaustum offerunt. Qui autem cuncha, que mundi sunt, descrunt, et rotam mentem igne divini amoris incendunt, hi aimirum omnipotenti Domino sacrissicum et holocaustum sunt. Similaitaque in sartagine, est muntenti Domino sacrissicum et holocaustum sunt.

LIBRI PRIMI HOMILIARYM S. GREGORII PAPÆ,



## S. GREGORII MAGNI

### IN EZECHIELEM PROPHETAM

HOMILIARVM XXIII. LIB. 11.

# THE REPORT

### PREFATIO.

A Tyria multis curis prementibus, Ezechielis propheta librum, coram 7a.4.18.4/4.
charitate veftar toutus per ordinem perferutari non licuit, bonis ve. the dirad edidarity placuti perene, veft (altem extrema cius viifo, quae i fadata efide zelificio in monte conflituto, quae et cleftine eft viifonibus eius
obfeurior, exponi debuiffer. Et guidem voluntati veftra me parerene-

ander au tes cuarianta, in capitonia et au myrites bemous prieterare qui aviater mens sur capital de la compania del compa

# C mamus in animo, quia nocturnum iter agimus. Reflet ergo, vi noc palpando carpamus. HOMILIA XIII.

N vigefinoquinto anno tranfinigrationis noftre, in exordio anni, decima mentir, quatro decimo anno pollquam perculia elt ciuitas, decima mentir, quatro decimo anno pollquam perculia elt ciuitas, inda hac die facta elt luper me manus Domini, et adduxir me illucario in vifionibus Del: Adduxir me in terram lifael , et dimifit me luper montem exclufim minis, juger quem ener qual addificiam vitatist, yerqentis del propositione del p

montem excelfum nimis, super quem erat quasi ædificium ciuitatis, vergentis ad Austrum, et introdusit me illud. Et ecce vir cuius erat species ; quasi species ætis, et funiculus lincusis manu cius, et calamus mensuræ in manu cius. Stabat autem inporta, et locutus est ad me idem vir.

N' vigefimo et quinto anno trafini grationi noftre, în exordio anni, decima menfis, quartodecimo amo postquam perculfa est cuitate, pis hace de faste até super me manus Domini, et adduxir me illue. J Dickurus myslicam narrationem, hystosicam pramittir, vi fast ex tempore, quod credatur în reuclatione. . Notandum vero S. Greg 70.2. Tett quod in quòd in exordio libri huius, quo anno prophetare cœperit, indicauit : in fine vero inferuit, quod in extrema visione vidit, ita vt cognosci valeat in quot annis prophetix sua librum dixerit. Tempus namque quo prophetare coepir, in locutionis sua initio posuit, dicens: Aperti sunt cali, et vidi visiones Domini in quinra mensis: ipse est annus quintus transmigrationis regis Ioachim. Nunc vero loquitur, dicens: In vigelimo et quinto auno transmigrationis nostra. Idem namque propheta in captiuitate prima cum Ioachim rege fuerat in Babyloniam transductus. Nam de secunda Hierofolymorum captiuitate subiungit: Quartodecimo anno postquam percussa est ciuitas, vndecim quippe annis Sedechias post captiuitatem primam, in qua Ezechiel propheta cum Ioachim rege ductus eff , in Hierofolymorum vrbe regnauerat. Post captiuiratem vero eiusdem Sedechiæ, quæ etiam secunda erat vrbis captiuitas, quartodecimo anno propheta visionem vltimam vidit. Vndecim itaque et quartodecim simul juncti, faciunt viginti et quinque. Si igitur visionem primam quinto captiuitatis prioris anno locutus est, atque hanc vltimam vigesimo et quinto anno factam fuiffe describir: profecto patet quod in viginti annis locutionis sua moras vsque ad vltima visionis sua verba tetenderit. Nec mouere quempiam debet quòd inmedio prophetiæ fuæ volumine, cum de Babylonico rege loqueretur, vigefimi ac feptimi anni memoriam facit. Quo in loco cum nihil de tempore sua captiuitatis interferit, aperre demonstat, quia cius regis tempora describat, de quo ve prophetaret acceperat. Quod vero ait, [in exordio anni, decima mensis] tempus simpliciter exprimit: vt ex ipfo quoque tempore in corda audientium iuxta litteram verbi radicem figat, ex qua spiritales fructus postmodum proferat. Notandum vero quod ait. l'Ouarrodecimo anno postquam percussa est ciuitas ipsa hac die . ] Quid est enim quod per hanc visionem vitimam omnipotens Deus ea ipsa die dignatus est promissionis fuz mifericordiam facere, qua die in percuffa ciuitate iram inflitiz impleuit : nifi quòd illa diuinitas qua víque in diuerfitatis motum et mutabilitatem non ducitur, ipía luce iuftitiz afflictos ac poenitentes viuificat, qua superbientes ac rigidos percutit?Præmisso itaque visionis suæ tempore, subiungit : [Facta est super me manus Domini, et adduxit me illuc in visionibus Dei. Adduxit me in terram Ifrael: et dimisit me fuper montem excelfum nimis, fuper quem erat quafi adificium ciuitatis, vergentis ad Austrum. 7 Cujus videlicet ciuitatis ædificium accipi juxta litteram nullatenus potest. Nam paulo post subdit hoc ipsum ædificium calamo sex cubitorum et palmo: portam vero ejusaem ciuitatis quattuordecim cubitis mensuratam.cujus portæ frontes elle perhibet sexaginta cubitorum. Que cuncta stare iuxta litteram nullatenus valent. Quo modo enim totum fimul adificium calamo, id est, sex cubitis et palmo mensuratur, et portæ ædificij in quatuordecim cubitis , frontes vero portarum in sexaginta cubitis extenduntur. ? Porta vero in ciuitate est , frontes vero in portis. Et nulla recipi ratio permittit, quia minuseft hoc, quod continetur ab coquod continet. In scriptura autem sacra, et ea quæ accipi secundum historiam posfunt, plerumque spiritaliter accipienda sunt: vt et fides habeatur in verirate historia, et spiritalis intelligentia capiatur de mysterijs allegoria. sicut illud quoque nouimus quod Pfalmista ait : Quoniam videbo calos tuos, opera digitorum tuotum, lunam, et stellas, que tu fundasti. Ecce enim exteriori descriptione stat sermo rationis: quia et cali opera Dei funt, et luna ac ftella ab co creata, atque fundata funt. Sed fi hoc Pfalmifta iuxta fola exteriora opera, et non etiam fecundum intel- R lectum myfticum afferit, quia calos opera Dei effe professus eft dicturus lunam et ftellas, cur non eriam folem quem scimus quia eius opus est, pariter enumerauit? Si enim folum juxta littera loquebatur, dicturus luminare minus, prius luminare maius dicere debuit , vt ante folem, et post lunam atque stell as fundatas esse perhiberet. Sed quia iuata intellectum myfticum loquebatur, vt lunam fanctam Ecclesiam, et stellas homines sanctos accipere deberemus, solem nominare noluit, quia videlicer insi zrerno Soli loquebatur. De quo scriptum est : vobis autem qui timetis Dominum, orietur sol iuftitia. De quo reprobi in fine dicturi funt : Sol iuftitia non ortuseft nobis . Dicendo ergo lunam et stellas quas tu fundasti : et ramen tacendo solem qui factusest . indicauit quia illi folt locutus est, qui non folum folem et lunam atque stellas corporalitet, fed etiam lunam Ecclesiam, atque stellas homines sanctos spiritaliter

Pfal.8.

Gen. 1. b

Mala. 4 a

Sap. 5. 4

## Lib. II. Homil. XIII.

1319

A fecit. Si ergo alíquid de hiftorira aperra ratione ducimus ad intellectum allegorie, quanto magis illa fipitaliste accipienda funs, inquibus iutar antionem literare initil hiftoricum fonare Faža elf fuper me manu Domini, er adduzit me illue ia visionibus Dei, adduzit me in terram Higael. Quod divaren, adduzit me illue, hoc replicans fubdiditi: adduzit me in terram Hirael. Anaus quippe in visione est, virrus in contemplatione. Qualibus verbis quid aperre indicata, intiqua in hild eciuirare, quam viderari, trata literam dicat P Nam fipitaliter de ca loquiurs, quam fipitaliter contemplatur. Et dimisis me fiper montem excellum inimis 2 Quem ego fignificate mosa excellus, visioni mediatorem Dei es hominum hominem Christum lefum "Qui de terra quidem, sed 1,11" m. 1,6" with terram effe guia care oliderim Redemporta ofto fie climis habet materiam, ficili furmis pereminec quote hace. Quem minus erat vezcelfum dicerer, nifi addere \$\frac{1}{2}\$ minis : 20 quia non foultum homo, sed uidem humaniastic conceptione qua a be oa se

B [mims: ] Quia non folum homo, fed eiufdem humanitatis conceptione quae ab co affumpated; p. buset shomo. Non folum homo wirat homines, fed homo etiam fuer angelor factus. Hine enim deitlo per l'aiam dicitur; la die illa eni fructus terres fabili- 10-4, a mis. Creator estemin nolter quia pon obisi incarnaus elf, furbus terre fabtus el mois. Sed iam fructus terre fublimis els, quia qui homo natus eli netra, fuper angelos regiati in celo; oqui in tarre David el Pauli voemo. Domina fabricci fu peditus cius. In neo 75-48. et eti insi, qui affit de terre el per fubli natura humanitati. ... incompre del recedita suda, et eti insi, qui affit de terre el per fubli nation humanitati. ... incompre del consideration del consideratio

ficium, ve videlicer oftenderetur, quod non de corporalis, fed de (piritalis ciuitatis ) addicio chela diceretur. Qui cuim non fe sădicium, ded qual sădicium videli per hiber, cor audientis ad fpiritalem fabricam mittir, ficut per Pfalmillam dicitur. Hie-vpal. 111. rufallă, qua sădiciaru, ve ciuitas. Quia teriamil lai interne pacis vilto ex fandroum ciuium congregatione confiruiur, Hierufalem celediis ve ciuitas sădicaur. Qua tamen în hap perginationi sterar dum flagellis percutitur, rufulaționibus tundiur, cius lapidea quoridie quadrantur. Et ipla eft ciuitas, (cilicer fanda Ecclefa; qua regatura în cele, o, aduce laboratin în tera. Caius ciuibus Petrus diciti : Et vos tamquar ... Peta. 1. (2015) april ciui perendiciamini. Et Paulus site: Dei agricultura, Dei zdificatio citis. 1. (2015, p. 102) de ciui in fancorum monbus magnum in ma zdificium (um. In addicio quippe lapis lapidem portas, quia lapis fuper lapidem ponitus. Et qui portar al terum, portaur ab altero. Sci icaque, fici in fantă Ecclefa vun quiquifuce er portar al terum, portaur ab altero.

E alterum, et portatura baltero. Nam vicilim fe proximi tolerant, vé percos adifició charitatis furgar. Hine cimi Paulus admonecticus: I fanicem onar a veltra portate, Gale-la et fic adimplebital egem Chrifti. Cuius legis virtutem denuncians, aix: Plentudole- Normalis et gis charitas. Si cimi ego vos portate negligo in morbus meis, et vos me tolerace contemnitàs in morbus veltris, charitatas adificium inter nos vnde furgit, quos vi-caria dilectio per patientiam bono comungit il na dificio autem, ve praediximus, la-pis, qui porta, portaturquia ficut ego isim mores corum tolero, qui adhuc in couerfatione bono copes rudes funzi age o quoque se il listo oleratus funzi qui mei minore. Do inchin la portati funzi a go quoque se il listo oleratus funzi qui mei minore. Do inchin fulle portati funzi. La pides vero qui in funmitiate aque extremitate fishrica ponnaru, i più quiem portature ab aligi, fed alion equaquam pornati cquia et ni qui in fine Ecclelie, id elli, sin extremitate mundi nafeituri (un, toleranner quidem a ma-

## S. Gregorij in Ezechielem

ioribus, yt corum mores ad bona opera imponantur. Sed cum non cos sequuntur, qui A per illos proficiant, nullos super se fideles fabrica lapides portant. Nunc iraque alij portantur a nobis, nos vero portati fumus ab alijs. Omne autem pondus fabrica fundamentum portat, quia mores simul omnium solus Redemptor noster tolerat. De quo Paulus ait : Fundamentum enim aliud nemo potest ponere præter id, quod positum 1.Cor. 3.b est, quod est Christus Iesus. Portat fundamentum lapides, et a lapidibus non portatur, quia Redemptor noster omnia nostra tolerat, sed in ipso malum non fuit, quod tolerari debuiffet. Vnde bene nunc dicitut : [ Dimifit me fuper montem excelfum nimis, fuper quem erat quasi ædificium ciuitatis. ] Quia mores et culpas nostras solus ille fustinet, qui totam sancta Ecclesia fabricam portat. Qui per propheta vocem de per-Hier.6. b uerse adhuc viuentibus dicit : Laboraui sustinens. Non autem sustinendo Dominus laborat, cuius diuinitatis potentiam nulla fatigatio contingit, sed verbis humanis B loquens, ipfam fuam circa nos patientiam, laborem vocat. Et notandum, quòd eandem

ciuitatem, quam propheta conspexerat, ad Austrum vergentem vidit. Auster enim ventus, quia in fancti Spiritus typo poni foleat, hi qui in facro eloquio studiosi funt, recognoscunt : sicut econtrario per Aquilonem sape diabolus designatur: quia et ille relaxat in calore, et ifte conftringit in frigore. Et veritas dicit 1 Abundabit iniquitas : et Mat.24. a refrigescet charitas multorum. Propheta quoque de Iudæa asserit, dicens: Sicut frigi-Hier. 6. b dam facit cifterna aquam, fic frigidam fecit malitiam fuam. Hinc enim diabolus pro-Ifa.14.d pheta eodem attestante dixisse perhibetur : Sedebo, inquit, in monte Testamenti , in lateribus Aquilonis. Et quia torporem mentis fancti Spiritus gratia relaxat, hinc pfalmi-Pfal. 125. a fta ait : Conuerte Domine captiuitatem nostram, sicut torrens in Austro. Captiuitas

enim nostra, quæ torporis frigore ad sequendum Deum pigra remanserat, per calorem 🔾 fancti Spiritus relaxatur, vt currat in amorem Dei. Vnde et nunc dicitur, quòd ciuitas quæ in monte constituta est, ad Austrum vergit : quia electorum Ecclesia cogitationes fuas in afflatu fancti Spiritus aperit, atque ab omni superbiæ suæ vertice discedens, in Deo, cui credit, amoris calorem concipit: vt nihil ei libeat, nificius gratiæ submittie eius dilectione calefieri, eius afflatu semper munere repleri. Vnde et valido aniore succensus contemplator dicebat: Anima mea exultauit in Domino, delectabitut super sa-Pfal. 61.ct lutari eius. Qui enim Latine salutaris, ipse Hebraice Iesus dicitut. Propheta igitur quia vias eius atque miracula, Redemptionis quoque nostræ mysterium per prophetiæ spiritum contemplabatur, exultare se in Domino, et delectari super Iesu perhibet: quia inde gaudium in mente conceperat, vnde per amorem fortiter ardebat. Pensemus itaque si mentes spiritalium patru in illo delectata sunt, qui necdum venerat, sed pra- D uidebatur, cuius reatus fit cius vias, cius exempla, cius monita postquam venit, et

69.

redemptionem exhibuit, non amare. Hac ergo ciuitas ad Austrum vergere dicitur. ac fi aperte diceretur, quòd prior illa ciuitas, scilicet synagoga, in infidelibus suis ad Aquilonem sterit, quæ in frigore persidiæ durauit. Sancta vero Ecclesia, quia charitate fidei concepit, pet calorem ad Austrum vergit, et quasi calido vento innititur: quia non in fui fiducia, fed in dono spiritalis gratiz latatur. Sequitur: [Et introduxit me illuc.] Cælestis ciuitatis ædificium ille intrat, qui in sancta Ecclesia bonorum vias imitando confiderat. Intrare quippe est adificium super montem, electos sancta Ecclesia aspicere. Iste enim vitam coniugio ligaram ducit, proprijs rebus contentus est, aliena non diripit, de suo quidquid præualet indigentibus largitur, peccata sine quibus quotidiana vita coniugatis duci non potest, flere non negligit. Pro co enim, quod ipsa familiaris g: cura animu conturbat, sese ad lacrymas excitat. Ille vero iam cuncta, quæ sunt mundi, deseruit, nil eius habere appetit, solius contéplationis exercitatione pascitur, spe pramiorum cælestium cu fletibus lætatur, transcendit præsentia, quæ haberi concessa funt, quotidianii cum domino habere secretum quarit, nulla eius animii pratereuntis mundi cura perturbat, mente semper in expectatione calestium gaudiorum dilatat. Alius vero iam huius mundi cuncta deseruit, eiusq. mens in conteplatione calestium subleuatur: sed tamen pro ædificatione multorum, locum regiminis tenens, qui rebus prætercuntibus desiderio non succumbit, ad eas aliquando propter proximoru compassionem reflectitur, vt ex earum cura indigentibus misereatur: verbum vitæ auditoribus prædicat, animabus fimul et corporibus necessaria ministrat. Et qui propter se ad cæleîte desiderium iam per contemplationem cuolat, adhuc tamé profectu et vtilitate proximorum

2 1.33.

Zimorum in rebus remporalibus laborat. Quifquis ergo in fandta Ecclefia confiderare folicite studet; ve aut in bohorum conjugatorum vitam, aut in arcem continentium, et omnia, que font huius mundi, derelinquenrium, aut etiam in prædicatorum fummiratem proficiar, lam ciultaris in monte posirie ædificium intrauit. Nam qui confiderare meliorum vitam ve proficiat negligit; adhuc extra fabricam flat, et si honorem, quem iam fancta Ecclefia in mundo habet admirarur, quafi ædificium foris conspicit et obstupescit. Et quia exterioribus solis intentus est, inten ingressus non eft Sequitur : F Et ecce vir cuius erar species, quasi species axis. I Ipse signatur in viro ; qui figuratur ex monte. Vir autem ifte metri adificium dicitur. Er recte Dominus per virum fignatur; et montem, quia et ipfe omnia intra fanctam Ecclefiam. iudicando disponit, et ipse candem fanctam Ecclesiam portat, et portando ad calc-B flia fableuat, ficurin fancto quoque Euangelio idem Redempror nofter loquitur, di- Iom 10.0 12

cene: Qui intrat per oftium , paftor est ouium ; Et paulo post : Ego sum oftium . Atque lterum post pauca, subiungit: Ego sum pastorbonus . Si igitur ipse pastor, et ipfe oftlum, et intrat paftor per oftium, cur non hoc loco er ipfe mons, et ipfe vir intelligitur, qui ædificium metitur in monte ? Sed quærendum nobis est cur de hoc viro dicitur, cuius species erat, quasi species eris: Cuncti autem nouimus fratres metallum æris valde effe durabile arque omnimodo fonorum. Quid eft ergo,quòd afpe-Aus mediatoris Dei, et hominum speciei comparatur æris, nili hoc quod aperte nouimus, quia vnigenitus filius formam ferui accipiens, fragilitatem nostram carnis humana per refurrectionis fua gloriam vertir in arcruitatem, quia in eo caro facta eft iam fine fine durabllis. Nam furgens a mortuis iam non moritur, mors ei vitra non Rom. 6.8 C dominabitur. Quid est autem, quod ipfa eius incarnatio fonoro metallo compara-

tur, nifi quod per candem affumptionem humanitatis nostra, infonuir omnibus gloria maicftatis inæ? Et quafi afpectum æris habet ex corpore, quia Deus mundo inno- Apoc. 19.6 fuit ex carne. Vnde et per loannem dicitut : Habebat in vestimento, et in femore suo Par. in Apre. feriptum : Rex regum, et dominus dominantium. Quid enim ve Rimentum eius eft, 416. nisi corpus quod assumpsit ex virgine? Nec tamen aliad cins vestimentum est, atque aliud ipfe . Nam noftrum quoque vestimentum caro dicitur ; sed ramen ipsi nos sumus caro, qua vestimur. Hoc autem vestimentum illius longe ante Isaias aspiciens per crucem passionis, fanguine cruentatum, dixie : Quare rubrum est indumentum 1/4.63.4 guum, et vestimenta tua quasi calcantium in torculari? Cui ipse respondit : Torcular 1bid. a calcaui folus, et de gentibus non est vir mecum. Solus enim torcular, in quo calcatus

D eft, calcauit, qui sua potentia eam, quam pertulit, passionem vicit. Nam qui vique ad mortem crucis passus est, de morte cum gloria surrexit. Bene autem dicitur: Er de gen tibus non eft vir mecum : quia hi pro quibus pari venerat, passionis eius esse participes debuerant, qui pro co,quod illo rempore necdum crediderant, de ipfis in paffione queritur, quorum vita in illa passione quarebatur. Per femur enim propagatio carnis eft. Quia ergo per propaginem generis humani, sicut generationum ordines Matthao, vel Luca narrantibus describuntur, in hoc mundo venir ex virgine, et per in. Mat. 1.4 carnationis fure my fterium: quia rex effer et Dominus, cun lis gentibus indicauit, in ve- Luc. 3.a.b ftimento et femore scriptum habuit: Rex regum, et dominus dominantium.. Vnde Apos. 19. 6 enim in mundo innotuit, ibi de se lectionis scientiam infixit. Prædicatio ergo eius ex carne, quasi quidam sonitus ex ære est. Dicarur igitur recte. Cuius species quasi

p species æris. Sequitur : [ Et funiculus lineus in manu cius. ] In septuaginta interpretibus funiculus lineus non habetur, fed funiculus camentariorum . Quorum fi in Hir. in Et.a. in hoc versu translationem ad exponendum tenemus, quid aliud cæmentarios, quam \*\*\* fanctos doctores accipimus, qui loquendo spiritalia, ad cæleste ædificium viuos lapides, ideft, electorum animas component? Quidquid enim antiqui patres, quidquid propheta,quidquid Apostoli,quidquid Apostoloru successores locuti sunt,quid aliud fuit quam compositio lapidum in hac quæ quotidie construitur fabrica sanctorum? In funiculo autem cæmentarij hoc agi folet, ve cognosci æqualitas, vel rectitudo surgenzis parietis debear : vt fi lapis intuseft, foras eijciatur, fi exterius prominet, interius reuocetur. Et certe quotidie hoc agit prædicatio doctorum, vt vnaquaque anima, cui regiminis onera suscipere fortasse non expedit, etiam si foris apparere apperat, interius renocetur. Et rurfum,quæ latere vult,et fui tantummodo curam gerere,fi fibi ac S. Greg. To,z, Ttttt 3 multis

multiseffe vtilis poteff, etiam cum latere defiderat, exterius producatur, vt apparent. A Sicq. fit vt fanctorum lapidum ordo teneatur, dum fæpe et volens ad honorem venire, repellitur, et honorem fugiens, in facri ordinis arce subleuatur. Sed quia vt perinterpretem nostrum didicimus, Hebræorum historia non habet cæmentariorum, sed funiculus lineus in manu eius: hoc quod apud nos certius habetur, exponere debemus, Scimus aute quòd funiculus lineus subtilior est quam qui funiculi fiant aliunde. Et quid in funiculo lineo nifi subtiliorem prædicationem, id est, spiritalem debemus accipered Censura etenim legis, funiculus fuit, sed lineus non fuit : quia rudem populum non Subtili prædicatione coercuit, in quo per pœnæ sententiam non peccata cogitationis, fed operis refecault. At postquam per semetipsum Dominus etiam cogitationes hominum prædicando religauit, et perfectum elle peccatum etiam in corde innotuit, funiculum lineum in manu tenuit. Ait enim : Audiftis, quia dictum eft antiquis : Non B mochaberis: ego autem dico vobis, quia qui viderit mulierem ad concupiscendum eam, iam mochatus est eam in corde suo. Funiculus ergo lineus prædicatio est subtilis, quæ mentem audientis ligat, ne fe, vel in mifera cogitatione disfoluat. Et notan-

Mat. s.d dum,quòd dicitur, quia ei funiculus in manu est, id est, prædicatio in operatione. 18.2.4 Ipse enim oftendit omne quod docuit, sicut scriptum est : Quæ cœpit Iesus facere et docere. Et quia ipsa quæ dixit, etiam scripturæ tradidit, vt posteris mandarentur, re-

&c subjungitur : [ Et calamus mensura in manueius. ] De sancta Ecclesia per prophetam alium Dominus pollicetur, dicens : Orietur in ea viror calami, et iunci, 154.35. € Lib. sp. Mor.c. Quod in loco alio exposuisse me memini, vt per calamum scriptores, per iuncum ve-14. et infra ro debeant auditores intelligi. Sed quia ad humorem aquæ et iuncus et calamus na-Mzech.bom.zs sci solet, et ex vna eademq. aqua vtraque proficiunt, et calamus quidem ad scriben- C dum assumitur, cum iunco vero scribi non potest: quid in iunco et calamo accipere debemus, nisi quòd vna est doctrina veritatis, quæ multos auditores irrigat. ? Sed irrigati alij ad hoc víque proficiunt in verbo Dei, vt etiam scriptores fiant, videlicer tamquam calami. Alij vero verbum vitz audiunt, bonz spei et rectorum operum. viriditatem tenent, sed tamen ad scribendum proficere nullatenus possunt. Hi quid in aqua Dei , nisi quidam , vt ita dicam , iunci sunt? Qui quidem viride scendo proficiunt, sed litteras exprimere nequaquam possunt. Redemptor noster, quia verba qua dixit, etiam per doctorum ftudium fcribi largitus eft, in manu calamum tenuit. Qui calamus mensuræ dicitur : quia in ipsa doctorum studia sub quadam occulta iudicij dispensatione detinentur, vt et alijs legentibus profint, et alijs legentibus prodesse non possint. Vnde sancti Apostoli cum magistrum veritatis sibi apertius loquentem re- D quirerent, cur turbis in parabolis loqueretur, audierunt; Quia vobis datum est nosse Mat. 13.b et Mar. 14. b mysterium regni cælorum, illis autem non. Vel certe calamus mensuræ est, quia in

Exed, 10.6

ipfo facro eius eloquio, quod nobis confcriptum est, occultas esse dispensationes eius agnoscimus. Nam per incomprehensibile eius judicium, et alter intra mensuram electorum mittitur, et alter foras relinquitur, vt pullo modo ad electorum numerum pertinere mercatur. Habet ergo funiculum habet in manu calamum menfura. Qui enim funiculo locum metitur, alibi funiculum trahit, aliunde retrahit : et huc ducit, quem aliunde subducit. Sic nimirum sic Redemptor noster in collectione hominum facit. dum alios a fuis iniquitatibus educit, alios in fua iniquitate derelinquit. In his enim. quos colligere dignatus est,occultæ mensuræ funiculum traxit, et ab his quos derelinquendos elle iudicauit, quid aliud, nisi funiculum retraxit ? Vt et boni intra mensura E calestis fabrica teneantur, et mali extra fabricam. In quibus bona, qua astimantur, no funt, quafi fine menfura remanent . Hunc funiculum et menfuræ calamu in manu fua Redemptor noster tenuit, cum Paulum Apostolum per apparentem virum Macedone admonere dignatus est, ita ve idem Macedo vir diceret: Transiens adiuua nos. Et tamen volentibus Apostolis ad prædicandum ire in Asiam, non permisit spiritus lesu. Quidest quod fancti Apostoli et ibi vocabantur ire, vbi fortasse pergere non cogitabant, et illuc vbi desiderabant pergere prohibebantur:nisi quia occulti iudicij funiculus et mensuræ calamus tenetur in manu, vtet alij verba vitæ audiant, et alij audire nullatenus mereātur ? Funiculus ergo mensura est, qui alio tractus est, aliunde retractus. Sancto quoque

A8.16.6

Mat. 8. c Ibid. c

Euangelio testante didicimus, quòd venit, qui diceret : Magister, sequar te quocumque ieris. Cui responsum est: Vulpes foueas habent, et volucres cæli nidos, filius auté hominis A minis non habet vbi caput fuum reclinet . Venit alter, qui diceret : Magister fine me Ibid. c primumire, et sepelire patrem meum. Cui diciture : Sine mortuos sepelire mortuos luos, tu autem me sequere, et annuncia regnum Dei . Quid est, quòd ille promittit se ire, et deseritur : iste domum vult redire, et tamen vt sequi debeat iubetut ? Ille non suscipitur, iste nec ad horz mometum ab obsequio relaxatur. Interno ergo occultog.iudicio, funiculus et menfuræ calamus ducitur, in quo et ifte trahitur, et ille relinquitur, vt caleftis fabrica non fine pio et iusto examine construatur. Potest etiam calamus me sura scriptura sacra proco intelligi, quòd quisquis hanc legit, in ca semetipsum metitur, vel quantum in spiritali virtute proficit, vel quantum a bonis, que precepta funt, longe disiunctus remansit, quantum iam assurgat ad bona facienda, quantum adhuc in prauis actibus prostratus iaceat. Sequitur: [ Stabat autem in porta. ] Quisquis in porta frat, ex quadam parte intuseff, ex quadam vero foris; quia aliud eius foris aspicitur, aliud intus absconditur. Redeptor itaque noster pro bonis misericorditer incarnatus,ante humanos oculos quali in porta stetit : quia et per humanitate visibilis apparuit, et sese inuisibilem per divinitatem servauit. Hinc enim Iudzi qui hunc ex prophetarum promissione sustinuerant, perfidiz suz confusione turbati sunt: quia

eum, quem ad ereptionem suam venire crediderant, mortalem videbant. Qui igitut in porta ftat, ficut superius dictum est, ex quadam parte foris, ex quadam vero parte intus videtur. Vnde nec ipsa Iudzorum perfidia sine diuinz virtutis ostensione est derelicta. Nam miracula eius videntes trahebantur vt crederent, sed rursum passiones illius perpendentes dedignabantut Deum credere, quem carne mortalem videbant, vude factum est ve de eius cognitione dubitarent. Videbant enim esurientem, sitientem, C comedentem, bibentem, lassescentem, dormientem, et purum hunc hominem esse

æstimabant . Videbant mortuos su scitantem , leprosos mundantem, czcos illuminantem, damonia eijcientem, et effe hunc virra homines sentiebant. Sed ipsa eius miracula in corum corde cogitata, humanitas perturbabat. Vnde sancta Ecclesia sub sponfæ voce hunc aperte iam videre desiderans, ait: En ipse star post parietem nostrum. Qui Cant. i. b enim humanis oculis hoc quod de mortali natura affumplit, oftendit: et in scipso inui- Par in Case, fibilis permansit, in aperto se videre quarentibus, quali post parietem stetit, quia vi- Cantella. dendum se manifesta maiestate non præbuit. Quali enim post parietem stetit, qui humanitaris naturam quam affumplit, oftendit : et divinitatis naturam humanis oculis occultauir. Vnde et illie subditur: Respiciens pet senestram, prospiciens per cancel-

los . Quisquis enim per fenestras , vel per cancellos respicit , nec totus latet , nec totus Canta h.c D videtur . Sicut nimirum redemptor noster ante dubitantium oculos factus est : quia si miracula faciens nil pertulisset vt homo, plene eis apparuisset Deus: et rursum humana patiens, si nulla fecisset, ve Deus, purus putaretur homo. Sed quia et diuina fecit, et humana pertulit, quasi per fenestras vel per cancellos ad homines prospexit, vt Deus et appareret ex miraculis, et lateret ex passionibus: et homo cerneretut ex passionibus, fed ramen effe vitra hominem ex miraculis a gnosceretur. Sed quia vir iste stare in porta dicitur, quærendum nobis est verum facie interius stetit? Qua in re si ea quæ funt præmissa et subiuncta conspicimus, citius qualiter steterit inuenimus. Prius enim dicitur: [ Erat quasi ædificium ciuitatis vergentis ad Austrum, et introduxit me illuc.] Et paulo post de eodem viro subditur : [ Stabat autem in porta .] Statimq. subiungitur: [ Et locutus est ad me idem vir. ] Qui enim introducto propheta in adificium, stas E in porta locutus est, profesto constat, quia facie interius, et tergo exterius stetit. Sed

introductus propheta, cui vir stans in porta locutus est, proculdubio saciem ad por-ram tenebar, ynde verba loqueneis audiebat. Quid est ergo, qu'òd vir interius aspicit, propheta foris ? Quid est quod eiusdem viri facies ad adificium, propheta vero oculi ad portam funt: nifi quod vni genitus patris idcirco incarnatus est, vt nos ad spiritale ædificium, ideft, ad fanctæ Ecclefiæ fidem introduceret ? Cuius oculi ædificium fuum semperaspiciunt: quia quantum quisque in virtutibus proficiat, indefinenter attendunt. Propheta vero ad portam respicit, quia qui verba Dei audit, semper oculos cordis ponere ad exitum debet, et fine ceffatione meditati quando a præsenti vita exeat, arque ad æterna gaudia pertingat. Propter hoc quippe incarnarus est Deus, vr nos introduceret ad fidem, et educat ad speciem visionis suz. Vnde quoque in sancto Euangelio loquitur, dicens: Per me si quis introierit, saluabitur, et ingredietur et egredie- Ican. 10.6

T(al. 120, 5

Heb.13.6

Ibid. a

tur, et pascua inueniet. Ingredietur videlicet ad fidem, egredietur autem ad speciem: A pascua vero inuenlet in æterna satietate. Hinc etiam Psalmista ait : Dominus custo-24.17 .... diat introitum tuum , et exitum tuum . Custodit enim Dominus vniuscuiusque animæ introitum, quo intrat ad fidem, et exitum quoque quo exit ad speciem: vt neque intras Ecclesiam erroribus supplantetur, neque ab hac temporali ad æternam exiens, ab antiquo hoste rapiatur. Propter hunc vero egreffum nostrum quem quotidie debemus mete meditari, Apostolus de Redemptore nostro loquitur, dicens : Vt fanctificaret per fuum fanguinem populum, extra portam passus est. Excamus igitur ad eum extra caftra, improperium eius portantes. Non enim hie habemus manentem ciuitatem, sed

Sap. 9. 4

futuram inquirimus. Vir iraque qui apparult, in porta ftetit, atque ita locutus est: quia mediator Dei et hominum Christus Iesus in ipso quoque passionis sua tempore, pracepra vitæ discipulis dedit : vt hi qui in eum credunt , ad portam semper respiciant , et B paffionem eius folicita confideratione pensames, a suo quoque exiru, cordis oculos non auertant. Nos quoque cum iam claustra carnis despicere, mortalitatis nostra angustias per immortalitatis desiderium transire, ad supernæ lucis libertatem tendere, ad deleftis patrie gaudia anhelare coeperimus, ad portam oculos tenemus: quia dum a facramentis temporalibus transire ad æterna cupimus, quasi iam præsenti vitæ terga dedimus, et cordis faciem in desiderio nostri exitus habemus. Scriptum quippe est: Corpus quod corrumpitur, aggrauat animam, et deprimit terrena inhabitatio fenfum multa cogitantem. Sic itaque per conteplationem iam mentem extra carnis angustias tendimus : adhue tamen in sacramentis que cognouimus, ipsa carnali angustia intra portam tenemus. Sæpe na mque animus ita in diuina contemplatione fuspenditur, vt ia fe petcipere de aterna illa libertate, qua oculus non vidit, nec autis audiuit, aliquid per 🕻

3/4 64.6 1.Cor. 2. €

quandam imaginem lætetur. Sic tamen cum reuerberatus pondere mortalitatis, ad ima relabitur, quibufdam poenæ fuæ vinculis ligatus tenetur. Portæ igitur intendit; qui vet a libertatis sua gaudia conspicit, iamque exire concupiscit, sed adhne non valet . Hinc est etgo quod Hebraicus populus de Aegypti seruitute liberatus, cum loquente Deo columnam nubis cerneret , vnusquisque in tabernaculi sui foribus stabat; et orabat . De quibus paulo superius dicitur : Cum egrederetur Moyses ad tabernacu-Ex0.33. 6 hum, surgebat vniuetla plebs, et stabat vnusquisque in oftio papilionis sui. Ibi etenim framus, vbi mentis oculos figimus. Vnde Elias ait: Viuit Dominus, in cuius confpe-Etu sto: Ibi vtique stabat, vbi cor fixerat. Quid est autem populum columnam nubis aspicere, et in tabernaculi sui foribus stare atque orare, nisi quòd humana mens cum fuperiora illa arque cælestia vrcumque in ænigmate conspicit, iam claustra habitatio- D nis corporea per subleu atam cogitationem exit, atque illum humiliter adorat, cuius erfi videre fubstantiam non valet, iam tamen eius potentiam per illuminationem spi-

ritus miratur? Er cum Moy ses tabernaculum ingreditur, eius terga populus aspicit, er in papilionum suorum oftijs consistit, quia cum sanctus quisque prædicator alta de Deo loquitur, supernæ habitationis iam vtcumque tabernaculum ingreditur. Cuius

Ibid. \$.Reg.17. b

> prædicationis infirmi quique etli virtutem plene pensare non possunt, tamen velut terga afpiciunt : quia postrema, que prevalent, per intellectum sequentur. Sed in ipsis quoque que minus capere sufficiunt, iam de suis papilionibus quasi exeunt, atque in offijs ftant : quia et habitacula carnis relinquere, et ad illa aterna vita gaudia, qua audiunt, progredi conantur. Hinc est etiam quod Elias cum vocem Domini secum 1.Reg.19. a loquentis audiret, in spelücæ suæ ostio stetisse describitur, et faciem velasse : quia cum g per contemplationis gratiam vox fupernæ intelligentiæ fit in mente, totus homo iam intra speluncam non est, quia animam carniscura non possider, sed stat in ostio: quia mortalitatis angustias exire meditatur. Sed iam qui in ostio spelunca consistit, et verba Dei in aure cordis percipit, necesse est vt faciem velet: quia dum per supernam gratiam ad altiora intelligenda ducimur, quanto fubtilius leuamur, tanto femper ad humilitatem nosmetipsos intellectu nostro premere debemus ne conemur plus sapere quam oportet sapere, sed sapere ad sobrietatem : ne dum nimis inuisibilia discutimus, aberremus, ne in illa natura incorporea corporei luminis aliquid quæramus. Aurem enim intendere et faciem operire, est vocem interioris substantia audire per mentem,

et tamen ob omni specie corporea oculos cordis auertere : ne quid sibi in illa corporale animus fingat, qua voique tota et voique incircunscripta est. Nos itaque, fratres cha-

Rom. 12. st

A riffimi, qui iam per Redemptoris noftri mortem ac refurrectionem, atque ad calos ascensionem, gaudia atema didicimus: qui in testimonio divinitatis eius appatuisse exterius ciues nostros angelos illius scimus, concupiscamus regem, desideremus ciues, quos cognouimus, arque in hoc fancta Ecclesia adificio stantes oculos in porta teneamus: demus terga mentis huic corruptioni vitæ temporalis, intendamus cordis facië ad caleftis patria libertatem . Sed ecce adhuc multa funt , qua nos de cura vita corrupribilis premunt. Quia ergo perfecte exire non possumus, saltem in spelunca nostra oftio stemus, exituri quandoque prospere per gratiam Redemptoris nostri: qui viuit et regnat cum patre in vnitate Spiritus fancti Deus, pet omnia facula faculorum. Amen.

### HOMILIA XIV.

Ili hominis, vide oculis tuis, et auribus tuis audi, et pone cor tuum in omnia, quæ ego ostendam tibi : quia ve ostendantur tibi, adductus es huc. Annuncia omnia, quæ tu vides domui Ifrael . Et ecce murus forinfecus in circuitu domus vndique : et in manu viti calamus mensuræ sex cubitorum et palmo. Et mensus est latitudinem ædificij calanto vno, altitudinem quoque calamo vno.

TE quidam me fortasse tacita cogitatione reprehendant, qui Ezechielis prophetæ ram profunda mysteria a magnis expositoribus intentara discutere præsumo, qua mente id faciam, agnoscant . Non enim hoc temeritate aggredior, sed humilitate. Scioenim, quia plerumque multa in facro eloquio, quæ folus intelligere non potui , coram fratribus meis politus inrellexi . Ex quo intellectu et hoc quoque intelligere ftudui, vt scirem, ex quorum mihi merito intellectus daretur. Patet enim quia hoc mihi pro illis datur, quibus mihi præsentibus datur. Ex qua re, largiente Deo, agitur vt fenfus crefcat, et elario decrefcat, dum proptet vos disco, quod inter vos doceo. Quia verum faceor, plerumque vobilcum audio, quod dico. Quidquid ergo in hoc propheta minus intellexero, mez ezciraris est: si quid intelligere apre potuero, ex diuino mu-D nere vestræ venerationis. Sæpe enim per omnipotentis Domini grariam in eius eloquio quædam intelliguntur melius, cum fermo Dei fecretius legitur, atque animus, culparum fuarum confcius, dum recognoscit quod audietit, doloris se iaculo percutit, er compunctionis gladio transfigit, venihil ei, nisi flere libeat, et fluentes fletuu maculas lauare. Inter quæ etiam aliquando ad fublimiora contemplanda rapitur, et in corum desiderio suaui fletu cruciatur. Doler sese hic esse anima, vbi adhuc prostrata per infirmitatem iacet, atque illic adhuc non esfe, vbi illuminata fortiter vigeat, et iam mentis oculum ad mortalitatis tenebras non teducat. Hinc itaque hic ardor nascitur in mente, luctus oritur ex ardore. Et quia inhatere calestibus, necdum valet, feruore fuo in lacrymis fessa requiescit. Sed aliud est, cum de vnius profectu tes agitur, aliud cum de ædificatione multorum. Ea itaque doctrinæ fermone, largiente Deo, proferen-E da funt, quæ vitam audientium morefq. componant. Nunc ergo quidquid nos ad ftudium bonæ operationis ædificet, in prophetæ verbis, ficut coepimus, exequamur. [ Fili hominis, vide oculis tuis, et auribus tuis audi. ] Ad testimonium spiritalium rerum deducto, quid est quod cum dicitur, [vide oculis.] additur [tuis:] et cum subditur, [audi autibus.] adjungitur: [tuis?] Sed sciendum quia oculi atque aures corpotis adfunt etiam carnalibus, eisq.funt in vfu rerum, quæ corporaliter videntur. Oculi vero atque aures cordis solummodo spiritalium sunt, qui inuisibilia per intellectum vident, et laudem Dei sine sono audiunt. Has omnipotens Dominus aures quærebat, cum diceret : Qui habet aures audiendi, audiat . Quis namque in illo populo effetunc Luc. 9. b poterat, qui aures corporis non haberet ? Sed cum dicitur : qui habet aures audiendi, audiat : aperte monstratur quod illas aures quæreret, quas omnes habere non poterant. Dicaturergo: [ Fili hominis vide oculis tuis, et auribus tuis audi. ] In priori autem lo-

eutionum nostrarum parte iam diximus cur propheta, quoties ad videnda spititalia & ducitur, filius hominis appellatur. Sed ne hoc mente excesserit, breuiter replicabo:quia in hac appellatione memoratur semper quid est ex infirmitate, ne extollatur de contemplationis magnitudine. Et notandum quia diuerfa sunt vt dicatur : [ oculis tuis vide, auribus tuis audi, ] et tamen filius hominis vocetur. Sed per hac verba quid et aliud aperte dicitur, nisi spiritalia spiritaliter aspice, et tamen infirmitatis tua memorare? Hinc est etiam, quod plerumque qui plus in contemplatione rapitur, contingit ve amplius in tentatione fatigetut: sicut quibusda fape contingere bene proficientibus folet, quorum mentem dum aut compunctio afficit, aut contemplatio super semetipsum rapit, statim eria tentatio sequitur, ne de his , ad quæ rapta est , extollatur . Nam compunctione vel conteplatione ad Deum erigitur, sed tentationis sua pondere verberatur adsemetipsam : quatenus tentatio aggrauet, ne contemplatio inflet, et item contem- B platio eleuet, ne tentatio demergat. Si enim, sic contemplatio attolleret, vt tentatio funditus deeffer, in superbia animus cadeter. Et si sic tentatio premeret, ve contemplatio non leuaret, pene in culpa laberetur. Sed mira dispensatione, in quodam medio anima libratur, vt neque in bonis superbiat, neque in malis cadat. Vnde et per beatum Iob de Domino dicitur: Et aquas appendit mensura. Aquas quippe Deo mensura appendere, est inter prospera et aduersa, inter dona et tentationes, inter summa et infima animarum fenfum humilitate custodire. Sic Helias ignem de cælo deposuerat, aquas calo ligauerat, et tamen pauore vnius mulieris territus, per deserta fugiebat.

184.13.4 100 de Domino ciciuri ; it aquas appendir menuira. Aquas quippe Deo inenuira appendira e subse pinde e, elli inter professa et aductis, intere dona et tennicipones, intere fiuma e infinitario de la compania de la compania e infinitario del c

deas. Exideovides, yet annuncies. Quia quifquis figuritalia videndo proficir, o porrete
vi, hac Cloquendo cruam alija propiner. Vi det quippe ve a nunciest, qui deoquedo infe
Aprezi, A proficerit, e predicando de profectu proximi curam gerit. Vide ce alibi ficiprum
ell: Qui audie, diete, yeuri Cui enim in avox vecamis De efficirue in conde, peceffe
ell: e proximi per predicationio inficium erumpat in voccer deiren coi alium voccer quia
ran A. A.

Zann A. A.

Zann C. A.

Zann C. A.

Zann C. C.

Zann D. C.

füerunt, qui prius qu'an Dominus apparerei in carne, ad confruendam fidem prophe missi fin se tando mili funt i fin fanda ergo Ecclei a Dominus muuronosis, ex propheze dius anemurale funt pofiti quia ad nos, quos jufe perfede protegis, esiam prophezarum 
verba in fidei confruel/dionem wenerune. Vade es bene prius murus, es post amemurale positur: quia vocati ex gentibus, aili prius Dominum cognolectemus, 
prophezarum illus dich minime fucepitifients. Ex norandum quò di fine mura fpiconfirmitus, non interius, fed exterius poni foldes. Quid ergo necefficimo fine della 
corretta rioringicus, dum aumquan poni mutus intrificcias foldest qui acception.

exterius politus, ea que intus lunt, defendat. Sed in hoc verbo quid aperte nifi ipla Dominica incarnatio demonstratur? Murus enim nobis intus est Deus: murus vero foris A forisest Deus homo. Vnde et per quendam prophetam dicitur : Existi in salutem po- Abac.3.4 pulitui, vt saluos facias Christos tuos. Iste etenim murus, incarnatus videlicet Dominus murus nobis non effer, si forinsecus non fuisser: quia intus nos non protegeret, si exterius non appareret. Sed neque hoc negligenter prætereundum eft, quod idem murus politus dicitur in eircuitu domus vndique. Domus quippe Dei non solum angeli fancti, de quibus Pfalmista air: Domine dilexi docorem domustua, & locum Pfal.23. tabernaculi gloriæ tuæ: fed etiam nos fumus, quorum mentes inhabitare dignatur. Et murus ifte, vndique in circuitu domus est: quia vnigenitus pattis, qui sursum est firmitas angelorum, ipse deorsum factus estredemptio hominum. Illis fortitudo ne cadant, nobis adiutorium ve surgamus post casum. Si vero per domum Dei hoe loco sola redemptorum hominum multitudo fignatur, vndique nobis Dominus et per circui-B tum murus est : quia ve nos perfecte custodiret, omnia quæ doeuit, ostendit, sicut scriptum est : Qua copit lesus facere et docere. Quia enim nos vocare ad calestem patria All. 1.a venit, nimirum despiecre nos bona transitoria docuit, et mala temporalia non timere. Vnde et opprobria despexit, iniurias pertulit, mortem non timuit, erueis patibulum non refugir , et eum hunc voluissent rapere , et regem constituere , fratim fugit . Quid Joes. 6. b

nobis aliud his exemplis innuens, nifi yr debeamus hujus mundi et aduerfa no metuere, et prospera vitare? quia plus plerumque eius bona occupant animum, quam mala perturbant. Ante passionem vero suam contumelias audiuir, nec tamen contumelias reddidit . Traditorem fuum diu tacitus pertulit , et ficte falutanti dare ofculü non recufauit . Suscepit mortem , ne mori timeremus . Ostendit resurrectionem , vt nos refurgere posse crederemus. Post passionem quoque suam de his, qui se crucifixerant, ad C fidei gratiam vocauir, donum pro iniquitate reddidit . Qui ergo nos exemplo suo de omnibus instruxit, murus nobis per eircuitum et vndique factus est . Sequitur : [ Et in manu viri calamus mefuræ fex cubitorum er palmo.]Prærerira lectione iam diximus, sup.bom. 23.

quia per calamum Seriptura faera fignatur . Qui ealamus menfuræ, effe dicitur : quia in ipla omnem vitæ noltræ actionem metimur, vt scilicet videamus vel quantum proficimus, vel quantum longe a profectu distamus. Nam sæpe aliquid agentes, iam cuiustam meriti effe nos eredimus, sed cum ad verba Dei recurrimus, præcepta sublimia audimus, ibi cognoscimus quantum a perfectione minus habeamus. Calamus ergo mensuræ est, quia per manus scribentium vita mensuratur auditorum. Qui calamus in manu viri effe dicitur : fiue quia facrum eloquium in potestate est mediatoris Dei et hominum, hominis Christi Iesu: seu certe quia hoc quod scribi voluit, ope-D rando compleuit . Idem vero calamus sex cubitorum et palmo effe deseribitur . Duæ etenim vitæ funt, in qui bus nos omnipotens Deus per sacrum eloquium erudit. Acti-

ua videlicet, et contemplatiua . Et per fex cubitos quid aliud quam actiua vita expri- Gent. mitur, quia sexto die perfecit Deus omnia opera sua ? Palmus vero, qui super sex cubitos effe dicitur, iam de septimo est, sed tamen cubitus non est. Actiua ergo vita signatur per sex cubitos, contemplatiua per palmum: quia illam opere perficimus, de ista vero etiam cum cor tendimus, vix parum aliquid attingere valemus . Actiua enim vita est , panem esurienti tribuere, verbo sapientiz nescientem docere , errantem corrigere, ad humilitatis viam superbientem proximum reuocare, infirmantis euram gerere,quæ singulis quibusque expediunt dispensare, et commissis nobis qualiter subsistere valeant prouidere. Contemplatiua vero vita est, charitate quidem Dei et proxi-

E mitota mente retinere, sed ab exteriore actione quiescere, soli desiderio Conditoris inhærere, ve nil iam agere debeat, sed calcatis curis omnibus, ad videndam faciem sui Creatoris animus inardescat: ita vt iam nouerit earnis corruptibilis pondus cum mocrore portare, totifq. desiderijs appetere illis hymnidicis angelorum choris interesse. admisceri celestibus ciuibus, de eterna in conspectu Dei incorruptione gaudere. In palmo iraque manus et digiti tenduntur. Sed parum quid de mensura cubiti per palmum contingitur, quia quantolibet amore animus ardeat, quantalibet virtute se in Domino er cogitatione retenderit, non iam quod amat persecte videt, sed adhuc inchoat videre, quod amat : quia sicut fortissimus prædicator dieit : Videmus nunc per 1.Cor. 13.4 speculum in anigmate, tune autem facie ad faciem. Et nune cognosco ex parte, tune autem cognoscam sicut et cognitus sum. De septimo ergo cubito palmamtangimus, qui in hac vita politi, contemplationis intima fola initia degustamus. Actius autem

Gen. s.e Luc. to. d

vita, quia perfecte teneti poteft, et fexto die homo est conditus, qui bona debet opera. A ri, fex cubitos calamus habet . Bene has vtrafque vitas duæ illæ mulieres fignauerunt, Martha videlicet et Maria: quarum vna fatagebat circa frequens ministerium, alia vero sedebat ad pedes Dei, et audiebat verba de ore eius. Cumq. contra sororem Martha quereretur, quod se adiquare negligeret, respondit Dominus dicens: Martha, occupariser fatagiserga multa. Porro vnum est necessarium. Maria autem optimam partem elegit, que non auferetur ab ea . Ecce , pars Marthe non reprehenditur , fed Mariælaudatur . Neque enim bonam partem elegisse Mariam dicit , sed optimam , ve etiam pars Marthæ indicaretur bona. quare autem pars Mariæ sit optima, subinfertur cum dicitur: que non auferetur abea. Actiua etenim vita cum corpore deficit. Quis enim in æterna patria panem efurienti porriget, vbi nemo efurit? potum tribuat fitienti , vbi nemo sitit? Quis mortuum sepeliat, vbi nemo moritur? Cum præsenti ergo B faculo vita aufertur actiua. Contemplatiua autem hic incipitur, vt in calesti patria perficiatur: quia amoris ignis qui hic ardere inchoat, cum ipfum, quem amat, viderit, in amore ipfius amplius ignefcit. Contemplatiua ergo vita minime aufertur : quia fubtracta præfentis seculi luce perficitur. Has vtrasque, sicut et ante nos dictum est, duæ beati Iacob mulieres fignauerunt : Lia videlicet et Rachel. Lia quippe interpretatur

Par. in Gen. e.65. Gen. 19.e Zoan. 8.d

fubrac'a przefinis feculi luce perficitus. Has virasfuse, ficus et ante nos dictum eft, dus beat i lacob multeres fignatuerius. Lia videlicet ex Rachel. Lia quippe interpretatus laboriofa: Rachel vero ouis, yel vifum principium. Actiua autem vira laboriofa eft quia defudari no pere. Contemplatiua vero fimipes ca di folum videndum principium anhelar, videlicet ipsim qui air: Ego fum principium i propter quod el loquor vobis. Beatus autem lacob Rachel quidem concupierari, fedi morte accepti Liams quia videlicet omnis qui ad Domnium conuertiur, contemplatiusm vitam dedictera; quitetem activa per appetitus principium principium principium principium principium principium principium and principium and principium and videnti alberia qui estatu alberia del del subistitus in note vita perfentis opereur bona Contemplatium principium and princi

quæ potest, desudet in labore, idest, Liam accipiat, vt post ad videndum principium in Rachel amplexibus requiescar. Erat autem Rachel videns et sterilis. Lia autem lippa, sed socunda, quia nimirum mens, cum contemplando otia appetit, plus vider , fed minus filios Deo generat : cum vero ad laborem fe prædicationis dirigit , minus videt, fed amplius parit. Rachel pulchra et infoecunda. Quia contemplatiua vita speciosa est in animo: sed dum quiescere in silentio appetit, filios non generat ex pradicatione. Videt et non parit : quia quietis suæ studio minus se in aliorum collectione fuccendir: Et quantum introrfus conspicit, aperire alijs prædicando non sufficit .- Lia vero lippa er foccunda est, quia actiua vita dum occupatur in opere, minus videe sed dum modo per verbum, modo per exemplum ad imitatione fuam proximos accendit; multos in bono opere filios generat. Et fi in contemplatione mente tenere non valet, ex D eo tame quod agit exterius, gignere sequaces valet. Post Liz ergo complexa ad Rachele lacob peruenit,quia perfectus quifque ante actiuæ viræ ad forcunditate jungitur cet quia post contemplatiua ad requiem copulatur. Recte ergo in mesura calami prius sex cubiti et postmodum paln us dicitur: quia ante actiua agitur, ve ad conteplatiua postmodum veniatur. Sed scienda est quia sicut bonus ordo viuendi est, vr ab actiua in contemplatiua tendatur : ita pleru mque vtiliter a contemplatiua animus ad actiuam reflectitur, vt per hoc quod conteplaticia mente accenderit, perfectius actiua teneatur. Debet ergo nos et actiua ad contemplariuam transmittere, et aliquando tamé ex eo quod

Pat. in Gen. 4.66, intro Tius mente confeperimus, ad achius mellus conteplatius reuceare: Vnde etidd lacob pol Rachelsi amplexus ad la tredir, qui ac tepo fivit fum principii, laborolo vieta boni operis none sift funditus deserenda. Est autem in contemplatius vita magna mengene in contenti, cum sife ad acelsitai erigictum in robus sprincibus animum tendir, cum transfredi nititus romes quod corporaliter videtur, cum sife angustave dilatete. Etaliquando quiddem vincit, errelucianes templatis qui acceltais este suprata dei cipiciam protis in seruerberatare ucerituris, reque abe a luce, a quam estiparado trassiti est suprata con circulativa suprata cum eta de la suprata con circulativa suprata con circulativa suprata con circulativa suprata cum esta suprata con circulativa suprata con con circulativa suprata con circulativa con circulativa con circulativa suprata con circulativa suprata con circulativa suprata con circulativa suprata con circulativa con circulativa con circulativa con circulativa suprata con circulativa con circulativa con circulativa con circulativa suprata con circulativa con circulativa con circulativa con con circulativa con circulativa con circulativa con circulativa con circulativa con con circulativa con con circulativa con circulativa con circulativa con circulativa con circulativa con con con circulati

contenderit, inferiorem inuenit. Designatergo angelus Domini, et Iacob qui cum

Gen. 32. 4

angelo contendit, vniuscuiusque perfecti viri, et in contemplatione positi animam.

A Que videlicet anima cum contemplari Deum nititut, velut in quodam certamine posita, modo quasi exsuperat, quia intelligendo et sentiendo de incircumscripto lumino aliquid degustat : modo succumbit, quia et degustando iterum deficit. Quasi ergo vincitur angelus, quando intellectu intimo apprehenditur Deus. Sed notandum quod idem victus angelus neruum femoris Iacob tetigit, eumq. marcescere statim fecit, arque ab co lacob tempore vno elaudicauit pede: quia seilicet omnipotens Deus cum iam per desiderium et intellectum cognoscitur, omnem in nobis voluptatem carnis arefacit. Et qui prius quasi duobus pedibus innitentes, et Deum videbamur quarere. et faculum tenere, post agnitionem suauitatis Dei vnus in nobis pes sanus remanet, atque alius claudieat, quia necesse est vt debilitato amore saculi, solus conualescat in nobis amor Dei . Si ergo tenemus angelum, vno claudicamus pede: quia duma B crescit in nobis fortitudo amoris intimi, infirmatur proculdubio fortitudo carnis. Omnis quippe qui vno pede claudicat, foli illi pedi innititur, quem fanum habet : quia et si cui desiderium terrenum iam arefactum fuerit, in solo pede amoris Dei tota virtute se sustinet. Et in ipso stat, quia pedem amoris sæculi quem ponere in terra consucuerat, iam a terra suspensum portar. Et nos ergosi ad parentes proprios, idest, ad spiritales patres redimus, teneamus in via angelum, ve suauitate intima apprehendamus Deum. Contemplatiua etenim vita amabilis valde dulcedo est, que super semetipsam

animam rapir, cælestia aperit, terrena autem debere esse contemptui oftendit', et spiritalia mentis oculis patefacit, corporalia abscondit. Vnde bene Ecclesia in Canticis

Canticorum dicit : Ego dormio, et cor meum vigilat . Vigilanti etenim corde dormit , Cant. 5. a quia per hoc qued interius contemplando proficit, a prauo foris opere quiescit. Sed 14m.ag. Ma C inter hac sciendum est, quia quamdiu in hac mortali carne viuitur, nullus ita in contemplationis virtute proficit, vt ipfo incircumfcipto luminis radio mentis oculos infigat. Neque enim omnipotens Deus iam in sua claritate conspicitur, sed quiddam sub illa speculatur anima vnde refota proficiat, et post ad visionis eius gloriam pertingat. Sic namque Isaias cum se Dominum vidisse fatetur, dicens: Anno quo 16.6.4 mortuus est rex Ozias, vidi Dominum sedentem super solium excelsum et eleuatum : protinus adiunxit.: Et ea quæ sub eo erant implebant templum. Quando Ozias rex superbus ac præsumptor moritur, Dominus videtur : quia cum mundi huius elatio a desiderio mentisocciditur stuncipsa mens Dei gloriam contemplatur. Er potandum quod Dominus super solium excelsum et eleuatum sedit. Quid namque est eins solium, nifi creatura angelica vel humana, cui per intellectum quem dedit præfidet ?

D Quod videlicer folium excelfum et eleuatum dicitur, quia et natura humana ad caleftem gloriam eleuata proficit, et creatura angelica dum multis spiritibus cadentibus iam folidata est in calo ne cadat , inde et eleuata est vudeet confirmata. Templum vero eius, hoc est quod solium, quia æternus Rex ibi habitat vbi sedet. Nos ergo templum illius fumus, in quorum mentibus habitare dignatur. Sed ea quæ fub eo erant, implebant templum : quia quidquid de illo modo conspicitur, adhuc non est iple, fed subipso est. Sic Iacob angelum vidit, et vidisse Deum fatetur : quia cum mi- Gen. 33.4 nisteria eius conspicimus, iam multum est quod super nosmetipsos leuamur. Notandum vero quod dicitur: Implebant templum, quoniam eth angelus apparet, infirma; tamen mentis defiderio satisfacit : ve fi adhuc maius non potest, iam tamen minus quod videt admiretur. Ea ergo quæ fub eo funt, implent templum : quia ficut dictum eft, et cum mens in contemplatione profecerit, non iam quod ipfe, fed id quod fub ipfo est contemplatur. In qua videlicet contemplatione iam quietis internæ gustus con-

tingitur. Cuius quia quadam quali parseft, et perfecta elle non potelt, recte in Apocalypfi fcriptum eft: Factum eft filentium in calo quafi medla hora. Calum quippe eft Apoc. 8. a anima iusti, sicut per prophetam Dominus dicit: Calum mihi sedes est. Et cali enarrant Pf. 102. g. & gloriam Dei, Cum ergo quies contemplatiuz vitz agitur in mente, filentium fit in 10. 40 88. calo : quia terrenorum actuum strepitus quiescit a cogitatione, vt ad secretum. intimum autis animum apponat. Sed quia hæc quies mentis esse in hac vira perfecta non potest, nequaquam hora integra factum in calo filentium dicitur, sed quasi media hora, ve neque ipla media hora plene sentiatur, cum præmittitur: qualis quia mox yt se animus subleuare coeperit, et quietis intimz lumine perfundi, redeuntecitius cogitationum strepitu, de semetipso confunditur, et cofusus cacatue. S.Greg. To.z. Vuuuu

#### S. Gregorij in Ezechielem 1330

Vita igitur contemplatiua quæ illic hora quasi media dicitur : apud Ezechielem prophetam non cubitus, sed palmus appellatur. Ecce fratres charissimi dum vniuscuiusque viræ causas exprimere cupimus, paulo latius per excessum locuti sumus. Sed bonis mentibus quibus veraque cadem vita est ad a gendum amabilis, esse non debet ad audiendum grauis. Sequitur: [ Et menfus est latitudinem ædificij calamo vno, altitudinem quoque calamo vno. I Omnipotens Deus qui nec in magnis tenditur, nec in minimis angustatur, sic de tota simul Ecclesia loquitur, ac si de vna anima loquatur. Et sape quod ab eo de vna anima dicitur, nil obstat si de tota simul Ecclesia intelliga-Pfal. 118. g tur. Latitudo itaque ædificij ad charitatem pertinet, de qua Pfalmista dicit: Latū man-

Apoc.

Far. in 15.23 datum tuum nimis. Nil enim latius quam omnes in finu amoris recipere, et nullas odij angustias sustinere. Sic quippe lata est charitas, vt in amplitudine dilectionis sua capere etiam inimicos possit. Vnde et præcipitur : Diligite inimicos vestros, benefacite B Luc.6.d ijs qui oderunt vos. Considerandum quoque nobis est, quia latitudo in æqualitate, Pat.ra. in altitudo vero in sublimitate tenditur. Latitudo ergo pertinet ad charitatem proximi, altitudo ad intelligentiam contemplatoris. Sed latitudo et altitudo ædificij vno calamo mensuratur, quia videlicet vnaquæque anima quantum lata fuerit in amore proximi, tantum et alta erit in cognitione Dei . Dum enim se per amorem iuxta dilatat, per cognitionem superius exaltat. Et tantum super semetipsam excelsa fit, quantum fe iuxta fe in proximi amorem tendit. Et quia ædificium quod inhabitat Deus, et angelica simul et humana natura perficitur : per hoc quòd angelica creatura sursum est, et humana adhuc deorsum, potest per latitudinem atque altitudinem ædificij, vtraque hæc creatura fignificari : quia ifta adhuc in imis degit, illa vero in fublimibus perad æqualitatem perducitur angelorum . Vnde scriptum est : Neque nubent neque nubentur: fed erunt ficut angeli Dei in cælo. Et vnde per Ioannem dicitur: Menfura hominis quæ est angeli. Quia víque ad illam altitudinem gloriæ homo perducitur, in qua

Matt.22.6 Marc. 12.6 Luc. 20, f Apoc. 21. e maner. Sed vno calamo mensuratur vtraque, quia humilitas hominum quandoque G folidatos fe angeli lætantur. Latitudo ergo ædificij tanta est, quanta et altitudo,quia electi quique qui modo in imis laborant, quandoque illis beatiffimis spiritibus non erunt inæquales. Sed nos inter hæc redeamus ad mentem, ac totis medullis cordis Dell diligamus et proximum. Dilatemur in affectu charitatis, vt exaltemur in gloria celfisudinis. Compatiamur per amorem proximo, vt coniungamur per cognitionem Deo. Condescendamus fratribus minimis in terra, vt coæquemur angelis in cælo : quia vir, qui sua imagine Redemptorem signat, mensus est latitudinem ædificij calamo vno, altitudinem quoque calamo vno. Nunc igitur metitut mores, pensat opera, cogitationes considerat : vt sine fine postmodum retributionem reddat lesus Christus vnigenitus patris, qui cum co viuit et regnat in vaitate Spiritus fancti, per omnia facula faculorum : Amen.

### HOMILIA XV.

T venit ad portam, quæ respiciebat viam Orientalem, et ascendit per gradus eius. Et mensus est limen portæ calamo vno latitudinem, id est, limen vnum calamo vno in latitudine, et thalamum vno calamo in longum, et vno calamo in latum : et inter thalamos quinque cu-

bitos, et limen porta iuxta vestibulum porta intrinsccus calamo vno.

Ioan.14.4

7 Ir cuius calamus menfura in manu eius describitur, venit ad portam, qua respiciebat ad viam Orientalem . ] Quis vero alius portæ huius appellatione fignatur, nisi ipse Dominus ac redemptor noster, qui nobis ianua factus est regni caleftis? ficut ipse ait : Nemo venit ad patrem, nisi per me . Sed cum eundem virum lineis indutum figuram Domini tenere dixerimus, quærendum nobis est:qua ratione conueniat, vt idem Dominus et per virum designari valeat, et per portam, dum vir veniat ad portam? Numquid nam ipse venit ad semetipsum? An ita est quia et in Euangelio A ipse testatur dicens: Qui non intrat per ostium in ouile ouium, sed ascendit aliunde, ille 1041, 10, b fur est et latro? Qui autem intrat per oftium, pastor est ouium. Et paulo post dicit : Ego fum oftium. Atque iterum fubiungit: Ego fum paftor bonus. Si ergo paftor intrar pet offium, ipfe est oftiu, ipfe pastor, ipfe proculdubio intrat per semetipsum. Ecce du Ezechielis fenfum enodare cupimus, de Euangelio etiam quæftionem ligamus. Quærendum nobis itaque est qualiter et ipse intret, et per semetipsum intret. Dominus enim ac Redemptor noster cum sancta Ecclesia, quam redemit, secundum carnem vna subftantia eft, Paulo attestante, quid ait : Adimpleo ea que defunt passionum Christi in Colos 1. d carne mea, pro corpore eius quodeft Eeclefia. Huius capitis corpus Ecclefia eft, et Epbelia de huius corporis caput Christus. De quo suo capite exultat corpus, id est, sancta Ec. Colos. e. celesia, cum per Psalmistam dicit. : Nunc autem exultanit caput meum super inimi- Psal. 16.b. cosmeos. Quia enim quandoque ipfa etiam exaltanda est, iam nunc caput suum. super inimicos suos exaltatum gaudet in cælis. Cum ergo electi quique ad vitam perueniunt, quia membra eius per eum intrant ad enm , infe per fe intrat ad fe . Info enim in suis membris est qui intrat, ipse caput ad quod intrantia membra perueniunr. Quod Ezechiel propheta multipliciter infinuat, qui virum venisse dicit ad portam, et quæ eadem porta fit, oftendit, dicens: [ Quæ refpiciebat ad viam Orientalem. ] Ipfe etenim nobis eft via, qui dixit: Ego sum via veritas, et vita. Ipse etiam Orientalis via, 1648. 14.4 de quo scriptum est: Ecce vir, Oriens nomen eius. Porta ergo via Orientalem respicit. Zachar, 6, 6 qui illum fignat qui nobis iter ad ortum fecit luminis. Potest etiam portæ nomine. vnufquifque prædicator intelligi: quia quifquis nobis ianuam regni cæleftis ore fuo aperit, porta est . Vnde et duodecim portæ vel in Ioannis Apocalypsi, vel in extrema Apoc. 21.6 C huius prophetz visione describuntur. Potest etia portz nomine, scripturz sacrz scientia non inconuenienter intelligi. Qua dum nobis intellectum aperit, calectis regni ianuam pandit. Postumus portæ nomine et fidem accipere, quam primam contingimus, vt ad virtutum ædificia intremus. Vnde hic aperte subiungitur: [Et ascendit per gradus eius. ] Quid enim gradus funt huius portæ, nisi merita virtutum? Siue enim in cognitione mediatoris Dei et hominum hominis lesu Christi, seu in scientia diuini eloquij, seu in ipsa fide quam de illo accipimns, quibusdam gradibus ad altiora incrementa peruenimus. Nemo enim repente fit fummus, fed in bona conuerfatione a minimis quisque inchoat, vt ad magna perueniat. De his gradibus per Psalmistam dicitur: Deus in gradibus eius dignoscetur dum suscipiet eam. Dum enim sanctam Ec- Psal. 47.4 clesia Dominus suscipit, in gradibus eius dignoscitur, quia eius gloria per illius incre- De panie, dif. D menta declaratur. Quantum enim fancta Ecclefia ascendendo proficit, tantum Deus 3.10 15. hominibus ex ejus virtutibus innotescit. De his quoque gradibus beatus Iob loquitur, dicens: Per fingulos gradus meos pronunciabo illum. Omnipotentem quippe Do- 106-31.d minum per singulos gradus suos pronunciat, qui per incrementa virtutum, que coepit, ei semper laudem suz pietatis reddit. Si quidam gradus in cordis ascensione non essent, Psalmista non diceret: Ambulabunt de virtute in virtutem. Nec mirum si de Psal. 83. 6 virtute in virtutem gradus funt, quando vnaquæque virtus quasi quibusam gradibus agitur, et sic per incrementa meritorum ad summa perducitur. Aliud namque sunt virtutis exordia, aliud perfectus, aliud prefectio. Si enim ipía fides ad perfectionem fuam non quibusdam gradibus duceretur, fancti Apostoli minime dixissent : Adauge Luc. 17. 4 nobis fidem. Et quidam venit ad Iefum, qui curari voluit filium fuum, sed requisitus an E crederet, respondit: Credo Domine, adiuua incredulitatem meam . Pensate rogo, quod Mar. 2. d dicitur: Si credebat, cur incredulitatem dicebat. Si vero incredulitatem habere fe: nouerat, quo modo credebat. ? Sed quia per occultam inspirationem gratize meritorum suorum gradibus fides crescit, vno eodemo, tempore is qui necdum, perfecte crediderar, fimul et credebar, et incredulus erat. Hos nimirum gradus Dominus sub messis nomine describit, dicens: Sicest regnum Dei quemadmodum Mart. 4.6 si iaciat homo semen in terram, et dormiat, et exsurgat nocte ac die et semen germinet et crescat , dum nescit ille. Vitro enim terra fructificat primum herbam, deinde spicam , deinde plenum frumentum in spica. Et cumex se produxerit frudus, statim mittit falcem, quoniam adest tempus messis. Semen homo iactat in terram , cum cordi suo bonam intentionem inserit. Est postquam semen ia-Etauerit, dormit : quia iam in spe boni operis quiescit. Nocte vero exsurgit ac die, quia Vuuuu 2 S. Greg. To.2.

inter aduersa et prospera proficir. Er semen germinat et crescit, dum nescitille: quia A dum adhuc metiri incrementa sua non valer, semel concepta virtus ad perfectum ducitur. Et vitro terra fructificar: quia præueniente se graria, mens hominis spontanee ad profectum boni operis affurgit. Sed hæc eadem rerra primum herbam, deinde fpicam, deinde plenum frumentum producit in spica. Herbam quippe producere, est inchoationis bonæ adhuc teneritudinem habere. Ad spicam vero herba pernenit, cum se virtus animo concepta, ad profectum boni operis pertrahit. Plenum vero frumentum in spica fructificat, quando iam intantum virtus proficit, vr effe robusti et perfecti operis possir. Sed cum ex se produxerir fructus, starim mirrir falcem, quoniam adest tempus messis. Omnipotens enim Deus, producto fructu, falcem mittit, et messem fuam desecar, qui a cum vnumquemque ad opera perfecta perduxerir, eius temporalem viram per emissam sententiam incidit, vt granum suum ad calestia horrea perdu- B cat. Cum igitur desideria bona concipimus, semen in terram mittimus. Cum vero operari recta incipimus, herba sumus. Cum autem ad profectum boni operis cre-scimus, ad spicam peruenimus. Cumq. in eiusdem operarionis persectione solidamur , iam plenum frumentum in spica proferimus. Herba etenim Petrus fuerat, qui passionis tempore per amorem Dominum sequens, hunc confiteri ante ancilla vocem timebat. Erat enim iam viriditas in mente, quia credebat omnium Redemptorem, fed valde adhuc flexibilis pede conculcabatur timoris. lam in fpicam furrexerat,quando cum, quem morirurum confiteri rimuerat, nunciante angelo, in Galilea viuen-

tem videbat.. Sed ad plenum granum in spica peruenerat, quando veniente desuper spiritu, et suam mentem in illius amore roborante, ita solidatus est, ve vites persequentium casus despicetet, et Redemptorem suum libere inter stagella pradicaret.

welfirus lineis, venir ad portami equia Dominus ac Redempor nofler membris fuis intrannibus perducirur adie, Ex I efendit per gradus e ius equia nobis proficientibus, conobis amplius exaltatur, quanto altius et incomprehenfolilis elle cognoficirur. In virture quippe noflirarum mentirum gradubus gine factored cidicur, quia ramo ipfe fui blimior nobis oftenditur, quantom mofler animus a rebus infimis feparatur. Sequiture I Emmenfus elli imme porte calamovo no laritudinem. J Cur poftquam dichum eft limen porte, flatim fubbungitur, limen vanur-Nifi quia a petre innuit, quòd adbue inferus limen aliud dicatur. Porta autem a limine fuigri, vi porta fic, si giutr porta Dominus, quis buius porte limen eft, nifi illi antiqui patres, ex quorum progenito Dominus incaratari dignatuse eft frou per Paulum disturer. Quorum patres ex quibus Chriftus feundum earmen, qui eft fuper omnia Deus benedictus in factule. Norandum nobis eft in hae Pauli finettural, quod di et eccetto homini futur vocari, finet Morfi

dicitur : Ponam te in deum Pharaoni. Et per Psalmistam dicitur : Ego dixi, dij estis.

Er rur (m.: Deus (teir in fynagoga deorum. Sed aliud eft nuncupatiue, aliud naturaliter dici Deum. Et fi Moyfes in Deum Pharaoni eft pofitus, fed Deus intra omnia, non Deus (huper omnia dicitur... Qui vero eft in vetero virginis incarnatus, Deus (huper omnia vocatur. i Iraque limen porta, antiqui parres ex quibus ille natus eft, qui nobis

Zuc.12. b Mats.26.g Marc.14.f Ioan.18.c

fequentium cæfus defpiceret, et Redemptorem fuum libere inter flagella prædicaret.

5. Din. 18. s. Nullus iraque, qui ad bonum propositum adhue in mentis teneritudine esse conspiration of the citur, despiciatur: qui as trumentum Dei ab herba incipit, yt granum stat. Vir ergo

Rom. 9. a

Exod. 7. a Pfal. 81.

omnia vocatur. Iraque limen porta, antiqui parres ex quibus ille natus eft, qui nobis 8. Hisr. int. artiqui parres, qui potuerunt redemptorem nostrum et prophetando er bene viuendo artiqui parres, qui potuerunt redemptorem nostrum et prophetando er bene viuendo

4, Mer. 4d.

prædicare, tamquam for cubita in perfectione openis, et palmum inchosationis per Taconemplazionem habureura. Quia enim corun vitania in vaitacam fidel et perfecta operatio, et inchosate contemplatio fublimem rediditi, in von calamo menfura liminis fiit. Sequintus-I Et balamum von calamo intongo, et von calamo menfura liminis fiit. Sequintus-I Et balamum von calamo intongo, et von calamo intatumu.) Confideremus quid agi in taltamo foleat, arque extinde hoc quod in fancha Etcelfat agiur colligamous. In thalamo quippe fonolius et flopon facederanur, hibb, in amore ingunutur. Qui etgo functin fancha Etcelfat halami, niti corum corda in quibus anima per amorem finoni midibiliti inquatur, vi cui defiderio mesa radera, nulla iam qua in mundo func concupicate, præfensis vita longitudinem ponam deputer, ettre fellinet, et amorisamplex un calculti profin vilione requiefecte? Mensiri que, questi talis eft, nulla præfensis feculi confolazionem recipit, fed ad illa quam diligamendul lipst ufpirate freuent, ander a financial confolazionem recipit, fed ad illa quam diligamendul lipst ufpirate freuent, ander a financial vilia effertife faltu fut (corpora) quant rafefera e quantitati en confolazionem recipit, fed ad illa quam diligamendul lipst ufpirate freuent, ander a financial vilia effertife faltu fut (corpora) quantitati en quantitati en confolazionem recipit, fed ad illa quam diligamendul lipst ufpirate freuent, ander a financial vilia effertife faltu fut (corporal faltu fut (corporal quantitati en q

A est vulnere amoris, unde et in Canticis dicit : Vulnerata charitate ego sum. Mala au- Canta. tem falus est cordis, quæ dolorem huius vulneris nescit. Cum vero anhelare iam in cælesti desiderio, et sentire vulnus amoris cœperit, sit anima salubrior ex vulnere, quæ prius agrotabat, ex falute. Menti autem sponsum suum fortiter amanti, de amore vitæ præsentis vna solet esse consolatio, si per hoc quod ipsa abeius visione differtur, aliorum animæcius verbo proficiant, et ad cælestem sponsum amoris facibus inardescant. Morret, quia differri se conspicit. Triste est ei omne quod aspicit, quia illum. adhue non videt, quem videre concupifeit. Sed est, ve dixi, non parua consolatio, si feruens anima differtur, et per eam multe colliguntur, ve tarde eum cum multis videat, quem fola videre citius volebat. Vnde rurfus in Canticis sponsa dicit: Fulcite me flori- Cant. 2.b bus et stipate me malis, quia amore langueo. Quid namque sunt stores , nisi anima Par. in. Cane. B bonum jam opus incoantes, et desiderium cæleste redolentes? Quid mala de floribus, Cant. 4. nisi perfectæ iam bonorum mentes, quæ ad fructum perueniunt boni operis de initio

fanctæ propositionis? Quæ ergo amore languet, fulciri quærit floribus, stipari malis: quia fi illum, quem defiderat, videre adhuc non permittitur, magna est ei consolatio fialiorum profectibus lætetur. Anima ergo fancta amore languida, floribus malisq. fulciatur, ve requiescar in bono opere proximi, quæ adhuc contemplati non valet vultum Dei . Pensemus ergo , qualis thalamus Pauli mens fuerat , qui dicebat : Mihi vi- Thilip.1.s uere Christus est, et mori lucrum. Omnipotenti Deo inquantum se amore coniunxerat, qui sibi vitam Christum tantum modo, et mori lucrum esse deputabat, ? Hinc est Ibid. quod iterum dicit : Desiderium habens dissolui, et cum Christo esse multo magis melius. Sed ecce qui dissolui desiderat, quo amore langueat videamus. Quæ interim dif-

C ferri te conspicimus, fulciri quaso floribus non requiris ? Quarit plane, nam sequitur: Permanere autem in carne necessarium propter vos. Et proficientibus discipulis dicit: Qua eftenim nostra spes aut gaudium, aut corona gloria: Nonne vos ante Dominum noftrum lesum Christum Hinc est quod idem thalamus vno calamo in longo, et vno calamo in lato dicitur mensus. Longitudo quippe ad longanimitatem expectationis pertinet, et latitudo ad amplitudinem charitatis. Tantum ergo vnufquifque thalamus habet in longitudinem, quantum et in latitudinem habere potuerit : quia mens cælesti desiderio succensa, quantum amorem habuerit ad colligendum proximum , tantum et longanimitatem exhibet ad expectandum Deum , et patienter portat moras longitudinis, quia se in profectu proximi dilatat amplitudo charitatis. Potest etiam ipsa longitudo longanimitatem patientia qua exibetur proximo, designa-D ro. Et quia latitudo charitatem fignat, que finum mentis aperit, et amicos fimul

arque inimicos in amorem recipit, tanta est longitudo thalami, quanta latitudo : quia quantum lata mens fuerit per amorem , tantum erit et patiens per longanimitatem. Nam tantum quisque portat proximum, quantum amat. Si enim amas, portas: si desistis amare, desistis tolerare. Quem enim minus diligimus, minus etiam toleramus : quia irruente fastidio , citius facta proximi adducuntur in grauedinem ponderis, quæ nobis nonleuiat penna charitatis . Sequitur : [ Et inter thalamos quinque cubitos .] Vnum supra thalamum dixerat, et postmodum quinque cubitos elle inter thalamos narrat. Ea videlicet ratione, quia multi thalami vnum faciunt, ficut et multæ Ecclefiæ vna Ecclefia vocatur. Vnde et in Ioannis Apocalypfi Aportia feptem Ecclesijs scribitur, per quas vna Catholica designatur. Hi itaque, qui in san-

E cha Ecclesia, sicut diximus, feruenti amore Deum videre sentiunt, eig. iam per desiderium coniunguntur, thalami vocantur. Sed tamen sunt in ea quidam, qui penetrare subtilia non valentes, et quinque adhuc corporis sensibus depressi, tanto minus amanteum, qui fecit omnia, quanto amplius in his, quæ facta funt, illigantur. Et iam quidem exercere se in timore Domini, et amore proximi tendere student, bona opera corporaliter agere, eleemofynis peccata redimere. Sed quia vi amoris intimi ardere ad caleste desiderium nesciunt, quasi adhuc deuincti corporeis sensibus tenentut : quia per corum ducatum qui visionem Dei perfecte diligunt, et ipsi ad perfectum mentis diriguntur. Inter thalamos ergo quinque funt cubiti, quia hi qui ab exterioribus quinque sensibus adhuc ad intellectum mysticum non assurgunt, dum inter cos funt qui spiritu amoris setuent, velut manentes inter thalamos in fidei constructione proficiunt, et a mensura cælestis ædificij disiuncti non sune. Nam et S.Greg. To.2. Vuuuu 3

paulifper

#### S. Gregorij in Ezechielem 1334

paulisper se ab appetitu corporalium sensuum subtrahunt, et dilatato mentis spatio. A imitantes charitatem quam conspiciunt, hinc inde ad thalamos extenduntur. Quod ergo non per sex cubitos, sed per quinque descripti sunt, ipsa adhuc corum imperfectio designatur. Sed tamen per bonum desiderium in mensura spiritalis ædificij esse me-Pfal. 128. morantur, quia ex voce Ecclesiæ per Psalmistam dicitur. : Imperfectum meum vide-Pfal. 113. runt oculi tui, et in libro tuo omnes scribentur. Qui iterum per Pfalmista dicit:Benedi. xit omnes timentes se Dominus, pusillos cum majoribus. Hi itaque et imperfecti sunt et pufilli. Inquantum tamen cognoscere præualent, et Deu et proximum diligunt, atque ideo bona quæ possunt, non negligunt operari. Qui ersi necdum ad spiritalia do. na proficiunt, vt vel ad perfectam operationem, vel ad succensam contemplationem animam exerant, tamen ab amore Dei et poximi, inquantum capere præualent, non recedunt. Vnde fit vt ipfi quoque etfi minoti loco, in fancta tamen ædificatione fint pofi- B ti , quia etfi ad doctrinam, fi ad prophetiam, fi ad miraculorum gratiam, fi ad contemptum mundi plenius exequendum fortasse minores sunt, tamen in timoris et amoris fundamento funt, in quo folidantur, quia etfi igne celeftis defiderii non ardent, in iplis exterioribus que exercere sufficiunt, vapore charitatis animantur, et inter proximorum præcellentium ædificia continentur. Vnde et recte sponsa in Canticis cantico-Came & 6 rum loquitur dicens : Ferculum fecit fibi rex Salamon de lignis Libani , columnas eius fecit argenteas, reclinatorium aureum, ascensum purpureum, media charitate constrauit, propter filias Hierusalem. Neque enim credendum est Salomonem tanta magnitudinis regem, qui sic immensis delicijs affluebat, vt pondus auri eius æstimari non posset, et argentum in diebus illis precium non haberet, quia ferculum sibi ligneu fecit. Sed est Salomon videlicet pacificus noster, qui sibi de lignis Libani ferculum fecit . Li- O Greg. s. Cans. bani quippe ligna cedrina valde funt imputribilia. Ferculum itaque regis nostri fan-Rup.ibid. eta Ecclesia est, quæ de fortibus patribus, id est de imputribilibus mentibus est confirm-Eta. Quæ rece ferculum dicitur, quia ipfa fert quotidie animas ad æternum cominin conditoris fui. Cui ferculo columna argentea facta funt : quia pradicatores Ecclefia fancta, eloquij luce resplendent. Est autem cum columnis argenteis reclinatorium aureum : quia per hoc, quòd a fanctis prædicatoribus lucide dicitur, mentes audientium Greg. vs. fup. fulgorem charitatis intima, in qua reclinentur, inueniunt. Per hoc enim quod lucu-Pat, in Cant. lente et aperte audiunt, in illud quod clarescit in corde requiescunt. Columna ergo eins Cant. cap. 23. argentez et reclinatorium aureum factu eft, quia per lucem fermonis inuenitur apud

ammum claritas quietis. Illiusiam quippe fulgor internus mentem itradiat, vt per intentionem ibi requiescat, vbi prædicationis gratia non quæratur. De eadem quippe D. fancta Ecclefia feriptum eft: Penna columba deargentata, et posteriora dorsi rius in specie auri. Qua enim hic spiritu mansucrudinis impleta quasi columba pennas deargentatas habet, in posteriora dorsi eius speciem auri continet: quia hic prædicatores tuos fermonis luce induit : in posteriori autem faculo, fulgorem in se claritatis oftendit. Sed ad hoc quod clarum intus oftendlrur, qualis fit afcenfns adjungit, cum de eodem ferculo protinus subdit: [ Ascensum purpureum.] Vera quippe purpura, quia de sanguinetingitur, non immerito in colore sanguinis videtur, quia maxima mul+ titudo fidelium in exordio nascentis Ecclesiæ per martirij sanguinem peruenit ad regnum. Rex noster ascensum purpureum fecit in ferculo: quia ad clarum quod intus aspicitur, per tribulationem sanguinis peruenitur. Quid ergo nos miseri atque ab omni fortitudine destituti, quid acturi sumus? Ecce in hoc ferculo columna esse non posfumus, quia in nobis nec fortitudo operis, nec lumen emicat prædicationis. Reclinatorium aureum non habemus, quia necdu ficut oportet per intellectum spiritalem requiem internæ claritatis aspicimus. Ascensus purpureus non sumus, quia pro Redome prore nostro fundere sanguinem non valemus. Quid ergo de nobis agendum est ? Quat spes crit, si nullus ad regnum peruenit, nisi qui summis virtutibus præditus fuerit? Sed adest quoque nostra consolatio. Amemus inquantum possumus Deum, diligamns en proximum, et simul quoque nos ad Dei ferculum pertinemus: quia sicut illic scriptum Cant. z. d eft: Media charitate constrauit . Habe quippe charitatem, et ibi fine dubio pertines ve? rus vbi et columna ar gentea erigitur, et ascensus purpureus tenetur, tamen quia hoo

propterea nostram infirmitatem dicitur : aperte monttratur, cu illic protinus subdidio

[ Propter filias Hierufalem. ] Sermo etenim Dei qui non filios, fed filjas dicit, quid

Pfal. 67.

1bidem.

Pat. in Cant.

Cant.cap.31.

Lib. II. Homil. XV. 1335 A aliud per sexum femineum, quam mentium infirma signauit? Quod ergo illic inter de control de la co columnas argenteas, reclinatorium aureum, et afcenium purpureum, ineffe media charitas dicitur propter filias Hierusalem, hoc hic inter thalamos per quinque cubitos designatur : quia et qui in virtutibus infirmantur, si ipsi bona quæ possunt facere cum charitate nnn negligunt, a Dei adificin alieni nnn funt. Sequitur: [ Et limen pnrta iuzra vestibulum portæ intrinsecus calamn vno. ] Dum limen qund modo describitur, juxta vestibulum partæintrinsecus esse memoratur, aperte ostenditur, quia limen quod prius scriptum est, extrinsecus fuit. Sed si parta est Daminus, quod sit limen pneta intrinfecus, extrinfecus requiramus. Per limen etenim portam vnuíquifque in- Bier in Lach greditur: Et quæ funt dun hæc limina, nili patres Testamenti veteris,et patres Testa- 40.46. menti noui? Non folum quippe hi de quibus Dominus incarnari dignatus est, sed nmnes Testamenti veteris patres portæ huius limen fuerunt: quia hi qui eum prædicare et in co sperare meruerunt, cunctis ad eum venientibus aperuerunt aditum fidei, vt omnis qui crediderit Dominum, quali iam portam huius liminis intraret. Sed cur ante limen exterius, et post limen interius dicitur, nisi quia prius Testamenti veteris patres, et postmodum noui Testamenti doctores fuerunt' Rocte autem limen exterius Testamenti veteris patres defignat, quia per enrum pradicatinnem opera peruerfa punita funt. Per dicta vern nouorum patrum, vniuscuiusque animus etiam ab illicitis engitationibus coercetur, dum reatus effe perfectus et in deliberatinne enrdis nstenditur. Illi quippe a flagitijs, a crudelitatibus, a rapinis auditorum animas prohibere curauerunt: ifti

vero dum non inlum peruersa npera, sed etiam illicita cogitatinnu resecant, quid nnbis aliud, nifi limen intrinsecus facti funt? Vnde et ipsa veritas loquitur dicens: Audiftis C quia dictum est antiquis : Nnn occides, qui autem occiderit, reus erit iudicio. Egn au- Matth.s.e tem dien ynbis, quia nmnis qui irascitur fratri suo sine causa, reus erit iudicin. Recte quoque exterius limen illns patres designat, qui ab ipsa incarnatinne Redemptnris anstri per internalla temporum Inngius constiterunt. Et quidem ab Abel sanguine, pasfio iam coepit Ecclesia. Et vnaest Ecclesia electnru præcedentium arque sequentium. Sed tamen quia discipulis dicitur: Multi reges et prophetæ voluerunt videre quæ vos Luc. 10.4 videtis, et nnn viderunt:antiquis patribus quasi foris stetisse est, Redeptoris nostri prafentiam corpnraliter nnn vidiffe. Exterius igitur: fed tamen nnn diuifi a fancta Ecclefia fuerunt, quia mente, npere, prædicatione, ista iam sidei sacramenta tenuerunt, istam fanctæ Ecclesiæ celsitudinem conspexerunt, qua nos non adhuc præstnlandn, sed ia habendo conspicimus. Sicut enim nos in prætetita passinne Redepraris nostri, ita illi per fi A' dem in eadem ventura funt faluati.llli ergn foris non extra my fteriu: fed extra tepus. Vnde et in constructione tabernaculi, et culumna argentea interius statent, paxilli a- Fri. in End.

rei figi per circuitum exterius iusti funt, in quibus religatum tabernaculum teneretur, 141, 44. Cnlung itaque argenten interius, paxilli vero erei in circuitu figuntur, atque in ipfis funes ligati funt, vt tabernaculum fixum maneret: quia videlicet vt fancti Apnftnli in luce fermonis sui solidi starent, ve entu tabernaculum, id est, sancta Ecclesia in fidei integritate confifteret tamquam paxilli zrei patres Teftaméti veteris ac prophetæ exterius fixi funt, qui verborum fuorum funibus prædicatnrum mentes in foliditate ftringerent : atque in hnc Dei paxilli funt , vt habitaculum in ftatu fidei ligarent. Extra ergo paxilli funt, qui ante tempus huius fancta Ecclefic fuerunt. Sed tamen cos ligant qui in ipla funt, quia dum caleftia myfteria ventura pradicant, hac postquam oftenfa funt, credibilia omnibus fecerunt. Vt ergo intus columnæ immnbiles ftent, foris paxilli funes continent: quia ve fancti Apottoli perfecte incarnationis Dominica my fterium crederent, illnrum prædicatin nbtinuit, qui hoc priusquam fieret, et videre et prædicere pntuerunt. Vnde recte quique iple primus Apostolorum, magna scilicet columna veri tabernaculi, loquitur dicens: Habemus firminrem propheticum fer- 1, Per. 1, d minem, cui bene facitis intendentes, quali lucerna lucenti in caliginoso Incn. In qui- Pat.iv.a. Per. bus verbis indicat quamuis ad altinra furrexitex cacumine, vbi religata perfiftat in "449.3. fide:Scriptura autem prophetici fermonis in tenebris vitæ præfentis facta est nobis lucerna, et lumen itineris, vnde Pfalmista dicit: Lucerna pedibus meis, verbum tuum Domine, er lumen semitis meis. Quæ tamen lucerna prophetici sermnnis iam quidem intelligentibus lucet, sed adhuc nnn intelligentibus cooperta allegariarum abscuritatibus permanet. Vnde etiam per Plalmistamde hisdem dictis prophetarum dici-

S cate !

#### S. Gregorij in Ezechielem 1336

Pfalm.17.b tur : Tenebrofa aqua in nubibus aeris, quia videlicet oculta est scientia in prophetis. Par. io Estd. Nec immerito columnæ argenteæ, paxilli vero ærei facti funt : quia quod clare iam Apostoli prædicant, hoc prophetæ sub intellectu my stico obscure locuti funt. Recte ergo per æris metallum fignati funt, qui clari in fuis prædicationibus non fuerunt . Sancti vero Apostoli, qui ad Redemptoris nostri my sterium, lucem prædicationis habuerunt, argenteis columnis expressi funt. Et notandum, quòd argentum sonat et lucet. as vero sonat et non lucet, quia pradicatores noui Testamenti aperte locuti sunt, qua etiam monstrare potuerunt. Prædicatores vero Testamenti veteris quia per allegoriarum vmbras de cælesti mysterio obscura dicta protuletunt, quasi sine luce sonitum dederunt. Quod ergo illic per paxillos et columnas, hoc hic per limen exterius designatur. Si vero portam scripturam sacram hoc in loco accipimus, ipsa quoque duo limina habet exterius et interius, quia in littera dividitur et allegoria. Limen quippe scripturæ facræ exterius, littera: limen vero eius interius, allegoria. Quia enim per litteram ad allegoriam tendimus, quasi a limine quod est exterius, ad hoc quod est interius venimus. Et funt in ea permulta, quæ ita iuxta litteram mentem ædificant, vt per hoc quod exterius agitur, audientis mens interius trahatur. Ibi quippe inuenimus prædicamenta operiset exempla vittutis: ibi iubetur quid agere etiam corporaliter debemus: ibi hoc quod ad operandum præcipitur, in fanctorum virorum ac fortium actione monftratur: vt postquam nos apertiora præcepta atque exempla justorum ad bonam operationem instruunt, tunc ad limen interius, id est, ad intellectum mysticum intima contem plationis tendamus, si possumus pedem mentis. Studete quæso, fratres charissimi, Dei verba meditari, nolite despicere scripta nostri Conditoris, qua ad nos missa sunt. Multum valde est, quod per ca animus refricatur ad calorem ne iniquitatis sua frigore torpescat. Cum illa præcedentes iustos fortiter egisse cognoscimus, et ipsi ad fortitudinem bonæ operationis accingimur, fanctorum exemplorum flamma animus legentis incenditur. Videt quæ fortia ab eis facta funt, et valde indignatur fibi, quia talia non imitatur. Vnde recte i ponfi voce ad fponfam dicitur: Sicut turris Dauid collum tuum, quæ ædificata eft cum propugnaculis fuis. Mille clypei pendent ex ca, omnis armatura fortiu. In collo etenim guttur, in gutture vox est. Quid ergo per collu sanctæ Ecclesiæ, niti facra eius eloquia defignantur? In qua du mille clypei dependere memorantur, per hunc perfectum numerum numerus vniuerius ofteditur, quia vniueria nostra munitio in sacro eloquio continetur. Ibi quippe sunt præcepta Dei, ibi exepla iustorum. Si enim torpet animus a Conditoris sui desiderio, audiat quod dicitur: Diliges Dominu Deum

Cant. 4.b 1dem. 13-Sup. Cant. 4.

Mattb.22.b Marc. 12.0 Ibidem.c Exed. 10.4

Leuit. 19.d

Matth. s.d Luc.6. d

Luca 12.0 Matth.6.d Luca. 14.2

Gr#-4.6 Gen.5.4 eft : Qui viderit mulierem ad concupiscendum eam, iam mochatus est eam in corde. fuo. Contra inimicum forfitan quifque animum fuum relaxare ponit in odio? audiat quod illic scriptum est: Diligite inimicos vestros, benefacite his qui vos oderunt . Sed is, qui aliena ia non rapit, adhuc forfitan fua inordinate retinet? audiat quod illic diciture Vedite que possidetis, et date eleemosyna. Infirmatis animus perfrui desiderat Deosimul et fæculo?audiat quid illic scriptum est: Nemo potest duobus dominis seruire. Alius non ad necessitatem stipendij, sed ad voluntatem desiderij possessa retineraudiat quod illic dicitur : Qui non renunciauerit omnibus, quæ possidet, non potest esse meus disci pulus. Quidam enim relinquunt omnia, multi autem possidendo renunciant, qui sic ad vium possessa retinent, vt eis desiderio non succumbant. Torpere quisque appetit, et laborem subire pro Domino etiam , cum præualet , refugit . In collo ergo Ecclesia; id eft , in facri eloquij prædicatione quæ pro fua munitione et altitudine , turri Dauid fimilis dicitur, mille clypei dependenr: quia quot illic præcepta funt, tot etiam pectoris nostri munimina. Ad seruandam itaque innocentiam etiam læsi a proximo perdu-, rare in humilitate festinamus? Abel anre oculos veniat, qui et occisus a fratre scribitur, et, non legitur reluctatus. Mentis munditia etiam cum conjugali copula eligitur. ? Enoch debet imitari, qui et in coniugio positus ambulauit cum Deo, et non inuenie-

tuu ex tota mete tua, et ex tota virtute tua . Si quis inodio fortasse labitur proximi, au-

diat quod dicitur: Diliges proximum tuu, ficut te ipfum. Res aliena concupifcitur? audiat quod illic scriptum est : Non concupisces rem proximi tui . De iniuria qua proxi-

mi ore vel facto illara est, ad iram mens accenditur? audiat quod dicitur: Non quæres

vltionem, nec memor eris iniuriæ ciuium tu orum. In carnis concupi centiam male faucia mens accenditur? ne sequatur oculus mentem, audiat quod paulo superius dictum

batur.

A batut , quia transtulit illum Deus . Præcepta Dei festinamus ptæsenti nostræ vtilitati præponere? Noe ante oculos veniat, qui cura domestica postposita, ex iussione omnipotentis Domini, per centum annos ad arcæ fabricam vixit occupatus. Subire obe- Gen. 6.4 dientiæ virtutem nititut. ? aspicere Abraam debemus : qui relicta domo, cognatio- Gen. 12.4 ne, patria, obediuit exire in locum quem accepturus erat in hereditatem : et exijt nefciens quo iret : qui paratus extitit, vt pro æterna hereditate dilectum, quem acceperat, occideret hetedem . Et quia vnicum Domino offerre non distulit , vniuersam multitu- Gen. 22, 46 dinem gentium in femen accepit . Morum fimplicitas placet? Isaac ad mentem veniat, Genate f quem in omnipotentis Dei oculis vita fua tranquillitas ornauit. Laboriosa fortitudo, ve obtinere debeat, quæritur? Iacob ad memoriam deducatur, qui postquam sciuit for- Gen. 31.42 titer feruire homini, ad eam quoque virturem deductus eft, vt non poruisser a luctan. 32.6129. B te angelo superari. Conamur carnis illecebram vincere? loseph ad memoriam redeat, Gen. 39.b

qui tentante se domina studuit carniscontinentiam etiam cum vitæ periculo custodire. Vnde factum est, ve quia membra sua bene nouerat regere, regendæ quoque omni Aegypto præesset. Mansuetudinem atque patientiam obtinere quærimus? Moysen an. Nume, 12.0 re oculos deducamus, qui exceptis paruulis ac mulieribus, sexcenta milia armatorum regens, mitis fuisse describitur omnes homines, qui habitabant super faciem orbis terra. Rectitudinis zelo contra vitia accendimut? Phinees ante oculos deducatur, qui Nume.25.8 coeuntes gladio transfigens, castitati populum reddidit, et itam Dei, iratus placauit. De spe omnipotentis Dei præsumere in dubijs quærimus ? Iosue ad memoriam reuoce- Denta 34-4 mus, qui dum dubia certamina certa mente subijt, ad victoriam sine dubietate perue- et Iosu 3. nit . Iam mentis inimicitias punire cupimus , in begnitate animum dilatare? Samuel 5.et 8-

C in cogitationem deducatur, qui de principatu deiectus a populo, cum idem populus 1. Reg. 8.4 peteret, vt pro eo Domino preces effunderet, respondit dicens: Absita me hoc pecca- 1.84. 12 d tum in Domino, ve cessem orare pro vobis. Culpam quippe vir sanctus perpetrare se credidit, si eis quos aduerfarios pertulerat víque ad eiectone, benignitatem gratiz non reddidiffer in prece. Qui rurfus cum iubente Domino, mitteretut vt Dauid vngeret in regem, respondit : Quo modo vadam ? inueniet enim me Saul, et occidet me . Et tamen 1.Reg. 16.4 quia iratum Deum eldem Sauli cognouerat, in tanto se luctu afflixerat, vtei pet se Dominus diceret: Quousque tu Saulem luges, cum ego illum abiecerim? Pensemus ergo eius animum quantus ardor charitatis'incenderat , qui et illum flebat a quo timebat occidi. Cauete autem volumus quem timemus ? folicita nobis mente pensandum est, ne si locum fortasse reperimus, malum pro malo reddamus ipsi D quem fugimus. Dauid ergo ad memoria redeat, qui perfequentem fe regem et inuenit

vt potuisset occidere, ettamen in ipsa feriendi potestate positus, elegit bonum quod ipse deberet facere, non autem malum quod ille merebatur pati dicens : Absit a me vt 1.Reg. 24b mittam manum meam in Christum Domini. Et cum idem Saul post ab hostibus fuisser et 26. interemptus, eum quem persecutorem dum viuetet pertulit, seuit occisum. Errantibus 2.Reg. I. huius mundi potentibus libere loqui decernimus ? Ioannis auctoritas ad animu reduca- Luc. 3.4 tur, qui Herodis nequitiam reprehendens, pto verbi restitudine occidi non timuit. Et quia Christus veritas, ipse ideo pro Chisto, quia pro veritate animam posuit . Car- Mar. 6.cd nem iam nostram pro Deo ponere in mortem festinamus? Petrus ad mentem veniat, AB.48 qui inter flagella gaudet, qui cæsus principibus restitit, qui vitam suam pro vita despicit . Cum mortis appetitu disponimus aduersa contemnere? Paulus ante oculos de- 48,20,8 E ducatur, qui non folum alligari, sed et mori paratus pro Christo, non facit preciosiorem animam fuam, quam fe . Succendi cor nostrum igne charitatis quarimus ? Ioan- 1.104.per

nis verba pensemus, cuius omne quod loquitur, charitatis igne vaporatur. Quia in totam. voce facri eloquij cuiuflibet quærimus munimen virtutis, inuenimus : mille clypei Cent. 4b pendent ex ea , omnis armatura fortiŭ. Si enim pugnare contra spiritalia nequitia volumus, in collo Ecclesia, qua nobis sicut Dauid turris erecta est, id est, in diuino eloquio protectionis arma requiramus, vt ex discretione præcepti, contra vitia sumatur virtus adiutorij. Ecce enim contra aerias potestates festinamus fortes existere? in hac turri armatura nostræ mentis inuenimus, vt inde præcepta conditoris, inde fumamus exempla præcedentium, per quæ contra aduerfarios nostros inexpugnabiliter armemur. Dū enim quamlibet virtutem subire appetis, et hanc illic a patribus iam impletam vides. ibi atmaturam tuam inuenis, per quam contra spiritalia bella muniatis. Dependent

in ea quippe clypei, si quis pugnare appetit, assumat, etexea virtute pectus muniar, A et verborum jacula emittat. Et notandum quia ædificata cum propugnaculis fuis dicitur. Hoe quippe agunt propugnacula quod clypei, quia vtraque pugnantem muniunt . Sed inter vtraque distat , quia clypeos pro nostro munimine , vbicumque volumus, mouemus. Propugnacula autem defendi possumus, sed hoc mouere non posfumus. Clypeus in manu tenetur, nam propugnaculum non tenetur. Quid ergo inter propugnacula et clypeos diftat : nisi quod in sacro eloquio patrum præcedentium et miraeula legimus, et virtutes bonorum operum audimus? Ibi namque cognoscimus quod alius potuit mare diuidere, alius folem figere, alius mortuum suscitare, alius paralyticum verboerigere, alius ymbra ægros curare, alius per fuam fententiam infirmantium febribus obuiare. Qui tamen omnes et patientiæ longanimitate mites , et zelo rectitudinis feruentes fuerunt, verbi prædicatione divites, fimul et mifericordia B largi. Hi itaque quam vera de Deo dixerint, testatur miracula, quia talia per illu no faceret, nifi de illo vera narraret. Et quam pij, quam humiles, quam benigni extiterint, eoru testantur operationes. Si igitur de fide tetamur, qua ex illoru prædicatione conceptmus, loquentium miracula conspiciamus, et in fide, qua ab eis accepimus, cofirmamus. Quid ergo illorum miracula nifi nostra sunt propugnacula? quia et muniri per illa possumus, et tamen hæc in manu nostri arbitrij non tenemus: nam talia facere non valemus. Clypeus vero in manu est, et defendit : quia virtus patientia, virtus misericordia, pracedente nos gratia, et in potestate est arbitrij, et a periculo protegit aduersitatis. Turris itaque nostra cum propugnaculis suis ædificata est, in qua mille clypei dependent, quia scriptura facra sub miraculis pattum a iaeulo aduersitatis abscondimur, et conucrfationis fanctæ munimina etiam in manu operis tenemus. Notan-C dum vero, quod limen porta vno calamo mensuratur. Calamus autem in sex cubitis ct palmo tenditur, quia videlicet in scriptura sacra doctrina perfectæ operationis, et initium supernæ contemplationis inuenitur. Sin vero portahoc loco vnusquisque præ-

tes ad alia, diu per excessum locuti sumus, ca quæ subiecta sunt, lectioni alteri reseruemus, reparandi per filentium, sperantes in verbo, quod viuit et regnat cum patre in HOMILIA XVI.

vnitate Spiritus fancti, per omnia facula faculorum, Amen.

dicator accipitur, limen exterius in porta est vita actiua: limen vero interius, vita contemplatiua. Per illa quippe ambulatur in fide, per hane vero sestinatur ad specie. Illa exterius ducit, vt vnufquifque bene viuere debeat : ifta interius perducit, vt ex bona vita ad gaudia aterna pertingat. Hac nos hodie tractaffe fufficiat. Quia enim transcun-

T mensus est vestibulum portæ octo cubitorum, et frontem eius duobus cubitis. Vestibulum autem portæ etat inttinsecus. Porto thalami portæ ad viam Orientalem tres hine, et tres inde, mensura vna trium;

et mensura vna frontium ex veraque parte. Et mensus est latitudinem liminis portæ decem cubitorum, et longitudinem portæ tredecim cubitorum, et marginem ante thalamos cubiti vnius, et cubitus vnus finis vtrumque.

Ir cuius erat species quasi species æris, mensus est vestibulum portæ octo cubitorum, et frontem eius duobus cubitis. ] Ac ne hoc vestibulum extra portam effe crederemus, fubditur : [ Vestibulum autem portæ erat intrinsecus : ] Quid ergo per interius vestibulum, nisi æternæ vitæ latitudo signatur? quæ modo inter angustias vitæ præsentis iam spe mente concipitur. De qua per Psalmistam dicitur: Intrate portas eius in consessione, atria eius in hymnis confessionum. Cum enim peccata nostra per lacry mas confitemur, angusta vita portaming redimur. Sed cum post hac ad aternam vitam perducimur, portæ nostræ atria in confessionum laudibus intramus : quia ibi iam angustia non erit, cum nos lætitia æternæ sollenitatis assumpsetit. Propter confessionis nostræ angustiam veritas dieit : Intrate per angustam portam. Et cum se Pfalmifta recipere in latitudinem gaudia æterna præfumpferat, dicebat: Statuifti in

Pfal.99.0

Matth. 7.6 Pjsl. 30.6

A loco spatioso pedes meos. Ad atrium ergo per portam tenditur, quia ad latitudinem follenicatis pertingitur ab angustia confessionis. Illa itaque gaudia, que apud Dauid. atria, apud Ezechielem vestibulum intrinsecus vocatur. Vnde er hoc ipsum vestibulum octo cubitis dicitur mensuratum. Ibi enim omnes recipiendi sunt, qui nunc in exercitio operis laborant, et ad æterna gaudia per contemplationis gratiam suspirant. Nec immeriro mensura vestibuli in octo cubitis ponitur, quia septem diebus vniuersum tempus eu oluitur. Acterna etenim dies, quæ expleta septem dierum vicissitudine sequitur scilicet, octava est: V nde etiam Psalmista resurrectionis diem consideras, quia de extremi iudicij districtione erat locuturus, præmisit titulum dicens: In finem Psalmus Dauid pro octaua. Vt enim quam octauam dicerer demonstraret, diem illam tremedi terroris in Pfalmi inchoatione securus est dicens: Domine ne in ira tua arguas me, neque in su- Pfal.6. a

rore tuo corripias me. Modo enim quisquis per flagella corripitur, et correptionibus emendatur in mansuetudine corripitur non in ira. In districto autem illo examine omnis argutio atque correptio ira est, quia venia post correptionem non est. Huius octonarij numeri causa est, quod post sabbatum Dominus voluit a morte resurgere. Dies quippe Dominicus, qui tertius est a morte Dominica, a conditione dierum numeratur octauus, quia septimum sequitur. Vnde et ipsa vera Redemptoris nostri passio, et vera. resurrectio figurauit aliquid de suo corpore in diebus passionis sua . Sexta enim feria passins est : sabbato quieuit in sepulchro, dominico die resurrexit a morte . Præsensetenim vita nobis adhuc fexta est feria, quia in doloribus ducitur, et in angustijs cruciatur. Sed sabbato quasi in sepulchro quiescimus, quia requie anima post corpus inuenimus. Dominico vero die, videlicer a passiione tertio, a conditione vt diximus octavo, C iam corpore a morte resurgemus, et in gloria animæ etiam cum carne gaudebimus.

Quod ergo mire faluator noster fecit in fe, hoc veraciter significauit in nobis, vt nos dolor in fexta, et requies in septima, et gloria excipiat in octaua. Hinc per Salomonem dicitur: Da partes septem necnon et octo, quia ignoras quid mali futurum sit su- Eccle. 11.0 per terram . Partes etenim septem simul et octo damus , quando sic ea quæ septem diebus euoluuntur disponimus, vr per hæc ad bona ærerna veniamus. Vt dummodo caute agitur, postmodum venientis tremendi iudicij ira deuitetur. Octo itaque cubitis ve-Ribulum mensuratur intrinsecus, quia per lucem que post septem dies sequitur, latitudo nobis æternitatis aperitur. Sed nemo ad illam yenit, nifi qui hic dilectione Dei, ac proximi deuota mente renuerit. Vnde et fubditur 1 [ Et frontem eius duobus cubitis. ] Frons etenim portæ est boni meritum vitæ præsentis. Sicut enim vestibulum intrinse-D eus superna requies debet intelligi, ita per frontem portæ necesse est qualitatem visibi-

lis vitæ signari. Frons ergo portæ duobus cubitis mensurarur, quia quisquis hic dilectionem Dei ac proximi seruare studuerit, ipse ad æternitaris atrium pertingic. Vita igitur nostra ve duobus cubitis sie mensurata, rendi quotidie per charitatem debet in amorem Dei simul et proximi . Nonest enim charitas vera, si minus a duobus cubitis habet . Vnde Moyses cum per colores yestium, electorum virtutes exprimeret, in or- Exod . 28. g namento pontificis bis tinctum coccum iubet adhiberi. Quid namque pet coccum, nisi s. Hir. de vef. chariras defignatur, quæ semper flamma amoris accendirur? Sed coccus bis tingitur, fuerd. quando non folum ex amore Dei, sed eriam proximi nostra chariras inslammatur. Com pt. Nam qui squis sic amat Deum, vr commissi sibi proximi curam relinguat, adhuc in eo coccus semel tinctus est. Et quisquis sic amat proximum, ve minuat desiderium quo

E flagrare debet in Deum, non est adhuc in eo color tinctura: geminatus. Debemuser-go et amare eos, cum quibus viuimus, et ad illum totis defiderijs anhelare, in quo veraciter viuamus. Ecce etenim ad fidem atque ad audiendum verbum omnipotentis Domini nos qui religioso induti habitu videmur, ex diuersa mundi qualitate conuenimus, atque ex dissimilibus iniquitatibus in sanctæ Ecclesiæ concordia congregati sumus, ita vtiam patenter factum effe videatur, quod de promissione Ecclesiæ per 1faiam dicitur : Habitabit lupuscum agno, et parduscum hædo accubabit. Nam per 1/4,11.6 fanctæ charitatis viscera lupus cum agno habitat : qui a hi qui in sæculo raptores fuerunr, cum mansuetis ac mitibus in pace conquiescunr. Et pardus cum hado accubabir: quia is qui peccatorum suorum maculis varius suir, cum eo, qui se despicit et peccatorem faretur, humiliter consentit. Vbi et subditur : Vitulus et leo et ouis simul morabuntur. Quia et is qui per contritum cor ad quotidianum se Deo sacrificium præ-

parat,

parat,et alius qui tamquam leo ex crudelitate fæniebat, et alter qui velutouis in in- A nocentia fua simplicirate perdurar, in caulis fancta Ecclesia conuenerunt. Ecce qualis

eft chariras, que per diuerlitates mentiu accenditur, cocremat, conflat, et quasi in vna auri specië reformat. Sed in eo quòd se electi sic amant, ad illu necesse est vt festinent, quem arerno gaudio in calis videte mercantur. Vnuseft ctenim Dominus ac Redemptor nofter, qui et hic electorum fuorum cotda ad vnanimitatem ligat, et ad fuperphid. b num amorem per interna desideria sempet stimulat. Vnde et illie subditur : Et puer paruulus minabit eos. Quisifte est puer paruulus, nisi de quo scriptum est: Puer natus eft nobis, filius datus eft nobis? Qui fimul habitantes minat, quia ne in terrenis rebus corda nostra inhæreant, hæc per internum desiderium quotidie inflammat. Et hoc infum eius minare, est ad suum nos amorem incessanter accendere, ne cum nos vicissim diligimus, mente in hoc exilio remaneamus: ne quies huius vitæ sic placeat, vt ad B obliuionem patriz perducat, ne delectata mens prosperis torpeat. Vnde et donis suis flagella permiscet, ve nobis omne quod nos in seculo delectabat, amarescat, et illud incendium furgat in animo, quod nos femper ad cælefte desiderium in quiete excitet, arque vt ita dicam, delectabiliter mordeat, suauiter cruciet, hilariter contriftet. Puer ergo nos paruulus minat, quia is qui paulominus quam angeli minoratus est, per charitatem quam nobis tribuit, in hoc nos mundo mentem figere non permittit. Bis tin-Etus itaque in nobis coccuseft, fi et hic proximos nostros sicut nos diligimus, et ad auctorem omniu cum ipsis quos diligimus, festinamus, Si igitur vita nostra de perfecta charirate bistingitur, frons in nobis portæ duobus cubitis menfuratur. Siue igitur do-

Sup. bom. es. et 4. Mer. 26.

tæ ad viam orientalem tres hinc, ettres inde, et menfura vna trium. ] Quid thalami, quid via orientalis designet, iam superius diximus, nec replicare latius necessarium putamus. Sed quærendum nobis eft, quid eft quod dicirur, tres hinc, et tres inde? Thalami quippe iuxta viam orientalem funt corda feruentium in amore Dei. Er fine hi, qui electi in Testamento veteri fuerunt, fine hi, qui in Testamento nouo securi sunt , nimirum constat , quia omnes ex amore Trinitatis accensi sunt . Neque enim vere Deum diligerent , si eiusdem Trinitatis , quæ Deus est, gratiam non accepissent. Iuxra viam ergo orientalem, tres hinc, et tres inde sunt thalami, quia dum inter vereres et nouos partes Dominus incarnari dignatus est, quasi in me- D dio thalamorum via orientalis apparuit, qui rhalami ad veram speciem cx Trinitatis funt cognitione decorati. Sin vero ad virtutes electorum eundem numerum referamus, tres funr virtutes, fine quibus is, qui aliquid operari iam potest, saluari non potest, videlicet fides, spes, chariras. Et quia cadem fides, spes, et charitas in antiquis patribus quæ in nouis doctoribus fuit, iu xta orientalem viam tres hine et tres inde thalami describuntur. Vel certe quia tres patrum veterum distinctiones fuerunt, tres quoque nouorum fub gratia sequuntur . Vetus quippe populus habuit patres ante legem , ac deinde in lege, et postmodum prophetas. In nouo aurem populo prius Hebræorum primitiæ crediderunt, postmodum plenitudo gentium sidem secuta est, ac deinde in fine faculi Hebraorum reliquia faluantur. Quia ergo incarnatio Domini et ex fuperioti parte patres ante legem, patres in lege , atque ad extemum prophetas habnit, et E ex posteriore fideles ex Hebræis, fideles ex gentibus, ac postmodum Hebræorum omnes reliquias collegit, orientalis via tres hinc, et tres inde thalamos habere memoratur. Sed hoc quoque non inconvenienter accipimus, si tres esse fidelium ordines dicamus. Sine namque in veteri, seu in nouo Testamento, alius est ordo pradicantium, alius continentium, arque alius bonotum coniugatorum . Vnde et idem propheta in superiori parre rres viros liberatos vidit : Noe, Daniel , et lob, in quibus videlicet tribus prædicatores, continentes, er coniugari fignari funt. Nam Noe arcam in vndis rexit, atque ideo figuram rectorum renuit. Daniel in aula regia abstinentia deditus fuit, et ideirco vitam continentium fignauit. Iob vero in coniugio positus, et curam domus propria exercens placuit, per quem digne bonorum conjugatorum ordo figuratur. Quia ergo

ctor seu sacrum eloquium, vel certe fides portæ nomine signetur, in mensura veriusque cubiri charitas non inconuenienter accipitur : quia et ille vera prædicat, qui Dei C ac proximi amorem docet, et ipla est certa scientia quam charitas ædificat, et fides robusta est, que se in dilectione Dei ac proximi exercet . Sequitur : [ Porro thalami por-

E205.14. d

etiam ante mediatoris aduentum, et prædicatores, et continentes, ac boni coniugati fuerunt, A fuerunt, qui eumdem eius aduentum præstolarentur, et magna hunc siti desiderij videre cuperent : et postmodum prædicatores continentes, ac boni coniugati, sicut cernimus, existunt, qui Redemptorem nostrum non iam desideramus incarnatum, sed in maiestatis sua gloria contemplandum : orientalis via tres hinc, et tres inde thalamos habet , juxta Pialmiftæ vocem , qui de eadem via, videlicet Redemptore nostro, dicit : 2fal. 17.6 In circuitu eius tabernaculum eius. Sed pensandum nobis est solicita intentione, quòd dicitur: quia mensura vna trinm. Cum enim longe sit vna a continentibus et tacentibus excellentia prædicatorum, et valde a conjugatis diftet eminentia continentium. quid eft , quod vna mensura dicitur trium. ? Coniugati quippe quauis et bene agant, et omnipotentem Deum videre desiderent, domesticis tanien curis occupantur, et mceffitate cogente, in vtroque mentem dividunt. Continentes autem ab hujus mun-

B di actione remoti funt, et voluptatem carnis etiam a licito conjugio restringunt: nulla coniugis, nulla filiorum cura, nullis noxijs ac difficilibus rei familiaris cogitationibus implicantur. Prædicatores vero non folum fe a vitijs coercent, fed etiam alios peccare prohibent, ad fidem ducunt, in studio bona conuerfationis instruunt. Quo modo ergo vna eorum menfura eft, quorum vitæ æqualitas vna non eft? Sed menfura vna trium est, quia etsi in eis meritorum magna est diuersitas, tamen distantia in fide in qua tenduntur non est . Nam eadem fides, quæ istos solidar in maximis, illorum infirmitatem continet in paruis. Vel certe trium vna mensura est, quia in retributione vltima, quamuis eadem dignitas omnibus non fit vna, tamen erit omnibus vita beatitudinis . Vnde et per semetipsum Dominus dicit : In domo patris mei mansiones mul- Joan. 14.4 tæ funt. Sed tamen qui inea ducti funt, quamuis diuerfis horis venerint, vnum de- Par. in fran.

C narium perceperunt. Qua itaque ratione conueniant mansiones multæcum vno de- 1334 nario, nifi quia diuerse quidem beatorum ciuium dignitates erunt, sed tamen vna re- 42.00 15. Mer. 6. quies aterna retributionis? Nam etfidispar erit meritum singulorum, non erit diuer- e.a. in dial. fitas gaudiorum : quia etfi alter minus arque alius amplius exultat, omnes tamen 14.4 vnum gaudium de conditoris sui visione lætificat. Hoc quoque est, siue de veteribus, feu de nouis patribus sentiendum : quia Orientalis via cum tres hinc, et tres inde thalamos habet, menfura vna trium eft,quoniam ip fa fides atque ipfum meritum tenuit corda pracedentium, qua repleuit corda fequentium fub Testamento nouo positoru, ficut et per Paulum dicitur: Habentes autem eumdem spiritum fidei, ficut scriptum est: 2. Cor.4. 6 Credidi, propter quod locutus sum: et nos credimus, propter quod et loquimur. Spi- 25.115.
ritales quippe illi patres omnipotentem Deum Trinitatem ita esse crediderunt, sicut D camdem Trinitatem noui patres aperte loquuti funt. Ifaias namque audiuit angelica

agmina in calo clamantia: Sanctus, fanctus, fanctus Dominus Deus fabbaoth. Vt 1/4.6.4 enim personarum Trinitas monstraretur, tertio sanctus dicitur. Sed vt vna esse substantia Trinitatis appareat, non Domini sabbaoth, sed Dominus sabbaoth esse perhibetur. Quod Dauid quoque fentiens ait : Benedicat nos Deus, Deus noster, benedi- Plet. cat nos Deus. Qui cum tertio dixisset Deus, vt vnum esse hunc ostenderet, subdidit : Et metuant eum omnes fines terra. Paulus quoque loquitur dicens: Quoniam ex ipfo, Roman.d et per ipsum,et in ipso sunt omnia. Ex ipso videlicet,ex patre:per ipsum, per filium : in iplo autem in Spiritu fancto. Quem ergo iplum cum tertio dixisset adiunxit: Ipsi gloria in facula faculorum, Amen. Qui enim non dixit, ipfis, fed ipfi, dicendo ter ipfum, Parin Gra. distinxit per personas, et subiungendo ipsi gloria, non divisit substantiam. Quia itaque .....

E vna est veterum ac nouorum patrum fides, recte thalamorum describitur mensura vna trium. Quod verbis alijs replicatur cum subditur: [Et mensura vna frontium, ]Ex ytraque enim parte est mensura frontium, quia patres nostri, vel priusa veteri, vel nunc a nouo Testamento venientes, in vna mediatoris side conueniunt. Qui pro eo, quòd charitate pleni funt, carnem fuam abstinentia edomant, corda audientium prædicationis lumine illustrant, figna faciunt, virtutes operantur. Per hoc quod corum bona nobis foris innotescunt, non immerito huius calestis adificij frontes vocantur. Omne enim quod nunc in aperto oftenditur, frons eft : vt illud fit veftibulum ædificii , quod nobis interius referuatur. Vnde et fancta Ecclesia in Canticis Canticorum dicitur. Si- Cant. 6. b cut cortex mali punici genæ tuæ abfque occultis tuis. Genæ quippe funt fanêtæ Eccle- Par.in Gant. fix foirituales patres, qui nunc in ea miraculis corufeant, et velut in eius facie venerabiles apparent. Cum enim videmus multos mira agere, ventura prophetare, mundum Cast. 5. XXXXX S. Greg. To. 2.

S. Gregorij in Ezechielem

If4.64.4

11342

perfecte relinguere, calestibns desiderijs ardere, sicut cortex mali punici sancta gena A rubent. Sed quid istud est omne quod miramur, in illius rei comparatione de qua setiptum est, quod oculus non vidit, nec auris audiuit, nec in cor hominis ascendit, quæ 1.Cor.11. c præparauir Deus diligentibus fe? Bene ergo cum miratetur genas Ecclesiæ, subdidite: [Absque occultis tuis. ] Ac si aperte diceretur: Ea quidem que in te non latent, magna funt sed illa valde inæstimabilia,quæ latent . Sequitur : [ Et mensus est latitudinem liminis portæ decem cubitorum, et longitudinem portæ tredecim cubitorum. ] Multa Superius de portæ significatione iam diximus. Sed vnum tenere aliquid debemus, per quod possit et cerera lectoris prudentia penetrare. Dictum quippe est, per portam scripturam facram posse significari. Sed hoc nobis modo laboriose discutiendum est, cur latitudo liminis portæ decem cubitis, et longitudo portæ tredecim menfuratur. Hoc autem loco longitudo portæ altitudo dicitur, ficut nos longæ staturæ dicimus, quem B altum videmus. Nanı longitudo portædici in transuersum non potest, cuius latitudo per decem cubitos demonstratur. Quid ergo latitudo liminis portz, nisi lex Testamen ti veteris fuit:et longitudo portæ,nisi gratia Testamenti noui?Quia videlicet scriprura pent.12.4. b facra dum per Testamentum vetus crimina operum compescuir, dari decimas præcepit,quasi per mandata humilia in liminis latitudine iacuit. Sed dum per Testamentu nouum cogitationes prauas coercuit, derelinqui omnia, et pro Deo vitam corporis iuffit cum præsenti sæculo despici, quasi porta nostra in longitudinis altitudine surrexit. Minora quippe præcepta Ifraelitico populo per legem data funt. Vnde et eidem populo Moyfes in campo locutus est. Altiora Dominus fanctis Apostolis dedir. Vnde et cof-

Exod.19.b Matis.b Pat.in Man. 61140 L

Luc. 9. 6

dem mandatis vita in monte docuit. Dum vero Redemptor noster per Euangelium. dicit : Nolite putare, quoniam veni foluere legem aut prophetas, non veni foluere, fed C adimplere . Adimplere enim venerat legem, qui legis iustitiz gratiam addidit, vt quod illa iubebat in minimis, ipfe perfici adiquaret in fummis. Et quod illa coercebat ab opere, ipse resecute a corde. Intellectu ergo lex, quæ in latitudine iacuit, in altitudine furrexit. Ipfa enim Dei cognitio, que apud illam in spiritalibus patribus fuit, notaomni Hebraorum populo non fuit. Nam omnipotentem Deum, fanctam videlicet Trinitatem cum prophetæ prædicarent, populus ignorabat, folum decalogum tenebat in fide, legem Trinitatis nesciens. Mensuretur ergo latitudo liminis portæ decemcubitis, quia durus ille populus subtilitatem sidei i gnorans, mandatis seruiebat decalogi.Mensinretnr ergo longitudo portæ tredecim cubitis,quia per Testamentum nouum in corde fidelis populi super mandata decalogi quem verius custodit, cognitio Trinitatis creuit. Et cum mandata legis perficit, Trinitatem esse omnipotentem Dominum D ctedidit. Vbi et quæri rationabiliter potest, cur istam latitudinem liminis portæ, qua fuperius dixerat vno calamo menfurari, inferius fubiunxit, quòd decem cubitis menfuretur: ac deinde fubdirur, quòd longitudo portæ tredecim fit cubitis menfurata? Vnus etenim calamus iam, sicut sæpe dictum est, sex cubitos habet, et palmum: decem vero cubiti iam mensuram suam super calamum tenent, rredecim vero amplius, quàm decem. Quid est ergo, quòd prius vno calamo limen portæ, postmodum latitudo eius decem cubitis, ad extremum quoque longitudo portæ tredecim menfuratur : nifi quòd fancti patres, quos per fanctam scripturam antelegem fuisse cognoscimus, vnu quidem omnipotentem Deum, fanctam videlicet Trinitatem esse nouerunt, sed eamdem Trinitatem, quam cognouerant, aperte minime prædicauerunt. P Qui eius iuffionibus obedientes, et vitæ munditiam conferuantes, quasi in fex cubitis calami habue E runt perfectionem operis, et sæpe angelos videntes habuerunt palmum contemplationis. Data autem lege, rudis ille Hebræorum populus mandata decalogi feruare conatus est, sed tamen de cognitione fanctæ Trinitatis cruditus non est. Et quamuis hanc spiritales patres perfecte cognouissent, multitudo tamen synagogæ nec inuenire mysterium Trinitatis potuir, nec quærere sciuit . Superueniente autem gratia per Testamentum nouum,omnis fidelis populus vnum Deum Trinitatem effe cognouit, et virtutem decalogi cius agnitione compleuit. Prius ergo limen portæ mensuretur calamo vno, postmodum latitudo cius cubitis decem, atque ad extremum longitudo porta cubiris tredecim: quia et sanctis patribus ante legem actiua et conteplatiua vita non fuit, et sub lege decalogi populus, diuina substantia mysterium nesciens, in mandatorum.

latitudine feruiuit. Et nuc sub gratia custoditis verius decalogi preceptis,omnis qui ad

# Lib. II. Homil. XVI.

1343

fidem venerit sancta Trinitatis sacramenta cognoscit. Qua in re hoc quoque nobis sciendum est, quia et per incrementa temporum creuit scientia spiritalium patrum. Plus namque Moyfes, quam Abraam, plus propheta quam Moyfes, plus Apoftoli, quam propheta in omnipotentis Dei scientia eruditi sunt . Fallor si hac ipsa scriprura non loquitur : Pertransibunt plurimi, et multiplex erit scientia . Sed hæc eadem, quæ Dan 12. b de Abraam, Moyfe, prophetis et Apostolis diximus, et eiusdem scriptura verbis si posfumus oftendamus. Quis enim nesciat, quia Abraam cum Deo locutus est ? et tamen. Exol. 6. a ad Moyfen Dominus dicit: Ego fum Deus Abraam, Deus 1faac, et Deus Iacob, et nomen meum Adonai non indicaui eis. Ecce plus Moyfi quam Abraæ innotuerat, qui illud de se Moysi indicat, quod se Abraz non indicasse narrabat. Sed videamus si propheta plus quam Moyfes diuinam scientiam apprehendere potuerunt. Certe Pfal- Pf. 118. mista dicit : Quo modo dilexi legem tuam Domine, tota die meditatio mea est. Atque subiunxit : Super omnes docentes me intellexi, quia testimonia tua meditatio mea

est . Et iterum : Super seniotes intellexi . Qui ergo legem meditari se memorat, et ibid. fuper omnes docentes se ac super seniores intellexisse testatur, quia diuinam scientiam plusquam Moyses acceperat, manifestat. Quo modo autem ostensuri sumus, quia plus fancti Apostoli edocti sunt, quam prophera? Certe veritas dicit.: Mulri re- Luc. to. d ges, et prophetæ voluerunt videre quæ videtis, et audire quæ auditis, fed non viderunt. Plus ergo quam propheta de diuina scientia nouerunt, quia quod illi solo spiritu viderant, iplictiam corporaliter videbant. Impleta itaque est ea, quam superius diximus, Danielis fenrentia: quia pertransibunt plurimi, et multiplex erit scien- Dan,12.6 tia. Mensura ergo calami, qui est sex cubitorum et palmo, ducatur ad cubitos de-

C cem : et mensura decem cubirorum ad extremum surgat in tredecim. Quia quanto ' mundus ad extremitatem ducitur, tanto nobis ærernæ scientiæ aditus largius aperitur . Sequitur : [ Et marginem ante thalamos cubiti vnius . ] Sicut fæpe diximus, thalami corda electorum funt, omnipotentis amore feruentia. Quid per marginem ante thalamos, nisi fides exprimitur ? quia nisi prius ipsa teneatur, nullo modo ad spiritalem amorem pertingitur. Non enim charitas fidem, sed fides charitatem præcedit. Nemo enim potest amare quod non crediderit. Margo iraque est ante thalamos, S. Hier, in Eas fides ante ardorem charitaris: quia sicut dictum est, niss ea que audis credideris, ad these amorem corum, qua audieris nullatenus inflammaris. Sed margo ante thalamum cubiti vnius est, quia tunc sides corda audientium in amore copulat, quando per errores, et schismata diuisa non est sed in vnitate perdurat. Vt videlicet margo vnius cubiti D audientis animum ad thalamum perducat, quia cælestis spiritus speciem quam hic

prædicat, postmodum in cælestibus demonstrat. Vbi et bene subditur.: [Et cubitus vnus, finis vtrumque.] Vtrumque autem dicitur, ac si dicatur vtrorumque. Per latitudinem quippe liminis, et longitudinem porta, vetus ac nouum Testamentum diximus delignari. Ad extremum vero additur, quòd cubitus vnus sit finis vtrorumque, qui videlicet et Testamentum vetus vnum nobis mediatorem Dei , et hominum nuciauit, et Testamentum nouum eundem nobis nunciat in æterna clarirate venrurum, que iam pro nobis cognouimus incarnatum. Cubitus ergo vnus vtrorumque est: quia et quem lex prædixit, in carne apparuit, et ipfe quem nunc Testamentum nouum loquitur, in gloria maiestatis apparebit. Et tunc verorumque finis erit, cum visus in diuinitatis sua potentia, omnia qua sunt pradicta compleuerit. Scriptum namque est: Finis E legis Christus ad institutam credenti. Finis videlicet, non qui consumit, sed qui perficit. Rom. 10. 4

Tunc etenim legem perfecit, cum sicut lex prædixerat, incamatus apparuit. Sed adhuc de eius indicio multa nouum Testamentum loquitur, adhuc multa de regno illius narrat, que necdum videmus impleta. Ecce quotidie Euangelium legitur, ventura prædicantur. Tunc ergo erit et noui Testamenti finis, cum et quæ de se promisit,compleuerit. Finietur vero Testamentum nouum, quia perficietur. Nam cum ipse de quo loquitur, visus fuerit, eiusdem Testamenti verba cessabunt. Vnde et sancta Ecclesia veri luminis diem quasi tempus vernale præstolanti per sponsi vocem dicitut : Surge Cent.t. d propera amica mea, columba mea, formofa mea, et veni. lam enim hyems trantit, imber abijt, et recessit, flores apparuerunt in terra . Siue enim sancta Ecclesia, seu vna- s.org. ar. queque electa anima, cælesti sponso est amica per amorem, columba per spiritu, formo Partin Canto la per motum pulchritudinem. Qua cum iam de cotruptione carnis ducitur, ei pro- Gast, et.

S.Greg. To.2.

XXXXX 2

Nam, quod minus audire potuit, amplius videbit. Tunc apparent flores in terra,

Pfal. 140. 6 Pat.in Gen. bem. 22.

quia cum de ætema bearitudinis vita quædam fuauitatis primordia prægustare anima coeperit, quasi iam in floribus odorata exit. Quod postquam egressa fuerit, in fructu yberius habebit. Vnde et illic subditur: Tempus putationis aduenit. In putatione quippe farmenta sterilia reciduntur, vt ea que preualent, vberius fructum ferant. Nostræ itaque putationis tempustune aduenit, quando infructuosam ac noxiam corsuprionem carnis deserimus, vt ad fructum anima peruenire valeamus. Qui fructus nobis crit vberrimus, visio vnius cubiti. Ergo vnus est finis vtrumque, quia vnus est ille qui dixit : Singulariter fum ego donec transcam, Qui folus cum patre et sancto B Spiritu præfidet in calo, ficut paffer vniens in adificio . Quemadmodum impleuit legem per mysterium incarnationis, et perfecta humanitatis sua, ita Testamenti noui promissa impleturus est per ostensam gloriam claritatis suz . Hunc vnum nobis cubitum mensura quoque arcæ locuta est. Arca enim, quæ trecentis cubitis fieri in lone. 36. Idem in Exec gitudine iuffa eft, fexaginta vero in latirudine, triginta autem in altitudine, in vno est cubito consummata. Quid enim per arcam, nisi sancta Ecclesia figuratur, quæ inferius ampla est, superius angusta? Que a trecentis, et sexaginta ac triginta cubitis ad vnum cubitum colligitur, quia ab ea latitudine, quam fancta Ecclesia in membris fuis, adhuc infirmantibus, habet, paulifper angustata, et in altum proficiens ad vnum tendit. Ipfa enim ratio exigit, vtcredamus, quòd in illa arcæ latitudine omnes bestiæ, cuncta quadrupedia atque reptilia in inferioribus suerunt, homo vero at- C que volatilia nimirum in superioribus. Iuxta superiorem etenim partem fenestra fuit in latere, de qua coruum, vel columbam dimisit homo, ve si iam disuuij transisset aqua, cognosceret. Et quia arca cadem in vno fuit cubito consummata, homo et volatilia iuxta cubirum fuerunt. Recte iraque per arcam vniuerfa Ecclefia defignatur, quæ adhuc in multis suis carnalibus lata est, in paucis spiritalibus angusta. Et quia ad vnum hominem, qui est fine peccaro colligitur, quasi in vno cubito consummatur. Videmus etenim multos intra eiusdem sanctæ Ecclesiæ sinum in superbia erigi, in carnis voluptate dissolui, acquirendis terrenis rebus inhiare, imperante auaritia maria transire, deferuire iracundia, iurgijs vacare, proximos, quos præualent, lædere. Sed quia eos adhuc fancta Ecclefia tolerat, vt conuertantur, quasi in area latitudine, deorsum bestia morantur. Videmus alios iam aliena non quarere, illatam injuriam aquanimiter D portare, rebus proprijs esse contentos, humiliter viuere. Sed quia isti iam pauci sunt, angustatur arca. Alios autem conspicimus etiam possessa relinquere, nullum terrenis rebus studium dare, inimicos diligere, carnem a cunctis voluptatibus domare, motus omnes sub rationis iudicio premere, per cæleste desiderium contemplationis pennas fubleuare. Sed quia rales quique valde rari funt, in arca iuxra cubitum ducuntur, vbi homines et volatilia continentur. Quaratur tamen si quis in eis esse valeat sine peccato, et nullus inuenitur. Quis itaque homo fine peccato est, nisi ille qui in peccatis conceptus non est? In vno ergo cubito consummarur arca, quia vnus est auctor, et Redemptor fanctæ Ecclesiæ sine peccato, ad quem, et per quem omnes proficiunt, qui se esse peccatores nouerunt. Dicatur itaque de limine et porta. Er cubitus vnus, finis verumque. Quia cum vnus mediator Dei et hominum Christus Iesus in maiestate sua R apparuerit,omnia veriusque Testamenti quæ prædicta et promissa sunt complebit. Sin vero veraque hoc loco marginem ac thalamos memorat, neque hoc ab hac fententia abhorret : quiacum maiestas Redemproris nostri nobis fuerir ostensa, finitur sides, cum iam cœperit videre homo quod credidit. Et ad finem fuum perueniunt thalami, quia corda fidelium incomparabiliter longe quàm modo funt, in amore illius perficiuntur. Cubitus ergo vnus finis verumque est: quia vnius Domini et saluatoris visio in electis suis fidem finir, et charitatem perficit. Considerare libet, qui nos sumus, qui ista tractamus. Certe ex genribus venimus, certe parentes nostri lignorum ac lapidum cultores fuerunt. Vnde ergo hoc nobis, vt ea quæ nunc víque Hebræi nesciunt, Ezechielis prophetæ tā profunda mysteria rimemuri Agamus ergo gratias toto desiderio, vni, qui cuncta que de co in facro cloquio feripta funt, opere impleuit, ve que intelligi audira

A non poterant, visa panderentur. Ibi quippe incarnatio, ibi passio, ibi mors, ibi tesurrectio, ibi ascensio illius continetur. Sed quis nostrum hac audita crederet, nisi facta cognouisset ? Signatum ergo librum, sicut in Ioannis Apocalypsi legitur, quem ape- Apoc. 5. 4 rire et legere nemo poterat, leo de tribu Iuda apperuit, quia omnia eius nobis mysteria in sua passione ac resurrectione parefecit. Et per hoc quòd infirmitatis nostræ mala pertulit, sue nobis potentie, et claritaris bona monstrauit. Caro enim factus est, ve nos spiritales faceret: benigne inclinatus est, ve leuaret: exije, ve introduceret: visibilis apparuit , vt inuifibilia monstraret : flagella pertulit , vt sanaret : opprobria , et irrifiones sustinuit, ve ab opprobrio æterno liberaret : mortuus est, ve viuificaret. Agamusergo gratias viuificanti et mortuo, et ideo amplius viuificanti,quia mortuo. Vnde bene falurem nostram, et passionem illius Isaias contemplatus ait : Vt faciat 1/4,27. f B opus suum alienum, est opus eius : vt operetur opus suum, peregrinum est opus eius

ab co. Opus etenim Dei est animas quas creauit colligere, ad æternæ lucis gaudia reuocare. Flagellari autem atque sputis illiniri, crucifigi, mori, atque sepeliri, non hoc in sua substantia opus Dei est, sed opus hominis peccatoris, qui hac omnia meruit per peccatum. Sed peccata nostra ipse pertulit in corpore suo super lignum. 1.Pet. 1. Et qui in natura sua ante semper incomprehensibilis, in natura nostra comprehendi dignatus eft ac flagellari, nisi ea que erant infirmitatis noftre susciperet, numquam nos ad suæ fortitudinis potentiam subleuaret . Vnde ergo faciat opus suum ? Alienum opus eius, et ve operetur opus suum, peregrinum est opus eius ab eo: quia incarnatus Deus ve nos ad fuam iustitiam colligeret, dignatus est pro nobis tamquam peccaror homo vapulare. Et alienum opus fecit vt faceret proprium, quia per hoc quòd C infirmans mala nostra sustinuit, nos qui creatura illius sumus, ad fortitudinis sua glo-

riam perduxit . In qua viuit et regnat cum patre in vnitate Spiritus fancti, per omnia facula faculorum, Amen.

### HOMILIA XVII.

Halami autem sex cubitorum erant hinc et inde. Et mensus est por- Ezec 40, a tam a tecto thalami víque ad tectum eius, latitudinem viginti quinque cubitorum, ostium contra ostium. Et fecit frontes per sexaginta cubitos, et ad frontem atrium portæ vndique per circuitum, et ante faciem portæ, quæ pertingebat víque ad faciem vestibuli portæ interioris, quinquaginta cubitos, et fenestras obliquas in thalamis, et in frontibus co-

rum, quæ erant intra portam vndique per circuitum. Similiter autem erant, et in veltibulis fenestræ per gyrum intrinsecus, et ante frontes pictura palmarum celata.

M Emoratis superius thalamis, propheta subiungir, quia thalami sex cubitorum erant hinc et inde. Qua in re magna nobis que stio generatur, cur superius tha- suplement. lamum vno calamo menfuratum dixit, quem videlicet calamum fex cubitos, et pal- hem.1418 que E mum habere perhibuit, arque inferius thalamos fex folummodo dicit cubitis mensu- ris fex addito. rari ? Si enim non calamo, sed sex cubitis mensurantur, palmus deest, qui superius in mensura calami dicebatur adesse. Sed si thalami sunt sensus atque cogitationes sidelium, in quibus caftæ animæ conditori suo in amore junguntur, et per sex cubitos perfecta operatio, per palmum vero inchoatio contemplationis exprimitur, fancta vniuerfalis Ecclefiæ debemus membra conspicere, et citius inuenimus, quia sunt in eathalami vno calamo, et funt alij fex tantummodo cubitis menfurati. Nam fideles quidam in illa omnipotentem Deum ita amant, vt et in opere perfecti fint, et in contemplatione suspensi. Hi profecto calamum in mensura habent, quia et sex cubitos operationis, et palmum contemplarionis possident. Quidam vero omnipotentem quidem Deum diligunt, er perfecte in bonis operibus exercentur, sed tamen contem-

S.Greg. To.2.

XXXXX 3

plari eius magnitudinem subtiliori intellectu nesciunt. Amant autem sed inueftigare Mar. 11.b Mat. 11. 4 Luc. 19. f

cet in amore auctoris ac Redemptoris nostri fideles anima er ex Iudaico populo et ex gentilitate convenerunt. Vnde et idem Redemptor noster cum asellum sedens, Hierusalem tenderet, sicut Euangelista testatur, multi vestimenta sua strauerunr in via, alij autem frondes cædebant de arboribus, et sternebant in via, et qui præibant, et qui sequebantur, clamabant dicentes: Ofanna benedictus, qui venit in nomine Domini, Saluator enim noster asellum sedens, Hierusalem tendit, quando vniuscuiusque fidelis anima, regens videlicet iumentum fuum, ad pacis inrima visionem ducit. Iumentum fedet etiam cum fancta Ecclesia vniuerfaliter prasidet, camq. in superna pacis desiderium accendit. Multi autem vestimenta sua in via sternunt, quia corpora sua B per abstinentiam domant, vt ei itet ad mentem parent, et exempla bona sequentibus præbeant. Alij antem ramos vel frondes de arboribus cædunt et sternunt in via:quia in doctrina veritatis, verba atque sententias patru ex coru alloquio carpunt, et hæc in via Dei ad auditoris animum venientes, humili prædicatione submittunt. Quod indigni quoque et nos modo facimus. Nam cum patrum sententias in sermone exhortationis assumimus, frondes de arboribus cædimus, et has in via Dei omnipotentis Domini ster nimus. Sed qui præibant et qui sequebantur, clamabant : Osanna, Præcessit quippe Iudaicus populus, secutus est gentilis: Er quia omnes electi siue, qui in Iudaa esse potuerunt, fiue qui nunc in Ecclefia exiftunt, in mediatorem Dej et hominum crediderunt et credunt, qui præeunt, et qui sequuntur, Osanna clamant. Osanna autem latina lingua, falua nos dicitur. Ab ipfo enim falutem et priores quafierunt, et prafen- C tes quarunt, et benedictum qui venit in nomine Domini confitentur, quoniam vna spes, yna fides est præcedentium atque sequentium populorum. Nam sicut illis pec-Idem Aug. lib. cata passione ac resurrectione eius sanata sunt, ita nos præterita passione illius ac permanenti in facula refurrectione faluamur. Quem enim priores nostri ex Iudaico populo crediderunt atque amauerunt venturum, hunc nos et venisse credimus, et ama-

10.confof.c.41. et alibi fapini.

mus, eiufq. desiderio accendimur, vt eum facie ad faciem contemplemur. Thalamt ergo eius hinc et inde funt, quia corda amanrium fidem que in illo est, et priori parte faculi , et ab vitima complectuntur . Sequitur : [ Et mensus est portam a tecto thalami v foue ad tectum eius, latirudinem viginti, et quinque cubitorum. I Sape iam diximus portam fidem, et per eandem fidem ipsum Dominum, ac Redemptorem noftrum mediatorem Dei, et hominum Iesum Christum posse signari, quia per fidem D que in eo est, introitus ad fidem patet. Sed etiam scripturam sacram, que nobis ca-dem ipsam fidem in Redemptoris nostri intellectum aperit, non immeriro portam. accipimus, quia ea vt oportet cognita ad intelligenda vilibilia intramus. Si igitur hoc in loco, vr prædiximus, porta scriptura accipitur, quærendum est quid per tectum thalami, quid per tectum porta fignetur. Sed habet thalamus tectum, quia operta est mens amantium, et adhuc feruor amoris in occulto est. Habet quoque et porta tectum, quia scriptura tota quidem propter nos scripta est, sed non tota intelligitur a nobis. Multa quippe in illa ita aperta funt vt palcant paruulos, quadam vero obscurioribus sententijs vt exerceant fortes, quatenus cum labore inrellecta plus grata fint. Nonnulla autem illa inca clausa sun, yt dum ca non intelligimus, agno-scentes infirma nostra cacitatis, ad humilitatem magis, quàm ad intelligentiam. proficiamus. Sunt enim quædam quæ ita de cælestibus loquuntur, vt solis illis supernis ciuibus in patria fua perfistentibus pateant, necdumq. nobis peregrinantibus referentur. Nam fi quis ad vrbem incognitam pergens, multa de illa in via audiat, quædam quidem ex ratione colligit, quædam vero quia necdum videt, nullo modo cognoscir: ipsi vero ciues, qui in ea sunt, et quæ de illa tacentur vident, et quæ de illa dicuntur intelligunt. Nos igitur in via adhuc fumus, multa de illa calefti patria audimus, alia iam per spiritum et rationem intelligimus, quadam vero non intellecta veneramur. Vnde er de eodem facro eloquio scriptum est: Extendens calum sicut pellem, qui tegis in aquis superiora eius. Calum quippe sicut pellis extenditur, quia per ora mortalium scriptura sacra nobis in expositionibus explicatur. Sed sunt aque in celo, superiores videlicer multitudines, idest angelorum agmina, in quibus

Pf. 101.f

A ciusdem cali teguntur superiora: quia ca qua in sacro eloquio altiora et obscuriora funt, angelicis folummodo spiritibus patent, et nobis adhuc incognita perdurant. Habet ergo thalamus tectum, quia nescit adhuc proximus, quantum amatur a proximo. Porta quoque, id est sacrum eloquium habet tectum : quia necdum omnia penetrare intellectu possumus, que de celestibus audimus. Restat ergo ve in his, que intelligimus, in profectu quotidie charitatis ambulemus. Et quauis in nobis proximi quoque noftri non videant quantum diligantur a nobis, atque in facro eloquio ca, qua necdum intelligimus, humiliter veneramur : in his tamen, ad quæ intelligendo peruenimus, dilatari per bonam operationem debemus. Vnde et dicitur : [ Et menfus eft portam a tecto thalami víque ad tectum eius latitudinem viginti et quinque cubitorum. ] Quinque enim carnis sensibus prediti sumus, videlicet visu, gustu, olfactu, auditu, atque B tactu. lifdem vero quinarius numerus per femetipfum multiplicatus, ad vicefimum et

quintum numerum surgit. Operari autem exterius quiddam de mandatis cælestibus, fine iftis corporeis quinque sensibus non valemus. His quippe officijs suis iudex animus interius præsider, et quid extetius agere iuste vel misericorditer possit, quasi eisde officijs renunciantibus ac deseruientibus agnoscit. Cum ergo timore omnipotentis Domini animus impletur, necesse est ve quinque nostri sensus nobis velut subiecta officia in bona operatione deferuiant. Per quos cum aliquid agere mifericorditer coperimus, plus se quotidie ipsa misericordia aperit, et quasi quidam sinus boni operis expandit. Quinque igitur fensus multiplicantur in se, dum hoc quod per ipsos agitur, in bono quotidie opere per profectum multiplicatur. Vnde et latitudo esse viginti et quinque cubitorum dicitur, quia timor, tenacia, et pigredo angustia est. Quisquis enim ideo C indigenti dare panem metujt, ne fibi defit : adhuc in angustia timoris est. Quisquis igi-

tur vestimentum algenti non porrigit, quia hoc solus habere concupiscit, adhuc tenaciæ suæ angustia coarctatur. Quisquis ideo bonum non agit, quia tepore animi torpescit, ipse, ci suustor por angustia cst. Respicere autem inopem, exaudire precem, largiri ftipem, præbere defensionem, arque pro eiusdem defensione pauperis, aduerfantis cuiuflibet inimicitias non timere magna mentis latitudo eft . Menfuretur er go inter thalamum et portam ea que interest latitudo, cubitis viginti et quinque : quia in exteriore sensuum operatione probatur et cognoscitur, que intrinsecus largitas bonitatis habeatur. Nam quid iam de scriptura sacra didiceris, et quantum proximum tacitus ames, in latitudine boni operis oftendis. Pateat itaque viginti et quinque cubitis latitudo inter thalamum et portam, quia inter charitatem et scientiam testis est bona D operatio. Que si fortalle defuerit, profecto certum est nec cognouisse te Deum, nec

diligere proximum, id eft, nec portam facri eloquij, nec amoris thalamum habere. Et notandum est, quod a tecto thalami vique ad tectum portæ dicitur mensuratum. Per ea enim quæ nobis in facra scriptura cooperta sunt, nostra humilitas approbatur: quia quidquid in illa non intelligimus, non superbe reprehendere, sed venerari humiliter debemus. Vnde et de Domino scriptum est : Palpebræ eius interrogant filiosho- Pfal. to.b minum . Palpebræ quippe eius interrogant, quando aliquid nobis claudunt, et aliquid aperiunt. Aperiendo nos interrogant, fi intelligendo non extollimur. Claudendo nos interrogant, si non despicimus, quæ intelligere non valemus. Per ca autem, quæ de charitate nostra proximis nostris non loquimur, in conspectu Dei verius probamur. In quorundam enim ore charitas ficta cit, in quorundam cordibus vera. Et sepe de E charitate oftenditur quod non est, et demonstratur, quod est. Amorem itaque no-

ftrum erga proximum plus bona operatio loquitur, quam lingua, vt in ipfo bono opere proximus nofter amari se videat. Et cum tantum non possumus quantum volumus operari, omnipotenti Deo occulta amoris nostri sufficiant. A tecto ergo thalami vsque ad rectum portæ sit magna latitudo, ve ab occultis nostræ charitatis propter proximum vique ad humilitatem scientia, et propter Deum, inquantum intelligimus et valemus, bona semper operemur. Potest enim porta ipse iam aditus regni calestis intelligi. Habet nunc thalamus tectum, habet et porta tectum: quia et quanta sit nostra charitas inter Deum et proximum, non cognoscitur, et quando de hoc saculo ad ærernæ vitæ requiem introducamur, ignoratur. Effe enim nobis Conditor nofter diem mortis nostræ incognitum voluit, vt dum semper ignoratur, semper esse proximus credatur : et tanto quis feruențior sit in operatione, quanto et incertus est de vocatione, Vnde

Vnde et latitudo viginti et quinque cubitorum a thalamo ad portam tenditur : quia A

Gen.1 e

charitatem quam femel in Deo et proximo concepimus, víque ad ingreffum regni debemus omne quod possumus multipliciter atque incessanter operari. A tecto itaque thalami víque ad tectum portæ magna latitudo est: quia ex gratia, qua inchoamus Deum diligere, víque ad ipíam dilectionem que nobis adirum regnicelestis aperie. debemus nosmetip sos in magna bonorum operum actione dilatare, aduersa patienter perpeti, benigna charitatis obsequia libenter impendere, ipsos etiam, quos patimur, amare, habita tribuere, non habita non ambire, proximos ficut femetipfos diligere, eorum bona nostra credere, eorum mala quasi propria destere. In tali ergo mente magna latitudo est, in qua angustia odiorum non est. Quam profecto latitudinem ex Dei et proximi amore concipimus, quantum per sacra mandata cognouimus. Nam er ipfos latitudines viginti et quinque cubitos non inconuenienter intelligimus, fi cos B iuxta facrum eloquium discutere velimus. Sex enim cubitis mensuratos thalamos dixerat, et sexto die homo est conditus, eo quoque die Dominus perfecisse opera sua describitur. Vnde ctiam pro perfectione poni senarius numerus solet. Et quia omnem operationem bonam per quattuor fancti Euangelij libros agnouimus, fi fex quater ducimus, ad viginti et quattuor peruenimus. Cui monas additur, quia in vno semper Deo bene omnes operamur. Viginti ergo et quinque cubitis latitudo hac explicari debuit: quia omnis bona operatio per quattuor sancti Euangelij, vt diximns, libros agnoscitur, et in vnius Dei cognitione et confessione completur. Sequitur: [ Et oftium contra offium.] Hoc loco, contra, non ad aduersitatem ponitur, sed ad rectitudinem. Oftium enim contra oftium est, cum recto itinere ab exteriore ad interiorem aditum peruenitur. In cognitione vero omnipotentis Dei primum oftium noftrum fides Co eft, fecundum vero species illius, ad quam per fidem ambulando peruenimus. In hac etenim vita hanc ingredimur, vt ad illam postmodum perducamur. Ostium ergo contra oftium est, quia per aditum fidei aperitur aditus visionis Dei. Si quis vero vtraque hæc oftia in hac vita velit accipere, neque hoc a falubri intelligentia abhorret . Nam fæpe volumus omnipotentis Dei naturam inuisibilem considerare , sed nequaquam valemus, atque ipsis difficultatibus fatigata anima, ad semetipsam redit. fibiq de feipfa gradus afcentionum facit : vt primu femetipfam ,fi valet , confideret , et tuncillam naturam, quæ super ipsam est, inquantum potuerit, inuestiget. Sed mens nostra si in carnalibus imaginibus fuerit sparsa, nequaquam vel se vel anima naturam considerare sufficit : quia per quot cogitationes ducitur, quasi per tot obstacula cacatur. Primus ergo gradus eft, vt fe ad fe colligat. Secundus, vt videat qualis eft, col- p lecta. Tertius, vt super semetipsam surgat, ac se contemplationi auctoris inuisibilis intendendo subijciat. Sed se ad se nullatenus colligit, nisi prius didicerit terrenarum arque cælestium imaginum phantasmata ab oculo mentis compescere, quidquid de vilu, quidquid de auditu, quidquid de odoratu, quidquid de tactu et guitu corporeo cogitationi cius occurrerit, respuere atque calcare, quatenus talem se quarat intus, qualis fine iftiseft. Nam hæc quando cogitat, quasi quasdam vmbras corporum introrfus versat. Abigenda ergo sunt omnia manu discretionis ab oculis mentis, quatenus talem se anima consideret, qualis sub Deo super corpus creata est, vt a superiore viuificata, viuificer inferius quod administrat. Que et sic infusa est corpori, vt non per membrorum partes partibus sit divisa. Nam in quolibet loco pars corporis percutitur, tota dolet. Miro autem modo, vna cademq viuificatione membrorum præfi- g dens, cum ipía per naturam non diuería fit, per corpus tamen agit diuería. Ipía quippe est quæ per oculos videt, per aures audit, per nares odoratur, per os gustat, per membra omnia tangit, et tangendo lene ab aspero discernit. Et cum tam diuersa persensus operatur, non hæc diuersa, sed vna illa, in qua creata est ratione disponit. Cum ergo seipsam fine imaginibus corporis cogitat anima, iam primum oftium intrauit. Sed ab hoc oftio ad illud tenditur, vnde de natura Dei omnipotentis aliquid contempletur. Anima itaque in corpore, vita est carnis. Deus vero, qui viuificat omnia, vita est animarum. Si igitur tanta est magnitudinis vt comprehendi non possit vita viuificata, quis intellectu comprehendere valeat, quantæ maiestatis sit vita viuisicans ? Sedhoc ipium considerare atque discernere, iam est aliquatenus intrare: quia ex sua æftimatione anima colligit quid de incircumscripto spiritu sentiat, qui ea incomprehen-

## Lib. II. Homil. XVII.

1340

A fibiliter regit our incomprehensibiliter creatity, Conditor etenim noster longe incomparabiliter creaturæ fuæ præfidet, et quædam operatur vt fint , nec tamen viuant: quædam vero ve fint et viuant, ne tamen discernere aliquid de vita valeant : quadam aurem vt fint, viuant, atque discernant. Et operatur vnus omnia, sed in 1.Cor. 12.b omnibus non diuisus. Estenim vere summus, et numquam sibi dissimilis. Anima autem etfi per naturam fibimetipfi diuerfa non eft, per cogitationem tamendiuersa est. Eo enim momento iste quo de visu cogitat, de auditu cogitare obliuiscitur : et comemento iste quo de auditu, vel gustu cogitat, de odoratu, vel tastu cogitare non præualet: quia per contentionem, et obliuionem fit semper sibimetipsi dissimilis , vr nunc hoc, nunc illud cogitatione teneat . Omnipotens Deus , qui sibimetipsi diffimilis non eft, in virtute videtomnia, que audit omnia: et ca virtute iudicat omnia; s. Bon. Phor. B qua creauit omnia. Eius ergo et videre, simul omnia administrare est, et administra-

ta conspicere. Nec alia cogitatione iustos adiuuat, atque alia iniustos damnat, sed vna cademo, vi naturæ fingularis, fibi femper indiffimilis diffimilia difponit. Cur autem hoc de potentia creatoris admiremur, qui virtutis eius vestigia et in creatura conspicimus? Natura quippe luti et ceræ diuersa est Solis vero radius non est diuersus, et tamen cum diuerfus non fit, diuerfa funt que in luto operatur et cera: quia vno codemq. sui ignis calore lutum durat, et ceram liquat. Sed fortasse hoc in natura luti vel ceræ est, non in ipsa solis substantia, quæ in naturis diuersis diuersa videtur operari. Omnipotens autem Deus in semetipso habet sine immutatione mutabilia disponere: fine diversitate sui diversa agere: sine cogitation u vicissitudine dissimilia formare. Longe ergo dissimiliter operarur dissimilia nuquam sibi dissimilis Deus, qui et vbique est, C et voique totus eft. Ait enim: Cælum mihi sedes est, rerra autem scabellum pedum meo- 1/a.66. a

rum. Et de ipfo scriptum est : Qui cælum metitur palmo, et rerram pugillo concludit. 1sa.40.6 Ex qua re confiderare necesse est: quia is, qui cælum velut sedem præsidet, super et intus eft . Et qui cælum palmo , et terram pugillo concludit , exterius, superius , et inferius est. Vt ergo indicaret omnipotens Deus intetiorem se esse, et superiorem omnibus, cælum ipfe fibi fedem effe perhibuit. Vt vero fe oftenderet omnia circumdare cælum metiri palmo, et terram se afferit pugillo cocludere. Ipse est interior, et exterior ipfe inferior et superior : regendo superior, portando inferior, replendo interior, circumdando exterior. Sicq. eft intus, ve portet, sic citcumdat, ve penetret, sic præsidet ve porter, sic portar ve præsideat. Cum ergo eleuata ad seipsam anima suum modulum intelligit, et quia corporalia omnia transcendat, agnoscit, atque ab intellectu suo se D ad auctoris intellectum tendit, quid iam hac, nisi oftium contra oftium aspicit? Vnde

et auctori omnium propheta dicit : Mirabilis facta est scientia tua ex me : Quia quan- Pfal. 118. tumlibet intenderit nec semetipsam anima perfecte sufficit penetrare, quanto magis illius magnitudinem qui potuit et animam condere ? Cumq. in scientia Dei intellectu laboraret, lassescens ac deficiens subdidit : Confortata est, nec potero ad eam. Sed cum Ibid. conantes arque tendentes quiddam iam de inuifibili natura conspicere lassamur, reuerberamur, repellimur, et si interiora penetrare non possumus : tamen iam ab exteriore oftio interius oftium videmus. Ipse considerationis labor oftium est: quia oftendir aliquid eo, quod intus est, et si adhuc ingrediendi potestas non est. Sequitur: Et fecit frontes per fexaginta cubitos, et frontem atrium portæ vndique per circuitum. ] Sæpe sup. hom. r4iam diximus senario numero persectionem boni operis designari, non illud sequentes er lib. 10. Mar. E quod conari funt huius fæculi fa pientes afttuere, dicentes idcirco fenarium numerum esse perfectum, quia suo ordine numeratus perficitur: vt cum vnus duo tres dicun-

tur, fenarius numerus impleatut, vel quia in tribus partibus diniditur, id est, fexta, tertia, er dimidia: videlicet in vno, duobus, et tribus: sed idcirco senarium numerum effe perfectum quia sicut paulo ante dictumest : Sexto die perfecit Deus omnia Gen.t.d opera sua. Quoniam vero peccatori homini legem dedit, que in decem preceptis scripta est, et sexdecies ducta in sexagenarium surgunt, recte per sexaginta cubitos, bonorum operum perfectio designatur. Quod aperte etiam Dominus in euangelio designat, qui cum parabolam feminantis exponeret, dixit : Aliud cecidit in terram bo- Matt. 13.4 nam , et dabat fructum afcendentem et excrescentem , et afferebat vnum triginta , et vnum fexaginta, et vnum centum. Fructus etenim terræ bonæ triginta offert, cum Mare. 4.6 mens perfectionem fidei, quæ est in Trinitate conceperit. Sexaginta affert, cum bonæ

vitz opera perfecte protulerit. Centum vero affert, cum ad aterna vita contempla- A tionem profecerit. Sinistra enim nostra, est vita præsens : dextera vero, est vita ventura. Et recte per centenarium numerum aterna vita contemplatio designatur: quia cum post triginta ac sexaginta ad centesimum numerum computandum peruenimus, idem centenarius numerus in dexterum transit. Fides atque operatio adhuc in finistra est: quia hic adhuc positi, et ctedimus quod non videmus, et operamur vt videamus. Cum vero iam se animus in contemplationem aterna vita suspenderit, quasi ad dexteram manum computus peruenit. Fecit itaque frontes per sexaginta cubitos. Quia enim per sexagenarium numerum perfectio : quid per frontes ædificij, nisi ipsa opera designantur quæ exterius videntur? Prædicationis enim verbum tribuere, alimenta esurientibus, vestimenta algentibus dare, et pro bono opere patienter aduersa toletare, quid aliud qu'am frontes funt adificij caleftis? quia pulchtitudo operum ex- B teriorum ornat habitaculu Dei, quod adhuc latet intrinsecus. Sed ista frontes habent atriu vndique per circuitum, quia in hoc magna funt opera, si hæc in mente dilatat amplitudo charitatis. De charitate quippe scriptum est: Latum mandatum tuum nimis. De hac iterum Pfalmifta air : Statuifti in loco spacioso pedes meos. Sed ecce,dum loquor, animo occurrit quo modo lata est charitas. Si per charitatem pertingitur ad Deum, et per semetipsam veritasdicit. Intrate per angustam portam et rurium Pfalmistam audio dicentem : Propter verba labiorum tuorum, ego custodiui vias duras. atque in Euangelio Dominus dicit : Iugum enim meum fuaue est, et onus meum leue. Quo modo ergo aut lata charitas, si angusta porta: aut quo modo iugum suaue est

et onus leue, fi in præceptis Dei viæ duræ funt quæ custodiuntur? Sed hanc nobis quæ-

Mat.11, d S. Ben. Phar. lib. 1 . 4 . 2 2 . 14.5.8

Tf. 118.

Matth 3.b

Pfal. 16.

Pf.30.

stione citius ipsa veritas soluit, quia via Dei et inchoantibus angusta est, et perfecte ia C viuentibus lata. Et dura funt que contra cosuetudine spiritu aliter animo proponimus, et tamen onus Dei leue est postquam hoc fetre coeperimus:ita ve pro amore eius etiam persecutio placeat, et omnis pro eo affectio in mentis dulcedine veniat, sicut sancti quoque Apostoli gaudebant, cum pro Domino sagella tolerabant. Ipsa ergo angusta porta amantibus lata fit, i plæ viæ duræ specialiter currentibus molles et planæ fiunt, dum scit animus, se pro temporalibus doloribus gaudia aterna recipere, et hoc incipit quod affligitur amare. Atrium ergo ame frontes eius, in perfectione operis est latitudo dile-Aionis. Et notandum quòd dicitur : [ Vndique per circuitum . ] vt videlicet homo per omne quod agit, sempet se in charitatis amplitudine dilater, ne hunc aut timor, aut odia angustent. Si quis ergo de verbo Dei loquitur, et charitatem quam prædicat, in mente non seruat , adificij frontem habet , sed atrium ante frontem non habet . Si quis D eleemofynam indigentibus largitur; et per hanc fortaffe in corde extollitur, nec ex charitate proximi inopia subuenit, sed se elatione tacita extollit, frontem quidem in adificio oftendit, fed iuxta frontem atrium non fecit. Si quis illatas a proximo contumeliastolerat, et mala obiecta tacitus portat, magna est patientia quam demonstrat, si dolorem in corde non habeat, si lucrari ad tranquillitatem mansuetudinis etiam ipsum qui male excesserat, quarat. Nam si patientiam exterius adhibens, intus dolorem tenet, nec amat eum quem sustinet, habet quidem frontem in adificio sed ante frontem atrium non habet : quia is qui se angustia odiorum subdidit, prosecto charitatis latitudinem amilit. Nam licut in superiori parte iam diximus:Parientia enim vera est, quæ et ipfum amat quem portat. Nam tolerare, fed odiffe, non eft virtus manfuetudinis, sed velamentum furoris. Et norandum quod hoc ipsum arrium porta dicitue. E Porta quippe noftra eft aditus ad reg num. Et Deum ac proximum perfecte amare, iam ad ingressum regni est tendere. Inquantum enim quisquis amat, intantum ad ingrestum propinquat. Inquantum vero amare negligit, intantum ingredi recufat : quia nec studer videre quod appetit. Tunc ergo habemus atrium porta, quan-

Idem hom.in Ezec. 20. 30\$

> do ex laritudine charitatis ac supernam vitam quam adhuc contingere minime posfumus, iam per desiderium intramus. Itaque cum bonum opus erga proximum agitur, restat vt ciusdem boni operis intentio discernatur, si non præsentis gratiæ retributionem quarit, sed spem suam animus ad futuram promissionem tendit, vt ex temporalibus arerna, ex terrenis calestia sperer. Spes enim calestium mentem solidat, ne concuriatur fluctibus rumultuum terrenorum. De qua et per Paulum dicitur : Quam ficut

Heb.6.4

anchoram habemus animæ tutam ac firma, et incedente víque ad interiora velaminis.

A) De quibus interioribus hie quoque fabiungitur. E trante faciem porte, que pertingebar vígue a draciem veilhui porte interioris quinquaginta cabino: ¡Hoc quod hoc lo codicirus, ante faciem porte, non exterior, fed interior ante portem locus defetibitur, dum víque ad faciem veilhui porte interioris pertinger per hiebettur. V nde et idem locus quinquaginta cubist dicitur menfuratus. Per quinquagenarium enim numerum requies atterna fignatus. J Habet enim fepenarius unmenus perfectionem funam, die dei dierum numerus eft completus. Et per legem fabbatum in requiem datum eft. 19 fe autem figneturatus per kemerjufum mulpi lectus, ad quadraginat en tonem datum eft. 19 fe autem figneturatus per kemerjufum mulpi lectus, ad quadraginat en tonem datum eft. 19 fe autem figuratus per desputatus per contra de la citut. Cul il imonas additur ad quinquagenarium peruentiur: quia omnis noftra perfectio in fillus vinius contemplatione et in, in cuius nobis vitione i am minus al liqui dis-

ferficio in illias voias contempationales, escatam policitates, qua muni soturia de luties e gaudi juno erie. Hince testan lublicas de fi, animi qui inquagefinus i or equi B datus elt e qui a quifquis ad omnipotentis Dei gaudia peruenerie, laboreme te gemitum viterius non habbita. Notamdum vero, qui al locus qui deferbitus per quinquaginta cubitos tédi, ad factem welfibuli porta interioris pertin gere memoratur. Non etgo hoc loco prophea cia mip funu welfbulil porta interioris, del coli interius, qui rédita de vehibuli porta interioris, narras. Per que locum vique, ficut diximus, fices noftra fignatur, qua, dum aretana requité quarti, memem a de velibuli porta interioris ducie. Hoc ip-

bull ports interioris, autras. Per que locum vique, ficur dizimus, fipe inoftra fignatur, quax, dum attenam requie quari, menem ad vefibulu fiports interioris ducit. Hocipum enim, quò di deficeramus calefhis, quò da promifia gauda in fipiramus, quod atte me vira requiem quarimus, si anterioris vefibuli faciem propinquamus. Signetur ego per portam fides, per atrium charitas, per locum vero, qui ad faciem vefibuli ports interioris propinqua, figuretur fiest infe quabus tribus virturibus quifquis iam virtariona porte figuretur que fine in percenta de calefhe aditicium non porte fila destavere go ficie si in per- tra qui si introducit ad intelligentiam. Charitas in atrio, qui amentem filiatat in amorem. Spesin loco quianquagima deferibiur cuolitis, quia per defideria aque fufpiria

Ca. qua introducir ad intelligentiam. Charitas in atrio, quia mentem dilatat in amorem. Spesin loco quianquaginta deferibitur cubitis, quia per defideria aquei fulpria introducit animum ad ecreta gaudia quietis. De qua quiete eti adutu, cliuet el veriatis liumea, non cernimus, itan atmen per timas intelligentire aliquid videmus. Vade et hic fubritur: [Extendras obliquia in thalamis.] In francefris obliquia pars illa per mentes contemplantium quamutia silquid tenuire de vero lumine videant, in fixnetipitis tamen magna amplitudine dilatantur. Qua videlicet et jefa, qua confipcium, capter patua vipcoffune. Exigumun valde eft, quod de attentiare contemplantes videant, fixnetipitis qualitativa productiva de conficienti qualitativa producitati qualitativa de capter patua capto la avantu finus mentium in augmento feruoris et amoris. Et indeapud fe amplie fune, vode ad fuercitatis lumenquafi per a aguitias admiruntur.

Deur magnitude contemplationis, quia concedi note midamanibus poeth, in thalamis oblique frenfree effep refluent r, vei in his, que intra talamos non iam cettinifecus, sed effe intrinfecus dicuntur. Nam de eidem frenchtis fubditus: [Est in frontisus comm, que aran intra potram vendique per circuitum. Eran etim in thalamis, eran et in frontibus corum, que intra portam vendique per circuitum fueran confirmate cui qui qui cor inus habet, in feq quoque lumen enomenplationis sificipit. Nam qui adhue exteriora immoderatius cogitant, que fint de æterno lumine time, contemplationis is romator. Neque enim cum corporate irenum inaginisus illa fe infinifici incorporee lucis capit: quia dum fola vidibilia cogitantur, lumen inuifibile ad mentem non admittius. Sed quifquis sia mulmini contemplationis intendit; curare magnopere de-

bet, vt mentem lempet in humilitate cuthodiat, numquam fe de gratia, qua finandie tur, extoliat, et pias, tug mentes contemplatium fignant, quales fint oblique fenellere confideret. Per obliquas etemin feneltras lumen intrat, et fur non intrat: quia hiqui vere fipeculaixores fiunt, femper fenfum in humilitate deprimunt, atque a deorum mentes unelligenti contemplationis intrat, (sci laclantia clationis non intrat: quia feneltre, et munitz funt; quiate a perta el in mentibus corum gra-fipetate per a comentario de la comentario del mentibus corum gra-fipetate per a comentario. Non cinic contemplationis grata funmis d'aut, et minimis non d'aut, fed d'ape hane fummi, fape minimi, fape minimi, fape minimi, fape minimi, fape minimi, fape qui opolite grata contemplationis excludi, qui fiqui soci mus habet, illustrari ciam lumine contemplationis portêt: quia intra portam yndique per circuitum feneltre soblique confirtace funt, v noemo ex

hac

hac gratia quasi de singularitate glorietut . Nullus se donum veri luminis æstimet ha- A bere priuatum: quia in eo quod se habere præcipuum putat, sæpe alter est ditior, quem habere apud se boni aliquid non putat. Vnde hic quoque adhuc apte subiungitur : [Similiter autem erant, et in vestibulis fenestræ per gytum intrinsecus. ] Postquam dixit fenestræ in frontibus, adiungit fenestras in vestibulis per gyrum intrinsecus: quia non folum alta fanctæ Ecclesiæ membra quæ prominent, habent conteplationis gratia, sed pleruque hoc donum etiam illa mebra percipiunt, quæ etsi iam per desiderium ad summa emicant tame adhuc per officiù in imis iacet. Nisi enim his qui despecti videtur om nipotens Deus lumen contemplationis infuderit, fenestræ in vestibulis non fuissent. Videmus itaque alios in fummis locis fancta Ecclesia constitutos, alta de calestibus loqui , miro ftudio inquantu illustrata mens sufficit supernæ patriæ secreta rimari : quia feneftræ funt in frontibus. Alij vero in fanctæ Ecclefiæ finu continentur,et despecti hu- R manis oculis videntur, fed apud fe fapientiæ ftudijs vacant, ad cæleftia anhelant, atque inquantum præualent quæ fint gaudia æterna, considerant . Fenestræ itaque obliquæ funt, fed in vestibulis . Bene autem dicitur per gyrum, quia omnis inquisitio fecretarum rerum gyrum habet, dum in cogitatione sua dicit animus : purasne hoc illud est? Quasi circuit, ve inueniat quod quærit. Cui cum incircuscriptum lumen erumpere in cogitatione coeperit, quali per obliquam fenestram radius veritatis venit. Sic quippe in contemplationem nostram multa cogitationibus circumeundo proficimus, ficut exempla bonorum sæpequærimus, vt in moribus proficiamus. Nam cum iam cogitat animus ad meliora transire, quidquid melius de alijs audire possit exquirit, nunc huius, nuc fancti alterius vita ventilat. Vnde et electus quidă, qui in expanfo riuo fanctæ Ecclesiæ pet vniuersum mundu mentis oculos miserat, bonorum vitam ad imi- C tatione requirens, dicebat: Circuibo et immolabo in tabernaculo Dei hostiam iubilationis. Ecce vt immolaret iubilationis hostiam, circuibat:quia nisi animam huc illucq. ad bonorum vitam exquirendam mitteret, ipse vsque ad iubilationis sacrificium non perueniret. Cum vero fancti viri intra Ecclesiam ad loca summa perducuntur, corum vita quasi in speculo ponitur, vt cuncti videant bona, quæ debeant imitari. Vnde et

Apoc.7. c

Pfal.6.

Pfal. 26.

Mat. 7. 5 Pat. in Mat. 6.57.

Ioan.13. ¢

1.Cor.15.g

adhuc apte subjungitur : [ Et ante frontes pictura palmarum . ] Quid per palmas nifi præmia victoriæ delignantur? Ipfæ quippe dari vincentibus folent. Vnde de his quoque, qui in certamine martyrij antiquum hostem vicerant, et iam victores in patria gaudebant, scriptumest: Et palmæ in manibus cotum, et clamabant voce magna, dicentes: Salus Deo nostro, qui sedet super thronum, et agno. Palmas quippe in manibus tenere, est victorias in operatione tenuisse. Cuius operationis palma ibi retri- D buetur, vbi iam fine certamine gaudebit. Vnde et hic non dicitur: Palmæ ante frontes, fed ante frontes pictura pelmarum. Ibi enim victoria palma videbitur, vbi iam fine fine gaudebit . Nam hic plerumque fanctos viros a spicimus mira agere, virtutes multas facere, leprofos mundare, dæmonia eijcere, tactu ægritudinis corpora fanare, prophetiæ spiriru ventura prædicere. Cuncta itaque hæc necdum palmæ sunt, sed adhuc pictura palmarum. Nam hæc aliquando dantur et reprobis. Vnde et per Euangelium veritas dicit: Multi dicent mihi in die illa: Domine, Domine, nonne in nomine tuo prophetauimus, et in tuo nomine damonia eiecimus, et in tuo nomine virtutes multas fecimus? Et tune confitebor illis, quia numquam noui vos, discedite a me qui operamini iniquitatem . Vnum vero signum electionisest soliditas charitatis, sicut scriptum est: In hoc scietur quia discipuli mei estis, si dilectionem habueritis adinuicem. E Hæc autem miracula cum electi faciunt, longe dissimiliter a reprobis fiunt: quia quod electiex charitate, hoc reprobi student agere per elationem. Sed eisdem electis ipsa mira que per charitatem faciunt, non iam palme funt, sed adhuc pictura palmatum: quia de eis foris oftenditur, quales apud omnipotentem Dominum intus habeantur... Ibi autem eis palma erit, vbi iam mortis contentio non erit. Nam prædicator egregius tunc aspexit palmam veră vincentibus dari, cum resurrectione præuidit mortuorum fieri, ficut dicit : Oportet enim corruptibile hoc induere incorruptione, et mortale hoc induere immortalitaté. Cum autem mortale hoc induerit immortalitaté, tunc fiet fermo qui scriptus eft : Absorpta est mors in victoria. Vbi est mors victoria tua, vbi est mors stimulus tuus? Tunc erit perfecta victoria, cum mors plene suerit absorpta. In omne autem quod modo mirabiliter de fignis agi conspicimus, non iam ipsam vi-

toriam

A êto;iam,fed adhuc îmagines videoris videmis. Quia pleum que fandiscetam et in locis fublimioribus pofitis, vet ad bona opera alij prouocentur, virtutes et figna dantur, ante frontes interioris sadiscij pal marum pictura oftenditut. Hac hodiemo die tratăta fufficiant, vet ad que fubluodă funt, valentiores, adiuuante Domino nostro lefu Chrifto veriamus, qui viuit et regnat, etc.

#### HOMILIA XVIII.

T eduxit me ad atrium exterius , et ecce gazophylacia, et pauimentum. I fratum lapide in arium per circuirum. Triginta gazophylacia in cireuitu pauimenti, et pauimentum in fronte portarum fecundum longitudinem portarum erat inferius. Et menilus eft latitudinem a facie por-

tæ inferioris víque ad frontem atrij interioris extrinsceus centum cubitos ad Orientem et Aquilonem.

Doftquam de concemplationis gratia obliquas fenefitas infinaum propheta multa locuture el, eductum fe acteuiu dicit, eg gazophylacia vidific connemorator. In arbita sparely tum fe acteuiu dicit, eg gazophylacia vidific connemorator. In arbita sparely control dicitator de la control de de la control de de la control de la

are quippe illius lumini, qued voce exprimi aon porch, qua fi hoc torum foris eft, quod caprimi voce porch, à it raque. E fe duzi me ada tuine azerium, excerce ga cophylasicia, et paulimentum firatum lapide in atrium per circuirum. I Quis fermone Gaços padeiros ferment dicture, et gaza lingua Perfin duitiair vocatur. 2, agas phylacim los cus appellari foler in quo diutire fernantua. Quiditaque per ga cophylacia delignaturant, va practificati mus, con del doctorum fapionia aque ferne adultipi plena? quita intrant, va practificati mus, con ded doctorum fapionia aque ferne il diutiri plena? quita intrant, va practificati mus con del doctorum fapionia aque ferne figure, que expositi a doctoribus non audicturat hi videle cele framone fapionia perceprutura. E fun quitam qui per ferne priori mus, del cap qui a responsabilisti que del priori. A con considerati del capital del capital que del contratorio del capital que capital que del c

mone ciennier pleni (nn.). Potennius hoc inelligi et aliter possifi, qui a fapientia ad vitam, ficientia veno printer ad doctationi potentia propriato propriato de catagazophi veno printer ad doctationi con giritar bene viulti, et prodenter practicat, gazophi veno printalia sedicipi celle anomanur: qui a a bicus ore caleste diutitia dipendarut. Ditte si diuttiri a subanca dicipi posi de magilier gentium videratuti dipendarut. Ditte si diuttiri a subanca dicipi posi veno et magilier gentium videratuti dianche Ecclesie adicipi constructa gazophylacia, qui a abundat diutiri si cienta. Sunt i raque in 1,6-v., 1,
dianche Ecclesie adicipi constructa gazophylacia, qui a abundat diutiri si cienta librationi di 
adoctori. The vera selfe diutiria si printer de veritas denuncias, cum de transfitorija diutiri di cienta i faliaci diutiri arum fulfoca everbum (cientie. Sapientei encima atductività doctoria, spiritale vere funti diutiri, in quarum comparatione, que tranductività di cienti si di cienti si printeri se vere funti diutiri, in quarum comparatione, que tran-

que scientia doctrinz, spiritales verz sunt dinitiz, in quarum comparatione, que tranfire possunta la nominantuc. De his dinitis per Salomonem dicituc: The surus Pras, 2, 6: 3 de descrabilis requiescir in ore sapientis. Excepto autem co, quò da da eternam patriam dinitia spiritales ducunt, est est excremis dinitis magna distantia quia spiritales dini-

siz erogatz proficium, terrenz autem diuitiz auteroganur, et deficuuri autretinen trutevitels no flut. Qui eroga basia fe versa diuitas continent, recte gazophylacia nominantu. Et habent più gazophylacia paulmentum per circuitum s qui e ista dazera ca fuisice humilitas audiorum. Quod pauimentum refe fitatum lapide, in atrium dicitur, quia in latitudinem chatitatis vicifiim fibi innote funt anime fideles. Que et la pides appellantu pro fortriudine fidel, et fitate in paulmento fioni in compa ge humilitatis. Has fidelium mentee Petrus apolitus fortes in fide confexerat, cum n. 701.14 dicitate: Et vos tamogama lapides viui (uperzedificamini domos fipiritales. De his Japidhus fantes teclelis Dominus per fidiam dicite. 70 nami nafighem propugostalatua. 316.34 e

et portas tuas in lapides sculptos, vniuersos terminos tuos in lapides desiderabiles, S. Greg. To.2. Yyyyy omnes

omnes filios tuos doctos a Domino, Omnipotes enim Deus fancta Ecclefia propugna. A cula iaspidem, qui lapis viridis coloris est, posuit : quia prædicatorum illius mentes internæ viriditatis amore folidauit, ve transitoria cuncta despiciant, nihil in hoc mundo, quod fine clauditur, appetant, cuncta eius gaudia velut arida contemnant. Vnde et ipfe paftor Ecclesia, auditores suos ad pascua aterna viriditaris vocans de Deo 1.Pet. 1. a loquitur, dicens: Secundum magnam misericordiam suam regenerauit nos in spemviuam, per resurrectionem Iesu Christi ex morruis, in heteditatem incorruptibilem et incontaminatam et immarcessibilem, conseruatam in calis. Huius sancta Ecclefix portx in fculptos lapides ponuntur; quia hi, per quorum nos vocem ad vitam xternam ingredimur, sanda opera, que divinitus precepta sunt dum in semetipsis ostenderent, quali in fe sculpta tenuerunt. Portæ etenim non sculpta, sed puræ effent, fi vocem quidem promerent, sed sancta in se opera non demonstrarent. At vbi secun- B dum hoc fe oftendunt viuere quod loquuntur, et portæ funt, quia intus ducunt, et fculpta, quia viuendo cuftodiunt qua alijs loquuntur. Huius fancta Ecclefia vniuerfos terminos in lapides desiderabiles positos videmus, dum in ea sideles quosque fortes in 152,54. 6 fide et charitate conspicimus. Qui, vt quos dixerir, lapides demonstraret, adiunxit: Omnes filios tuos doctos a Domino. Quod ergo Ifaias vniuerfos Ecclefia terminos defiderabiles vidit, hoc Ezechiel pauimentum lapide stratum per circuitum esse perhibuit, qui adhuc de gazophylacijs subdit : [ Triginta gazophylacia in circuitu paui-Phile, de Deta- menti. ] Denarius numerus pro perfectione femper accipitur, quia in decem præce-

Greg. bem. 16. in Execb.

ptis legis custodia continetur. Actiua etenim ac contemplatiua vita simul in decalogi mandatis coniuncta est, quia in ea et amor Dei et amor seruari proximi iubetur. Amor Hur, 10 East, quippe Dei ad contemplatiuam, amor vero proximi pertinet ad actiuam. Sed ynufquif Q que doctor, vt in actiuam vitam plene se dilatet, atque in contemplatiuam vigilanter furgar, in fancta Trinitatis fide debet effe perfectus. Vnde et eadem gazophylacia triginta effe commemorantur, vt cum denarius ter ducitur, vita et lingua doctoris in Trinitate solidetur. Sed hac in re illud nobis est vigilanter intuendum, quòd propheta du gazophy lacia descripfisser, adiunxit : Pauimentum per circuitum. Atque inferius subiunxit: Gazophylacia in circuitu pauimenti . Quatenus et gazophylacia in circuitu pauimenti, et pauimentum in circuitu gazophylaciorum effe videatur. Pauimentum quippe et gazophy lacia eo funt ordine diffincta, ve gazophy lacia inter panimentum, et pauimentum inter gazophylacia fuerit stratum. Non hoc fratres fine magno myfterio est, quod in circuitu gazophylaciorum dicitur esse pauimentum, et in circuitu pauimenti narrat esse gazophylacia. Habet enim pauimentum in circuitu gazophy- D lacia quia vita audientium erudit quotidie et custodir lingua doctorum. Doctores etenim boni in fanctæ eruditionis verbis modo fomentis dulcedinis, modo asperitate increpationis inuigilant, yt auditorum fuorum vitam a vitiis defendant. Sed habent ipfa quoque gazophylacia in circuitu pauimentum: quia fæpe etiam doctorum cor, vitiorum tentationibus tangitur, vt modo eleuetur jactationis superbia, modo iræ stimulis inflammetur. . Sed cum bonorum auditorum vitam confiderant, eamq. profeciffe fuis exhortationibus pensant, erubescunt tales non esse, quales auctore Deo per se conspiciunt alios factos esse, et ranto se in mente stabiliunt, quanto plene in culpam labun-Nam cum ipía fua doctoribus verba ad memoriam reducunt, erubefcunt nonferuare quod dicunt: Vnde per Salomonem quoque dicitur: Anima laborantis laborat fibi , quia compulit eum os fuum. Os enim noftrum nos compellit ad laborem. E quando per hoc quod dicimus, a vitijs refrenamur: quia turpe nimis est, ibi nos negligendo cadere, vnde prædicando conati fumus alios leuare. Habent ergo gazophylacia in circuitu pauimentum, quia doctorum magna custodia est vita venerabilisauditorum. Et luusei fermo fit in adiutorio, quia erubefcunt pulsantibus vitijs non refistere, qui contra vitia alios armauerunt. Quia enim quamdiu in hac vita viuimus, contra malignos spirirus, quid aliud quam in acie stamus? Sicut prædiximus, doctoris animus fortitan aliqua elatione pulsatur. . Sed fiue ne ipse percat , seu ne per exemplum fuum alios ad perditionem trahat, vigilanter fe et festine circumspicit, in

Prou. 16.4

Eccl. to. b

cogitationibus remordet. Adducta auditorum suorum vita ad memoriam, semetipsum humiliat, et quibus præualet modis, agit ne elatio principetur in mente, ne domine-> tur in opere. Scriptum quippe est: Initium omnis peccati superbia. Quis ergo antes A Dei oculos fructus boni operis, fi ex radice putruit elationis? Sape ve prædictum eft. eius animus tentarur ex ira, sed citius se ad circumspiciendum recolligit, et disciplinæ pondere deprimens a git ne motus animi transcat in sermone ne erumpat in voce. Fitq. vt ira perturbati animi, vbi per negligentiam oritut, ibi per judicium fuffocata moriatur. Qua ex re agitur, vt ex coepta culpa animus virtutem pariat, qui etsi se fortiter custodire noluit, ne ad motum surgeret, se tamen in commotione fortiter vicit . Vnde bene per Salomonem dicitura: Meliot est patiens viro forti : et qui dominatur animo Pros. 16.d fuo, expugnatore vrbium. Patiens præfertur: quia in illa actione victotiæ, homo victor est hominum, in hac autem mansuetudine patientia, animus victor est suus. Sequiture: [ Et pauimentum in fronte portarum secundum longitudinem portarum erat inferius. ] Si pottarum longitudinem ad locum referimus, in quo porta fuerant B constructe, secundum longitudinem portarum pauimentum erat inferius: quia quan tum tenere locus portarum poterat, tantum tenebatur, et pauimentum quod erat inferius : Longitudo ergo pattimenti a portis non erat diffimilis, fed tamen zqualitas pauimenti non erat cum portis. Quid est ergo, quòd pauimentum cum portis longum similiter cratifed aquale non etat, nifi quod longe diffat vita populorum a vita docen-

tium't quis effi ad régna exlefhia tendentes,amdem longaminiatem fipei habent, cadem vero viueudi fiudia non habent. Tendaure rego patimentum fimiliter in longia qui i ipfam fidem ipfam fipem in fe retinent auditotes, quam habere certum eft prædicarotes. Sed paulmentum finefruis alecatyvomens sudiores, prædicaroses fuso longe fuis meritis antecedere cognofeant. Sin vero longitudinem portarum ipfam, ficur fuiperium diximus,eatum altrutudiem intelligere debemus,dum, ficur gualo poftleriprise. C eft.,do portas gradibus afeendebatur,santo paulimenum lacet inferius, quato vasquaque porta furgitir altrutudienen. Quia quanco fanctior eft vira doctoris,santo fit humilior leftis audientis £t femeti filum delpicit,dum predicatoris fui viram in magna fur gere altrutulme perpendit. I misra i techniu hona eista alia forfitas poetf, alia non po-

gere altrudine perpendir. I mitran etenim bona cius alia forfitan poteft, alia non poteft. In quibus prevalet proficiția quibus minime prevalet, ad humilitatem creficit. Et hoi piplum ergo ei ia profetule fit, quod ei miniabile ad profetum non eft. Ecce eaim predicatorum noîtrorum ea qua legimus dicha et facta penfamus, et in quantam altiudinem furexerina porte, egonolicimus. Vetem inteacemus de oftenfione fignorum, loquamur de virtumbus cordiumu. Certe Paulus, qui fe legi mortuum per legem direit, quia vri fichifo crederee, ei hor cel exipl predicatur, magno foide alore fue conterit, quia vri fichifo crederee, ei hor cel exipl predicatur, magno foide alore fue coterit professione di predicaturi and predicaturi magno foide alore fue coterit professione di predicaturi anche in circumifione legis confuerdinem.

vellet, ein faciem refluit, eum, hac in re fuille reprehenfibilem dicits. Et in hoc Gal., ja
eins fludium dicipulis joques, son folum culpum, fed quode flangis, hypocrifum,
isd ell, fimulationem nominat, dicens: Cum venifiet Perus Antiochiam, in faciem ei Gal., ja
refluit, quis reprehenfibilis rear. Et paulo polt i Et fimulationi cuis confenerum ceteri ludai. Idem vero Apoflolorum primus cum multa dicipulos admoneret, acque
a quibudium derrahi Pauli ferpin agnoferet, dicit: Sieut chariffmus frater nother
Paulus fecundum dazam fib fapientam frepitrovela, facie: Sieut chariffmus frater nother
Paulus fecundum dazam fib fapientam frepitrovela, facie: Sieut chariffmus frater nother
Paulus fecundum dazam fib fapientam frepitrovela, Ecce Paulus in epitholis fuis feripite Paulum
feriputras, ad diama fipienum peritinonem. Ecce Paulus in epitholis fuis feripite
feriputras, ad diama fipienum peritinonem. See Paulus in epitholis fuis feripite
perat, admirandum. Cere enim mi fi Egifer Perus Pauli epitlolas, non laudaí-

2 pferat, admirandum. Certe enim nili legifiet Pertus Pauli epifolas, non laudafete. Si autem legit, quia illie ipfe reprehenfibili dicitur, inuenti. A micus ergo veritatis laudauit, etiam quod reprehenfuselt, atque etad hoc ipfum placuit, quia in his non placuerat, que aliret quàm debuerat, elnefit. Seq. etiam minori fratri ad confensim dedit, atque in eadem re factus elf fequens minoris fui, etiam vi in hoc prairet e quatentu qui primus eratin Apoflostus culmine, elfer primus et in humilitate. Penfate ergo, fratres charifirmi, in quo mentis vertice flette, qui illa epi-flosta laudauit, in quibus ferropram fe vituperabilem innenit. Que tila maniferudo tanta eff potuit, que quies animi, que foldetas, arque preturbato o gratafure moriam reuceat, qued primus in Apoflostum vocatus elt, non qued clause re-mate, que grata in Apoflostum vocatus elt, non qued clause re-mate, que grata de contra de co

Thid.

2.Pet, 1. d Ibid.

Pfal. 54.

foluta et in calo, non quòd in mare pedibus ambulauit, non quòd paralyticos in Iefu A nomine iubendo erexerat, non quod a gros corporis sui vmbra sanauerat, non quod mentientes verbo occiderat, non quod mortuos oratione suscitabat. Ne igitur increpationis verba dedignaretut audire, omnia dona que acceperat, quasi a memoria repulit, vt vnum fortiter humilitatis donum teneret. Quis ergo nostrum si vel extremum aliquod fignum feciffer, a minori fratre increpatus, increpationis verba patienter audiret ? Nihil enim figni fecimus : et si quis nos fortasse de actione nostra reprehenderit. statim intumescimus, magnos quosdam nos taciti cogitamus, virtutes nobis ad animum deducimus, etiam quas non habemus. At contra Petrus cum virtutibus humilis in reprehensionibus permansit, sed porta surrexit in altitudinem. Hanc autem tantam mansuetudinem nosimitari non possumus, sed quia pauimentum sumus, longe inferius iacemus. Sunt vero nonnulli qui non Petrum Apostolotum principem, sed B quendam alium eo nomine, qui a Paulo est reprehensus, accipiunt. Qui si Pauli studiofius verba legissent, ifta non dicerent. Dicturus etenim Paulus: Cum venisset Petrus Antiochiam, ei in faciem restiti: vt de quo Petro loqueretut, ostenderet, in ipso suz narrationis initio pramifit, dicens: Creditum est mihi Euangelium praputij, sicut Petro circumcifionis. Qui enim operatus est Petro in Apostolarum circumcifionis, operatuseft et mihi inter gentes. Patet ergo de quo Petro Paulus loquitut, quem et Apostolum nominat, et præfuisse Euangelio circumcisionis narrat. Et fuerunt quidam, qui fecundam Petri epistolam, in qua epistola Pauli laudara funt, eius dicerent non fuiffe. Sed si eiusdem epistolæ verba pensare voluissent, longe aliter pensare poterant. In ea quippe scriptum est : Voce delapsa ad eam huiuscemodi a magnifica gloria : Hic est filius meus difectus, in quo mihi complacui. Arque subiungitur: Et hanc vocem nos C audiuimus, cum essemus cum ipso in monte sancto. Legant itaque Euangelinm, et protinus cognoscunt, quia cum vox ista de cælo venit, Petrus Apostolus cum Domino stetit. Infe ergo hanc epistolam scripsit, qui hanc vocem in monte de Domino au-

dinit . Sed quia pauca de Petro diximus , nunc si placet ad Pauli mansuetudinem conuertamur, et pensemus, si possumus, ille qui tanti ardoris est in zelo prædicationis, vt Apostolorum quoque primo non parceret, quanta sit mansuetudinis in studio longanimitatis. Taceamus autem quod ter virgis cafus eft, quia femel lapidatus eft, quia ter naufragium fecit, quia nocte ac die in profundo maris fuit, quia a ludzis quinquies quadragenas yna minus accepit. Minus enim animum ad iracundiam commouent ea mala, que nobis ab apertis aduerfarijs irrogantur, hoc plus folet dolere, quod a proprijs patimur. Vnde et per Pfalmistam ipfa veritas contra traditorem suum loqui- D tur, dicens: Quoniam si inimicus meus maledixisset mihi, supportassem vrique. Tu

vero vnanimis dux meus, et notus meus, qui fimul mecum dulces capiebas cibos. Pensemus ergo si possumus, Paulus Apostolus, qui tantum pariens inter persecutores, quantum mansuetus inter discipulos fuerit. Certe Corinthu veniens, ab idolorum feruitio Corinthios retraxit, quiseffet verus Deus innotuit, et aterna eius vita gaudia prædicauit. Et cum magnam multitudinem populi in fide collegisset, tantam illic inopiam pertulit, ve victus fui graui necessitate laboraret. Et panem terra a discipulis non accepit, quibus panem cæli prædicauit. Infistebat verbo pro vita audientium.infistebat labori manuum pro vita corporis sui. De terris quoque alijs stipendia ei a discipulis mittebantur, vt Corinthijs prædicare sufficerent . Ipse quoque ad eosdem Corin-1. Cor. 4. b 2.Cor. 12. 4 thios post per epistolam loquitur, dicens : Cum essem apud vos et egerem, nulli onero- E sus fui, nam quod mihi deerat, suppleuerunt fratres, qui venerunt a Macedonia. Quibus ad magnum quoque improperium præmisir, dicens: Alias Ecclesias spoliaui, accipiens stipendium ad ministerium vestrum. Pensemus ergo si possumus, cuius hoc mansuerudinis fuerit panem spiritus prædicare et panem carnis non acci-

pere, corda audientium de diuitijs aternis inftruere, et inter coldem discipulos fideles er abundantes fame laborare, inter fatiatos pari inopiam, nec tamen quod patiebatur dicere, nec ramen dolere, videre dura erga se corda audientium tenacium, neca prædicarione defistere. Na sicut Apostolorum Acta restantur, anno et sex mensibus conti-1.Cor. 11. a nue in eadem ciuitate prædicauit. Cumque ab eisdem Corinthijs recessisset, ad eos postmodum scribit quod apud cos positus pertulit. Quare autem hoc eis cum inter cos viueret, numquam dixit ? Ne quod erga eum factum ex bona voluntate non fuerat.

A rat fieret ex iuffione. Er cu innotesceret corum miseria, remaneret volutas ignota. Quare autem hoc postmodum longe positus scribir? Ne omnimodo discipuli incorrecti re- 1.Cor.10, f manerent, et quales magistro in tenacia sucrant, alijs quoque fratribus tales non esfent. Vere in hoc Paulus vere magister Gentium: sua negligens, aliena curans, impleuit quod prædicauerat: Nemo quod suum est, quærat, sed quod alterius. Et non quæ sua funt, finguli cogitantes, sed ea qua aliorum. Quanta itaque ista mansuerudinis virtus eft?Quanta tranquillitas spiritus?Quis autem nostrum, i vnnm huius mundi diuirem ad omnipotentis Dei feruitium conuertiffet, feq. egere conspiceret, et illum sibi vitæ subsidia non præbere, non protinus de eius vita desperasser? Quis non incassum laborasfe fe diceret? Ouis non ab eius exhortarione obmutesceret, que in semetipsum primum ferre fructum boni operis non viderer? Sed Paulus per mansuetudinem in virturum ver 3, Cor. 9, 1 B tice folidatus perfiftit, prædicauit, dilexit, et bonu quod coeperat, expleuit, eaq. portado

et persistendo discipulorum corda ad misericordiam perduxir. Nam corum persectum postmodum scire se indicans, in cadé epistola scribit de ministerio, quod fit in sanctos: Ex abundantia est enim mihi scribere vobis. Scio enim promptum animum vestrum, Ibid. pro quo de vobis glorior apud Macedonas quonia Achaia parara est ab anno priore. et vestra amulatio prouocauit plurimos. De quibus rursus ait: Qui non solum facere, fedet velle coepistis ab anno priore. In quibus enim non tam opera, quam pia vota requirebar, in eis proculdubio plus laudat pia vota, quàm opera. Notandu nobis est, quia habet improperium hæc ipía confolatio, cum dicitur : Ab anno priore . Bonum quippe, fed tarde recerant, atque ideo hoc magister non sine reprehensione laudat. Medicus quippe est qui medicamentum vulneri apponit, quod et ea que purgata sunt, resouct,

C et ca que putrida inueniuntur mordet. Sed hac tolerando atque prædicando , expleuir quod cœpit. Et miræ longanimitatis virtus discipuloru duritia emolliuit ad misericor diæ viscera, quia longitudo portæ surrexit in altitudinë. Sed infirmi nos ad imitandum tantæ manfuetudinis longanimiratë idonei non fumus,quia videlicet pauimentum fumus, et despecti in nostris moribus iacemus. Ecce auté dum de duobus ducibus calestis Parinas eta exercitus loquor, martyr quoque Stephanus memoria occurrit, qui tentus pro Creatoris fui nomine, et in medium persecutoră deductus, imperterritus sterit, siducialiter docuir, et ex zelo veritatis persecutores suos fortiter increpauit, dices: Vos semper Spiritui ASL7.f fancto restitiss. Cuq. illi ad lapides currerent, et cu lapidibus necarent, sexo genu pro eisde persecutoribus orauit, dicens: Domine, ne statuas illis hoc peccatu. Que itaque ista 1bid. virtus est, sic zelo feruere, vr eis a quibus terrebatur, per sidiz suz, improperia siduciali-

D rer diceret, et sic diligere, vt in morte quoque pro eis a quibus moriebatur, oraret ? Sic quippe ex zelo inferbuit, ac si mansuerudinis nihil haberet. Et sic mansuerus in corsi dilectione perfiftit, ac fi contra cos feruoris nihil habuisset. Pensemus inter hæc vbi nostre consciențiæ reatus iacet. Quis enim nostru si salte verbi contumeliam a proximo acceperit, non statim contumelia reddit, non funditus commouetur; non ad odiu erumpit, non præceptű dilectionis obliuiscitur? Sed hoc beatus Stephanus ex omnipotentis Dei gratia potuit, qui cu effet plenus Spiritu fancto, intendens in calum, vidit gloriam Dei, et lesum state a dexteris, et ait. Ecce video calos apertos et lesum stante a dexteris Dei, quia sur ges in altitudine porta fuir. Hoc nos miseri nostra virtute imitari no possumus, quia longe inferius sicur pauimentu iacemus. Quid auté nos in vita sanctoru de nostra admiratione dicimus, cfi ipfi quoque antiqui patres prædicatoru fanêtæ Ecclefiæ vitā E considerantes, valde admirati sunt? An non coru vita Psalmista admiratus est, cu dice- Ps. 138. bat: Mihi aute valde honorati sunt amici tui Deus, nimis cofortatus est principatus co-

rui Quod de quibus eius amicis dicat, Euangeliu interroga, in quo veriras prædicatori- Ioan. 15. b bus dicit: Vos amici mei eftis. Ifaias quoque coru vita intues air: Qui funt ifti qui vt nu- 1fa.60. b bes volant, et quafi coluba ad fenestras suas? Recte auté predicatores sancti nubes appel lati funt: quia verbis pluunt, miraculis corufcat. Qui volare quoque vt nubes dicuntur: Greg. ta Mord quia in terra viuentes, extra terra fuit omne quod egerunt. Vnde et per quanda nube di " ta el ar. Mer. e. cituriln carne enim ambulates non fecundu carne militamus. Priores enim patres coningijs vtebantur, filios procreabăt, substâtias possidebăt, curis rei familiaris intedebăt. 2. Cor. 20. d. Istos aute prophetiz ia spiritu przuides substantias deserere nihil in terra quarere, nibil possidere,non cos vel homines per terra ambulates, sed nubes volantes nominar. Vo lant enim qui terra quafi non tangunt, quia in ipfa nil apperur. Qui er ad fenestras suas S. Greg. To.2. **Ууууу** 3

quafi colubz funt, quia pro manfuetudinis fuz fpiritu in hoc mundo per oculos nil con A cupiscunt. Consideremus ergo quata altitudinis ifta spiritalis adificij porta sunt, quas et spiritales patres admirantur, quantumq. nos in earum admiratione humiliare necesse est, qui pauimentum sumus. Sed quia sub longitudinis appellatione altitudinem portarum audiuimus,nunc aliquid de earum latitudine cognoscamus. Sequitur : [ Et mensus est latitudinem a facie portæ inferioris vsque ad frontem atrij inrerioris extrin

fecus, centum cubitos ad Orientem et ad Aquilonem . ] In quibus verbis si portam aditum accipimus, quo ad cognitionem Domini intramus, porta inferior fides est: atrium vero interius, contemplatio. Habet autem porta inferior latitudinem in facie, quia videlicet fides per charitatis suz amplitudinem habet eam, quæ videtur a proximis operationem. Quam dum fortiter a petfectioribus agi conspicimus, nos, qui in bonis actibus angustamur, exempla per cos magnæ operationis accipimus. Et vnaquæque sancta B

actio quasi quadam nobis fit latitudo itineris, que priuserat angustia difficulratis. Habet quoque atrium interius frontem, quia conteplatiua vita per quædam figna defideriorum et gemituum oftendit, quantum intus videat, quæ tantum amat. Denarius autem numerus per semetipsum multiplicatus, in centenariu surgit. Vnde recte per centenarium magna perfectio designatur, sicut de electis dicitur: Omnis qui relinquit domu, Mat.19.d

Orig.in Mat. 6.14.

Gal s.d

vel fratres, aut forores, aut patrem, aut matrem, aut vxore, aut filios, aut agros propter Hier 11fa 65. nomen meum, centuplum accipiet, et vitam zternam possidebit. Neque etenim sanctus quifque ideo terrena desetit, vt hæc possidere in hoc mundo multiplicius possit : quia quifquisterreno studio terram relinquit, terram non relinquit, sed appetir. Nec qui vna vxorem deserit, centum recepturus est, sed per centenatium numeru perfectio designatur. Quia qui squis pro Dei nomine temporalia atque terrena contenit, et hic perfectio. C nem mentis recipit, vt iam ea non appetat, que contenit, et in seguenti seculo ad eternæ vitæ gloriam peruenit. Centies itaque recipit, quod dedit, qui perfectionis spiritum accipiens, terrenis non indiget, etiam fi hæc non habet. Ille autem pauper eft, qui eget co, quod non habet. Na qui et non habens, habere non appetit, diues est. Paupertas quip pe in inopia mentis est, non in quantitate possessionis. Nam cui in paupertate bene conuenit, non est pauper. Mensus est ergo vir latitudinem a facie porta inferioris, vique ad frontem atrij interioris extrinsecus centum cubitos. Quia Redemptor noster quotidie per magistros atque doctores in mensura perfectionis metitur vitam sideliu, vel in specie boni operis per fidem, vel in fanctis desiderijs per contemplationem. Multi etenim videntur in fide politi magna operari, sed in centum cubitis non mensurantur, quia per ipfa quæ faciunt, terrenam gloriam quærunt. Et quidam videntur per abstinentia cru- D ciari, gemitibus infiftere, sed cotum mensura ad centum cubitos minime ducitur : quia in his, qua agunt, ab humano iudicio fauores requirunt. Quis ergo est, qui per centum cubitos mesuratur, nisi is, cuius bona operatio recta inretione vtitur, vt in co quod agit, non ad terrena lucra appetenda, aut ad laudes transitorias reflectatur? Ecce enim mifericordiam proximis exhibere,possessa largiri,cum celeritate indigenti tribuere, latitudo in facie portæ inferioris eft. Sed fi tua dans, aliena non appetas, fi terrenam gloriam de ipso bono opere non requiras, recte in centenario numero, id est, in persectione menfuraris. Nam qui videtur dare misericorditer propria, et rapit forsitan violenter aliena, iste adhuc que sit via perfectionis ignorat, nec cognouit vnde ad perfectione tenditur, quia nec ipfum eius initium inuenit. Prius enim appetitum cuellere a mente debuit, et postea,quæ iure possidet,largiri. Vnde scriptum est: Declina a malo, et sac bonu. Quid E enim potest esse boni quod fecit, qui necdum a malo declinauit? Et sunr quidam, qui, sicut dictum eft, ab alimentis abstinent, carnem cruciant, sed tamen si pulsati fuerint, cognoscuntur, quia ad mundi gloriam anhelent . Isti frontem atrij intetioris ostendunt, fed per centum cubitos non menfurantur. Hi ergo in numero perfectionis funt, de qui-

bus per Paulum dicitur: Qni carnem fuam crucifixerunt cum vitijs, et concupifcentijs. Et notandum, quia non dicitur quod intrinsecus, sed extrinsecus ista mensuratur : quia videlicet Redemptor noster cum per nos facta hominum, vel approbat, vel iudicat, no intrinsecus metitur. Vnde et per Euangelium dicit.: Ex fructibus coru cognoscetis cos. Quia enim per hoc quod videmus, cognoscimus operantis animum, que non videmus, fiue latitudinem, que in facie porte est inferioris, fiue frontem atrij interioris extriplecus metimur. Cum enim alios conspicimus largiri eleemosynam, afflicto occurrere,

opptello

A oppreffo fubucnire nihil in hoc mundo gloriz quarere, nullis huius mundi compediis inhiare, atque alios videmus carnem domare, lacry mis infiftere, verbis cælestibus occu pari,nihil transitorij honoris appetere, quid aliud debemus nisi eos perfectos esse credere, fanctos æstimare? Quia ergo per hoc quod aspicimus, eos perfectos esle videmus, eorum vitam per centum cubitos extrinsecus metimur. Et quia multi in Iudza, plerique vero in gentilitate politi, ad hanc perfectionis summa venerunt, recte subjungitur: [Ad Orientem et ad Aquilonem.] Iudaicus etenim populus Oriens iure dictus est, de cuius carne ille est natus, qui Sol iustitiz vocatur. De quo per Prophetam dicitur. Vobis au- Malach. 4. 4 tem qui timetis Dominum orietur Sol justitiz. Per Aquilone vero gentilitas figuratur, quæ diu perfidiæ fuæ frigore torpuit, et in cuius corde ille regnauit, qui attestante propheta apud semetipsum dixit: Ponam sedem meam ad Aquilonem. Quia itaque incar- 16.14 6

B natus omnipotens Deus alios perfectos ex ludza, alios ex gentilitate perfectos intrasanctam Ecclesiam fecit, centum cubitos non folum ad Orienrem mensus est, sed etiam ad Aquilonem. . Sed quia sub Aquilonis nomine de gentilitate sermo se intulit, considerare liber quantum super nos effusa sunt viscera Crearoris nostri. Omnes enim nos ex gentilitate venimus. Antiqui parentes nostri lignis et lapidibus seruiebant, et derelinquentes Deum, a quo facti funt, deos venerati funt quos fecerunt. Nos autem per omnipotentis Dei gratiam ad lucem de tenebris venimus. Recolamus ergo de quibus tenebris venimus, et de luce quam accepimus, gratias agamus. Neque enimdiuinam misericordiam intelligit, qui suz misericordiz memor non est. Vnde et per Pfalmistam Deo dicitur : Mirifica misericordias tuas Domine , qui Pfal 16: faluos facis sperantes in te. Tunc enim nobis Dei misericordia mirificantur, cum no-

C bis ad memoriam miseria nostra reuocantur : quia recolentes quid fuimus, intelligimus, cui debemus quod sumus. Cantemus itaque cum gaudio Creatori nostro, qui de feruitio creatura, colla mentis excussimus. Gaudeamus in nobis impletu esse quod per Ifaiam dictum est: Et frenum erroris quod erat in maxillis populorum, canricum ent 1/a. 30. f vobis, ficut vox fanctificata follenitatis. Frenum quippe erroris maxillas populorum. constrinxerat, quando idolorum errore obligata gentilitas, Deo vero confessionis laudem dare nesciebat. Sed hoc ipsum erroris frenum jam nobis in canticum versum est, Pfel. 103. cum gaudendo pfallimus atque cantamus: Omnes dij gentium demonia, Dominus au Ibid. tem cælos fecit. Et rurfum: Simulacra gentium argentum et aurum, opera manuum ho minu: Os habent et non loquentur, oculos habent et non videbunt. Aures habent et non

audient, nares habent et non odorabunt. Manus habent et non palpabunt, pedes habent D et non ambulabunt. Qui itaque hac omnipotenti Domino piallendo dicimus, ipium erroris nostri frenum quod a laude Dei ora nostra ligauerat, vero Domino canticum fecimus. Bene autem dicitur: Sicut vox fanctificatæ follenitatis: quia dum confessionis laude Deo reddimus, in sanctificata sollemnitate gaudemus. Respondeamus ergo moribus tantæ misericordiæ Redemptoris nostri, et qui lucem cognouimus, prauoru operum tenebras declinemus. Quid eft iam, rogo, quod in hoc mudo libeat ? V bique luctus Ist. Disc. B.4. agri, in folitudinem terra redacta est. Nullus in agris incola, pene nullus in vrbibus habirator remansit: et tamen ipsa paruz generis humani reliquiz adhuc quotidie et sine ceffatione feriuntur. Et finem non habent flagella cæleftis justitiæ, quia nec inter flagel la correctæ funr actionis culpæ. Alios in caprinitatem duci, alios detruncari, alios inter-

fici videmus. Quid est ergo quod in hac vita libeat fratres meil Si et talem adhuc mundum diligimus, non iam gaudia, sed vulnera amamus. Ipsa autem que aliquando mun di domina esse videbatur, qualis remanserit Roma, conspicimus. Immensis doloribus multipliciter attrita.desolatione ciuium, impressione hostium, frequentia ruinarum: ita vt in ea completum effe videamus, quod contra vrbem Samariam per hunc eumde prophetam longe superius dicitur: Pone ollam, pone, inquam, et mitte in ea aquam, et Ezeca 4. congere frusta eius in ea. Et paulo post: Efferbuit coctio eius, et decocta sunt offa illius in medio eius. Atque iterum: Congere offa, que igne fuccendam, confumentur carnes, et coquetur vniuerfa compositio, et ossa tabescent. Pone quoque eam super prunas vacua, ve incalescat, et liquefiat as eius. Tunc enim nobis olla posita est, cum hac est ciuitas constituta. Tunc in eam aqua missa est, et frusta eius congesta sunt, quando ad eam yn dique populi confluebuat, qui velut aqua calens actionibus mudi feruescerent, et quali

frusta carnium in ipso suo feruore liquarentue. De qua bene dicitue : [ Efferbuje A coctio eius, et discocta sunt ossa eius in medio illius. ] Quia prius quidem in eavehementer incaluit actio gloriæ fæcularis, fed postmodum ipsa gloria cum suis sequacibus defecit. Per offa etenim potentes fæculi, per carnes vero populi defignantur: quia ficut carnes portantur offibus, ita per potentes facult infirmitas regitur populorum. Sed ecce iam de illa omnes huius fæculi potentes ablati funt, offa ergo excocta sunt. Ecce populi defecerunt, carnes eius liquefactæ sunt. Dicatur itaque : Congere offa, que igni fuccendam: confumentur carnes, et coquetur vniuerfa compositio eius, et offa tabescent. Vbienim senatus? vbi iam populus? Contabuerunt offa, confumptæ funt carnes, omnis in ea fæcularium dignitatum ordo extinctus eft. Excocta est vniuersa compositio eius. Et tamen ipsos nos paucos, qui remansimus, adhuc quotidie gladii, adhuc quotidie innumera tribulationes premunt. Dicatur ergo: Pone B. quoque cam super prunas vacuam. Quia enim senatus deest, populus interije rettamen in paucis, qui funt, dolores et gemitus quotidie multiplicantur, iam vacua ardet Roma. Quid autem ista de hominibus dicimus, cum ruinis crebrescentibus, ipsa quoque destrui ædificia videmus? Vnde apre de ciuitate iam vacua subditur: Incalescat, et liquefiar æs eius,ia enim et ipfa olla confumitur, in qua prius et carnes et offa cofumebantur:quia postquam defecerunt homines, etia parietes cadunt. Vbi autem sunt qui in eius aliquando gloria lætabantur. ? vbi corum pompa ? vbi superbia ? vbi frequens et immoderatum gaudium. ? Impletum est in ea quod contra destructam Niniuen per prophetam dicitur: Vbieft habitaculum leonum, et pascua catulorum leonum? An eius duces ac principes leones non crant, qui per diuersas mundi prouincias discurrentes , prædam fæuiendo et interficiendo rapiebant ? Hic leonum catuli inveniebant pa- C scua: quia pueri, adolescentes, iuuenes saculares, et sacularium filij huc vndique concurrebant, cum proficere in hoc mundo voluiffent. Sed jam ecce desolata ecce contrita, ecce gemitibus oppressa est. Iam nemo ad eam currit, yt in hoc mundo proficiat : iam nullus potens et violentus remansit, qui opprimendo prædam diripiat. Dicamusergo: Vbi est habitaculum leonum, et pascua catulorum leonum? Contigit ei quod de Iudza nouimus per prophetam dictum: Dilata caluitium tuum ficut aquila . Caluitium quippe hominis in folo capite fieri folet, caluirium vero aquilæ in toto corpore : quia cum valde senuerit, plumæ eius ac pennæ ex omnibus membris illius codunt. Caluitium ergo suum sieut aquila dilatat, quia plumas perdidit, quæ populum amisit. Alarum quoque pennæ ceciderunt, cum quibus volare ad prædam confucuerat : quia omnes potentes extincti funt, per quos aliena rapiebat. Hac autem D quæ de Romanæ vrbis contritione dicimus, in cunctis facta mundi ciuitatibus fcimus Alia etenim loca cladedesolata sunt, alia gladio consumpta, alia fame cruciata, alia terræhiatibus absorpta. Despiciamus ergo ex toto animo hoc præsens sæculum vel extinctum. Finiamus mundi desideria saltem cum mundi fine. Imitemur bonorum sacta que possumus. Apud Orientem et Aquilonem multi sunt, qui pro perfectione vitre centum cubitis mensurantur. Ex Iudaa etenim et gentilitate, sicut dictum est, ad fan-Etitatis culmen excreuerunt. Quamuis intelligi per Orientem et Aquilonem, etiam iufti et peccatores possint. Oriens quippe non immerito iufti nominantur, qui sicut in luce fidei nati funt, in innocetia perstirerunt. Per Aquilone vero recte peccarores accipimus, qui mentis frigore dilapfi sub peccati sui vmbra torpuerunt. Sed quia omnipotentis Dei misericordia etiam tales ad poenitentiam reuocat, compunctione et la- E crymis lauat, virtutibus ditat, víque ad perfectionis gloriam subleuat, non centum cubitis folum ad Orientem, sed etiam ad Aquilonem ducuntur, dum cum iustis etiam pec

### catores per dona et poenitentiam ad perfectionem veniunt. HOMILIA XIX.



Mich. 2. d

Ortam vero, quæ respiciebat viam Aquilonis atrij exterioris, mensus est tam in longitudine, quam in latitudine : et thalamos eins tres hine; et tres inde, et frontem eius et vestibulum eius secundum mensuram portæ prioris, quinquaginta cubitorum logitudinem eius, et latitudinem vigintiquinque cubitorum. Fenestræ autem eius, et vestibulum, et sculpturæ secunA dum mensuram portæ,quæ respiciebat ad Orientem, et septem graduum erat ascensus eius. Er vestibulum anteeam, et porta atrij interioris contra portam Aquilonis et Orientalem. Et menfus est a porta víque ad portam centum cubitos. Et eduxit me ad viam Australem, et ecce porta, qua respiciobat ad Austrum. Et mensus est fronte eius, et vestibulum eius juxta mensuras superiores, et fenestras eius, et vestibula in circuitu sieut fenestras ceteras, quinquaginta cubitorum longitudine, et latitudine vigintiquinque eubitorum, et in gradibus septemaseendebatur ad eam. Et vestibulu ante fotes eius, et calata palma erant : vna hine, et altera inde in fronte eius.

MAgna legentium debet effe discretio, et in sacro eloquio cum quilibet vnus sermo dicirur, non semper en am eandemq, tem significate credatur: sicut aliquando fol in bono, aliquando vero accipitur in malo . Solis etenim nomine aliquando fignatur Dominus, aliquando persecutio. Attestante autem libro Sapientia in inferno impij dicturi funt: Errauimus a via veritatis, et fol institiz non luxit nobis. Et de iactis Sap. 5.6 feminibus Dominus dicit:Orto fole aruerunt, quia videlicet facta persecutione, in re- Matt. 13.4 proborum cordibus prædicationis verba ficeantur. Sic leo Dominum fignat. Vnde fcri- Mar. 4. a prum eft: Vicir leo de tribu Iuda. Sic leonis nomine diaboli similirudo exprimitur, sicut Greg. 7. Mer. per primum paftore dicitur: Aduer farius vefter diabolns ficut leo rugiens circuit quarens quem deuoret. Sic bouis nomine sapiens designatur. Vnde scriptuest: Non iunges 1. Pet. 5. b bouem et afinum,ideft, sapientem cum stulto in prædicatione non socies. Sic per boue Deut. 12, a C fatuus figuratur, ficut de co qui inturpitudine amoris captus eft, dicitur: Statimq.cam Prou. 7.6 fequitur, quasi bos ductus ad victima, id est, sicut fatuus trahitur ad morte. Hac igitur

dixi, ne quia portă fignificare Dominu vel prædicatores, vel scriptură sacram, vel fide exposui, vbicumque ia in hoc propheta porta legitur, signare aliud non credatur. Cum enim de vna porta propheta loqueretur, recte fides intellecta eft, quia vna est omnium electorum fides. Cum vero aliz portz nominantur, intelligi ora przdicatoru possunt, per quæ vera vita cognoscitur, er per quæ ascenditur ad sacramentorum spiritaliú cognitione. Na porta per quam fignificari fide diximus, notando nobis est, quia inferior appellatur. In hac enim vita dum fumus, quasi in imo positi adhuc inferius tenemur.

Er recte inferior porta fides est, quia nobis in terra politis aperit cognitionem Dei.Ita-

que nunc dicitur: [Porta quoque qua respiciebat viam Aquilonis atrij exterioris,men-D fus est tam in longitudine quam in latitudine, et thalamos eius tres hinc, et tres inde. Et frontes eius, et vestibulum eius, secundum mensuram portæ prioris, quinquaginta cubitorum longitudinem eius, et latitudinem viginti et quinque cubitorum: Feneftræ autem eius, et vestibulum, et sculptura secundum mensuram porta qua respiciebat ad Orientem:et septem graduum erat ascensus eius, et vestibulum ante eam. De porta, que respiciebat viam Aquilonis atrij extetioris ea ipsa replicantur, que iam de porta alia superiori dicta sunt, atque alia subiunguntur, que de prædicta porta propheta ta cuerat. Vr ergo de his latius disseramus, que necdum discussa sunt, debemus ea, que dicta funt, sub breuitate replicare . Porta enim viam Aquilonis respicit, cum prædicator quisque vitam peccatoris agnoscit, eiq. interiora vita per verbu pradicationis aperit. Que porta atrij exterioris dicitur. Exterius quippe est atrium vita præsens, in qua

E omne quod corporaliter agitur, corporaliter etiam videtur. Que tam in longitudine quam in latitudine mesuratur, quia cum ad fidem peccator ducitur, necesse est ve eius doctor confideret, vel quantum in longitudinem spei, vel quantum in latitudinem charitatis ex eius admonitione proficiat. Qui enim ad Deu convertitur, si adhuc bona vitæ præsentis sperat, longitudine non habet, quia breuis est vita in qua spem posuit. Si per terrenorum concupifcentia, et adhuc proximi odio coangustatur, latitudinem pon habet:quia nescit vel transitoria contemnere, vel se in proximi amore dilatare. Cum vero conuerfus quifque æternæ vitæ gaudia longanimitet sperat, proximorum molestias cu charitate tolerat, et ea quæ non habet, concupifeere contenir : longitudine et latitudine porta habet, quia gloria prædicatoris, est profectus auditotis. Vnde quibusda per Phil. 4. a magnu prædicatore dicitur: Gaudium mell et corona mea. Et rurlum: Ecce nunc viuo, 1. Tim. 3. e fi vos fratis in Domino. Atque itetum : Quæ est nostra spes aut gaudiumonne vos ante : Thefind

Dominum ! Longitudo ergo et latitudo porta est qua ad Aquilone respicit: quia cum A infidelem quempiam, in peccati fui frigore torpentem, prædicator ad fidem converterit, per hoc quod eum in longitudinem spei tendit, et in amplitudinem charitatis di; latat, eius gloriam facit. Et quia in cognitione fancta Trinitatis ex verbo pradicationis auditores quique in eiusdem Trinitaris amore proficiunt, habet hac eadem porta thalamos tres hinc, et tres inde: quia omne quod per Testamentum nouum de Trinità te conditor loquitur, hoc etiam de Testamento veteriostendit. Et cor audientium in amore caleftis patria perficit, ve anima inharens Deo, quali sponsa cu sponso in quodam iam thalamo fedeat, atque fe a terrenis defiderijs funditus auerrat. Vel certe, ve longe superius dictum est, quia tres sunt ordines bene viuentium, bonoru scilicet coniugatorum, continentium, atque prædicatorum: et quia alij etiam in coniugijs politi amore czleftis patriz anhelant: alij autem fpe zterni gaudij etiam carnem macerant, B omnesq.actus terrenos refugiunt, et in cura huins faculi implicari contemnunt: alij vero et terrena bona despiciunt, et calchia gaudia pradicant, qua cognouerunt : quid isti nisi in spiritali adificio thalami sunt in quorum cogitatione et meditatione atsima cælesti sponso sociatur? Quos tres bonorii ordines, quia non solum ecclesia ex gentibus habet, sed aliquando etiam synagoga habuit, dum magna multitudo spiritalium, Redemptoris gratiam ardenter expettauit, porta adificij caleftis treshine, ertres inde thalamos habet: quia prædicator quisque, cum ad supernam patriam auditorem prouocat, et nouos patres et veteres anhelasse calesti desiderio demonstrat . Plus enim plerumque exemplum, quam ratiocinationis verba compungunt:et cu prædicator dicit quales alij in coniugio, vel in continentia, vel in pradicatione erga omnipotentis Del amorem in nouo Testamento fuerint, vel alij quales in veteri, porta qua loquitur,ter+ C nos ex veroque latere habere thalamos offeditur. Que porta habet et fronte, quia funt in prædicatoris vita aperta opera quæ videntur. Habet et ante fronte vestibulum:quia priusquam bona opera infinuer, prædicat fidem, per quam anima humiliter veniens, ad bonorum actuum altitudinem subscuetur. Que cuncta secudum mensuram portæ prioris funt iuxta hoc quod fubditue : [ Quia menfus est quinquaginta cubitorum longitudinem eius, et latitudinem vigintiquinque cubitorum.] Hac iam superius latius me dixiste meministis. Per quinquagenarium epim numerum requiem diximus figuraria quia et quinquagelimus veteri populo in requiem datus, appellatus est lubilæus et septenarius numerus, per quem hoc omne tempus euoluitur, fepties multiplicatus, ad quadraginta et nouem ducitur. Cui monas additur, quia in vnius contemplatione requies aterna perficitur. Idem ergo quinquagenarius numerus nobis in longitudinem D est:quia peruenire ad illam requiem non potest, nisi qui ad eam, spem suam modo tendere longanimiter potest. Quia enim per quinquagenarium numerum ad æternam requiem pronocamur, etiam hoc nos omnino instruit, quòd in tabernaculo decem cortinæ iuslæ funt fieri,quæ haberent anfulas quinquagenas,et circulos aureos quinquagenos a latere et summitate. Cortina tabernaculi sancti, omnes sunt, qui ex diuersis virtutum coloribus in fanctz Ecclefiz ornamento proficiunt . Qui et interiora velant et exteriora omnimodo exornant: quia corum vita inquantum videtur, ornamentum est, et corum intellectus intus absconditus, dum cælestia, que in mente seruant, edicere non possunt, in eis aliquo modo velatur. Recte autem decem cortina sunt, quia per decalogi ftudiu, ipfa fanctoru corda profecerut. Hyacinthinz vero anfulz cortinaru fieri quin quaginta præceptæ funt . Hyacinthus cæli speciem habet . Ansulæ ergo cortinaru sunt E præcepta cælestia, in quibus ligantur animæ, ve ab inferioribus subleuatæ, superius

Exod. 16. a

36.b Sup. hom. 20, in Elech. or hom. 2, & ll. 2. Mor. c. 37.

grunnin, para tancoructora protecture, ryacinnina vero a initia cortinaru ineri quin quaginta pracepe funt. Hyacintinas cali fipecime habet, anfalte gro cortinari une pracepe calefila, in quibus ligamut anima, vi ab inferioribus fublicurare, fiperius prendant. Que vi delicte antiale habeture circulos auros, interlebrim efficier vera fabilitation de la constitución de la fila de la constitución de la fila de la constitución de l

A cubitorum, que videlice latitudo ad charitatem proximi petrinet. Ipá enim in fratrum amore le dilatat, atque erga cotomne quod poteff boni operis, excrete. Cuncha autem bona opera, que corporaliter fiant, per quinque corporeos feniss exhibenur, videlice per vilimi, auditum, tachum, gultum, odoraum. Quinatius vero numerus per femetiphim ductus ad vicefinum et quintum peruenit, qui a bona opera cum agi corpenta, per feruorem animum ad augmentum excitant, et per femetipfa multiplicantus. Va dee elatitudinem mentifaciun, va nos fit angulta per teoprom, fed expendi in bonis aclibus per charitatem. Omnis tenim torpor teoprori angultita eft, o manis vero beniginiase charitatis maga nal atriudo. Nam etti fres delunt, que fortale indigenti proximo prabeanur, ampla eft fiubfantia voluntatis bona, que fufficit ad regni retributionem, fucu efripaum ellia terera pa a homisibus bona voluntantis equitur [Fenchtz Lea.1.6]

tionem, ficut (criptum chilaterra pax hominibus boas voluntatis. Sequiture [Fenchter B attene uius, velibulum et feulpture, fecuchum menfuram portra qua respicichat ad Orientem -] Cundta hace iam fusperius latius dida funt, et ideirco fermo non debet morfoa expositione atadare. Hoe camen mas goopere norandum eth, quodi portra ad Aquilonem ea omnia habers perhibetur, qua porta ad Orientem: fenefiras feiliere contemplationis, velibulum humilitatis, feulpturam boaco operationis. Omnese simi qui per hoc quod in conuerfazione nati funt, in innocentia perfitierunt, portam ad Orientem haben, quia eius caleflis regula distrus patere et lumine, quod acoperunt. Et omnes, qui in peccatis pottmodum lapit, topporis distrip store et lumine, quod acoperunt. Et omnes, qui in peccatis pottmodum lapit, topporis distripatore fiunt deprefil, fed per ponitentiam redeunt ad amorem caleflis partire et eccalefcum, portram ad Aquilonem, malorar is quia cis etiam post peccati fui frigus, regni aditus per misferiordis pater. Ea ergo habere di cittur portra ad Aquilonem, quia et conuerfi poecatores si fed itarur virurativa, sicut il-

ciur porta ad Aquilonem, quia et conuerti peccarore si cdizantur virturibas, sicutiper Dominum diciura Cineram ficus panem manducabă. Quia fie pemiente receive per Dominum diciura Cineram ficus panem manducabă. Quia fie pemiente receive pentremiam Mantaper Dominum diciura Cineram ficus panem manducabă. Quia fie pemiente receive pentremiam Mantagiffent. Cinin ergo fiest panie moceanombat vi Olim in cilicot eccinere pentremiam Mantasicuti innocis reuocaturi. Forta i gitur ad Aquilos fiabet fendiras, habet ve fibiulis, habet
ficus innocis reuocaturi. Forta i gitur ad Aquilos fiabet fendiras, habet ve fibiulis, habet
ficus piurasquia ci di peccaro ad vitam poir culpara educiaturi, pel unen contiplationis
accipitatque de ipla memoria iniqui nais fias, gratiam magne humilitatiebone quoque operazionis efficaciam, ve rome quod fieri precipium, in via cius quali fuculprum
elle videaturi. [Septem vero graduum erat afcentia cius, et vellibulum antecam.] Sepem gradibus ad portam afcedurin, quia per faindi Spiritus festiroreme grataima adi-

tus sobis regni caleliti aperitur. Qua fapetforme grată lătaia în ipô nofine capite, vel Di nieius copre quod fiumes, numerans deite. Requieter (uper qui printus faprienizer (j. 1.1.e. intelledus, fairmus confilijer fortitudinis, fairitus feientis et pietatis, et replebit eum fairitus timoris Domini-Quos gradus de calelihus loquens, defendendo magis qu'um afecndendo numeranie videlicer fapientiam, intelledum, confilium, fortitudinis, feientiam, pietarem, intoreme. Et cum feripum fine Linitum fapientia tumor Domini, con- Erela, 1, b flat proculdubis, quita a mirum que reciva labete fapientia charitate. Et criptum eff Persmorem rediux, quita mirum que reciva labete fapientia charitate. Et criptum eff Perstun completation de la completation de la completation de la completation de la cumpletation de la

niev aleamus. In mente senim noftra primus afcenfionis gradus eft timor Donini i E fecundus, piestascretus, feineitasquarus, fortitudoquinus, somilitikerus, intellectus feprimus, fapientia. Eft enim timor Domini in mente. Sed qualis eft ifte timor, fici copieras none effect), un einm inferer proximo ignorar, quicioparti cust tribulationibus didi filmular: buisst timor ame omnipotentis Dei oculon nullus eft qui a non fubbetaut ar ad pietarem. Sed fapp i estas per inoditanta musificordiam errare folca, filoraffe peper cerei, que parcenda non lunt. Peccata etenum que feriri gelennas ignibus polium, di-fejinim se verbre funt corrigenda. Sed inordinata peisea cum temporalite parcit, ad fejinim se verbre funt corrigenda. Sed inordinata pietra cum temporalite parcit, ad fulbituanda; if eft, ad feinimism ver funt, vel quid ex miderionida pumar, vel quid est prejut debata, viruse ven ca gendi non habea? Scientia ergo nofita crefa ad fortitus linem, ve ci vide quid a gendum fit, hoc agere per meastis otritudinem poffique etime respide, esp pauce colle pla, non valeat gere per meastis otritudinem poffique etime respide, esp pauce colle pla, non valeat planta.

164.66, 4

Pfal. 103.

Heb.11.b

Phil. 1.c

Cant.5. b

T/.83.

hona defendere que fentit. Sed fæpe fortitudo fi improuida fuerit, et minus contra vitia A circumspecta, ipla sui presumptione in casum ruit. Ascendar ergo ad consilinm, vt prouidendo præmuniat omne, quod agere fortiter potest. Sed esse consilium non potest, si intellectus deeft : quia qui non intelligit malum, quod agentem grauat, quo modo poreft bonum folidare, quod adiquat? Itaque a confilio ascendamus ad intellectum. Sed quid si intellectus magno acumine vigiler, et moderari se nesciat per maturitatem? Ab intellectuergo ascendamus ad sapientiam : vt hoc qu'od acute intellectus inuenit , sapientia mature disponat. Quia igitur per timore surgimus ad pietatem, per pietatem ad scientiam ducimur, per scientiam ad fortitudinem roboramur, per fortitudinem ad confilium tendimus, per confilium intellectu proficimus, per intellectum ad maturitatem sapientia peruenimus: seprem gradibus ad portam ascendimus, per qua nobis aditus vitæ spiritalis aperitur. Bene autem dicitur, quia vestibulu erat ante cam:quia nifi B quis prius humilitatem habuerit, ad hos gradus donorum spiritalium non a scendit, sicut scriprum est: Super quem requiescer spiritus meus, nisi super humilem et quietum, et trementem sermones meos. De quo per Psalmista dicitur : Ascensus in corde eius difposuit in conualle lacrymarum. Conuallis quippe humilis locus est, et peccator quifque dum se in lacrymis humiliter affligit in corde, per ascensum virtutu proficit. Qui rurfus air: Emitit fontes in conuallibus. Quia omnipotens Deus dona spiritalis gratia humilibus præftat. Poteft quoque per vestibulu fides intelligi. Ipía quippe est ante gradus et portam: quia prius ad fidem venimus, vt postmodum per spiritalium donorum gradus, caleftis vita aditum intremus. Non enim virturibus venitur ad fidem, fed per

dumnious perara-rotert quoduje per vermous uses meeingripa's quispeer a megiadure to portamiquia primi ad fidem reminius, vi polimodum per fipiralium do nomim
gradus, calefit vite adrium interness. Non ceim virtusibus venitur ad fidem, fed per
saptima. A men pertingitur ad virtuse. Cornelius simi Centurio cuitus demodifica mentale per
to mun appelo refante landara financion operbus venita ad fidem fenderum in configdure to pera agultum financion operbus venita ad fidem fenderum in configdure to pera agultum financion corporate venita ad fidem fenderum in configtura and the perara description of the pe

modo hunc omnipotens Deus exaudier'a, finon a lo ipfo fe in bonis perfici perchati<sup>2</sup>Scie bar igitur creatorem omnium Deum, fed quod cius omnipotens filius incarnatus effet; ignorabat. Neque enim poterat bona a gere, nifi ante credidiflet. Scriptum namque effisis field imposibilitude propriation est effete mofynze placere potuerun. Bona autem actione promenuit, vi Deŭ perfecte cognofeere, et incarnationie usu myferitum crederet, quatemus ad farzamenum baprimatis perusnite. Per fidente go us qui en en estatore promenuit, vi Deŭ perfecte cognofeeret, et incarnationie usu myferitum crederet, quatemus affarzamenum baprimatis perusnite. Per fidente go us qui en en estatore de la commentation d

ealeftis aperituri. Larga eft enim mifericordia creatoris nofiri. E porta merior non folum porta Orientis repliciafe deita, Aquilonis: qui ano no foli hi squi in innocentia permanent, fid eti peccatoribu peccata fia pomitendo dianimbus aperianturi mirotissi do currara, currendo perueinani. Hez arenti gaudi ferera cognouerat; quidicebata Sitiuti anima mea ad Deum viuum, quando veniam et apparebo ante facio Deil Pera Gicator genitum ad hunc aditum regio aceletis anhelbata, cum dicebat; quidicebat dicator genitum sun fife manum fampe in calentis anhelbata, cum dicebat Cupio difioliuiçer effe cum Chrifto. Hae exultationis occulire fecetra cognouerat [ponfa, quae dicebat Dilectus une mifir manum finam per foramen, evenem emusi struenturi ad tadio cius. Dilectus etcnim manum per foramen minti, quando virture fuz Dominius noniminiais stoffer per hoc quod caleftis gaudij intelletu rangiru; jofi du exultatorios turbaturis effici in mente pauor cum lietus a; quia effi iam fenti quid decatefti gaudij diligis; adule menti, fia e un perio decatorio fenti. Quid igiur credat, nife fead perfectioris virte curium dirigant omnes, qui illa gaudia patriz ecfelhia sgnofetti Vode e hi as pete foliungirus: § Emensius el pora vique ad poram centi cuibtos.]

su, i.m., and fead perfections wise curium dirigant omnes, qui illa gaudia partie cyfeiths agnotium san lung: ab Centenarium numerum, quia decie sper denarium ducțiur, iam (uperius dirimus elle suite.

Perfectum proprietation perfectum perfectual per A perfection il sicaque qui aditum atri) interioris vider, pto fecto siccelle che ve par viram perfectionis currat, et a porta inchoazionis volue de condimmetionis ingestia peruperioris currat. La considerationi della condimenta della considerationi currat. La considerationi currationi c

buldam Becellitanbiss obligant, huiss musticuris infectiums i-Et yedie siam cx magina by pare executivum animi, bis aldiuc tenentur insuli: Cumm, diprerimpolitas recreae co-espationis portant oncera, iminus in praceptisc elefibilitas cercentur. Et dum anheliate companionis portant oncera, iminus in praceptisc elefibilitas cercentur. Et dum anheliate guefetur: quita animo cuiris temporalibis prapeduit, vera gaudia, que sogrime tunt, amare uon tantum licetquamum liber. Hi plerumque a jugo mundi collamentis excutionn, omnia deferunt, reterne cure pondera deponunt, rateu va de calette defiderium latitus/animi finum laxent, viram remotam perunt, et inca fanchis precibus intenti, decris inclusarionibus deditu, quoridano fel fentu afficiam, et verufiate cordis; ignamoris conflanțarque ad celefte gaudium accendendo fe înnouant. Hi plerumque în jub fro defiderio accenfi, citar în mê caunte concupilium, aque ad viram prefentre redire conflanțatorul adortivate in decume concupilium, apur de viram prefentre redire conflanțatorul adortivate de considerativa de conflanțate anul decume concupilium, apur de viram prefentre redire conflanțatorul adortivate de conflanțate anul decume concupilium, apur de armente decume concupilium conflanțate de conflanțate de conflanțate decument decumente de conflanțate de concupilium, accendendo fe înnouant. Hi plerumque în judici de conflanțate de conflanțate

et artienn tienung untri quotissegatur, recentats in regienne deratenoi qui nuoratus ai legione demonum fuerat jaun cum Domino frevolebas, fed tamen ei dictrum Reuers Luc.3, faite fancit ei dictrum Reuers Luc.3, faite fancit ei dictrum recentation qui mortatus qui mortatus qui mortatus que morta qua ma poperti, lam videre anima Dominum concupitati, que mortatus que morta que

Die perfectios critifment; o bedientes putent, fed quià nullus eft qui dura pracipateparientes effe cerdant, fed quia amo oso per contumela se a due fittes pullat. Expler rumque contingit, vt fighitale minifierium vel inuiti fulcipiant, arque a de gubernationem fidelium deducantuc. Qui cum magisis ribulationibus fueriat hicinde pullati, turbati mente, fefe imperfectos inteniunt, qui ono pullati, perfectos fe effe crediedemunt. Quia cer a egitur, vt fe a d'emeriplos colligant, a et apud fe opporbrium fuer infirmitatis erubelcant, arque ex ipfa fue confutione toborati, contra adurcif a parientiam opponant, et extribulatione proficiant, qui priss in ocio coi jufa fua fecuriate corpebant. Et veracitere effe tales incipium, quales fe effe prius inaniter putauenum. Hi staque cum a postes externoisme wique ad interiorem poram per bu fe fuldija ritum deferuntur, hoc ipfum in eistartium centum cubitis menturatur, quia fidichione et exercition in fatale quoidia e prifetione proficiant. Per quoidiana cimit.

defideria in mene perfeio, quafi centum ellenbiti sinerius artium moniturari. Adeixo ergo a porti vique al portane cuntum funce ubiti, quafi quedam monzeunde in pid ditativo itendi, per quam quoride in virturibus crefettur, vir ad interiore adium perfectius perseniants. Sequime: Ele tedutari mead viram Aufralem et occe porta que selpicibat ad Aufram. El menius elli frontem eius, ex velibulum eius ituxa menduras fuperiore, ex ferenfrase uita, ve. velibulua in ciuriu, foca frienfras ceceras, quinquaginas cubirorum longitudinem, er latitudinem vigimiquinque cubirorum. Er in gradibus feper dendebatura el aem, evelibulum anne efores cius. I Quada hac in Orientis et Aquilonis porta iam dida fune, et congruum none di, vera, qua femel ac fecundo exponentes distimus, fepo un regittemus. Norandom tramen nobre el, quia in fipiratula additico alter adium ad Orientem, aliqua ad Aquilonem, aque alius ad Aufram patee.

S. Corg. To. 2. Z. z. Z. z. Sicuet.

Mat. s. d

2.Cor.6, b

Sicut enim Aquilonis frigore peccatores, ita pet Australem via feruentes spiritu desi- A gnantur. Qui calore sancti Spiritus accensi, velut in meridiana luce virtutibus excrescunt. Pateat itaque porta ad Orientem, vt hi qui facramenta fidei bene inchoauerunt, et in nulla postmodum vitiorum pro funditate demersi funt, ad gaudia secreta perueniant. Pateat porta ad Aquilonem, vt hi qui post inchoationem caloris et luminis in peccatorum fuorum frigore et obscuritate dilapsi funt, per compunctionem poenitentiæ ad veniam redeant, et quæ sit internæ restibutionis vera lætitia cognoscant . Pateat porta ad meridiem, vt hi qui fanctis desiderijs in virtutibus feruent, spiritali intellectu quotidie interni gaudii myfferia penetrent. Inter hæc autem quæri poteff cil quattuor huius mundi partes fint, cur in hoc adificio ha exteriores non quattuor, fed tres porta esse memorantur? Quod recte quarendum fuerat si Propheta non spiritale, sed corporale ædificium vidiffer. Sancta enim Ecclesia, id est, spiritale ædificium, vr ad secreta gau dia pertingat, tres folummodo portas habet, videlicet fidem, spem, atque charitatem, Vnam ad Orientem, aliam ad Aquilonem, tertiam ad Meridiem. Porta quippe in Oriere est fides, quia per ipsam lux vera nascitur in mente. Porta ad Aquilonem spes, quia vnusquisque in peccasis positus, si de venia desperauerit, funditus perit. Vnde necesse eft, vt qui pet suam iniquitatem extinctus est, per spem misericordia reuiuiscat. Porta ad Meridiem charitas, quia igne amoris ardet. In meridiana etenim parte fol in altum ducitur, et quia per charitate lumen fidei in Dei et proximi dilectione subleuatur. Tribus igitur portis ad interius atrium tenditur, quia per fidem, spe, atque charitatem ad gaudia secreta peruenitur. Alia quoque quastio oritur, cur porta atrij interioris posita contra portam Orientis et Aquilonis dicitur, et an ad Australem portam pateat, tacetur. Sed quia per Orientem inchoantes, per Aquilonem lapfos diximus designari, di- G gnum fuit, vt vel de inchoantibus quibus adhuc sol in tepore est, vel etiam de lapsis, sed per conuersionem redeuntibus aperte diceretur, quòd eis porta atrij interioris pateat, quatenus ex ipfis nos certos faceret, de quibus dubitari potuerat. Hoc autem de porta Australi dicendum non erat : quia eos ad gaudia interna pertingere, qui feruore spiritus in virtutibus permanent, nullus ignorat. Sequitur: [Etcalata palma etant:vna hinc, et altera inde in fronte eius. ] Quid est, quod prius in frontibus pictura palmarum, nunc autem calara palma in fronte effe memorantur? Sed ficut iam superius diximus, pictura palmarum est oftensio signorum : Nunc veto calatura palmarum dicitur, vt bonorum operum demonstratio designetur. Ipsis enim summis predicatoribus dicitur: Videant opera vestra bona et glorificent patrem vestrum, qui in cælisest. Qui igitur in vita fua impressa esse sancta opera demonstrant, palmas in fronte calatas ha- D bent: quia quanta illos in posterum victoria sequatur, iam nunc in sanctis suis operibus oftendunt. Vel certe quia fidem per Orientis, spem per Aquilonis, charitatem vero per Australem portam diximus designari. Notandum vero nobis est, quia in Orientis porta pictura palmarum, in Aquilone vero et Meridie calatura effe perhibetur : quia contingit sape, vt hi, qui adhuc inchoantes sunt, necdum se in operibus solidis ac magnis exerceant: hi vero qui post iniquitates ad virtutem redeunt, plerumque ve culpas suas ante omnipotentis Dei oculos tegere valeant, in magnis operibus exercentur. Et quia iam feruore spiritus actibus, et virtutibus excreuerunt, quasi meridies in sanctis actibus inardescunt. In Orieniis ergo porta pictura est, in Aquilonis veroet Meridiei calatura : quia fignum victoria quod inchoantibus oftenditur, hoc in reuertenzibus atque feruentibus iam folidius, et robustius tenetur. Notandum quoque magnope- E reeft, quod dicitur hinc et inde. Omnes enim qui ad vitæ aditum tendimus, et ex dextro et sinistro latere habere palmam debemus. Quod enim hinc et inde dicitur, latus vtrumque fignatur. A dextroightur palmam habet is, quem prospera non exiollunt, A finistro palmam habet is, quem aduersa non deijeiunt. Quasi ex veraque parte portabat Paulus palmam cum dicerer : Per arma justitiz a dextris, et a sinistris, per gloriam et ig nobilitatem, per infamiam, et bonam famam: vt seductores, et veraces. Non hunc aduería frangebant, non prospera in mentistumorem subleuabant. Hinc inde ergo gestabat palmam, quia et in aduersitate fortis, et in prosperitate humilis permanebat. Quisquis enim de prosperis extollitur, habete in dexteram partem palmam nescit. Quisquis in aduer sitatibus frangitur, portare palmam a finistro latere ignorat. Vt ergo hinc et inde palma gestetur in fronte, adesse semper nostris mentibus debet et in aduerA sis fiducia, et in prosperis timorine aut aduersa in desperationem pertrahant, aut prospera animum in sui fiduciam extollant . Hinc est quod idem egregius prædicator dicebat: Scio et humiliari, scio et abundare: vbique et in omnibns institutus sum, Et satia. Philase zi et esurire, et abundate, et penuriam pati: omnia possum in co, qui me confortat. Nuquidnam fratres ars est aliqua, humiliari et abundare, satiari et esurire, abundare et penuriam pati:vt pro magno fe ista scire tantus prædicator infinuet? Ars omnino, et mira disciplina scientia, qua toto nobis cordis est adnisu discenda. Quem enim penuria fua non frangit, a gratiarum actione non retrahit, in rerum temporalium desiderium. non accendit, scit humiliari. Hoc enim loco Apostolum humiliari, dicit penuriam perpeti. Nam statim econtrario subiungit : scio et abundare . Qui enim acceptis rebus non extollitur, qui eas ad vium vanæ gloriæ non intorquet, qui folus non possidet quod

B accepit : sed hoc cum indigentibus misericorditer dividit , seit abundare . Qui accepta alimenta non ad ingurgitationem ventris vtitur, sed ad reparationem virtutis, nec plus carni tribuit, quam necessitas petit, scit satiari. Qui alimentorum inopiam sine s. Ren. Phar. II. murmuratione tolerat, nec pro necessitate victus agit aliquid vnde anima peccatilas 4 6400 queum incurrat, scit esurire. Quem ergo nec abundantia in superbiam eleuat, nec in necessitate cupiditas irritat, nouit abundare, nouit penuria pati. Qui cum statim subdiderit,omnia possum: ne elationis esse verba crediderimus, adiunxit, in co qui me confortat. Ecce in altum ramus prodijt, sed quia in radice se tenuir, in viriditate permanfit. In altum enim surgens aresceret, si se a radice divisisset. Sibi enim nihil tribuit, quia

omnia se posse non in se, sed in eo, qui se confortat, fatetur. Hinc et inde ergo predicator egregius palmam habet, quem nec abundantia in superbiam, nec inopia ad augritiam C pertrahit. Discamus itaque fratres, non solum in prosperis, sed in aduersis quoque gratias agere. Pater enim nobis ex pietate fua factus est conditor noster, nosq. adoptiuos fi-lios ad hereditatem regni ca lestis nutrit. Et non solum donis resicit, sed etiam slagellis erudit. Discamus igitur abundare, vt cuncta quæ ab eo accepimus, cum indigentibus partiamur, vt mentem abundantia non eleuer, ne fortasse gaudeat : quia hoc adest sibi, quod deeft alteri, et non iam communi bono, sed proprio l'atetur. A priuato gaudio veritas ad commune discipulos reuocat, cum cos de prædicatione redeuntes, et de subie-Gione demonum letantes admonet, dicens : Nolire gaudere fuper hoc, fed porius gau- Luc. 10. d dete et exultate, quia nomina vestra scripta sunt in calo. Non enim omnes electi da-

monia eijciunt, sed tamen electorum omnium nomina cælo tenentur adscripta. Admo nentur ergo discipuli privaram lætitiam deponere, de communi autem et perpetua fe-D licitate gaudere. Quisquis itaque in eo gaudet, quod alter non habet, ex ipsa sua abundantia deterior factus, gaudium prinatum habet . Contra huius nos appetitum abundantiz Ioannes admonet, dicens : Nolite diligere mundum, neque ea quæ in mundo 1. Joan 2. b funt. Qui mox rationem subdidit, quare: Si quis diligit mundum, non est charitas pa- 1844 tris in eo. Nemo enim potest duobus dominis seruire, quia non valet simul transitoria, Pat.in t. sp. et aterna diligere. Si enim aternitatem diligimus, cuncta temporalia viu non in affe- loan.co. Au possidemus. Qui candem rationem protinus subdidit, dicens : Quia omne quod in mundo est, concupiscentia carnis est, et concupiscentia oculorum, et superbia vita. Ideo enim habere aliquid homines, et vitra quam necesse est, concupiscunt, ve habendo, superbiant : et quia hoc alius non habet, se in cogitationibus extollant. Quisquis itaque talis est, adhuc ad portandam abundantiam doctus non est. Sæpe autem quod auaritia

E ex appetitu suggerit, necessitatem putat. Et cum minora sufficiant, dolet maiora deesfe,atque incautus animus quandam quasi necessitatem patitur quam parit. Et cum. minima funt, quæ defiderat, fuam fibi auaritiam aliquo modo excusat. Abundantia. itaque superbiæ vicina est. Quam si quando etiam cupiditas intercepit, hanc, ve ita diximus,quafi peregrina captiuitas inuafit. Si igitur abundandi artem scire volumus. necesse est, ve non solum ea, quæ vicina sunt, sed ea etiam quæ de longinquo veniunt, vitia fugiamus. Discamus penuriam pati, ne ea quæ non habemus, habere etiam cum culpa requiramus, ne felices putemus, quos rebus onuftos cernimus. Nimia valde funt ea, quæ fibi quafi in fumptus vitæ præfentis præparant. Multa portant, fed in via breui. Magna est nobis in hoc itinere socia pauperras, quæ animum non angustat, cum deest terrena substantia, de qua æterno iudici rationes ponamus. Liberius ad patriam. tendimus,quia quasi in via pondere caremus. Discamus satiari,ne in sumedis alimetis S.Greg. To.2. ZZZZZ 2 corporis,

corporis, gulæ magis, quam necefficati feruiamus. Plus enim concupifcentia, quam neceffiras petit : Et fape dum carnis inopia fatisfacere curamus, voluptas furrepit, modum refectionis excedit . Vnde fit, vt culpa transeat ad culpam : quia plerumque inde alia reneatio carnis nascitur, dum carni immoderata resectione seruitut. Ex peccato etenim primi hominis, infirmante natura, in hoc mundo cum nostris tetationibus nascimur. Er caro nobis aliquando adiutrix est in bono opere, aliquando autem seductrix in malum. Si igitur ei plufquam debemus, tribuimus, hostem nutrimus. Et si necessitati eius, quæ debemus, nos reddimus, ciuem necamus. Satianda itaque est caro, sed ad hoc víque, vr in bono nobis opere famulari fufficiat. Nam quifquis ei rantum tribuit, vt fuperbiat, satiari penitus ignorat. Ars itaque magna est satiari, ne vnusquisque per satietatem carnis ad iniquitatem prorumpat turpitudinis. Discamus esurire, ve nobis propter abundantiam fequentem nostra hic inopia placeat. Nec nos ventris necessitas ad B culpam trahat,nec peccatum menti ipfa indigentia fuggerat : et dum caro fame afficitur, ad cupiditatem animus irtitetur, et quarat cum culpa prouidere, vnde carni valear in necessitate fatisfacere:ne cor in indignationem profiliat, et linguam in murmurationis amaritudinem accendat. Qui igitur in carnis sua inopia se hincinde circumspicit, atque a peccati laqueo custodit, nouit esurire. Nos itaque, fratres charissimi, iram arque auaritia in aduerfitate fugientes, et elationem et immoderata gaudia in prosperitate declinantes, quia per fidem, fpem arque charitatem, interioris vita atrium tribus portis intrare concupifcimus, palmas hinc et inde teneamus. Libet adhuc alterum ciuc cælestis patriæ ad mentem reducere, et qualiter hincinde palmam teneat, demonstrare. Beatus etenim Iob cum effet viris Orientalibus ditior, et ei prospera cuncta suppeteret, filijs polleret, familia cresceret, greges exuberarent, in tanto omnipotentis Dei timore C perstitit, vt inter custodiam disciplina, inter acta iustitia, inter multa humilitatis obse-

quia : misericordia operibus intentus, sacrificijs offerendis deditus, holocausta Domino pro fingulis filijs immolaret, ne quis corum faltem in corde peccasset. Pensemus ergo, quanta erat custodia boni operis, qui in filijs suis expiabat sacrificijs culpas cordis. Sed quam iuftus effet, in prosperitate, innotuerat. Valde autem ignotum erat si perseuerare iustus et inter flagella potuisset. Tangendus ergo erat verbere. Vir ille sanctus in prosperis, interrogatur aduersis: vt qui notus erat omnipotenti Domino, notus per flagella fieret nobis et sibimetipsi. Disponente itaque Domino, consumpti sunt greges, interfecti custodes, euersa domus, extincti filij, percussa caro a planta pedis vique ad ver ticem. Remansit vxor incolumis, quæ verborum iaculis vulnera augeret. Sed hanc vir fanctus in tentatione, sanus in vulnere prudenter docet, eig. respondet, dicens : Si bona D accepimus de manu Domini, mala quare non fuscipiamus ? Amici quoque ad confolandu veniunt, ad contumelias prorumpunt, et in dolore vulnerum, addunt adhuc vulnera verborum. Immisericordem dicunt, raptorem nominant, violentum denunciant, oppressorem pauperum fatentur. Quid igitur miles Dei faceret inter dolentia vulnera

10b.2.6 Iob. 29. 6

et amara verba depressus? Ecce flagella Dei et verba hominum simul afflicti animum ad desperationem premunt, sed virtute spiritus plenus, carnis vulneribus iacens, mentis Ibid. robore frans, contra desperationis impulsum reduxit ad memoriam bona que egerat. Quia misericors fuerat, dicit: Oculus fui caco, et pes claudo. Et rursum: Pater eram pau perum. Quia disciplina custos et benignus, dicir: Cumq. sederem quasi rex, circumspe-Ibid. ctante me exercitu, eram tamen moerentium confolator. Quia humilis fuerat dicitiSi contempsi subire iudicium cum seruo meo et ancilla mea, cum disceptarent aduersum E lob.31.b Ibid. me. Quia hospitalis fuerat, fatetur: Si despexi prætereuntem, eo quòd non habuerit indumentum. Quia largus in donis, dicit: Si non benedixerunt mihi latera eius, et de velleribus ouium mearum calefactus est. Quia violentus non fuerat, testatur, dicens: Si leuaui fuper pupillum manum meam, cum viderem me in porta fuperiore. Quia de inimici periculo numquam exultauerat, dicit: Si gauifus fum ad ruinam eius qui me oderat. Quia patiens fuit, et etiam suorum malitiam æquanimiter pertulit, dicir: Si non di-

xerunt viri tabernaculi mei, quis det de carnibus eius vt faturemur? Quid est hoc, quòd vir sanctus tot suas virtutes inter flagella enumerat? Quid est, quod ore suo opera, quæ fecerar, laudat: nifi quia inter vulnera et verba que hunc ad desperationem trahere poterant, ad spem animum reformat? Et qui in prosperitate humilis suit, reuocatis bonis

10b.31.c

Ibid.

fuis ad memoriam, infractus in aduerfitate permant. Cuius enim animum inter tot flagella

A gella, illa verba ad defreationem non impelterent, nifefibia di memoriam boina, que feceta reuccuelle y l'detigia; fachu vir memor fium auditi est malia d defrearionem concuta; e minishilter fluduir in fiçe certa ex bonis fiui a dibus folidari. Sie impletur, quod deriprum ellia dis bonorum ne immemor fis malorum; est in die malorii
ne immemor fis bonorum. Sienim cum bona habemus, malorum reminificiamur, que zenta 
aut iam paffi flumus, sut adhe pari polfumus : accepta bona menori non cleusar, qui a
corti gaudium timor memorite malorii premit. Es fi cii mala habemus, bonorti reminificiamar, que suti i acceptimus y hue adhue nos polica aceptere fiperamus, malorii pondus
animia ad desperatione non preinis, quis hunc ad fipe memoria bonorti- leuta. Si traque
frattres charilimis, et per preceptop. Dominica; que fondorit e reminipa gradiumu, ye nos
ne prosperitas eleuzi, nee aduerfitas frangar, habete nos ante omniporetis Dei oculos
P palmas filme, et per preceptum. Scul et filmore e gloria; in feculo faculorum. Amen.

## HOMILIA XX.

T porta atrij interioris in via Auftrali. Et menfus est a porta vsque ad portam in via Auftrali centum cubitos. Et introduxit me in atrium interius ad portam Auftralem, et menfus est portam i uxta mensuras superiores, chalamum eius, et sontem eius, et veltibulum eius est dem men-

fuis, et feneltas, et veltibulum eius in circuit y quinquagina cubiros longitudinis, et alatiudinis vigintiquinque cubiros, et veltibulum per gyrum longitudinis viginet iquinque cubirorum, et latitudine quinque cubirorum. Et veltibulum eius ad artium exterius, per latitudine quinque cubirorum. Et veltibulum eius ad artium exterius, per latitudine quinque group viam Orientalem, et menfus elt portam fecundum menfurs disporiores, halamum eius, effortiem eius, et veltibulum eius, flore fuprașe, feneltras eius, et veltibulari circuitulongitudine quinquaginta cubirorum, et latitudine vigintiquique cubirorum, et eveltibulum eius, effortiem eius, et veltibulum eius, effortiem

D dius, et fenelltas eius per circuirum longirudine quinquaginta cubitorium, et latitudine viginoiqui quece ubitorium. Er veltibulum cito relpricibat adartum exterias, et calatura palmarum in fronte dus hinc; et indo, et in o do gradibus afentis cito, et per lingula gazophylacia oftium in frontibus portarum. Ibi lauabant holocaultum.

PRophetz verba<sub>r</sub>qua largiente Domino hodie charitati veftræ loquëda funt, ledione magis indigent, quam expolitione. Ze nilm in tribus portis interioribus replicătur, que fecundo îi, vei terrio de exterioribus dică funt Pauta vero a neath defer priortur, que fecundo îi, vei terrio de exterioribus dică funt Pauta vero a neath defer priorfunt, licentius polfimus enodate-laque mic dicirut; [Er porta atrij interioris in via Aut ge fatile in menite de a porta vique ad portă în ira Autfarla centa (ubalos. Et introduite)

S.Greg.To.2.

Zzzzz 3

415

dus ascensus eius. ] Ea quoque, que de Australi porta et Orientali dicta sunt, in eifdem verbis etiam de porta quæ ad Aquilonem respicit , replicantur. Nam subditur: [Er introduxit me ad portam quæ respiciebat ad Aquilonem, et mensus est secundum inensuras superiores, thalamu eius, et frontem eius, et vestibulum eius, et fenestras eius per circuitum, longitudinem quinquaginta cubitorum, latitudinem vigintiquinque cubitorum:et vestibulum eius respiciebat in atrium exterius, et calatura palmarum in fronte illiushine er inde, et in octo gradus ascensus eius. ] Quid itaque interiori atrio, quid thalamo, quid frontibus, quid vestibulo, quid fenestris, quid longitudine et latitu- B Sup. bom. cz. dine, quid palmarum calatura fignetur, late iam superius diximus. Nec oporter vt in eisdem iterum, sed in his solummodo quæ necdum dicta sunt, occupemur. Nunc ergo quærendum nobis eft,quæ iftæ tres portæ interiores fint : vel quid eft quod earude portarum vestibula vigintiquinque cubitis longitudine, & quinque cubitis latitudine metilitur:vel cur ad eas non septem sicut de portis exterioribus dictu fuerat, sed octo gradibus ascenditur. Porta enim atrij interioris que superius dicta est, de his tribus portis interioribus non est: quia illa contra Orientiset Aquilonis portam respicere dicitur, ista autem singula interius ad Austrum vel Orientem et Aquilonem posita esse memo rantur. Vnde recte per illam aditus interior designatur, quia sicut pracedenti locutione iam dictum est, vel ludaz er gentilitati, vel inchoantibus atque in bono perseuerantibus, vel a bono cadentibus, sed post culpas per ponitentiam surgentibus patet . Nunc C autem postquam singulæ in Oriente et Aquilone et Austro portæ descripiæ sunr , cur interioris arrij rurium portz fingulz in Austro et Oriente atque Aquilone descributur? Aspirante Domino, magna intentione opus est sinum tanta profunditatis indagare. Si enim portarum nomine fanctos prædicatores accipimus: sciendum nobis est, quia vna est Ecclesia in prædicatoribus Testamenti veteris ac noui . Portæ autem septe vel octo gradus liabent: quia sancti Spiritus septiformem gratiam concorditer pradicant. Octa uo vero gradu annunciant pramium retributionis aterna. Vnde scriptum est: Da partes septem, necnon et octo. Quid itaque dicere possumus exteriores portas, nisi antiquos

patres fuiffe, qui per pracepta legis nouerant opera populi magis, quam corda custodi-

lem, et mensus est portam secundu mensuras superiores, thalamu eius, et frontem eius, A et vestibulum eius sicut supra: Et fenestras eius, et vestibula eius in circuitu longitudine quinquaginta cubitorum, latitudine vigintiquinque cubitorum. Et vestibulum cius, id est, atrij interioris, et palma calata in fronte eius hinc et inde, et in octo gra-

Eccle, 22. a

ret vt interiores portas prædicatores sanctæ Ecclesiæ debeamus accipere, qui spiritalibus monitis discipulorum suorum corda custodiunt, ne malis que non faciunt, vel in D cogitationibus delectentur. Per illas enim septem gradibus ascendi dicitur, istaru vero octo graduum ascensus esse perhibetur: quia et in veneratione legis dies septimus suit, et in nouo Testamento octauus dies in sacramento est : is videlicet , qui dominicus appellatur,qui tertius a passione, sed octauus a conditione est: quia et septimum sequitur. Sin vero portarum nomine solos intelligimus sanctos Apostolos designari, qui videlicet primi nobis sunt sanctz Ecclesiz prædicatores, et nos side, spem, arque charitatem fummopere tenere docuerunt. Ipfi itaque nobis in his virtutibus porte funt, qui nos per easidem virtutes ad interiorem intellectum æternæ sapientiæ perducunt. Sed si ipsi exreriores porta funt, quos accipimus interiores. Si vero ipfi interiores funt, quos intelligimus exteriores? Qua in re intelligi vtiliter potest : quia ipsi nobis et exteriores simul er interiores portæ sunt. Com enim adhue inchoantibus non alta et mystica, sed quædam E. qua capi praualet pradicat, porta exteriores sunt. Cu vero perfectis profunda et mysti ca loquitur, porta interiores. Videamus qualiter porta exterior pateat: Non potui vobis loqui quali spiritalibus, sed quasi carnalibus, taquam paruulis in Christo lac vobis potum dedi, non esca. Videamus qualiter porta interior pateat: Sapientia loquimur inter perfectos. Videamus verum ipla eade fit porta interior et exterior: Sapictibus et infipientibus debitor fum. Qui rurfum dicit: Siue mente excedimus, Deo, siue sobrij sum us, vobis. In hoc enim quod contemplando er loquendo sapientibus mente excedit, porta interior est. In hoc vero quod paruulis sobrie in prædicatione se temperat, et quanta ebrierate spiritus infundatur in mente cum prædicar non ostendit, exteriorem portam fe esse manifestar. Ipsi itaque et exteriores porta nobis sunt et interiores , qui nos et in

primo aditu fidei, ipei, arque charitatis instituunt:et cum iam proficientibus calestis

1.Cor. 2. d 4. Cor. 2. b

Rom. 7. 1.4 2.Cor.5.6

A regni mysteria prædicant, per subtiliorem sensum nos ad interiora perducunt. Vnde & per septem gradus prius ascensus earum describitur, et postmodum per octo. Per octauum etenim gradum illius vitæ mysteria signantur,quam in secretis suis perfecti intel ligunt, qui iam cuncta temporalia mente transcendere nouerunt, qui presentem viram que septem dicrum curriculo euoluitur, plene despiciune, qui de intima contemplațione pascuntur. Habent igitur portæ spiritalis ædificij septem gradus: quia timorem Domini, pietatem et scientia, fortitudinem et confilium, intellectum et sapientiam suis auditoribus prædicant. Sed cum ia omnia dimitti præcipiunt, cum nihil in hoc mundo diligi admonent, nil per affectum teneri, vim contemplationis cæleftis patriæ intendi, at-que in eius fuadent my sterijs delectari, gradum addunt, et ad interiora traijciumt. Iste gradus docente veritate cuida oftenfus est, cui cum legis pracepta diceretur, respondit:

B. Hac omnia custodiui a iuuentute mea. Quasi enim iam in septem gradibus stabat, cum Mat. 19.4 a junenture fua omnia custodisse se dicerer. Sed ci mox dicitur: Adhuc vnum tibi deest:

Si vis perfectus effe, vade, vende omnia quæ habes, et da pauperibus, et habebis thefau- 1bid. rum in calo, et veni sequere me. In quibus verbis octavum quidem gradum vidit, sed ascendere noluit:quia tristis abscessit. Quisquis itaque conteptis rebus temporalibus æternitatis contemplatione pascitur, cælestis regni gaudia rimatur. Post septe gradus quos timendo et operando atque intellectu fapientiz fuz crescendo tenuit, octavo gradu interioris porta aditum intrauit. Per octauum vero numerum et dies aterni judicij. et carnisresurrectio designatur. Vnde et Psalmus, qui pro octava scribitur, a pauore iu- Psal.6. dicij est inchoatus, cum dicitur : Domine ne in ira tua arguas me, neque in furore tuo corripias me. Nunc enim tempus est misericordiz, in illo autem iudicio dics irc. In quo C videlicet die,omne hoe tempus finitur quod septem diebus euoluitur. Et quia post se-

pre dies sequitur, jurc octauus appellatur. In quo et caronostra resurgit ex puluere : vt fiuc bona, fiue mala quæ egit, recipiat a veritate. Vnde et pet legem quoque octavo die fieri circumcifio iubetur. Nam per membru quod circumciditur, mortalis propagatio generatur, decedentium quoque et succedentium numerus augetur. Sed quia in resurre Matth. 22. e ctione mortuorum, nec carnis iam propagatio agitur, et decessio atque successio nulla & Mar. 12. c erit: quia ficut scriptum est: Neque nubent neque nubentur, sed erunt ficut angeli in ca. O Luc. 20. f lo : octava die præcipitur præputium incidi . Ibi enim locum ia carnis propagatio non tenet, vbi refurgens caro perfeuerantiam eternitatis habet. Per hoc verbum mater virgo descendit, quæ Deum in vtero sine virilis carnis admixtione concepit, qui primus nobis zterne partiz gloriam in fua refurrectione monstrauit. Qui refurgens a mortuis, Rom. 6.4 D iam non moritur, et mors ei vltra non dominabitur. Nobifq. exeplum dedit, vt ea fieri

in die vltimo de nostra carne credamus, quæ facta de carne illius in die refurrectionis agnouimus, Sed quia de carnis refurrectione nobis fermo se intulit, triste nimis et valde lugubre est, quod quosdam in Ecclesia stare, et de carnis resurrectione dubitare cognoscimus. Hanc autem antiqui patres venturam esse certissime crediderunt, etiam cu nullum adhuc eiusdem resurrectionis exemplum tenuerunt. Quia igitur damnatione digni funt, qui et exemplum iam Dominica resurrectionis acceperut, et tamen adhuc de fua refurrectione diffidunt. Pignus tenent, et fidem non habent. Ecclesias replent, sed quia de resurrectione sua dubitant, mente vacua stant. De hac quippe resurrectione per bearum lob dicitur: Scio, quod Redemptor meus viuit, et in nouissimo die de terra 106.19.4 furrecturus fum, et rurfum circumdabor pelle mea, et in carne mea videbo Deum. Que E visurus sum ego ipse,et oculi mei conspecturi sunt,et non alius. Hinc etiam per Psalmi- Psalazz.

fram dicitur: In conspectu eius procidunt vniuersi qui descendunt in terram. In terram enim mortui non spiritu, sed corpore descendunt. In conspectu ergo Domini procidunt qui in terram descendunt : quia resurgendo ad iudicium veniunt qui nunc in puluere putrescunt. Hinc iterum dicit : Sitiuit in te anima mea , quam multipliciter 2/.62. tibi caro mea : Sitiuit anima mea ad Deum. Videat caro quid firit, nisi vt resurgat. Pf. 103. Hinc rurfus ait : Aufer fpiritum corum , et deficient: et in puluerem fuum reuertun- Pfal. 31. tur. Moxq. de carnis refurrectione subiungit: Emitte spiritum tuum, et creabuntur, Pf. 131. et renouabis faciem terræ. Hinc iterum dicit : Exurge Domine in requiem tuam, tu et arca fanctificationis ruæ . Exurrexit enim Dominus in requiem fuam, cum carnem fuam de sepulchro suscitauit. Post hunc quoque exurgit et arca: quia resurgit Ecclesia. Hinc per cumdem prophetam de quo loquimur scriptum est : Ossa arida, audite ver. Ezec. 37. 8

#### S. Gregorij in Ezechielem 1372

bum Domini. Hæc dicit Dominus Deus offibus his: Ecce ego intromitta in vos spiritu, A et viuetis. Et dabo super vos neruos, et succrescere faciam super vos carnes, et superex-

enim nos a mortis fomno non furgimus, quo modo refurrectionem Dominicam pri-

tes, parua femina ingentium arborum videant, atque si possunt dicant: Vbi in eis latet tanta moles roboris, tanta diversitas ramorum, tanta multitudo, et viriditas foliorum tanta species, floru tanta vbertas, sapor atque odor fructuu? Nuquid na semina arborum odorem, vel saporem habent, quem ipsa post arbores in suis fructibus proferunt ? Si ergo ex semine arborum, quod videri non potest, produci potest, cur de puluere carnis humanæ diffiditur, quia ex eo reparari forma valeat, quæ non viderur. Sape autem obijcere inanem quaftiunculam folent, qua dicunt : Carnem hominis D lupus comedit, lupum leo deuorauit, leo moriens ad puluerem redijt, cum puluis il-

Etus, ita ve capilli molliores carnibus, et vigues essent teneriores offibus, carnibus duriores. Si igitur tot et tanta ex vno femine per species distincta sunt, et tamen in for-

Phil.3.d

tendam in vos cutem, et dabo vobis spiritum, et viuetis. Hinc est qu'od propheta alius per resurrectionem Domini humanum genus vidit in finem suscitari, arque ait: Viuisicabit nos post duos dies, in die tertia suscitabit nos, et viuemus in conspectu eius. Hinc Ioan. 5. € est, quod cum de semetipso Dominus loqueretur, adiunxit: Nolite mirari hoc, quia venit hora in qua omnes qui in monumentis funt, audient vocem eius. Et procedent qui bona fecerunt, in refurrectione vita : qui vero mala egerunt, in refurrectionem iudicij. Hinc Paulus ait: Vnde etiam faluatorem expectamus Dominum lefum Christum, qui reformabit corpus humilitatis noftræ configuratum corpori claritatis suæ. Hinc iteru Thef.4.c dicit: Si enim credimus, quod lesus mortuus est et resurrexit, ita et Deus eos, qui dor-1.Cor. 15. 6 mierunt, per Iesum adducet cum eo. Qui rursus ait: Primitiæ dormientium Christus . Si B

> mitias habemus? Ecce veteres ac noui patres vno fibi fpiritu de carnis refurrectione cocordant. Ecce ipsa per se veritas prius voce docuit, quod de resurrectione carnis postmodum opere demonstrauit:et tamen adhuc quorumdam infirmitas fidem non habet in domo fidei stans. Sed mirari folent qualiter caro reuiuiscere possit ex puluere. Miren tur igitur altitudinem cæli, molem terræ, aby sos aquarum, omnia quæ in mudo sunt, ipfos quoque angelos creatos ex nihilo. Minus est valde aliquid ex aliquo facere, quam omnia ex nihilo fecisse. Ipsa nobis elementa, ipsa rerum species, resurrectionis imagine prædicant. Sol enim quotidie noffris oculis moritur, quotidie refurgit. Stellæ matutinis horis nobis occidunt, vesperi resurgunt. Arbusta astiuis temporibus plena folijs et frugibus videmus, quæ hiemali tempore nuda folijs, floribus, ac fructibus, et C quasi arida remanent, sed vernali sole redeunte, cum a radice humor surrexerit, suo iterum decore vestiuntue. Cur ergo de hominibus diffiditur, quod fieri in lignis videtur. ? Sed sæpe in puluerem putrescentes carnes aspiciunt, et dicunt : Vnde offa et medulla, vnde caro vel capilli poterunt in refurrectione reparari? Hac itaque tequiren-

le suscitatur, quo modo caro hominis a lupi, et leonis carne dividitur. ? Quibus quid respondere aliud debemus, nisi ve prius cogitent qualiter in hoc mundo venerint, et tunc inuenient qualiter refurgant ? Certe tu homo qui loqueris, aliquando in matris vtero spuma sanguinis fuisti, ibi quippe ex patris semine, et matris sanguine paruus ac liquidus globus eras . Dic rogo, finosti qualiter ille humor seminis in ossibus duruit, qualiter in medullis liquidus temansit, qualiter in neruis folidarus est, qualiter in carne creuit, qualiter in cute extensus est, qualiter in capillis atque vnguibus distin-

ma temanent coniuncta, quid mirum si possit omnipotens Deus in illa resurrectione E morruorum, carnem hominis diftinguere a carne bestiarum, vt vnus idemq. puluis, et non furgat inquantum puluis lupi, et leonis eft, et tamen refurgat inquantum puluis est hominis? Vide itaque homo,qualiter ad vitam venisti, et nequaquam dubites ad vitam, qualiter redeas. Cur autem ratione vis comprehendere quo modo redeas, qui ignoras quo modo venisti ? Da potentia creatoristui quod comprehendere non vales de temetiplo. Certe enim quia tu ex terra factus es , terra vero ex nihilo , tu es

creatus ex nihilo. Ne ergo de carnis tuæ refurrectione desperes, perpende prudenter, quia minus est Deo reparare quod erat, quam fecisse quod non erat. Si non potes resurrectionis effectum ratione comprehendere, perpende quam multa funt que non intelligis qualiter fint, et tamen effe non dubitas. Dic rogo fi nosti, gyrus cali, terra cardines, aquarum abyflus, vbi finiuntur, vbi fufpenfi funt? Scimus autem, quia quod A ex nihilo factum est , pendet in nihilo. Sed si est aliquid quod dicitur nihilum, iam nihilum non est. Si autem nihil est nihilum, nusquam mundi moles dependet, nec est vbi sit quod crearum est vt sit. Quo modo ergo nusquam est quod nouimus quia est? Sed hæc fortasse ad te multa sunt: Ad temetipsum homo reuertere. Certe ex spiritu es creatus et limo. Vno inuifibili, altero vifibili: vno fenfibili, et altero infenfibili. Quo modo ergo permifceri in te potuit spiritus, et limus, atque ex diuerso fieri res non diuersa, ita vt in tanta conuenientia misceretur spiritus et limus: vt cu caro atteritur, spiritus marceat. et cum spititus affligitur, caro contabescat. ? Sed forsitan necdu præuales discuterete- Exed. 14. e metipfum, perpende rogo, si vales, quo modo rubru mare virga diuifum est: quo modo Num. 20, b petræ duritia percussione virgæ vndas emanauit: quo modo Aaron virga sicca storuit: Num. 17.6 quo modo exeius genere veniens virgo concepit: quo modo et in partu virgo perman- Ioan 6. b

B fit: quo modo quatriduanus mortuus iussione suscitatus, ligatus manibus ac pedibus de sepulchro exijt, quem postmodum solui Dominus per discipulos iussit: quo modo idem Redemptor noster in vera carne atque ossibus resurgens, clausis ostijs ad discipu- 1048, 10. 6 los intrauit. Ecce hac inuestigare non vales, et tamen credis. Cur ergo de resurrectionis gloria dubitando, et discutiendo dubitas, qui tam multa mysteria sine discussione etcdidifti?Qui tamen si resurrectione carnis non credis,omnia sine causa credidifti:quia in hoc angeloru spectaculo videris quide velociter currere, sed postqua cursum peregeris, ne brauiu accipias aduerfaris. Vnde per Paulu dicitur: Sic currite, vt coprehedatis. Qui 1, cor, o, f rurfus air: Si in hac vita in Christo tantu sperantes sumus, miserabiliores sumus omni- 1.Cor. 15. b bus hominibus. Diuinæ aute virtutis mysteria quæ coprehendi non possunt, non intellectu discutieda sunt, sed side veneranda. Sciendu itaque nobis est: quia quidquid ratione

C hominis comprehendi potest, mirum esse ia non potest. Sed sola est in miraculis ratio, potentia facientis. Ecce dum de refurrectione carnis loquimur, ab expositionis ordine paululum digreffi sumus. Ad ea ergo, quæ cœpimus, redeamus. Habent autem interiores portavestibula, qua viginti et quinque cubitis in longitudine metiuntur. Si enm octo ter ducimus, ad viginti et quatuor peruenimus. Cui vnus additur, vt vinginti et quinque teneamus. Auditores erenim boni, qui quasi quæda vestibula sunt portarum, æternæ spei longanimitatem tenent, octauum diem in Trinitatis fide sustinent. Quæ Trinitas quia vous est Deus, octo quidem per tria ducunt, sed in voius Dei confessione folidantur. Plana funt vestibula: quia humilia funt corda bonorum auditorum. Habent longitudinem, quia in spei perseuerant long animiratem. Viginti et quinque cubitis earum longitudo mensuratur, quia resurrectionem carnis in octaua per Trinitatem cre-D dunt, et eandem sanctam Trinitatem vnum esse Deum fatentur. Habent quoque quinque cubitos latitudinem : quia per vitá fimplicem quæ quinque fenfibus ducitur, circa amorem proximi dilatantur. Et notandum, quia postquam portatum vestibula supe-

rius alia dicta funt, postmodu vestibulum quod quinque cubicis habet latitudinem, exterius respicere dicitur: quia nimirum sunt audirores alij, qui intellectu interioris vitæ magnis virtutibus proficiendo penetrant, et funt quidam fimplices, qui bene quidem, fed iuxta sensus corporeos viuunt. Vnde et exterius respicere dicuntur. Quasi enim extra respiciunt, quia iuxta sensus corporeos viuunt. Sed tamen et exterius respicientes intus funt, quia etsi sensus corporeos intelligendo transcendere nesciunt, fidem tamen atque charitatem et humilitatem tenent. Et intus ergo funt in foiritali adificio per amorem, et quasi foris respiciunt per simplicitatem, Potest per vestibulum, quod E exterius respicir, fides inchoantium designariset per vestibulum, quod est interius, fides perfectorum, qui iam per eam in virtutibus emicant. Possunt etiam per vestibulu interius præcepta altiora: per vestibulum vero quod respicir exterius, præcepta adhuc minima figurari. Per vestibulum quippe itur ad gradus et ad portam : quia per ptæcepta prædicationis pertingitur ad virtutes atque aditum gratiæ cælestis. Cum vero iu-bet alijs in cogitatione sua æterna meditari, cælestia sapere, eisq. dicitur in psalmis et hymnis et canticis spititalibus viuere, quasi interius vestibulu ostenditur: quod quinquaginta cubitis longitudine, et viginti quinque laritudine mensuratur. De quibus numeris nunc tacemus: quia ex his iam multa superius diximus. Cum vero alijs præcipi- 1.Cor. 7. e tur, vxori vir debitum reddat , fimilirer autem et vxor viro , quafi vestibulum quod exterius respicit, designatur. Quod quamuis extra respiciat, tamen intus est: quia rudis auditor et adhuc agit quod carnis eft, et tamen a bonorum numero alienus non eft. Po-

descripta est? Cumq.easdem portas interiori atrio narraret, prius portam Austri, deinde Orientis, et tertio in loco descripsit Aquilonis. Cur autem non eum de ordinem quem coeperat tenuit, fed hunc in portarum descriptione permutauit:vt et prius diceret Oriezis portam, Aquilonis, et Auftri: et postmodum Austri, Orientis et Aquilonis? Sed si Aquilonis nomine gentilitas designatur, cunctis studiose legentibus liquer, quia ante fynagogam gentilitas fuit. Nam et vir ipse a quo Hebræi appellati sunt, ex gentibus est

electus. Dicatur ergo porta Orientalis ante portam Aquilonis et Auftri: quia in diuinitate fua Dominus ante gentilitatem et luda a natus eff, quia et ante omnia facula. Dicatur vero narratione subsequenti porta Austri, Orientis et Aquilonis: quia Redemptor B nofter in humana natura inter ludaam et gentilitatem nafci dignatus eft:quia et in fide fynagogæ venit, et ante initium Ecclesiæ, quam ex gentibus collegit. In prima ergo descriptione sit Orientalis porta ante portam Aquilonis, et Austri: in secunda autem in-

Gen. 10.6

ter portam Austri et Aquilonis, Orientis potta nominetur: quia ex diuinitate antecessit omnia, et ex humanitate venit inter omnia: quia et decedentis Iuda finis factus eft, et subsequentis gentilitatis initium. Igitur quia ea que necdum dicta fuerant, vt, Domino largiente, potuimus, rimati fumus, et ea quæ fæpius funt replicata, transcurrimus: nunc ad ea veniamus quæ sic iam per ordinem dicuntur, vt in eis pene nihil de his quæ dicta funt replicetur. [ Et per singula gazophylacia oftium in frontibus portarum. ] Gazophylacia superius diximus corda doctorum, que scientie divitias servant. Frontes autem portarum funt verba atque opera prædicatorum, in quibus cos foris agnofci- C mus, quales apud se intrinsecus viuant. Est autem oftium per gazophylacia singula in frontibus portarum : quia vnu squisque doctor in corde auditoris intellectum aperit in dictis et operibus patrum. Cum enim Petri Apostoli prædicationem discutimus, cum Pauli verba perferutamur, cum Ioannis Euangelium inuestigamus, atque ex corum verbis auditores nostros ad interiorem intellectum trahimus, quid aliud agimus, nisi oftium in portaru frontibus aperimus? Dicatur ergo: [ Per fingula gazophylacia oftium in frontibus portarum: ] quia si doctor hoc quod loquitur, Apostolorum dictis minime confirmat, in frontibus portaru m oftium non habet. Et si oftium non habet, dici iam ga zophylacium spiritalis zdificij non potest :quia si intellectu non aperit, doctor non est. Cum vero auditores boni per ora docentium, Apostolorum dicta et opera cognoscunt, culpas suas apud semetipsos tacite reprehendunt, et lacry mis insequentur omne quod D se egisse inique meminerunt. Vnde hic quoque de oftio, quod est in frontibus portaru, Subditur: [ Ibi lauabunt holocaustum. ] Qui enim se per sidem in conversatione sancta Domino deuouerunt, holocaustum Domino facti sunt . Sed quia adhuc multa in se de corruptibili fua carne patiuntur: quia adhuc in eis cordis munditia fordidis cogitationibus inquinatur, quotidie ad lacry mas redeunt, affiduis fletibus affliguntur. Sanctorū enim patrum dicta et facta considerant, et cum se indignos pensant, in portarum oftio holocaust ul lauant. Ecce etenim quis pro timore omnipotentis Domini esse patiens deuouit, nulli conuitium pro conuitio reddere, omnia æquanimiter tolerare, et tamen cu hunc contumelia ab ore proximi illata subito percusserit, turbatur: forte aliquid loquitur, quod loqui non debuit. Certe ifte iam holocaustum est, sed adhuc inquinatum. Fortasse contra illatas contumelias patientiam exhibuit tacitus permansit; sed tamen contra eassdem contumelias quas portat, dolore tangitur, eiusq.animus in charitate sauciatur. Patientia enim vera eft, quæ et ipfum amat quem portar . Nam tolerare, sed odisse, non est virtus mansuetudinis, sed velamentum furoris. Hic itaque sepe in cogitatione fua fe judicat, reprehendit femetipfum quia dolet, nec tamen apud fe præualet obtinere ne doleat. Iam ergo per bonam deu otionem holocaustum est, sed tamen per dolorem quo tang itur, adliuc inquinatum. Alius ea quæ possidet, apud semetipsum decreuit in-digentibus cuncta tribuere, nil sibimet reservare, vitam suam soli supernæ gubernationi committere: sed dum præbet pauperibus quæ habet, fortasse cogitatio mentem subrepit quæ dicit: Vnde viues, si cuncta dederis? Nec tamé desistit tribuere. Sed quod lætus

dare coeperat, postmodum triftis præbet. Quid huius mens nisi misericordiæ holocauflum oft? Sed tamen per triftitiam cogitationis inquinatum. Aut enim deliberare fum-

Sup.bom. 27. sei. 165. a

ma non debuit, aut post deliberationem nullo modo dubitare. Alius contempta mundi superbia, honores arque dignitates huius saculi decreuit vitare. Vltimum appetit inter homines locum tenere, ve tanto excellior inueniatur in permanenti gloria, quanto humilior aspicitur in transcunte vita. Is fortasse cum subito se a proximo despici agno scit, dedignatur cur despicitur. Vult quidem in loco humili, sed tamen attendi contemptibilis non vult. Hunc iam deuotio eleuat, sed adhue infirmitas grayat. Iam ergo per deuotionem holocaustum est, sed adhuc ex infirmitate inquinatum. Hi itaque qui in eis, que optime deuouerunt, aliqua infirmitate sui culpa tanguntur, cum per verba doctorum dicta patrum intelligant, et in quanta culpa iaceant, agnoscunt, seq. ipsos poenitentia lamentis afficiunt, holocaustum in oftio portarum lauant. Sciendu vero est quia hoc inter facrificium arque holocaustum distat, quòd omne holocaustum

B facrificium eft, fed non omne facrificium holocaustum. In facrificio etenim pars pecudis in holocausto vero totum pecus offerri consucuerat. Vnde et holocaustum latim lingua totum incensum dicitue. Pensemus ergo quid est sacrificium, quid holocaustum. Cum enim quis suum aliquid Deo vouet, et aliquid non vouet, sacrificium est. Cum vero omne quod habet, omne quod viuit, omne quod sapit, omnipotenti Deo vouerit, holocaustum est. Nam sunt quidam qui adhuc mente in hoc mundo retinentur, et tamen ex possessis rebus subsidia egentibus ministrant, oppressos defendere festinant. Isti in bonis quæ faciunt, sacrificium offerunt: quia et aliquid de actione sua Deo immolant, et aliquid fibimetipfis referuant. Et funt quidam qui nihil fibimetipfis referuant, sed sensum, linguam, vitam, atque substantiam quam perceperunt, omnipoten ti Domino immolant. Quid isti nisi holocaustum offerunt, immo magis holocaustum

C fiunt? Ifraeliticus etenim populus primum facrificium in Aegypto obtulir, fecundum Exed-12-4 vero in eremo. Qui itaque adhuc mentem habet in faculo, sed boni iam aliquid opera- Exed, 1316 tur, Deo facrificium obtulit in Aegypto. Qui vero præfens fæculum deferit, et agit bona quæ valet, quasi iam Aegypto derelicta sacrificium præbet in eremo: quia repulso ftrepitu desideriorum carnalium, in mentis sua quiete arque solitudine Deo immolat quidquid operatur. Quamuis ergo, sicut dictum est, sacrificium sit etiam holocaustum, maius tamen est holocaustum sacrificio: quia mente que huius mundi delectatione non premitur, totum in omnipotentis Dei facrificio incenditur quod habetur. Sed sciendam nobis est quia sunt quidam qui etiam saculum relinquentes , torum quidem quod habenr offerunt, fed tamen in bonis que a gunt, minime compunguntur : et bonu quod agunt, holocaustum est, sed quia flere ac semetipsos dijudicare nesciunt, seg. ex

D amore ad lacrymas nou accendunt, perfectum corum holocaustum non est. Hinc per Pfalmiftam dicitur : Memor fit omnis facrificij rui, et holocauftum tuum pingue fiar, Pfal. 19. Holocaustum quippe siccum, est bonum opus quod orazionis lacryma non infundunt. Holocaustum vero pingue est, quando hoc quod bene agirur, corde humili etiam per lacrymas irrigatur. Vnde rurfus dicitur: Holocausta medullata offeram Pf.65. tibi . Qui squis enim bonum opus agit, sed omnipotentis Dei amore atque desidetio flere nescit, holocaustum habet, sed medullam in holocausto non habet. Qui vero bona operatur, et visioni iam Creatoris sui inhiat, atque ad æterna contemplationis gaudia peruenire festinat, seq. ipsum ex amore quo accenditur, in sletibus mactat, holocausta Domino medullara dedit. Studendum vero nobis est, et mala fundirus relinquere, et bona quæ sufficimus operari, atque in ipsis bonis quæ agimus, amore æterni luminis

E compungi. Ipfeenim cordis tenebras discutit amor lucis, vt subtilius videre valcamus. ne qua in bonis que agimus, praua misceantur. . Considerandum nobis quippe est opus nostrum quale sit, que cogitatio in opere, que intentio in cogitatione. Et cum nostro bono operi admixtum aliquid malitiz, vel prauz delectationis agnoscimus, redeamus ad lacrymas, lauemus holocaustum. Sunt autem quidam, qui semetipsos in magnis actionibus Domino deuouerunt, atque ad tantam per fectionem perueniunt, vt ab eis nulla vmquam difficultate flectantur, quatenus a deliberatione castitatis nequaquam caro in prauz cogitationis delectatione animum sternat. Nam etti quando per fuggestionem pulsat, surgere non permittitur: quia vigore iudicij calcatur. In deliberatione quoque parientiæ nec fermo inordinatus ab ore prodeat, nec dolor tacitus animū: premat, yt in largitate eleemofy næ nulla inopiæ fulpitio triftitiam generet, yt in deli-

beratione humilitatis nullus despectus animum mordeat. Sed cum iam in his quæ recte

deuouerune.

deuouerunt, sese fortiter exhibent, priora tamen peccata, que ab ipsis ante bonam deli- A berationem perpetrata funt, ad memoriam deducunt, et plangunt quidquid illicite fe egisse meminerunt. Hi itaque per vitam quam tenent, holocaustum sunt, sed per vitam quam ante tenuerunt, inquinatum. Lauant ergo holocaustum in oftio portarum: quia intellectu quem percipiunt de dictis patrum, lamentis se quotidianis afficiunt, et mundant vitam lacrymis, quam prauis aliquando actibus inquinauerunt . Nos itaque inter hac ad vitam prateritam mentis oculos reducamus, reminifcamur qui fuimus, cum mundi huius concupifcentias fequeremur. Et si ram Domino toto corde feruimus: quia nos peccasse meminimas, defluamus in fletibus, lauemus holocaustum. Ecce, omnipotenti Deo deuouimus castitatem nostram. Sed si adhuc immunda cogitatio mentem inquinat, redeamus ad lacry mas, lauemus holocaustum. Ecce, patientiam nos seruare decreuimus. Si adhucira perturbat, si mentem racitus dolor excruciat, redeamus ad la- Ri crymas, lauemus holocaustu. Ecce, iam nouimus possessa tribuere, arque in hoc mundo humile locu tenere. Si qua adhuc animu inopiæ fuspitio deprimit, si despectus proximi in aliqua nos indignatione confundit, redeamus ad lacrymas, lauemus holocaustu. Magnus est enim Creatori nostro ad recipiendos sletus humilium, misericordia sinus. Vbi enim innumerabiliù hominu fletus suscepti sunt, ibi locu suum inuenturæ sunt et lacrymæ noftræ. Pensemus quid per aliu prophetam dicitur : Et erit qui offenderit ex eis in illa die quasi Dauid, et domus Dauid quasi Dei, sicut angelus Domini in cospectu eius, Hæc dies misericordiæ, quæ nobis de aduetu Redeptoris nostri promissa est. Qui itaque offenderit, erit quafi Dauid: quia peccator ad poenitentiam redit: Domus autem Dauid.

Zasb.12.6 quafi Dei:quia reuerfus quifque ad iustiria, habitatio efficitur Creatoris sui, vt sit sicut angelus in conspectu eius: quia misericordia viscera qua in se expertus est, annuciando Q et alijs propinat. Hinc etia paulo post illic dicitur: In die illa erit sons pates domus Da 24tb.12. 4

uid habitantibus Hierufale, in ablutione peccatoriset menstruata. Fons quippe occultus est vnigenitus patris inuisibilis Deus . Fons vero patens est idem Deus incarnatus. Qui fons parens recte domus Dauid dicitur : quia ex Dauid genere noster ad nos Redemptor processit. Hierusalem vero visio pacis interpretatur. Hi autem Hierusalem habitant, qui in visione pacis intima mente figut. Peccator vero et menstruata est vel is qui delinquit in opere, vel mens qua labitur in praua cogitatione. Menstruata namque ista pollutio est quia et aliena carne non tangitur, et sua carne inquinatur. Sic itaque, sic est omnis anima, quæ et si malu opus non agit, polluta tamen cogitatione fordescit. Vnde etiam per prophetam alium sub Iudza specie de anima immundis deside. rijs occupata dicitur: Omnes qui quarunt ea, non deficient, in menstruis eius inuenient D cam. Maligni quippe spiritus quarentes non deficiunt, cum inferre perditionem cu-

Hier. 2 . 6 piunt, et nulla bona cogitationis rectitudine repelluntur. Atque in menfruis fuis animam inueniunt, quando in polluris cogitationibus politam facile ad peruerlam. operationem trahunt. Dicaturergo: In dieilla erit fons patens domus Dauid habitantibus Hierufalem, in ablutionem peccatoris et menstruatæ: quia apertus jam nobis est fons misericordia Redemptor noster, qui in domo Dauid incarnari dignatus est: ve peccatorem lauer a peruerlo opere,et menstruatam mentem diluat ab immunda cogitatione. Paret igitur fons, curramus cum lacrymis, lauemur hoc fonte pietatis. In hoc fonte ipfe quoque Dauid lorus est, cum redijt ad lamenta panitentia, post maculas grauis culpæ. Ipfum quippe inuenire fontem quærebat, cum diceret: Redde mihi lætitiam Pfal. 50 falutaris rui, et spiritu principali confirma me . lesus enim Hebraice, Latine falutaris E dicitur. Et quid est quod sibi lætitia Iesu reddi postulabar, nisi quod hunc ante culpam contemplari confucuerat, eiufq. contemplationis gaudia in culpa perdiderat? Vnde re-

ête post poenirentiam, visionis eius lætitiam sibi reddi quærebat. In hoc fonte misericordix lota est Maria Magdalene, qua prius famosa peccatrix, postmodum lauit maculas Luc. 7. 8 lacrymis, deterfit maculas corrigendo mores. In hoc fonte misericordia omnibus aperto lauit Petrus quod negauerat: quia fleuit amare. In hoc fonte misericordia in fine suo Mat. 29.f lorus est latro, qui semetipsum in morte reprehendens, a culpa sua ablutus est confesfione veritatis. Cur igitur pigri fumus? cur torpenres, et frigidi remanemus, qui in hoc fonte pictaris tantos iam se lauisse cognouimus? Ergone in mundatione nostra despera-

bimus qui tot exempla mifericordia in pignore tenemus? et cessamus veniam quarere, atque cum lacrymis fiduciam habere, qui tantorum iam emundatione spei nostra piA gous accipiemus l'Querere enim miferiordize fontem debuimus; eriam fe fautius effe, Pater, en espigimus. Mittamus coulos fidei in mundiv miuertim, confideremus quan ti peccatores diebus as nodibus per lamenta in hoc fonte miferiordize l'auantur, quan ti post enchessa ad lucero, quanti post meculas ad munditaim redeune. Curramus eum salibus post mortis tenebras ad aquam vitx : confideremus quantis peccaumus, quantum quotidis peccamus, aque va paparamus mundi post Culpas, aluemus bolocaustit.

### HOMILIA XXI

T in veltibulo portæ duæ menfæ hinc, et duæ menfæ inde: ve immoletur fuper eas holocaultum, et pro peccato, et pro deličko. Et ad latus exterius, quod a fændit ad oftium portæ, quæ pergit ad Aquilonem, duæ menfæ: et ad latus alterum anne veltibulum portæ, duæ menfæ. Quat-

tuor menik hini, cet quattuor menik inde. Per latera portæ 0.00 menik erant, juper quas immolabant. Quattuor autem menik ad holocaultum de lapidibus quadris erturdia, longiquidine cubiti vinise et dimidij, et alatudine cubiti vinius ed midij, et alatudine cubiti vinius fumeli, et alatudine cubiti vinius fumeli, et alatudine cubiti vinius fumeli et vicilima. Et labia earum palmi vinius, reflexa intrinifecus per circuitum. Super men fea sueme carnes oblationis.

C Vid fumus de myflicis fenfbus Ezechielis prophetz locuturi, qui ipfa cius hifloreta verba vix ca pimus Ecce tenim dicite [Et in vetfbud to porta, dure menfa hine, et dum emife inde, vit monelour fuper as holocaulida; er po peccaro, et pro dell'do. Et ad latus exterius quod afchit a dolling peras, qua pergit ad Aquiloof, dus meffare ta datus exterius quod afchit a dolling peras, qua pergit ad Aquiloof, dus meffare ta datus exterius quod afchit a dolling peras, qua pergit ad Aquiloof, dus meffare ta despera de la composition de

D'araginta et colo dicerentur. Rurfum fi hoc de van dicitur, magno obflaculo noftrà intelligentia reuerberatur, quido poit deferitpal protes vetibulum, viò duz mensis hinc, et duz mensis inde esti narratze fiunt, adhue ad latus exterius, quod ascendit ad oftiti porte, que peringir ad Aquiloni, duz mensis elimenorantura que fubiungirur. Et ad latus alterti ante vetibulum duz mensis. 3 si enim intra vetibulum porta binz per la tera mensis erant, cum indivinte. Et ad latus arterius duz mensis, aque ad latus alterti ante vetibulum duz mensis. 1 linter quas etiam porta, qua respicit viam Aquilonia, esti memoratur profecto pater a fund vetibulum intrincus, aque a luid extrinicus fusificquia est prius porta interios, et pottano dum bom lo con exterior Aquilonia porta deciri memoratur, quantum extreman Aquilonia, porta mensionari, quaratum extreman Aquilonia, porta moratura est est de ve pracidum est, est de descributur, adum extreman Aquilonia, porta moratura est est veta est de descributur, a dutu de este dem interios porta fermo contexturus. Quippe cum pro-

E atri) interioris. Nune ergo cum diaz meniz hine in porta veitibulo, et diaz meniziani de deferibuntur, adinte de adem interiori porta fermo construiruz. Quippe cum protinus fishinfertur: [Quis ad latue exterius, quod afeculia do filium porta, qua peringit ad Aquilonem, duaz menic et ad latus a herum ante veitibulum porta, dua mel 2x. ] Porta experiori imilitær binas. Quaturo attuen hine, et quaturo inde meniz partiet porta exteriori imilitær binas. Quaturo attuen hine, et quaturo inde meniz partiet retirus in Aquilonis porta deferibuntur i qua fimul omnos ofto fun, in quibas immoliatur. His istaque de exteriori narrationa disculfis, ad fipritals limitellectum fermo redestr quia tanto iam nobis interioris esti, largiene Domino, facilor debet, quanto nos exterioris deferipionis ignoranti non angultat. Poffium retenim portam nomine, sicur fu perius dictum eft, fanoli pradicatores intelligi, ve vefitibulum porta fit populus. Qui did S. Greg. 70-2.

## 1378 S. Gregorij in Ezechielem

mente humili verba prædicationis fuscipit, in co mensæ ad facrificinm ex virtute con- A ftruantur. Rurfum nihil obstat si portam accipimus hoc, quod nobis per ora prædicantium facri eloquij intellectus aperitur, vt vestibulum porræ eiusdem nobis prædicationis verba fint, que prius humiliter accipimus, vt post ad facri eloquii intelligetia veniamus. Sit itaque nobis porta interior Testamenrum nouum, porta vero exterior Testamentum vetus: quia et hoc spiritalem intellectum aperit, et illud rudibus adhuc mentibus in historia sacri eloquii litteram custodit. Habet autem porta interior in magna iam multitudine fidelium populorum duo latera : videlicet dilectionem Dei et dilectionem proximi. Binæ autem menfæ funt hinc et inde, quia in dilectione Dei necessario tenenda est fides et vita: in dilectione autem proximi debet summopere patientia et benignitas custodiri. Est enim in dilectione Dei necessaria fides et vita : quia videlicet fcriptum est: Sine fide impossibile est placere Deo. Et rurfus scriptum est: Fides sine ope B ribus mortua est. Est autem in dilectione proximi nobis patientia et benignitas conferuanda : quia de cadem dilectione scriptuest: Charitas patiens est, benigna est . Patiens fcilicet, vr illara a proximis mala æquanimiter portet. Benigna autem, vt fua bona pro ximis desiderabiliter impendat. Habet quoque porta exterior, videlicet lex, duo latera: spiritales patres et carnalem populum . In quibus singulis binæ mensæ sunt : quia ha-

bei in fpiritalibus parirbus doctrinam et propheriam, habet in carnali populo circumcifionem et facilicium. In his iraque octo menfis immolatur: qui aquidqui fides credit, quidqui dvirai nexemplo boni operis oltendit; quidqui dpatenta humiliter roletar, quidqui benginats largiter immilitra, quidquid doctrina fallubriter docet, quidquid propheria in polterum przemonet; quidquid circumcifio ad mandatum exterius ligauit, quidquid factificium ex deutorione offerentis eggi; in omniporensis Dei oculis Co hoc ell' victimam oftendit. In lege enim etiam per carnale factificium quid aliud popul lusaini deutorionem di cordisi immolabat? Norandum vero quid quattrou ments fo-

Hebr.11. a Iac.2. d 1.Cor.13. b

Hom. 10.

Luc.14.e Luc.9.c

lummodo ad holocaustum fuisse memorantur quas videlicet vestibuli portæ interioris accipimus, vt de reliquis quattuor fentiamus, que ad facrificium conftructe fuerat. non ad holocaustum. Holocaustum enim, sicut præcedēti iam locutione professus sum, totum incensum dicitur: Et lex quidem Deum ac proximum diligi, diuina mandata cu ftodiri pracipit: ab alienarum rerum concupifcentia compefcit, non tamé omnia dimit ri juber. In Testamento autem nouo nos veritas contestatur, dicens: Nisi quis renunciauerit omnibus, quæ possidet, non potest esse meus discipulus. Atque iterum dicita: Qui vult post me venire, abneget semetipsum. Mensæ ergo interioris portæ holocaustum. habent: quia in virtutibus Testamenti noui quasi per holocaustum omnia incendimus. D quando omnibus, quæ huius mundi funt, renunciauimus. Menfæ vero portæ exterioris facrificium habent, sed holocaustum non habent, quia præcepta legalia decimas offerri jubent, sed dimitti omnia non jubent. De interioris autem vestibuli quattuor mensis dicitur: Vt immolerur super eas holocaustum et pro peccato et pro delicto. Hoc etenim inter peccarum et delictum diffat, quod peccarum est mala facere, delictum vero est bo na derelinquere: quæ summopere sunt renenda. Vel certe peccatum in opere est, delicu in cogitatione. Recte ergo in interioris portæ quattuor mensis immolarur holocaustu. et pro peccato, et pro delicto: quia quicumque potuerit hoc præfens fæculum pleniter contemnere, et derelinquens omnia, semetipsum Domino holocaustum dare, ipse jam per fecte nouit, et peccata operis plangere, et peccata cogitationis, vel quod malu fecir. vel quod debuit facere bonu, non fecit. Qui cienim totu dimilit, culpas suas in fletibus E iam liberius conspicit. Cumq.eius mentem terrena cura non præpedit, pro opere simul et cogitatione plangendo, mentem suam omnipotenti Domino quid aliud quam holocaustum dedit? Neque hoc a ratione videtur extraneum, quod propheta cum latus exterius diceret, et offium porta nominaret, addidit : [ Qua pergit ad Aquilonem.] In exteriori enim custodia littera lex data tenebatur. Ostium vero porte est ipse historicus intellectus legis, qui ad domini timorem ducit. Que porta ad Aquilone pergere dicitur: quia lex eadem sub rimore mortis frigida Iudaici populi corda costrinxit. Quasi enim per calorem ille populus curreret, si præcepta Dominica ex amore seruasset. Sed quia sub timore mortis propositæ listeram custodiuit, quasi in torpore frigoris remansit. Vnde nouis populis æterna premia amantibus, non autem temporalia tormenta timentibus arque iam calentibus dicitur : Non accepistis spiritum seruitutis iterum in timore,

Rgm.8.0

A sed spiritum adoptionis, in quo clamamus: Abba pater. Dicatur autem: Quattuor mesa hinc, et quattuor mense inde per latera porta. [ Du enim fides et vita, doctrina et prophetia in bonorum mentibus custoditur, porta nostra, id est, intellectus sacri eloquij, quattuor ex latere mensas habet. Cumq.in proficientibus populis sancta prædicatio parientiam et benig itatem seruat, que prius in carnalibus circumcitione et sacrificium cuftodiunt, meniæ quoque quattuor quali ex alio latere monstrantur. Que simul omnes octo ad immolandum fiunt, quattuor videlicet interiores ad holocaustum, quattuor vero exteriores ad facrificium. Quia et hi, qui in fancta Ecclesia fidem, vitam, patientiam arque benignitatem custodiunt, summis iam proculdubio virtutibus pollent. Et hi qui in synagoga doctrinam et prophetiam, circumcifionem et sacrificium cognouerunt, alia offerendo, atque sibimetipsis alia retinendo, deuotionis victimam omnipo-

tenti Domino dederunt. Sed quia superius dictu est, idcirco mensas quattuor interioris vestibuli constructas, ve immoletur super eas holocaustum et pro peccato et pro delicto, vade menfæ ipfæ conftructæ fint, inferius a peritur, cum fubditur: [ Quattuor autem menta ad holocauftum de lapidibus quadris extructa. I Quos enim hoc loco lapides quadros accipimus, nisi quoslibet fanctos, quorum vita in prosperitate atque aduerfirate nouit fortiter ftare? Lapis etenim quadrus æque ftat, in quocumque larere fuerit versus. Quisquis ergo in prosperitate non extollitur, in aduersitate non fragitur, su alionibus ad malum non trahitur, vituperationibus a bono opere non reuocatur, lapis quadrus est. Et quasi ex omni latere statum habet, qui casum in qualibet permutatione non habet. Certe cum Iudzorum populum propheta a fide perire cognosceret, et sanctos Apostolos surgere in Ecclesia præuideret , per quos multi sunt ex gentibus in sidei

C et vita fortitudine folidati in magna confolatione locutus est, dicens: Lapides cecide- 1/4.9. 6 runt, sed quadris lapidibns adificabimus. Videns quippe in sancta Ecclesia Apostolos, martyres arque doctores surgere de lapidum casu, id est, de ludzorum perditione minus doluit:quia omnipotentis Dei zdificium, id eft, sanctam Ecclessam de quadris lapidibus ædificari conspexit. Mensæ ergo quattuor de quadris lapidibus construuntur: quia fides et vita, patientia et benignitas de vita fanctorum in exemplum datæ funt fequentibus populis, vt iam vestibulum mensas habeat, id est, virtutes vita populus teneat, in quibus omnipotenti Deo orationis sacrificiù in ara sui cordis incendat. Quidquid enim boni fideles sanctæ Ecclesiæ populi vel fecerunt, vel faciunt, hoc in exemplo de prædicatorum suorum vita susceperunt. Vnde enim mensas hoc vestibulum haberet,nifi quadros lapides inueniffet? Vt enim vnum de quadris lapidibus breuiter ad me-

D dium deducamus, vultisfratreschariffimi fidem videre? Mihi viuere Christusest, et Phil.r.e mori lucru. Vultis vită cognoscere? Mihi mudus crucifixus est, et ego mundo. Vultis pa Gal. 6. d tientia audire? Víque in hac hora et esurimus, et colaphis cadimur, et instabiles sumus, 1.Cor. 4.6 rel Ego autem libentissime impendam, et superimpendar ipse pro animabus vettris. Ac ne forfitan credamus quia corum pro quibus impendi defiderat, debitor fuerit, mox ad cosdem discipulos subiungit, dicens: Licet plus vos diligens, minus diligar. Cum er- 1bid. go a populo fideli ad imitandas virtures fanctorum prædicatorum vita cognoscitur, profecto in vestibulo de quadris lapidibus meníz construütur. Habuit vero et synagoga spiritales patres in doctrina arque prophetia, ex quibus exeplu vitæ in virtutibus tra heret. Sed rudis eius populus magis per timore servicus, quam per amore sequens, vi-

tas patru noluit imitari, quas vidit, arque ideo porta exterior, qua ad Aquilone pergit, mensas non habet ad holocanstu . Sed quia hac moraliter diximus, restat adhuc vt easdem mensas per intelligentiam typicam perscrutemur. Porta etenim nostra in interiori vestibulo quattuor mensas haber: quia fancta Ecclesia ad erudizionem fidelium, populorum, quattuor regentium ordines accipit, quos Paulus ex dono omniporentis Dei enumerat, dicens: I ple dedit quoidam quidem apostolos, quoidam autem prophetas, 1.Cor. 12. d alios vero Euangelistas, alios auté pastores et doctores. Pastores vero et doctores vnum & Eph.4.6 regentium ordinem nominar:quia gregem Dei ipse veraciter pascit, qui docet. Habuit quoque et porta exterior mentas quartuor: quia videlicet (vnagoga, obfequi) exteriovis observantiam per principes sacerdotum et seniores populi, per scribas atque Pharifaos tenuit. Qui scilicet Pharifa i, etiam leg is doctores vocati sunt. Sine autem exteriori

S.Greg. To.2.

A22222 2

seu interiori portæ duæ mensæ hinc sunt, et duæ inde: quia in exordijs suis sancta Eccle- A sia Apostolos et prophetas habuit. Prophetas aurem dicimus non cos qui in veteri populo fuerar, sed cos qui in sancta Ecclesia post Apostolos sunt exorti. Posteriori quoque tempore, quod nunc'eft, habet Euangeliffàs atque doctores. Quia vero Euangelium bo-num nunciù dicitur, Euangeliffas vrique appellamus, qui rudibus populis bona patriæ caleftis annunciant. Qui videlicet Euangeliftæ atque doctores et priori quidem tempore fuerunt, sed et nunc víque, Domino largiente, permanent : quia adhuc quotidie et infideles populos ad fidem trahi, et fideles quosque in bonos mores per doctores erudiri cognoscimus. Apostoli vero et prophetæ ab hoc tempore præsenti sublati sunt:atque ideo dicimus quia mensa ha porta nostra, id est, sancta Ecclesia quasi in alio latere fuerunt. Habet et porta, quæ pergit ad Aquilonem, duas mensas hinc, et duas inde:eofdem, quos diximus principes facerdotum et seniores populi in maiori auctoritate regi- B minis:Scribas quoque et Pharifæos, qui rudi illi populo minori loco præfuerūt. Sed hæc menfæ iuxta portam funt quæ ad Aquilonem pergit : quia cum quattuor isti ordines populo praeffent, synagoga in perfecutione Redemptoris nostri sauiens, ad torporem perfidiæ prorupit. Quæ tamen mensæ habuerunt sacrificiu, quod iuxta solam litteram tenuerunt : vnde et ad torporem frigoris lapfi funt , quia flamma spiritus succensi non funt. Interiores autem mense holocaustum non habent, quia siue in cordibus Apostolorum, atque prophetarum, seu in mente Euangelistarum atque doctorum, ignis spiritus et arsir et arder. Qui pro co quòd omnem corum cogitationem in bono opere assumit, flama amoris Dei quasi holocaustum simul quod inuenit, incendit. Holocaustum enim offerunt, qui fiue in bono opere, feu in fancta cogitatione medullitus accenduntur. Menfæ vero hæ ex quadris lapidibus factæ funt, quia dum quotidie facri eloquij in 🔾 fuis cordibus verba meditantur, ad offerendum Domino orationis holocauftum, quafi ex quadris lapidibus conftruuntur. Verba etenim fcripturæ facræ lapides quadri funt. qui vbique stant: quia ex nullo latere reprehensibilia inueniuntur. Nam in omne quod præteritum narrant, in omne quod venturum annüciant, in omne quod mortaliter præ dicant, in omne quod spiritaliter sonant, quasi in diuerso la rere staru habent: quia repre hensione non habent. Corda itaque sanctorum, mensæ Dei sunt ad holocaustu ex quadris lapidibus constructæ: quia qui Dei verba semper cogitant, semetipsos Domino a carnali vita in cogitatione mactant. Vnde scriptum est: Lex Dei eius in corde ipsius, et non supplantabuntur gressus eius. Et vnde rursum dicitur: In corde meo abscondi eloquia tua, vt non peccem tibi. Sed quia mensæ hæ vnde sint constructæ cognouimus, etia cuius mensura fint audiamus. Sequitur: [Longitudinem vnius cubiti et dimidij, et lati- D tudinem cubiti vnius, et dimidij, et altitudine cubiti vnius. ] Hunc locum quidam expo fuit, dicens: Longitudinem et latitudinem habet menfa, vnum cubitum et dimidium, id est, per quadru: quæ simul iunctæ tres cubitos faciut. Qui tres cubiti habent in alritudinem cubitum vnum, vt my steria Trinitatis vnius cubiti, hoc est diuinæ maiestatis men fura conseruet. Qui videlicet sensus expositionis, ideireo non potest stare, quia in illa fumma Trinitate, quæ omnia creauit, omnia continer, dimidiu nihil est, nec ex duobus dimidijs aliquid vnu. Neque enim quidquă imminutionis ac decisionis habet illa substantia,quæ semper incommutabilis manens,nec detrimentum recipit nec augmentu. Sæpe autem diximus longitudinem ad longanimitate spei latitudinem vero ad charitatis amplitudinem pertinere. Menfæ er go quæ ad holocaustu constructæ sunt, longitu dine cubiti vnius et dimidij metittur : quia fancti patres arque doctores qui fe longanimiter ad fecreta spei intime extendunt, per hoc quod in virtutibus viuunt, quantum ad humanam quidem mensura pertinet, valde perfecti sunt: quantum vero ad diuina mysteria, quæ plene ab homine capi non possunt, quam diu in hac mortali carne subsistit, perfecti non funt. In semetipsis ergo ia cubitu habent, in Deo autem adhuc cubitu non habent: quia iam quidem in virtutibus plene proficient, sed tamen aliquid de Deo adhuc ex parte cognoscunt. Ecce iteru in mensura mensæ ad testimonium Paulus occurrit . Videamus an cius vita cubito integro mensutetur . Dicit enim : Quotquot persecti fumus, hoc sapiamus. Videamus si in his que de Deo sentit, iam se ad percipienda. mysteria perfecte tetenderit. Ego me non arbitror comprehendisse. Qui rursus ait. Ex parte cognoscimus, et ex parte prophetamus. Cum autem venerit, quod perfectum eft, euacuabitur quod ex parte eft . Qui iterum dicit : Nunc cognosco ex parte, tunc

Pfal.36. Pf. 118.

Pbil.3.6

Phil. 3.6

A autem cognoscam sicut et cognitus sum. Si ergo perfectus est, et ex parte cognoscit, cu bitum habet, quantum ad fe, fed tamen dimidium luper fe. Tendanruz ergo in longanimitate spei corda sanctorum, tendantur in perfectione quam habent, cubito vno. Sedquia adhue plene videre non possunt, vbi spei oculum mittunt, hoc quod super vnum cubitum habent, in dimidio cubito recidatur, quatenus in hac vita semper se impersoetos aspiciant, et ardentius ad perfectionem currant. Habent quoque mensa latitudine cubiti vnius et dimidij: quia sanctorum corda in charitatis amplitudine dilarata juxta proximum que diligunt et vident, habent cubitum. Poffunt enim perfecte diligere quos perfecte valentiunta aliquid scire. Omnipotente vero Deum medullitus diligunt, medullitus fequuntur, sed tamen tantu diligere non possunt quantum debent : quia ad hite non valent videre, quem diligunt, et mentura amoris minor est, voi adhue mentura mi-

B nor est cognitionis. Super vnum ergo cubitum habent et dimidium : quia hoc eis iamin amore integrum eft, quod valde minus eft in charitate cum proximo, atque illud quod eis valde maius eff, adhue in amote Dei, quem non vident, integrum non eff. De digaduale hoc amore, qui hic incipitur, vt ex visione Domini in aterna patria perficiatur, recte Isaias loquitur, dicens: Viuit Donninus cuius ignis est Sion, et caminus eius in Hierusa- 1/a. 3 t. d lem . Plus est autem caminu esse quam ignem: quia esse ignis et paruus potest, iu camino autem vastior flamma succenditur. Sion vero speculatio, Hierusalem visio pacis dicitur: Pacem vero nostram hic interim speculamur, vt illic postmodii plene videamus, Ex amore etgo Domini in Sion ignis, in Hierusale caminus: quia hic amoris eius flammis aliquatenus ardemus, vbi de illo aliquid contemplamur. Sed ibi plene ardebimus,

vbi illum plene videbimus, quem amamus. Altitudo vero mensarum est cubiti vnius. C Quæ eft enim altitudo fanctorum, nifi fides inuifibilium ? Per fidem enim creditur quod non videtur, atque ideo per hane justorum menta ad altitudinem ducitur, vei cuncta visibilia despiciat in terra, et ea que audit inuisibilia sequatur in celo . Sed vnum cubitum habet altitudo mensæ: quia vnitas est sidei in corde omnium sanctoril. Vnum Deum effe Trinitatem et patres Teftamenti veteris, et pradicatores professi. funt Testamenti noui . Altitudo itaque mensarum nil vno cubito amplius, nil minus haber: quia in magna sibi vnitate concordat omnium sides parrum. Sed hi, qui iam in longanimitatem fpei summis virtutibus proficientes, vnnm er dimidium cubitum habent atque in latitudine charitatis vno ac dimidio cubito metiuntur, in altitudinem vero fidei vno cubito excrescunt, magni sunt, et summa admiratione venerandi. De-

bent ergo paruulorum animas in fintifuz connerfationis fuscipere, arque eas in conspe D &u Domini, velut quoddam holocaustum ac facrificium offerre ... Vnde aperte fequirur : [ Super quas ponunt vafa in quibus immolatur holocauftum, et victima ] Quid enim funt animæ fidelium, nifi vafa fancta, quæ verba pietaris capiunt, vt ex corum mentibus holocaustum vita atque orationis immolesur. ? Hinc est enim quòd Paulus cum adhuc rudis effet in fidei vocatione: qui iam Domini verba perceperat, et calefti gratia plenus erat, vas appellatur, cum dicitur : Vas electionis mibieft. Hinc Afles. paftores atque doctores propheta admonet, dicens: Mundamini qui fertis vafa Domi- 1/4, 52, 6 ni. Ipsi etenim quasi mense Domini vasa portant, qui vitam sidellum erudiendo tolerant, ve quandoque hanc Domino ad holocaustum et sacrificium perducat. Sed neque hoc negligenter intuendum est, quod in eisdem vasis holocaustum, et victima dicitur. immolati. Holocauftum enim ficut et superius diximus , victima eft, nontamen victi- salbem. ae.

E ma holocauftum,quia cum quid ex parte offertur, et ex parte retinetur, facrificia quidem eft, fed holocaustum non eft . Sunt vero in multitudine magna fidelium alij, qui quæ mundi funt omnia telinghunt, cuncta quæ possident tribuunt, nihil sibimetipsis teferuant, ad aternam patriam medullitus anhelant, feq. ex toto corde in lacrymis ma-Rant. Hi videlicet vasa super mensam sunt, in quibus immolatur holocaustum. Er sune alij qui cură propria domus gerunt, de filijs cogitant, eisdem hereditatem seruanr. Qui tamen æterni judicij memores, miferivordiam pauperibus impendunt, alimenta ac veftimenta eis ex parte que decreuerint etibuunt. Hi nimiru vala fuper mensam funt, in quibus victima immolara est, non holocaustu. Quià enim parioris et doctrina fanctoru admonendo et sustinedo, suadendo arque terredo aliora corda vique ad hoc erudiat, ve omnia descratjer totos fe in amore Domini accedantialiorii vero ad hec vique infitutif, vt quia omnia relinquere non valent, vel'ex parte qua prauelent, milericordes frant, et S.Greg. To.2. carnis

2.Cer.2. c

Aaaaaa 3

êtæ vasa portant, in quibus immolatur holocaustum et victima : quia et perfecti, sicut dictum eft, cum omnia deserunt, totum cor in amore Domini accendunt, et imperfecti facrificium offerunt, quod ex parte deuouerunt . Sequitur: Et labia corum palmi vnius, reflexa intrinsecus per circuitum.] Quid est hoc, quod mensuram labia palmo metiuntue,nisi quod in palmo manus tenditur , et sancti patres atque doctores ea prædicant, in quibus auditorum opera tenduntur? Quafi enim manum extendimus, cum opera nostra dilatamus. Loquatur ergo vnusquisque doctor, cor audientis exerceat, otioforum torporem excutiat. Quos dum ad bona opera tetenderit, palmum se habere in labijs oftendit. Pensandum quoque quia in palmo digitus maior ac minimus tenditur. Quid vero in maiori ac minimo digito, nisi magna et extrema actio designatur? Pal mum ergo mensæ in labijs habeant, quatenus in doctorum suorum prædicatione audi- B tor euigilet, et sicex corum admonitione magna opera faciat, vt agere et minima non omittat. Sie minimis intentus sit, vt piger in agendis maioribus non sit. Vnde per Euan-Matth. 22.b gelium veritas dicit: Væ vobis Scribæ et Pharifæi hypocritæ : quia decimaris mentam. cranetum et cyminum, et relinquitis quæ grauiora funt legis : iudicium, mifericordia, et fidem: hæc oportuit facere, et illa non omittere . Per iudicium quippe et misericordiam et fidem,maior digitus operationis oftenditur. Per mentam vero et anetum et cy minum, digitus proculdubio minimus figuratur. Hac ergo oportuit facere, et illa non omittere: quia fi opus nostrum palmo metiri volumus, sie necesse est ve tendatur minimus,quatenus maior digitus non attrahatur. Bene autem cum menfarum labia metiuntur, et mensura palmi dicitur, additur vnius, vt ex doctorum prædicatione sieut

2.Cor.2. 6

106.5.4

Pros. 19.4

Pfal. 77.

quod alter agit, alter ad discordiz malum prorumpato. Ita etenim bona facere opera debemus, ve per hz e quoque cum his, cum quibus viuimus, vnanimitatem recte ve posfumus conseruemus: id eft, non deserendo quod agimus, sed praueniendo bonis perfuafionibus malum difcordiæ quod timemus. Sie in fuis operibus vnitatem palmi custodiens Paulus discordiam generari prohibebat, cum quemda lapsum arque ab Ecclesia abiectum ia velle recipere Corinthios videret, dicens: Si cui aliquid donastis, erego. Nam et ego si quid donaui, propter vos in persona Christi, ve non circumueniamur a sarana. Qui videlicet solet de bonis mala generare, et hoc quod per charitatem agitur, ad discordiam trahit. Vnde et mox de iplo subiecit, dicens: Non enim ignoramus cogitationes cius. Doctor autem, qui per bona que prædicat, in suis auditoribus rectam operationem format, si mentes operantium ad vnanimitarem non ligat, in labijs palmum D habet, sed cam, quæ dicta est, palmi vnitatem non haber. Pensandu vero est valde quod dicitur : [ Quia carumdem mensarum labia interius sunt reflexa. ] Tunc enim mensarum labia intrinsecus reflectuntur, quando doctores ad conscientiam reuocant tacita. cogitatione quod dicunt, quado semetipsos subtilirer perseruratur si faciunt quod loand quuntur. Recte autem cum reflexa intrinsecus mensarum labia dicuntur, additur quoque per circuitu: vt non in vna qualibet se parte considerent, atque ex alia semetipsos perpendere prætermittåt, sed vbique semetipsos inspicial, et inquantum præualent slu-dear singula opere implere quæ docent, ne si prædie åtes sacere bona dissimulant, sui va ftatores sint, cultores alieni. O doctor, ecce ia mensa es, ia vasa porras, iam in vasis fidelibus pondus holocaufti et victima fustines, sed intus reflecte labium, id est, ad cor reuoca fermonem. Audi quod dicis, operare quod prædicas. Si enim negligis implere quod E doces, alijs messem seminas, et ipiea frumenti participatione iciunas . Vnde scriptum est : Cuius messem famelicus comedit. Messem quippe doctoris qui bona loquitur, sed non operatur, famelicus comedit: quia is qui panem iustitia esurit, operatur mădata que audit, et ipfe fructum non habet, qui feminando laborauit. Hinc Salomon ait : Abscondit piger manum suam sub axilla,nec ad os suum porriget cam. Nemo ita

piger eft, vt ad os manum comedendo reducere laborem puter. Sed piger nec ad os manum suam porrigit, qui nec hoc vult operari quod dicit. Hinc iterum de bene docentibus et male operantibus dicitur: Filij Effraim intendentes arcum, et mittentes fagitras,

conuerfi funt in die belli-Intendunt arcum, atque fagittas mittunt, qui scripture facre sententias proponunt, et verbis rectis auditorum vitia feriunt. Sed conuertuntut. in die belli : quia post semetipsos redeunt in tentatione vitiorum, et pectus oppone-

vnitas tenetur in fide, ita quoque vnitas mentium seruetur in opere, ne per opus bonu C

A re non volunt: quia in tentationum certamine non resistant. Hinc iterum dicitur: Auer- Pf.88. tisti adiutorium gladijeius, er non es auxiliatus ei in bello. Gladius quippe doctoris. est sermo Dei. Vnde per Paulum dicitur : Et gladium spiritus, quodest verbum Dei. Epb. 6, e Omnipotens itaque Deus cum doctorem respicit nolle operari que dicit, in die belli adiutorij eius gladium auertit : quia in tentarionum cerramine non permittir ei effe in adiutorium doctrina verba qua dedit . Haber igitur gladium , sed hunc in bello non adiuuat: quia cum aduersitas tentarionis eru perit, verbi obliuiscitur quod dicebat. Ecce enim de patientia forsitan sermo doctori est, doctrina sua magisterio docere cogitur qualiter contra illata damna, contra auditas contumelias patientia feruetur. Sed cum ipse vel damno, vel contumelia fuerit lacessitus, oblitus quod docuerit, vel in lassone proximi, vel in reddedo grauius corumelia excedit. Inter hac itaque cogitet: quia mela B Dei est, labium intus reflectar, seruet quod prædicat. Scriptum quippe est: In parientia vestra possidebitis animas vestras. Er rursum scriptum est: Doctrina viri per patienriam Lucas, a

noscitur. Si iraque index doctrinz patientia eft, ranto quisque doctus oftenditur, quanto patiens fuerit: Hinc est enim quod bonus ille discipulus qui magistrum tolli in aera Prov.19.f videbat, per magnæ charitatis affectu clamabat, dices: Parer mi, parer mi, currus Ifrael 4Reg. 2. b er auriga eius . Quid est, fratres charissimi, quòd Helias currus Ifrael et auriga dicitur, nisi quia auriga agitat, currus portat? Doctor ergo qui mores populi et per patientia sustinet, et sacri eloquij verbis docet, et currus dicitur et auriga. Currus, quia tolerando portat:auriga,quia exhortando agirat. Currus,quia mala fustinet : auriga, quia populum bonis admonitionibus exercet. Fortasse autem contra vanam gloria sermo doctoriest, et mire insinuans qualiter debeat declinari, eisdem ipsis sermonibus vanam glo-

C riam quærit, quibus contra eamdem vana gloriam dispurar. Si igitur hoc appetit adipisci, quod prohibet, mensa intus labium non reflectit. Tunc autem mensa Domini ex quadris lapidibus extructa habebit intus labium reflexum, si studuerit audire, quod docet. Scriptum quippe eft: Ne quid per contentionem, neque per inanem gloriam. Atque Phil, s. 6 eildem rurfus egregius pradicator dicit: Nec quarentes ab hominibus gloriam, neque a vobis neque ab alijs. De prædicationis etenim labore laudem transitoriam quærere, quid est aliud quam rem magna vili pretio venundare? Sed est in doctrina verbis graue periculum: quia sæpe sermonem docentium fauores audientium seguuntur: et cum doctores ab eo quod bene innotuerint, apparere iam minores in dictis nolunt, doctrina verbum, quod pro acquirendis animabus auditores ex omnipotentis Dei amore inchoauerunt, in hoc postmodum pro acquirendis laudibus laborant. Et qui in verbis Dei D quarebant prius lucra spiritalia, temporales postmodum fauores sequutur. Vnde fit, vt fiue recta qualibet opera, seu sancta doctrina verba, in omnipotenris Dei iudicio pe-

reant, cum per hac qui que transitorijs fauoribus anhel at. Hinc etenim per prophetam

Iudaez dicirur, quod in se ipsam incauta mens inuenir, si saltem post culpam suas caute cogirationes rimetur. Oliuam vberem, pulchram, fructiferam, speciosam vocauir Do- Bier. 11.6 minus nomen tuum . Ad voce loquelz grandis exarlit ignis in ea,et combusta sunt fruteta eius. Oliuam quippe vberemet pulchram, fructiferam et speciosam Dominus vocat, cuius velefficaciam in operatione, vel fancta studia in verbis scientia approbat. Sed ad vocem loquelz gradis exarsit ignis in ea : quia cum laudari quis coeperit, erubescir sorsitan minor videri quam dicitur, et studer esse quod dicatur. Vox enim grandis loquelæ eft , fauor adulantis . Vnde scriptumest : Qui benedicit proximo suo voce Pros. 27.6 E grandi de nocte consurgens, similis est maledicenti. Ad vocem ergo loquelæ grandis exariit ignis in ca:quia in magnitudine fauoris, flama in corde acceditur de amore laudis Sed omnia oliuz fruteta comburuntur:quia ante omnipotentis Del oculos,vel qua bene gesta, vel qua scienter sunr dicta depereunt, cum ia non amore Domini, sed inrentione transitoria laudis fiunt. Sic enim cogitationi bona cogitatio sinistra subjungitur, ve vix ipse qui easdem cogitationes generat animus cognoscat. Vnde prædicator egregius cum loquens subtiliter diceret: Viuus est sermo Dei et effica x, et penetrabilior om- Heb.4.s ni gladio ancipiti, et pertingens víque ad diuisionem animæ ac spiritus: illico subiunxit, Compagum quoque et medullarum, et discretor cogitationum et intentionum cordis, Diftinguir enim Dei sermo compages et medullas quia discernit cogitationes et intentiones cordis. Per compages quoque offibus offa iungunrur. Et sepe dum, quid recta cogitatione agimus, sed subito in laudis amore declinamus, atque hoc pro laude facimus,

B-Reg. 3. g

Gen. 17. d

Gen. 39. 4

Gen. 42,8

Zbid.

Gen.43.4

Ibid.

quod prius facere pro veritate coeperamus: quia cogitationes cogitationibus adiungu- A tur,quasi quædam compages fiunt. Sed habent offa, quæ in compage iuncta sunt, etiam medullas. Quod prædicator fanctus apertius intulit, cum fubiunxit: Diferetor cogitationum et intentionum cordis. Compages enim nostra, cogitationes sunt: medulla autem intentiones. Et sape aliud cogitamus, arque aliud eff, quod per cogitationem intendimus. Nam si quis proposito nummorum præmio, pupilli vel viduæ causam defendat, et fortasse Ecclesiam ingrediens, insuis precibus Deo dicat : Tu vides quia caufam pupilli et viduz defendo, ifte proculdubio quod cogitat, seit, sed quo intendat eius cogitatio ignorat. Aliud quippe cogitat, atque alio intendit. Non enim defensionem pupilli vel viduz, sed mercedem nummorum quærit. Nam tollere temporale præmit, et non pupillum ac viduam defendere intendit. Sermo itaque Dei discretor eft cogitationum et intentionum cordis:quia non aspicit quid apud teipsum cogitas, sed per B medullam compagis, id eft, per intentionem cogirationis que accipere requiris. Restat ergo ve doctor cum loquitur, quasi mensa Dei semper intus labium reflectat, ne aut mala intentione loqui inchoet, aut cum bene coeperit, feductus fauoribus, in appetitum alium decliner. Fortaffe autem de custodia disciplinæ sermo doctori est. Et sæpe etiam contingit vt disciplinz regulam quam scit dicere, nesciat tenere, qui aut nimio zelo motus, minus se per mansuetudinem temperat: aut nimia mansuetudine placidus; minus se contra vitia in zeli stimulo inflammat. Magna enim consideratione debemus pensare quod scriptum est: quia in vasis templi inter coronas et plectas, boues et leones et Cherubin exculpta funt, subter et boues et leones lora dependentia. Coronæ quippe fignum victoria, plecta autem concordia vnanimitatem fignant. Cherubin vero plenitudo scientia dicuntur. Sacerdotes enim atque doctores inter coronas et plectas, id eft, C inter fortitudinem boni operis quo ad victoriam currunt, et charitatis concordiam; quo a se vicissim non discrepant, per boues et leones arque Cherubin designati sunt quia in plenitudine scientia quam habent, necesse est vt et boum mansuetudinem teneant, et feruorem leonum, quatenus in disciplinam quam prædicant, et ex sancto zelo accensi sint et ex paterna dulcedine tranquilli. Quibus subter se lora dependeant, ve difciplinæ suæ retinacula quibus ipsi ligati sunt, etiam subiectis suis solicite impendant? Super eos enim lora dependere est custodiz vincula subditis tenere. Ouz sunc recte sernantur, cum nec boum mansuetudo in zeli feruore amittitur, nec leonum terror in mansuetudine declinatur. Tanta quippe debet esse discretio, ve nec disciplina nimia? nec ipla quoque misericordia sit remissa, ne si inordinate culpa dimittitut; is qui est culpabilis, in rearu grauius adstringatur. Et rursus, si culpa immoderate retinetur, tano D to qui corrigitur deterior fiat, quanto erga se nil ex benignitatis gratia agi considerati Exhibenda itaque prauis est asperitas in ostensione, charitas in mente, ve et dura ostenfio delinquentem coerceat, et charitatis cuftodia mercedem mansuetudinis non omittat. Ecce dum loquor, Ioseph animum pulsar, vrad oftendenda, quæ dico, ipse teftis yes niat. Certe somnium quod de profectu suo viderat, fratribus narrans, per hoc quod lifnocenter retulit, maliriz contra se stimulos excitauit. Ab eisdem fratribus, Ismaelitis est venditus, in Aegyptum ductus, mira omnipotentis Domini dispensatione eidena Acgypto prælatus eft. Cumq in terra Chanaan fames exurgeret, frattes ad Acgyptum venerunt, loseph prælatum Aegy pto repererunt, eumo lubmiffis ad terram ceruicibus adorauerunt. Et quia mutari Dei consilium non valet, quem ideo vendiderant ne adorarent , adora uerunt quia vendiderunt. Tunc iple vir Dei spiritu discretionis plenus; E cognouit fratres, non cognitus. Sed memor culpz, et remiflor iniuriz, mala fratrum nec reddere studuit, nee sine purgatione laxare. Nam suspecta voce protinus dixit: Exploratores eftis vos, ve videatis infirmiora terra venifiis, iam nunc experimetum veftei capiam . Per falurem Pharaonis non egrediemini hinc . O iaculum in corde . Peregrini venerant, famis periculum fugiebant, frumenta, quæ quærebant non acceperant, et fe riri (e insuper iastatione criminis videbant. Inter hec ducuntur ad carcerem, et post triduum adhuc in eadem asperitate torrentur . Iam reditur ad cor , iam culpa memoria pulsar a nimum, arque inter se inuicem loquuntur. Merito hac patimur : quia peccaula mus in fratrem noftrum, videntes angustiam anima illius, cum deprecaretur nos, et non audiuimusideisco venit super nos ista tribulatio: In his autem cor loseph amore vincitur, secessum petit, soluit stendo quod pietari debuit. Seuerus ad fratres reuertiture

1385 A vt cruciatas cotum animas a culpa liberaret. Post hac vnus religatur in vinculis, dimittuntur ceteri cum frumentis, ve vnus frater veniat, quem minimum habere se dixerant. Venit postmodum frater: Vincebat mentem pietas, cum frater innocens videretur, sed permanebat in oftensione asperitas, vt frattes noxij purgarentur. Frumenta da- Gen. 44.4 tur, scyphus in sacco iunioris fratris absconditur, furti post eos quæstio mouetur. Mittitur.vt reducantur addicti in feruitutem, decernitur, apud quem fev phus fuiffer inuentus. In facco vltimi fratris inuenitur. Tunc Benjamin reducitur, afflicti omnes fratres fequentur. O tormenta misericordia! Cruciat et amat. Reuersi igitur in terra cum lacrymis prostrati, veniam postulant. Memores enim quid de illo patri promiserant, mœ rore intolerabili tabescebant. Tunc se vitra cohibere non valens pietas clausa prorupit ad medium et excussit charitatis lacry mas de vultu seueritatis. Detersa est ira qua B apparebat, et non erat oftensa misericordia que erat, et non apparebat. Sic vir sanctus facinus fratrum et dimifit, et vindicauit. Sic in vigore clementiam tenuit, vt delingnen tibus fratribus nec fine vitione pius existeret, nec fine pietate districtus. Ecce hoc est ma

gisterium disciplina, ve culpis et discrete nouerit parcere, et pie resecare. Qui autem discretionis spiritum non habent, aut sic dimittunt peccata, vt non corrigant: aut sic quasi corrigendo feriunt, vt non dimittant. Doctor ergo, cui de disciplinæ moderamine loqui necesse est, mensam Dei esse se sciat, arque intus labrum resectat, vi quod docendo loquitur, hoc sub discretionis spiritu vigilanter operetur. Nec si quædam sibi deesse con-siderat, oportet vt ab corum prædicatione contices cat. Locus quippe eius exigir vt loquatur. Verbis ergo suis semetipsum conueniar : et si non ideo loquitur quia operatur, ideo operetur quia loqui compellitur. Vbi itaque se conspicit opere implere quod di-

C cit, ibi auditores admoneat, coruniq. animos ad ftudium bona operationis accingat. Vbi autem necdum se videt implesse, quod loquitur, ad bona de quibus auditores admonet, se quoque pariter inflammet, vt ipse etiam simul discat in opere, quod per eum loquitur veritas in prædicatione . Sæpe enim quod viuendo nescimus, compulsi loqui doctrinam loquendo discimus, ve dum de cogitationis nostra pigritia reatus nascitur in mente, camdem mentem compunctio fubito oborta transuerberet, et sua voce excitata euigilet in opere, quæ prius torpebat in otio fine voce. Ecce autem cum menfæ labium palmo tenditur, id est, cum per doctoris os contra vitia disputatur, atque ad bona opera cor auditorum accenditur, multi qui eius verba audiunt, quanta vel qualia mala perpetrauerint, recognoscunt, atque ad eum confitentes veniunt, eumq. pro peccatis fuis intercefforem fieri cum fletibus petunt, vt ipfe orando deleat culpas, quas D prædicando manifestat. Vnde et subditur : [ Super mensas autem carnes oblatio-

nis. 1 Doctores etenim fancti cum pro compunctis peccatoribus atque confirentibus omnipotenti Domino preces fundunt, per hoc quod ad veniam pro carnali corum vita postulant, mensa Domini carnes oblationis porrant. Ve ergo sint pro quibus conuersis er flentibus rogent, oportet vt eisdem prius in peccato positis prædicent, et cum iam coeperint peccata relinquere, arque ad innocentiam festinare, necesse est, vt erga cos in ore doctoris incrementa prædicationis excrescant, et quibusdam doctrinæ suæ verbo tanto vehementius infiftat, quanto eos grauius cecidiffe confiderat : videlicet sciens, quod ipse tanto mercedem magna remunerationis accipiat, quanto verbis fuis alios de profundioribus peccatis leuat. Liber inter hæc fancti Euangelij ad medium verba deducere, cuius facra historia per hoc, quod factum est miraculum nar-

E rat, mira que quotidie aguntur denunciat. Nam confessi, atque iciuni ad Dominum Mare. 8. a populi cum veniffent, discipulis Dominus dixit : Misereor super turbam : quia ecce iam triduo sustinent me, nec habent quid manducent : et si dimisero cos selunos in domos suas, deficient in via, quidam enim ex eis de longe venerunt. Turba triduo Dominum suffinet, quando multitudo fidelium peccata que perpetrauit; per poenitentiam declinans, ad Deum fe in opere, locutione, arque in cogitatione conuertit. Quos dimittere iciunos in domum fuam Dominus noluit, ne deficiant in via : quia videlicet conuersi peccatores in præsentis vitæ via deficiunt, si in sua conscientia sine do-Arinæ fandæ pabulo dimittantur. Ne ergo lassemur in huius percerinationis itinere, pascendi sumus sacra admonitione: Valde autem pensanda est pia sententia, quæ processitex ore verifatis, qua dicitur : Quidam enim ex eis de longe venerunt . Mat. 8. a Est autem qui nihil fraudis et nihil carnalis cormptionis expertus, ad omnipotenris

centiam proximus fuit. Alius nulla impudicitia, nullis flagitijs inquinatur, folo autem conjugio expertus, ad ministerium spiritale conversus est. Neque ifte venit de longinquo:quia vius coniunctione concessa, per illicita non errauit. Alij vero post carnis flagitia, alij post falsa testimonia, alij post facta furta, alij post illatas violentias, alij post perpetrata homicidia ad poenitentiam redeunt, atque ad omnipotentis Dei seruitium. convertuntur, hi videlicet ad Dominum de longinquo veniunt. Quanto etenim quifquis plus in prauo opere errauit, tanto ab omnipotente Domino longius recessit. Nam et prodigus filius, qui patrem deseruit, abijt in regionem longinquam, in qua porcos pauit : quia vitia nutriuit. Dentur igitur alimenta eisetiam, qui de longinquo veniut: quia conuersis peccatoribus doctrina sancta cibi prabendi sunt, vr in Deum vires repa rent, quas in flagitijs amiserunt. Qui sape a doctoribus tanto necesse est vt largioribus cibis doctrina (atientur, quanto fessi maioribus vitijs venerunt). Et cum iam confiteri coeperint mala, que commiserunt, atque confitendo relinquere et fletibus punire, neceffe est, vt doctores sancti pro corum peccatis solicite exorent, quatenus mensæ Domini carnes oblationis portent. Quod quoties agunt, et in hoc pro alienis peccatis interueniunt, sua ante Dei oculos amplius detergunt: quia ea ipsa charitate se instificant, qua mira pietate pro alienis iniquitatibus fe in lamentis mactat. Nec laboriofum debet effe doctori pro conuersis peccatoribus lacry mas fundere, quando et ipse, qui omnia creauit homo factus, pro nostris iniquitatibus in cruce sanguinem fudit; qui viuit et regnat cum patre in vnitate Spiritus fancti Deus in fæcula fæculorum. Amen.

### HOMILIA VIGESIMASECVNDA & vltima.

T'extra portam interiorem gazophylacia cantorum in atrio interiori, quod erat in latere portæ respicienris ad Aquilonem, et facies corum contra viam Australem vnam ex latere portæ Orientalis, quæ respiciebat ad viam Aquilonis. Et dixit ad mc : Hoc gazophylacium, quod re-

spicit viam Meridianam, sacerdorum est, qui excubant in custodijs templi. Porro ga zophylacium, quod respicit ad viam Aquilonis, sacerdotum erit qui excubant ad ministerium altaris. Isti sunt filij Sadoch, qui accedunt de filijs Leui ad Dominum, D ve ministrent ei. Et mensus est attium longitudine centum cubitorum, et laritudine centum cubitorum per quadrum, et altare ante faciem templi. Et introduxit me in vestibulum templi, ct mensus est vestibulum quinque cubitis hinc, et quinque cu bitis inde: et laritudinem portæ trium cubitorum hine, et trium cubitorum inde: longitudinem autem vostibuli viginti cubitorum, et latitudinem vndecim cubitorum. Et octo gradus ascendebatur ad eam, et columna erant in frontibus vna hinc, et altera inde.

#### Finis textus Ezechielis.

C'Acri eloquij mysticos sensus propheta per aspirationem sancti Spiritus prudenter Dintelligens, dicit: Mirabilia testimonia tua, ideo scrutata est ea anima mea. Qui surfus air: Reuela oculos meos, et cosiderabo mirabilia de lege tua. Qui enim necdú occulta de apertis intelligit, oculos velatos habet. Qui vero iam intelligit, reuelatos. Et mirabilia de lege Dei considerat, qui spiritaliter littera verba discutiens, qua interius magnitudo latear, pensat. An non est mirabile quando aliud auribus sonat, atque aliud exit ad intelligentiam quod non fonabat ? Cui ergo verba facri eloquij, mili lapidi similia dixerim, in quo ignis latet. ? Qui manu quidem frigidus renetur, sed percussus ferro, per scintillas micat, atque hoc emittit ignem, qui post ardeat, quod prius manus frigidum tenebat . Sic etenim , fic verba funt facri eloquij, quæ quidem per narrationem

Luc. II. c

Pf. 118. Ibid.

A rationem literae frigida tenentus, fedi quis hac, afipitante Domino, inteno intelledar pulsacioni dem Pitica i un fenilusi agio producir; ni cius veribs polt animus lipitirai, intera ardeat, qua prius per literam pie quoque frigidas sudicibat Ecce cum propheta dicit; [Esceta portam interioriem; agoudy lacia canorumin atriointerioris, quod eratin latere porta refipicientis ad Aquilonem, et facies corum contra viam Auftralem voam, ex latere porta Crientalis, que effecibeda ad via Aquilones; Il habis iraque verbis literar, ad amoré Dei, cuius animus inferuefraz, quin portus quist uno exiplecorum lectino espeñariis latere ma faste in litera giriritatis medula diductiuru, per hoc foit tille intellectus exeum, et incendum quod prius cordis auribus frigidum fonabat,. Nobis tames, vet a faipirante Domino intellectus aperiari, ipla prius arrateio iuxta literam patefiar. Ait emim quia porta erat interior, a que extra hanc atrium, quod appellaturi interius, ac dined al tai, del Aquilonia, Auftri, aque Orientis porta decendo.

B pellatur interius, ac deinde alix, id eft, Aquilonis, Auftri, arque Orientis portæ deferible tur, vi pifum artium quod effe extra portam interiorem direrar, a portis exterioribus effe interius oftendat. Artium ergo hoc et foris, ei intus eft: foris, quia extra portam interioreminisma autem, quia intra portas exteriores. Gazophylacia quoque cărorum effe in hoc codem arrio narrantur, quia a latere portæ pofita dicuntur refpicientis ad Aquilonem. Sed pifa cadem gazophylacia ad Martlaem viam refpicienti. Eftidulturef [Ex latere portæ Orientalis, quæ refpiciebat ad viam Aquilonis. -] In quibus verbis aperte intelligitur quia cantorum gazophylacia intelle atus portæ refpicientis ad Aquilonö, et latus portæ Orientalis fuerant politaquæ porta videltet refpiciebat ad viam Aquilonis. Facis istaque gazophylaciorum contraviam Auftralis, et fo politio inter portam erat Orientis et Aquilonis. Porta ergo interior habebat ex latere portam Aquilonis. Sonta ergo interior habebat ex latere portam Aquilonis. Calio quoque latere portam Auftraliem. In fronce vero veribiloti Orientalis porta ergo.

C alio quoque latere porram Auftralem. In frome vero vefibali Orientalia porta furrarera, raque fea tratum quod cara extra portamineriorem, vi hoc quoque effetinierius porta extrerior samineriorem, vi hoc quoque effetinierius porta effetipiza funt, ided f., Orienta, Audionia, et ali bireuta et tanifurrimus, pet in eis fentis myficos non breutier exquiramus. In parte autem fuperiori tres pura deferipiza funt, ided f., Orienta, Aquilonia, et adulionia, et ali moxa, interioris attri ires alia narraeta, ide del, Auftri, Orienta, et Aquilonia, es adeinde porta attri interioris dista effi, ia qua mensi effenta di facificium, non ad solocatufum. Vade in interiori diximus fignificari Ecclefam, in exteriori fynagogam. Sed his expletis, rurtium prophera interiori portama que et rea alias ided fila, quilona, Auftrize Citari, prophera interiori portamina prophera inchia esta distributa di prophera in calcina de considerati del proprieta di caracteriori peribitati in quibus versiona di proprieta di cando de celebrati inturiorio narrare alia a bei o sue que preprieta di caracterio.

D zophylacia, cantores, facerdores, templum, altare, facinficia pethibet. In quibus webisquia de fansite Ecclesis influtrione narrara alia a bei sque fugierus distrate, texpit, patet quod interioris portz intellectum muraust. Si enim tab vno intellectu omnia di-certen, nouo ordine ipia aque alia non replicaret. Nam quo modo pollumus extra portami interioriorem artium, gazophylacia, cantores, facerdotes, templum, altare, facinficia dicere, fi per examdem prophetismi interiorio heo fancă Ecclefia defiginatur? Cum enim cuncha hae intra ipfam fint, quo modo extra portam interiorem funt, i extra-Ecclefiam non funt? Intelligi erego portai nientro portfic ade qua atam longe fispreitus Joutu (fumus, que contra portam Aquilionis et Orientalem dicirur pofita, per quam figurant diximus aditum qui nobis di interiori aguadis patrie zeletifia speritur, v his que contra este celtifia repi aditum fisquentar. Sed ne qui sim everba fancti Spiritus affitis qui interioria que qui sim everba fancti Spiritus affitis qui intelluta fisquentar. Sed ne qui sim everba fancti Spiritus affitis.

met ad intellectum mom violente inflédençe des quis de porta interiori fignificationem finale Reclais quam fine diati, muste mon debuj, in fugiente Dei ominjotentis gratia qua expinusipia teneamus, we e porta interiori figne. Ecclefam, qua nos ad interiori agualis perducențe gazophylastic, acmorea, facerdorea, templumaltare, factificia fin in artio quod effeztra portam, extamen extra Ecclefam non fine., Sienim fibrili interligazione perquirimus, ali dobit aintelligi vi interioriem portamicui dictum efi, fancă Ecclefă femramus. De qua nune dicitur Ereztra porta interiori gazophylasica canorumi na trati interiori. De qua fine tectimi qua dictumi: Porta internor, arque extra hanc artium interius, quatenus hoci pfum artium et acteuis (i.e. tinerius. A porta exterius, interiori zu useen, ficer predati, must, portic, quana narrado fubsium; Sancia enim Ecclefia duas viras habet. Vaam quam temporaliter duci, alium usuam Tfal so. Pfal.29.

lo. Vnam, qua mercedes colligit, aliam vero, in qua iam de receptis mercedibus gaudet, arque in vtraque vita offert facrificium . Hic videlicet facrificium compunctionis, et illic facrificium laudis. De hoc facrificio dicitur: Sacrificium Deo spiritus contribulatus. De illo autem scriptum est: Tunc acceptabis sacrificium iustitiz, oblationes, & holocausta. De quo rursus ait: Vt cante tibi gloria mea, et non compungar. In vtroque autem facrificio carnes offeruntur: quia hic oblatio carnis est maceratio corporis, ibi oblațio carnis est in laude Dei gloria resurrectionis. Tuc quippe illic, quasi in holocaustum offeretur caro, quando in æterna incorruptione permutata, nil contradictionis, nil mortalitatis habuerit : quia tota simul amoris eius ignibus accensa, in laude sine fine permanebit. Porta ergo hac interior, id eft, fancta Ecclesia habeat interiora sua, illam videlicet vitam,quæ adhuc oculis noftris occulta est. Habeat extra camatriu exterius, B id est, vitam presentem, in qua omne bonum agitur, vt ad bonum fine fine perueniatur. Sint ergo in interiori atrio, quod tamen extra portam est, gazophylacia catorum: quia electi quique arque perfecti, quia adhuc in carne mortali subsistunt, et intra sinum sunt fanctæ Ecclesiæ, et adhuc extra secreta gaudia interioris vitæ. Sint gazophylacia cantorum interius et exterius: quia corda fanctorum que omnipotenti Deo desiderium fuum per magni ardoris amorem cantant, et iam intus funt, et adhuc intus non funt : quia in fanctæ Ecclefic finu posita, et iam vident per spiritum, quod intus fortiter amet, et tamen adhuc non vident perfecte quod amant. Sint itaque in interiori atrio gazophylacia, sed extra portam, vt iam et intus sint per desiderium, et adhuc intus non sint per plenarium effectum. Quid funt autem gazophylacia cantorum, nifi fancta defideria amantinm ? Qui præcepta diuina quali qualda divirias custodiunt in mente, quas C cantando feruant : quia mandata Dei non ex timore fed ex amore perficiunt, eifq. ipfæ facri eloquij præceptiones catabiles fiunt, quas non ex triftitia, fed ex desiderio semper operantur. Vultis cor iusti quali cuiusdam cantoris gazophylacium audire? Cantabiles mihi erant iustificationes tux in loco incolatus mei. Iustificationes Dei dicimus præcepta diuina, quæ nos iustos faciunt, si impleantur. Quæ tunc nobis in loco incola-

Pf.118.

tus nostri cantabiles fiunt, quando in hac peregrinatione vita prasentis ipsa cade man Pfal. 100. data diligimus, et ex desiderio implemus. Hinc est quod idem Pfalmista iteruex cantorum gazophylacio se esse infinuat, qui ait: Misericordiam et iudicium cantabotibi Domine . Misericordiam Domini qua peccata la xantur, cantare etiam peccator debet, id est, hanc cum gaudio dicere arque sperare. Sed quis ita iustus est, ve eius sibi aternu iudicium ante mentis oculos reuocet, et non contremiscat : An potius venire ad illud D examen tanti judicis præfumat, festinet, et gaudeat ? Quisquis ille est, magnus est: quia iam misericordiam Domini et iudicium cantat. Cantat quippe iudicium, ad quod intrare non trepidat. Sit ergo mens illius gazophylacium cantorum, vt per divitias misericordia quas accipit, latus pergat ad iudicium, quod iam non pertimescit. Videa-

2.Tim.4-4

tionis instat. Bonum certamen certaui, cursum consummaui, sidem seruaui, de reliquo reposita est mihi corona iustitia, quam reddet mihi Dominus in illa die iustus iudex. Qui laborum suorum conscius, memor certaminis quod egit, memor fidei quam servauit, esse sibi in iudicio repositam coronam dicit, eamq. sibi in illa die reddi sperat potius quam donari: profecto patet quia iudicium cantat, quod venire defiderat . Vnde etiam E subdit : Non solum autem mihi, sed et his qui diligunt aduentum eius. Nemo enim aduentum iudicis diligit, nifi qui se habere causam in iudicio bonam nouit. Eorum ergo corda qui aduentum iufti iudicis diligunt, gazophylacia cantorum funt: quia per præ fumptionem gratiz et vitz per virtutes fancti deliderij cantant iufti iudicium, quod omnes iniusti pertimescunt. Meminit autem charitas vestra, quia superiori locutione per portam Orientis fidem, per Aquilonis spem, per Austri autem charitatem diximus designari. Hac itaque gazophylacia interportam Orientis et Aquilonis esse memoratur, atque ad viam Australem respicere : quia corda sanctorum inter sidem et spem po

mus si placet, fratres chariffimi, aliud quoque gazophylacium cantoris. Forsitan et ipfe iudicium cantat. Quid etenim dicit: Ego enim iam delibor, et tempus mez refolu-

2.Tim.4.b

fita. Australem viam respiciunt, quoniam sance charitatis ignibus inardescunt. Ipsa quoque Orientalis porta respicere dicitur ad viam Aquilonis: quia nobis per side quidem omnia in baptilmate peccata laxantur, fed tamen, dum adhuc hic viuimus, etiam

### Lib.II. Homil. XXII.

1380

B Japis, gei-pe pientas i pratiminimus, exerceamius nomenojos in a riorocentariatas, ector tendamus oculos cordis, viba cendamus ignilios a moris. Pote flautem per Aquilonis portam gentilitas, per Auftri viam ludea, per Orientirias quem portam ipte Dominus defignani. Per Aquilonem quipe non immerio gentiliria sucem portam per Dominus defignani. Per Aquilonem quipe noi monte Te flamenti, in lateribus Aquilonis. Per Auftrialem quoque portam rede ludea a accipitura, i qua qui printales partes caledit amore ferbuerus. Quorum vinus loquitur dicens: Conuente Dominic capitulates non "7/41.15/4 fram.ficut corress in Auftro-Que etti carufa (populum habuti, in quo o velunt Aquilonis fingora portami; in fandis: tamen fluis doctorbus se prophetis ad De da e proxima calore chantasis arti. Orientalis auté porta non immertio piphis figura, de quo feripti delore chantasis arti. Orientalis auté porta non immertio piphis figura, de quo feripti.

effil: Ecce vir, Oriens nomé eius. Ec de quo Zacharias ait Vitirauit nos Orifects alto. Sint 2260-6, e Cergo 2320/bylacia cantorum ce l'aterce porte Aquilonis: qui anno folum in 1042-6, fuerun corda fanôtrum fipiritaliter accenfa, fed etiam in gentilitatis multirudine ad fanôte fade fieramenta connersia archen corda fanôtrum anore calellis partiz, in-hiant gaudia atterna, fufpirant ad focitatem fanôtrum ciuium in calo, fed tramen xef pla huius arobris, quem dono fanôt Spiritus acceperant, a fipiritalibus partibus 19-nasogo capiunt. Ynde ipfa quoque gazophylacia et in Aquilonis latere polita oculos ad viam Auftralem endumt. Ecce enim ze gentibus venimus, fed in hoc quoque pro fanôt Spiritus amore calemus. Iudæp partes afpicimus qui nobis in flui delis quotide fanôt delideri (exempla prebanch. Annon quali calore Meridian feruoris andebat, qui attuabat dicens: Sicut ceruus deliderata di fontes aquarum, ita deliderata anima mea 75/61.

at et Deus. Sicutica anima mea 40 Deum vinume, quando veniamer apparbo anne fa-

Delen Del PQ ii mufu aic. Pfallan et intelligamin via immaculara, quando veniet ad 1961-100 mt. Hor quoque ardore fucerufus fuera et qui debatat. Nune diminiri Domine ferum Lar. Le ruum Geundum verbum tuum in pace quia viderunt oculi mei faltare ruum. Quia tergo ex geniilitare veniums, 1964 fandou ladaz patren nobis in diunia monti simitarion proponimus, quafi quaedam cantord gazophylacia et latere porte que viam Aquilonis repiciti, dumatefa da viam Adulfi facies renemus. Et norandum quòd bac eadem gazophylacia inter portam Aquilonis ef Orientis effe pethibentur quia videlicer positi incamationem Dominicam, multitudo gentium af diedu veni, taque inter ipfos fidele populos ef factamenta Dominica micantanionis que medullitus diligunt, ocoda amantium fugunt. Habean ere gos findi gazophylacia, hinc Orientis portam, et tide Aquilonis e quia inter ipfa Redemptionis fuz myfteria que fequantur, et carnales quodam quo certifica procesi intra fandare Ecclefan noterant, multi in Deum forti amore profi-

cium, virtuibus exercéum, areni iudicis aduenti quarum, et înere ca qua amant atque illa que toleran, quafi quardam gazophylacia, diutias fipriruis in mente feruatu.
Nec înter facramenta que ditigunt, et que iam contraria portant, deficiunt quis ad
Auftralem viam facies intendant - Quid cium paimum quod partes nofit pio amore
Domini antea non pertulerunt Potrandum vero quebi inter portă Auftriet Aquilonis,
Orientalis porta elfe deferibitur tiquia Dominua se Redemptor nofite el Ludaz eft astus, moza, în fac fias Exclefiam ex genitibus trazit : Quaficim inter Meridiană portare at quijonis apparițurquia exil a venit, erit fiam în fuo feruito couetirit Vondete
bene dicitur quod porta cadem Orientalis ad viam refipicit Aquilonis; quia natus Dominus françago am deferiut, et multirudisme genitum collegit. Noradum quoque celt guòd dum de gazophylacijs diceretur. Et facies rorum ad viam Auftralem, additum
Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod.
Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod.
Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod. Scree. Tod.

# 1300 S. Gregorij in Ezechielem

Ioen. 14, a Pf. 56,

eft, vnam: vt videlicet aperte fentiamus, quia non alia eft via ad caleftem patriam no- A bis, qui ex gentilitate venimus, atque alia illis patribus qui fuerunt in Iudza: sed hac eade vna via est nobis et illis, que nos adeterna gaudia perducit, que nobis per Euangelium dicit:Ego fum via, veritas, et vita. De qua Pfalmifta ait: Vt cognofcamus in terra viam tuam, in omnibus gentibus falutare tuum. Quod enim Hebraice lesus, hoc Latine dicitur falutaris. In terra ergo via cognoscitur: quia lesus, Deus ante sæcula, et homo factus in fine faculorum, gentibus est manifestatus. Vna ergo est via et illis qui ab Austro funt, et his qui ab Aquilonis porta respiciunt : quia electis Iudzis et gentibus Dominus ac Redemptor nofter expulsa poena formidinis , ad patrem factus est iter amoris, atque adiutorium peruentionis. Sequitut: [ dixit ad me: Hoc gazophylacium quod respicit viam Meridianam, sacerdotum est qui excubant in custodijs templi.] Atque mox subditur : Porro gazophylacia quod respicit ad viam Aquilonis, sacerdotum B erit qui excubant ad ministerium altaris. Quibus propheta verbis prius nobis quatendum est, qui sint maioris ordinis sacerdotes, vtrum hi qui in custodijs excubant templi, an qui in ministerio altaris? Sed quia paulo post subditur: Altare erat ante faciem templi.] A perte oftenditur illos esse maioris ordinis sacerdotes, qui in custodijs templi excubant, quia profecto in altari quod est interius ministrant. Hi autem qui ad altare quod intra faciem templi est excubant, tanto inferiores sunt, quanto exterioribus ministrant. Quarendum ergo nobis est, qui sacerdotes sint qui templum custodiunt, et qui ad ministerium altaris excubare perhibentur. Magister gentium fidelibus scribens aits Templum Dei sanctum est, quod estis vos. Qui itaque sacerdotes sunt, qui templum Dei custodiunt, nisi hi qui orando, prædicando, spiritalibus actibus vigilado, sanctam Ecclefiam a malignorum spirituum immissionibus, a prauorum suasionibus, ab hære- C ticorum erroribus defendunt ? An non cuftos templi fuerat qui labores suz passionis enumerans dicit: In labore et grumna, in vigilijs multis, in fame et fiți, in ieiunijs mul-

1.Cor.3.d

tis, in frigore, et nuditate? Atque statim subdit: Prætet illa quæ extrinsecus sunt, instantia mea quotidiana, solicitudo omnium Ecclesiarum. Pensate que so, custos repli quanta solicitudine vigilet. Ecce enim in seipso inæstimabilia patitur, et cordis sui solicitudinem alijs impartitur. Cuius rogo virtutis est, plus de vtilitate proximotum quam de fua afflictione cogitare? Quis hoc digne æstimet? quis digne penset? Laborat, luget, esurit, sitit, alget, iciunat, vigilat:et tamen vigilanda de Ecclesiarum omnium solicitudine cogitat. Ecce enim est folertissimus cuftos templi æterni in exemplo propositue. Imitetur quia valet aduersa pro veritate pati, bona proximis impendere, circa animarum solicitudinem vigilare. Ne quis in perfidiam, ne quis in superbiam, ne quis in rapi- D nam, vel immunditiam labatur, exquirere atque compescere : hoc est templum Dei, id eft, sanctam Ecclesiam custodire. Sunt autem minoris ordinis sacerdotes, qui ad ministerium altaris excubant, qui videlicet in adiutorio maiorum, peccata delinquentium Subtiliter inuestigant, et vitam carnalium corrigunt, atque ad hoc vique petducunt, ve per lamenta poenitentia quasi incendant carnem in sacrificio, quam prius viuere petmiserant in peccato. Non enim hi qui fanctis Ecclesijs præsunt, per semetiplos cuncta agere praualent. Sed dum ipfi caufis spiritalibus occupantur, fi qua praua ac carnalia perpetrantur, hæc alijs discutienda atque corrigenda committunt. Pet quos dum carnalis vita corrigitur, et víque ad abstinentiz atque orationis studium a proficientibus peruenitut, quasi in altari iam caro incenditur, vt in conspectu omnipotentis Domini inde sacrificium redoleat, vnde prius culpa displicebat. Sed hac in re quæstio oritur, 🛍 🗵 superius dictum sit, quòd gazophylacia ad Australem viam facies haberent, qua ratione nunc dicatur, quia gazophy lacium quod respicit viam Meridianam, sacerdotum oft qui excubant in custodijs templi: et gazophylacium quod respicit viam Aquilonis, sacerdorum, qui excubant ad ministerium altaris? Si enim ytraque facies, ad Australem viam tendebant, quo modo nunc vnum ad Meridianam, atque aliudad Aquilonis viã respicere dicitur? Sed in his verbis agnoscimus, quòd gazophylacium sacerdotum, qui excubant in custodijstempli, ita positum fuerat, vt solam Meridianam viam respiceret: gazophylacium vero facerdotum, qui excubant ad ministerium altaris, ita erat in atrio, vt et ad Australem viam et Aquilonis faciem tenderet, quatenus et cum gazophylacio facerdotum qui excubant in custodijs templi, Meridianam viam aspiceret. et tamen fine gazophylacio eorumdem facerdotum Aquilonis viam videret. Sed qu

A oft hoc fratres chariffimi? quid in his verbis myflicum poffumus intueri,nifi hoc quod fecundum ea quæ præmissa sunt , iam spiritalis auditor intelligit : quia sacerdores maioris ordinis qui excubant in custodijs templi, solum Meridianam viam respiciut, quoniam folis studijs spiritalibus occupati, sempet his quæ amoris Dei sunt, solicite intendunt : l'acerdotes autem minoris ordinis, qui discutiendis peccatis delinquentium. præfunt, etiam ad Aquilonis viam oculos reflectunt, ve in mentibus peccantium, quæ fint operis frigora videant, et hæc verbis correptionis víque ad pœnitetiæ gemitus perducentes, quafi carnes in altari Domini incendant? Respiciant etiam cum magnis sacerdotibus ad Meridianam viam : quia quantum ad semetipsos est, seruent igne charitatis, et succensi sunt flammis amoris Dei. Sed quia peccara delinquentium crebro corrigunt, ctiam ad Aquilonis viam oculos reducunt. De vtrifque autem facerdotum B ordinibus subditur: 1sti sunt filij Sadoch, qui accedunt de filijs Leui ad Dominum vt P. 118. ministrent ei. ] Sadoch Latine dicitur iuftus. Quis autem iuftus est, nisi ipse cui dicitur: Joen. 1.6

Iustus es Domine, et rectum sudicium tuum. ? Qui vero sunt filij iusti, nisi hi de quibus scriptum est : Quorquor autem crediderunt in eum, dedit eis potestatem filios Dei fiezi? Leui autem interpretatur assumptus. Quis autem assumptus est, nisi populus sidelis, qui per sacramenta fidei est a perfidis segregatus? Omnes ergo qui perseueranter spiritalibus actibus intendunt, filij sunt iusti. Et de filijs populi assumpti accedunt ad Dominum, ve ministrent ei : quia de ipsis quoque fidelibus eliguntur, qui ad omnipote-

tis Dei ministerium veniant, et calestibus studijs pro eruditione populi intendant. Sed nobis solerter inquirendum est, qui sunt qui Domino ministrant. Neque enim omnes qui legunt,omnes qui prædicant,omnes qui propria tribuunt,omnes qui per carnis abftinenriam corpus castigant, Domino ministrant . Qui enim legendo arque prædicando gloriam propriam quærunt, largiendo quæ habent, et corpus in abstinentia macerando, laudes recipere ab hominibus appetunt : fibi, non Domino ministrant. Quo congra per Pfalmistam Dominus dicir: Ambulans in via immaculara, hic mihi ministra- Pfal. 100. bat. Habet enim maculam in via, qui in bono opere quod agit, terrenæ gloriæ fibi præmium proponit: quia qui in hoc mundo recipere mercedem quærit, foedat in conspe-&u Dei speciem boni operis per maculam prauæ intentionis. Fortasse etenim quis disci plinæ studio intentus feruet : culpas delinquentium resecat. Qui tamen ad hac agen-

da si non ex omnipotentis Dei amore, sed zelo proprio ducitur, sibi in his et non Domino ministrat. Alius ne asper esse videatur, multa lenitet tolerat, que praue perpetratur. Ifte iraque quia videri pro Domino districtus non vult, per lenitatis suz studium sibi et D non Domino ministrat. Restat ergo vt sue in verbi ministerio fatigemur : seu indigentibus nostra largiamur: siue per abstinentiam carnem domemus: seu zelo moueamur: fiue per patientiam aliquando leniter praua toleremus: vt nos fummopere debeamus intentionem nostram discutere : quatenus omne quod facimus , non nostro fed Domini zelo faciamus: ne in his quæ agimus, nobis potius quam Domino miniftremus. Non enim Domino, sed fibi ministrauerant : de quibus Paulus dicebat: Om- Phil. 2. 6 nes que funt sua querunt, non que sunt Christi Iesu. Idem vero Paulus cum coelectis fratribus non fibi ministrare, sed Domino, et viuendo, et moriendo festinabat, dicens: Nemo nostrum sibi viuit : et nemo sibi motitur. Siuc enim viuimus, Domino viuimus: Rom. 14. b fiue morimur, Domini sumus. Sibi enim sancti nec viuunt, nec moriuntur. Sibi non

vinunt, quia per omne quod agunt, ad lucra spiritalia anhelant: arque orando, pra-E dicando, fanctis operibus infiftendo, caleftis parria ciues multiplicare defiderat. Sibi minime moriuntur, quia in confpectu hominum Deum sua morte glorificant, ad quem peruenire eriam moriendo festinant. Pensemus itaque, in morte sanctorum non quantum corum opprobrium ab infidelibus fuit ded quanta laus Domini in corde fidelium excreuit. Qui si suam laudem quærerent, profecto patet, quia opprobria in morte timuiffent. Sed nemo illorum fibi viuit, et nemo fibi moritur : quia fuam gloriam nec viuendo,nec moriendo quafierunt. Videamus fi ipfe primus paftor Ecclefia,qui fibi non vixit, sibi fit mortuus. Ioannes eius socius requiratur, et de verbis Domini ex morte paftoris eiuidem dicat: Hoc autem dixit significans qua morte clarificaturus esset loss. 12, 6 Deu. Non ergo sibi est mortuus, qui Deu clarificauit in morte. Discamus igitur, fratres mei, intentionem nostram in omne quod agimus solicita inquisitione discutere, et noftra non quarere, si omnipotenti Deo volumus ministrare. Sed quia ex fideli populo Bbbbbb 2 S.Greg. To.2.

a.c.mel.s

filios Sadoch ad omnipotentis Dei ministerium diximus assumptos, numquid in co- A dem populo non sunt multi, qui inueniantur in mandatis Dei viuere perfecti? Sunt omnino . Nam subditur : [ Et mensus est atrium longitudinem centum cubitorum , et latitudinem.centum cubitorum per quadrum. ] Sæpe iam per longitudinem, longanimitarem fpei : per latitudinem vero, charitatis amplitudine diximus fignari. Centenarius autem numerus in quo denarius decies ducitur, quòd fummam perfectionis fignet, plene superius dictum est. Quid est igirur arriu spiritalis ædificij, nisi amplitudo fidelium populorum? Ipfa aute longanimiras spei et latitudo charitatis vacua in cordibus fidelium non eft . Nam per fidem quidquid valet operatur. Vnde et per Paulum dici-

tur : In Chrifto Iefu neque circumcifio aliquid valet , neque præputium , fed fides quæ per dilectionem operatur. Si ergo in vira fidelium juxta quendam modum per fingulos perfecta est longanimitas spei, perfecta latitudo charitatis, perfecta certitudo fidei, B perfectum fludium operationis, atrium templi per quadrum centum cubitos habet. In menfura autem quadri non aliud latus majus eft, atque aliud minus, fed cuncta fimul quattuor latera aquali fpatio tenduntur : quia et ipfas cafdem virtures, quas diximus, fidem scilicet, spem, charitatem atque operationem, quamdiu in hac vita viuimus, æquales sibi esse apud nosmetipsos inuenimus. Ideireo aute maior spe et side charitas dicitur: quia postquam ad auctoris nostri speciem peruenitur, spes quidem et fides transit, sed charitas permanet. Nam nunc et quantum credimus, tantum amamus,et quantum amamus, tantum de spe præsumimus. De side quoque et operatione Ioannes Apostolus fatetur dicensa Qui se dicit nosse Deu, et mandara eius non custodit, men-

dax eft . Notitia quippe Dei ad fidem pertinet, mandatorum cuftodia ad operationem. Cum ergo virtus, tempus, et locus operandi suppetit, tanto quis operatur, quanto C Deum nouerat. Et tantum se nosse Deum indicat, quantum pro Deo bona operatur.

Galisia

4.loan. 2. a

Metiantur ergo fidelis populi virtures in quadrum : quia vnufquifque qui in hoc vita exercitio versatur, tantum credit, quantum sperat et amat : et tantu operatur, quantu credit, amat, et sperat. Quia itaque sancte Ecclesia populi multi sunt et robusti per fide, er longanimes per fpem, et ampli per charitate, et efficaces per operationem, atrium templi centum cubitis in quadro mensuretut. Nam vt aliquid quoque de corum virtutibus loquamur, sæpe ex eis quosdam videmus prudentes per intelligentiam, fortes in aduersitate, iustos in operatione, temperantes a voluptatibus, arque in omni zelo diferetionis se mensura moderantes. Qui dum prudentiam, fortitudine, institiam, atque temperantiam, vel sicut eas enumerare quibusdam placet, prudentiam, temperantiam , fortitudinem , arque iustiriam tenent , mensuram spiritalis atrij in quadro ha- D bent. Ecce enim ipiæ virtutes, quas habere bonos ac fideles diximus, ita in quadro funt, vt vna aliam non excedar. Magna quippe est prudentia: sed si minus est a voluptatibus temperans, minus in periculis fortis minus in operationibus justa, profecto minus est prudens. Magna est temperantia, sed si minus intelligit vnde se temperat, si aduersa fustinere per fortitudinem minus valet, atque in timore animum deijeit, si per præceprionem fuam aliquando ad iustitiæ opera prorumpit, minus est temperans, magna est fortitudo, fed fi minus intelligit quæ bona custodiat, quibus malis resistat: si minus a voluptatis appetitu se temperat, sed vincitur delectatione: si iustitia opera minus tenet, atque aliquando ad iniuftitiæ opera dominatione superatur, minus est fortis. Magna eft iustiria, sed si minus quam debet inter iusta et iniusta opera discernit, si minus cor a mundi delectatione temperat, fi minus se contra aduersa confortat, minus est iu- E fta. Mensuretur ergo perfectorum fidelium vita per quadrum: et tantum habeat spiritalis arrij latus vnum, quantum latera fingula: quia vnnfquifque tantum prudens eft, quantum temperans : et iuflus tantum, quantum prudens, temperans, et fortis fuetit. Sunt tamen inter cos plutimi, qui adhuc carnaliter viuunt. Qui et si fortalle litteras ignorant, et præcepta Dei legere non valent: certe in multorum fidelium conuerfatione, bona quæ imitentur, vident. Ecce in Ecclefia voces fancti Euangelij atque

Apostolorum sonant: ecce exempla bene viuentium quotidie omniù oculis opponuntur. Nec in excusatione dicere poterunt, non vidimus quod imitari deberemus. Vnde et subditur : [ Et altere ante faciem templi.] Quid eft templu nisi fidelis populus?ficut per Paulum apostolum discipulis dicitur : Templum enim Dei fanctum est, quod estis

2.Cor. 2. d

A more; Jacymis fe lauart, eztrem per abflinentiam maceant, nullis fi mundi huius adionibus mifecen, qua habent, ndigeaubus tribuune, et habere qua ron habert, non concupifcunt. Reche igirur horum cor, altare Dei dictiur ybie ex merore compunctionis igian sade-qet earoconfumiur. Etamquid non tales, fratres chariffimi, quovide in fancto hoc fideli populo qual in templi atrio videmus? Nunquid non eorum visam nobis ad exemplum propojultan indefinenter afpiemus? Altare ergo ante facie templieft, cum multi in fancta Ecclefic confectu funt propositis qui atrenti judicio mentre, fenențios quoti del Doo factificum in la intento conquatrionis maciant. mortus dictiur impleane vive exhibeatis corpora vehta hoditam visentemfandam, Doo pla-Renat. ecenem. Hofita quippe occiditur, ve offerante seed hodit si viene, eft corpus Domisionis.

Bellicum. Quod et plais deciture, e viscus qui sui un riminista, e accidination de la considera del la considera de la considera del la conside

aromata nish hoc quod quotidie videmus, quia duo fune compunktionis general Quia cali jadhuc peritimorem plangune, alijveroi lans feper amorem in lamenta saficiunte. Multi namque peccarorum fuorum memores, dum fupplicia zerema perrimefcunte, quotidianis fele alcrymis affigune. Plangie mala que feceriti, ericencoduntur viuia i gue compunctionis, quotum adhuc fuggettionesin corde partitur. Quidifiti mila latrae funt rerel i ri nguo cannes arbetiqua adhuc a beits cannalia lopera plangitur. A luj vero a carnalibus viuji liberi, aut longis i am fietibus fecuri, amoris flamma in compunctionis la crymis inardeclour, ezletlis partire pramia cordi soculia afpicium, fupernis i am ciui-bus interefle concupictum. Dura eis apparte feruitus, longitudo pereginationis fux. Regem in decore fuo videre defiderant, e fiber quustide ex eius amore non ceffant. Qui ditti, ali altare funt aureum i'in quorum corde aromata incenfa funt: quia virtures ardent. Bene autem de code ma latra dictura, quod ante velum arce fit pointi in fantere transcripture de la contra del contra de la contra del la contra de la contra del la contra

res archer. Jene autom de colem atran archategiques aine veilum area important name. Eta fandronum Arca quippe Tellamenti jen hosis fallusefinde quo feriptum elle noumus: In quo funt omnes thefauri fa pientie ablcondiri. Area intra veila ell'Redemptor conferi in calo Altra vero automi in quo thymiam aincendirut ante velumqui a fandrorum corda, qua cum magnio virutumian bei innive ficacida funt, per fanelum deligiorum corda, qua cum magnio virutumian bei innive ficacida funt, per fanelum deligiorum corda, qua cum magnio virutumian bei innive ficacida funt, per fanelum deligiorum corda, qua cum magnio virutumian bei innive ficacida funt, per fanelum deligiorum corda, qua cum magnio virutumian anciorum corda virinone Dei ficacida, corruptionis talenti film atropianti film atropianti incenfum filmama amoria ardeamus. Per compunctionis autem la factyma sui terrenum, ail transfortum quarere debemus. Solus nobis deliderium perficit, qui feci coma i. Transfenda muse per deliderium omia, virutumic colligamut in vunm. Non iam timore pecarum, non memoria viritorum, fed amoris flamma ficecenti, at-E deamus in la terymis cum dore virturum. He delorum orazio iam proficielature,

cum in foonfe laude diceretuc.: Quase fifth quas afcendir per deferrum ficur virgula cont, see funit ex a romatibus myrshe ex thuris, ex roliuseri plutiers ip ignenerari ji Sanch quippe e (eleborum Ecclefia cum ab hoc mundo in fanciis precibus ardenti amore fe erigit, per deferrum quod defeiri, afcendir. Qualiter vero afcenda; adunigri si Scuri vipila fumi ex aromatibus. Fumius de incendo nafeirur, ficur per Pfalmitlam dicintre. Diri- 197, 149, 149 captur oratio mea ficur incendim in confectur uno. Fumus excurere laxy mus folen. Itaque fumius elle a nomatibus compellio ocationis concepta ex virutibus amoris. Quas ad terrena arque temporalia peruda minime reflectatuse. Je protandium quod non virga, fed virgula nuncupatur; qui a interdum in compunctionis ardore tantar fubrilitatis efficia samoris, v has encephe animus positic comprehendere, qui illuminatus

meruit habere . Bene autem dicitur : myrrhæet thuris. Thus enim ex lege Domino in A sacrificium incenditur. Per myrrham vero corpora mortua condiuntur, ne vermibus corrumpantur. Myrthæergo et thuris sacrificiu offerunt,qui et carnem afficiunt,ne eis corruptionis vitia dominentur: et redolentem in conspectu Domini amoris sui hostia incendunt, seq.ipsos Deo in sanctis virtutibus exhibent . Vnde et illic subditur : Et vniuersi pulueris pigmentarij. ] Puluis est pigmentarij, virtus bene operantis. Et notandum quod virtutes bene operantium non pig menta, sed pulueres dicuntur. Cum enim quælibet bona agimus, pigmenta offerimus. Cum vero ipía etiam bona quæ agimus, retractamus, et ne quid in his finistrum sit, iudicio retractationis attendimus, quasi ex pigmentis puluere facimus: vt pratione nostram Domino per discretione et amore sub-Isas Diacilio tilius incendamus. Ecce hac vt Deo largiente potuimus, cora vobis, fratres chariffimi,

4.67.

300.10. a 30b.30. d

Pfal.118. Pfal. 101. rimati sumus. Nemo autem me reprehendat, si post hanc locutione cessauero: quia si- B cut omnes cernitis, noftræ tribulationes excreuerunt, vndique gladijs circumfuß fumus, vndique imminens mortis periculum timemus. Alij detruncatis ad nos manibus redeunt, alij capti, alij interempti nunciantur. Iam cogor linguam ab expositione retinere : quia tædet animam meam vitæ meæ . lam nullus in me facri eloquij ftudium requirat : quia versa est in luctum cithara mea, et organum menim in vocem flentium. lam cordis oculus in mysteriorum discussione non vigilat : quia dormitauit anima mea prætedio. Iam minus lectio animo dulcis est: quia oblitus sum manducare panem meum a voce gemitus mei.Cui autem viuere non licet, de feripturæ facre fensi-bus loqui mystica qualiter libet. P Et qui cogor quotidie amara bibere , quando possum dulcia propinare ? Quid igitur restat, nisi vt inter flagella, quæ ex nostris iniquitatibus patimur, cum lacrymis gratias agamus? Ipfe etenim qui nos creauit, etjam pater no- G. bis factus est per adoptionis spiritum quem dedit . Et aliquando filios pane nutrit , aliquando flagello corrigit: quia per dolores et munera ad hereditatem perpetuam erudit. Sit itaque gloria omniporenti Domino nostro Iesu Christo, qui viuit et regnat cum

## LAVS DEO.

patre in vnitate Spiritus fancti Deus per omnia facula faculorum. Amen.

FINIS TOME II. OPERVM S. GREGORII.

1,006 185











